
Benedetta Papasogli
Università LUMSA

«LE DERNIER ACTE EST SANGLANT»: 
PASCAL E I DÉNOUEMENTS

Riassunto
I frammenti della liassa Commencement, in cui il fr. 197 («Le dernier acte est san-

glant…») ha preso posto come penultimo, hanno il compito di afferrare il lettore, per-
cotendolo, imagines agentes di una memoria della condizione umana nei cui confronti i 
destinatari dell’opera apologetica sembrano soffrire di amnesia. La brevitas è a servizio 
del tragico; la novità gettata dal fr. 197 in una topica con la quale il lettore non poteva 
non essere familiare – l’immemoriale theatrum mundi, peraltro quasi assente dall’opera di 
Pascal – si concretizza nel trattamento formale del tema, che ottiene di renderlo pertur-
bante e ne provoca una mutazione. Tenendo conto di una drammaturgia implicita che si 
può evincere da altri frammenti, in particolare il fr. 337, e di una poetica dell’inquietudine 
che percorre le Pensées, proponiamo di leggere nel “dernier acte sanglant” non tanto il 
dénouement della comédie della vita quanto la figura della sua interruzione, con un brusco 
passaggio di piano dalla metafora al reale, dalle “parole” alle “cose”. L’inquietudine della 
vita, l’inconsolabilità della morte, incompatibili con l’estetica del dénouement, introduco-
no nell’antico sistema figurale del teatro del mondo una rottura, una faglia, da cui sorge 
con prepotente evidenza una figura nuova.

Parole chiave: brevitas, theatrum mundi, inquietudine, morte, dénouement

Abstract
The fragments of the Commencement bundle in which fr. 197 (‘Le dernier acte est 

sanglant...’) took its place as the penultimate one have the task of grabbing the reader, 
striking him, imagines agentes of a memory of the human condition towards which the 
recipients of the apologetic work seem to suffer from amnesia. Brevity is at the service 
of tragedy; the novelty introduced by fr. 197 in a topic with which the reader could not 
fail to be familiar – the immemorial theatrum mundi, which is otherwise almost absent 
from Pascal’s work – is embodied in the formal treatment of the theme, which succeeds 
in making it disturbing and provoking a mutation. Taking into account an implicit dra-
maturgy that can be inferred from other fragments, in particular fr. 337, and a poetics of 
restlessness unease that runs through the Pensées, we propose to read in the “dernier acte 
sanglant” not so much the dénouement of the comédie of life as the figure of its interruption, 
with an abrupt shift from metaphor to reality, from “words” to “things”. The restlessness 
of life and the inconsolability of death, incompatible with the aesthetics of dénouement, in-
troduce a rupture, a fault line, into the ancient figural system of the theatre of the world, 
from which a new figure emerges with overwhelming clarity.

Keywords: brevitas, theatrum mundi, restlessness, death, dénouement

«Le dernier acte est sanglant, quelque belle que soit la comédie en 
tout le reste. On jette enfin de la terre sur la tête, et en voilà pour jamais». 

Annali - sezione romanza (2025) LXVII, 1 © Università di Napoli L’Orientale – ISSN 0547-2121



Benedetta Papasogli66

In una prima versione del fr. 1971, invece che «pour jamais» Pascal ave-
va scritto «pour l’éternité», forzando ancora di più il contrasto tra l’effi-
mero dello spettacolo e l’irreversibilità del baratro che non ha con esso 
comune misura. «Éternité» conferiva una densità quasi teologica alla 
perpetuità della situazione tragica, o viceversa, ambiguamente, con un 
sospetto di nichilismo, l’eternità stessa veniva ad assomigliare al nulla 
che è una rappresentazione teatrale quando è finita. Pascal ha dunque 
optato per una locuzione avverbiale di tempo, «per sempre», tempo 
insieme esterno ed interno alla tragedia se non altro perché come sua 
condizione, come suo limite, la fonda. Rimane tutta la problematicità di 
un ultimo atto brutale e inatteso che la forma potentemente ellittica del 
frammento carica di interrogativi irrisolti. 

Di quale tragedia si tratta? «Comédie» ha naturalmente il doppio si-
gnificato di spettacolo comico e tragico, e non è affatto escluso che qui si 
tratti dell’uno e dell’altro, visto che «Rien n’est simple de ce qui s’offre à 
l’âme […]. De là vient qu’on pleure et qu’on rit d’une même chose» (fr. 
87) e visto che l’intreccio del comico e del tragico è una delle grandezze 
dell’opera di Pascal. Del resto secondo la ricostruzione di Pol Ernst2 il 
frammento di cui parliamo era contiguo al frammento su Scaramouche 
nei fogli ancora indivisi dell’avantesto delle Pensées. Ma c’è una suprema 
serietà che nasce dal contesto dei frammenti della liassa Commencement 
in cui il fr. 197 ha preso posto come penultimo: tutti frammenti predispo-
sti per un ipotetico inizio dell’opera apologetica, col compito di afferrare 
il lettore, percotendolo, imagines agentes di una memoria della condizione 
umana nei cui confronti i destinatari dell’opera sembrano soffrire di am-
nesia. Prima del «dernier acte sanglant», il «cachot»: «Un homme dans 
un cachot […]» (fr. 195), subito dopo, a chiudere la liassa, si materializza 
il precipizio: «Nous courons sans souci dans le précipice après que nous 
avons mis quelque chose devant nous pour nous empêcher de le voir» 
(fr. 198). Poco prima, quella «cosa» a schermo del precipizio, spaventosa-
mente tenue, era nientemeno che la vita («Entre nous et l’enfer ou le ciel 
il n’y a que la vie entre-deux, qui est la chose du monde la plus fragile», 

1 Citiamo da Pascal, Pensées, éd. par Ph. Sellier, présentation et notes de G. Ferrey-
rolles, Paris, Librairie Générale Française, coll. « Le livre de poche classique », 2000.

2 P. Ernst, Les Pensées de Pascal. Géologie et stratigraphie, Paris-Oxford, Universitas-Vol-
taire Foundation, 1996, p. 138.



«Le dernier acte est sanglant»: Pascal e i dénouements 67

fr. 185). In tale contesto, l’ultimo atto cruento si associa all’immagina-
rio dell’estremo passo falso, quello che spinge fuori dal palcoscenico (o 
dalla prigione) verso l’abisso sottostante: la famosa vertigine pascaliana 
è sempre in agguato. Per quanto il tragico come categoria filosofica non 
esistesse ai tempi di Pascal, non vi è dubbio che la sequenza di frammenti 
della liassa Commencement sia tra quelle che più inequivocabilmente con-
tribuiscono a definire come tragico il suo pensiero.

È l’occasione di cogliere una inflessione che la forma breve e il fram-
mento assumono quando sono chiamati appunto a dire, usiamo ter-
mini anacronistici, un sentimento tragico dell’esistenza. Il frammento 
pascaliano, che ha carattere di semenza, «grano di polline»3 più che di 
rottame e rovina («semences»4 è espressione usata dai primi editori di 
Pascal, quelli che si sono trovati di fronte alla massa di «pensées déta
chées»5; da parte sua, Jean Mesnard è giunto a stabilire attraverso analisi 
e confronti che in Pascal la forma più breve di un pensiero, vedi «Le 
nez de Cléopâtre»6, è sempre la prima rispetto alle ulteriori elaborazio-
ni), annuncia in queste formulazioni il carattere dell’aforisma, quale si 
è progressivamente distinto dalla massima o dalla sentenza: «fragment 
cohérent» (Schlegel), «sentence renfermant un grand sens en peu de 
mot» (Littré), matrimonio sorprendente dell’enunciazione formulare e 
del pensiero soggettivo7. Oltre alla scelta dello style coupé colpisce l’estre-
ma densità figurale, che con un po’ di audacia si potrebbe estendere an-
che alla dispositio dei frammenti e al loro rapporto col titolo stesso della 
liassa, sempre ricordando la strana funzione di queste filze di pensieri 
nel processo di costruzione dell’opera. Chissà se il «commencement» 
avrebbe puntato sulla prigione, o sul «dernier acte», o sul precipizio: 
tutti questi inizi virtuali prendono posto nello spazio invece che nel-
la temporalità di un’argomentazione, tutti possibili, tutti presenti, tutti 
autosufficienti, e al tempo stesso conoscono tra loro un legame e una 

3 Ricordiamo ovviamente il titolo di Novalis (raccolta di frammenti pubblicata sulla 
rivista «Athenaeum» nel maggio 1798).

4 Approbation de G. de Choyseuil, édition de Port-Royal (1670).
5 L’espressione si trova nella préface di Florin Périer all’edizione di Port-Royal.
6 Cfr. J. Mesnard, Achèvement et inachèvement dans les ‘Pensées’ de Pascal,  in «Studi 

francesi», n. 143, 2004, pp. 301-320, p. 306.
7 Per queste definizioni cfr. B. Roukhomovsky, Lire les formes brèves, Paris, Nathan, 

2001, pp. 110-112.



Benedetta Papasogli68

progressione, tanto che fra le diverse liasse pascaliane Commencement è 
quella che sorprende maggiormente per qualcosa che una liassa non do-
vrebbe avere: una struttura e una bellezza. La pregnanza aforistica dei 
frammenti trabocca sull’insieme e contribuisce a caratterizzarlo.

Philippe Sellier ha sottolineato quanto la brevitas pascaliana risponda 
alla preoccupazione di «écrire des textes qui s’impriment immédiate-
ment et durablement dans la mémoire des lecteurs»8, come Pascal stesso 
dichiara nel fr. 618 sulla «manière d’écrire d’Épictète, de Montaigne et de 
Salomon de Tultie [cioè di se stesso]» ove considera che ciò che «s’insi-
nue le mieux, qui demeure le plus dans la mémoire et se fait plus citer», 
sono i pensieri nati sugli «entretiens ordinaires de la vie». Da questa 
regola di stile colloquiale e di naturalezza, condivisa dai maggiori mora-
listi classici, Pascal si allontana tuttavia nei frammenti sopra menzionati, 
che devono colpire la memoria come proiettili e lasciarvi, più che una 
traccia, una ferita, una cicatrice. Che lo stile di Pascal sia «armé»9 è cosa 
nota, e del resto anche per La Rochefoucauld, per l’implacabile succes-
sione di massime, è stata usata la metafora dell’«impassibile arciere»10. 
Ma La Rochefoucauld ha tutto il tempo di mirare lentamente; la brevitas 
dei frammenti ‘tragici’ pascaliani è dettata da un sentimento di urgenza; 
la loro natura memorabile è dovuta a un massimo di energia; questa na-
sce, mi pare, dalla sintesi di due estremi, la generalità – l’appoggio preso 
su topoi universalmente condivisi – e la sorpresa, la sovversione di cui 
sono oggetto. Della strategia di unire lo scontato e l’insopportabile è un 
esempio il fr. 197, che andremo ora a vedere più da vicino. 

*
Chi sono l’autore, gli interpreti, gli spettatori della misteriosa 

«comédie»? Chi muore, chi uccide, chi getta terra sul capo, chi guarda? 
È scontato ricollegarsi alla metafora sapienziale e barocca del gran tea-
tro del mondo, ove Dio dà le parti, essendo al tempo stesso il metteur en 
scène e l’unico spettatore, come echeggiavano anche menzioni interne 

8 Nella introduzione a Pascal, Pensées, Paris, Classiques Garnier, 1991, p. 77.
9 Ph. Sellier, Essais sur l’imaginaire classique, Paris, Champion, 2003, p. 155 («Comment 

conclure, sinon en soulignant que l’imagination de Pascal est armée ?»).
10 Titolo memorabile di Giovanni Macchia al saggio dedicato a La Rochefoucauld in 

Le rovine di Parigi (1985).



«Le dernier acte est sanglant»: Pascal e i dénouements 69

alla tradizione di Port-Royal11. Tuttavia Pascal non usa mai la metafora 
del theatrum mundi, lui che pure fa suo l’altro topos calderoniano «la vita 
è sogno» («…la vie est un songe, un peu moins inconstant», fr. 653), se 
non attribuendola ad Epitteto nell’Entretien avec M. de Sacy: 

Souvenez-vous, dit-il ailleurs [Epitteto], que vous êtes ici comme 
un acteur, et que vous jouez le personnage d’une comédie, tel 
qu’il plaît au maître de vous le donner. S’il vous le donne court, 
jouez-le court ; s’il vous le donne long, jouez-le long ; […]. C’est 
votre fait de jouer bien le personnage qui vous est donné ; mais 
de le choisir, c’est le fait d’un autre12.

Solo citando un antico, Pascal esplicita dunque un tema ancora on-
nipresente nella prima metà del Seicento, sotteso a lungo alla lettera-
tura morale, e che Louis Van Delft ha definito «un véritable creuset de 
culture»13; nel far questo lo allontana più che renderlo di nuovo attuale. 
Quando lo evoca, è per mettergli accanto il pensiero della morte, come 
se sapersi «un personnage de comédie» significasse ricordarsi di dover 
morire e – in questo caso – trarre da quella lucidità, non terrore, non 
pietà, ma, stoicamente, una lezione di moderazione. «Ayez toujours de-
vant les yeux la mort et les maux qui semblent les plus insupportables 
et jamais vous ne penserez rien de bas, et ne désirerez rien avec excès»14.

Per un’altra influenza, certamente più vicina, Pascal raccoglie 
dall’immaginario del theatrum mundi essenzialmente l’idea di un rap-
porto dell’uomo alla morte15. Nell’Entretien avec M. de Sacy egli rinvia 
dos à dos Epitteto e Montaigne, ma è ben noto quanto gli Essais siano 
stati suo livre de chevet e quanto il dialogo con Montaigne sia costitutivo 
del pensiero di Pascal. Proprio il fr. 197 fa eco a un passo degli Essais, 

11 Si ricordi l’epigrafe apposta da Lucien Goldmann a Le dieu caché, con una citazione 
dalla Mère Angélique («celui-là est trop ambitieux auquel les yeux de Dieu spectateur ne 
suffisent pas», Lettera ad Arnauld d’Andilly, 9 gennaio 1623).

12 B. Pascal, Pensées opuscules et lettres, éd. par Ph. Sellier, Paris, Garnier, 2011, p. 726.
13 L. Van Delft, Les spectateurs de la vie. Généalogie du regard moraliste, Sainte-Foy, Les 

Presses de l’Université Laval, 2005, p. 36.
14 B. Pascal, Pensées opuscules et lettres, cit., p. 726.
15 Rapporto sotteso altresì alla frase del fr. 681 che fornisce un vero intertesto al nostro 

frammento: «Il n’y a rien de plus réel que cela, ni de plus terrible. Faisons tant que nous 
voudrons les braves : voilà la fin qui attend la plus belle vie du monde» (si noti l’aggettivo 
«belle», là riferito alla «comédie», qui alla vita). 



Benedetta Papasogli70

secondo cui la felicità non si deve «jamais attribuer à l’homme qu’on 
ne lui ait vu jouer le dernier acte de sa comédie, et sans doute le plus 
difficile. En tout le reste il y peut avoir du masque […], mais à ce der-
nier rôle de la mort et de nous, il n’y a plus que feindre»16. Montaigne 
sembra rappresentarsi la «comédie» della vita come un antico mystère 
ove infine entra in scena la morte, personaggio essa stessa, e toglie la 
maschera al personaggio uomo nell’atto in cui lo chiama a sé, così che 
– notiamolo – il «dernier acte» è interno ed esterno alla commedia, 
contemporaneamente la compie e la rende impossibile. Forse proprio 
questa aporia è il lascito fondamentale del brano di Montaigne come 
ipotesto del fr. 197: per misurarne la portata giova richiamare una rivi-
sitazione più tardiva del tema in una famosa remarque di La Bruyère, tra 
le ultime della sezione «De la Cour»17, una delle ultime volte in cui la 
metafora del theatrum mundi è operativa nella scrittura morale secente-
sca, avendo come referente a un tempo la vita umana e la quintessenza 
mondana della vita di corte. Il punto di vista preso «dans cent ans» 
basta a chiarire che la commedia durerà, oltre la durata della vita degli 
attori. L’immobilità del décor contrasta con lo scivolare via dei perso-
naggi. La remarque parla della morte indirettamente, senza supporre un 
«dernier acte», come se non fosse previsto un dénouement, come se non 
fosse scritto un copione, come se non fosse mai dato all’uomo, «person-
nage de comédie», di togliere la maschera e diventare vero.

Dans cent ans le monde subsistera encore en son entier : ce sera 
le même théâtre et les mêmes décorations, ce ne seront plus les 
mêmes acteurs. Tout ce qui se réjouit sur une grâce reçue, et ce 
qui s’attriste et se désespère sur un refus, tous auront disparu de 
dessus la scène : il s’avance déjà sur le théâtre d’autres hommes 
qui vont jouer dans une même pièce les mêmes rôles ; ils s’éva-
nouiront à leur tour ; et ceux qui ne sont pas encore, un jour ne 
seront plus ; de nouveaux acteurs ont pris leur place. Quel fond 
à faire sur un personnage de comédie !

All’immagine di una pièce nella quale si giocano le chances dell’esi-
stenza (il «bonheur de notre vie» secondo Montaigne), il Grande Secolo 

16 M. de Montaigne, Essais, I, 19, éd. par P. Villey et V.-L. Saulnier, Paris, PUF, 1965, pp. 79-80.
17 Les Caractères, «De la Cour», 99 (5).



«Le dernier acte est sanglant»: Pascal e i dénouements 71

finisce col contrapporre nella remarque di La Bruyère la propria conce-
zione di caratteri morali e dinamiche sociali sostanzialmente immobili, 
in cui non è in gioco alcun destino; alla morte cruda (sangue e terra) 
che, come il sole, non si può guardar fisso18, la morte per sottrazione, 
morte dolce (sparire, svanire) che viene a piccoli passi veloci – le piccole 
frasi paratattiche – e nemmeno si fa vedere. Sembra così consumata la 
transizione, di cui ha tanto scritto Louis Van Delft, dal tema di un teatro 
totale al disincanto dello sguardo «moraliste», secolarizzato, sullo spet-
tacolo del vivere sociale19. È ben vero che proprio Van Delft in saggi or-
mai classici, esplorando la possibilità di un approccio tematico al genere 
della moralistica (quando altri privilegiavano dei criteri formali), aveva 
individuato nel theatrum mundi, oltre che il suo scenario profondo, una 
delle sue problematiche fondatrici: ma la distanza percorsa dallo stu-
dioso nell’arco della sua opera può misurarsi a partire dal rilievo dato al 
teatro come tema e metafora in Le Moraliste classique20, il libro che cercava 
una definizione del moralista, fino al capovolgimento operato col titolo 
stesso del volume del 2005 Les spectateurs de la vie (ancora una volta una 
citazione di Montaigne); l’attenzione passava dall’oggetto del discorso 
moralista alla postura del soggetto, alla modalità dello sguardo, che ha 
in sé il potere di trasformare tutto in spettacolo – «al balcone», come 
Sainte-Beuve scriveva di La Bruyère21 – decentrando illimitatamente la 
«comédie à cent actes divers / Dont la scène est l’univers»22.

Nelle Provinciales più che nelle Pensées si potrebbero cogliere del-
le metamorfosi pascaliane del grande luogo comune che in generale 
egli ha contribuito piuttosto ad occultare (ad esempio nella Provin-
ciale del riso, l’XI, dove si parla dello spettacolo fornito dalla morte 
impenitente dei «méchants»23). Ancora, fuori dalle Pensées, nel primo 

18 Cfr. La Rochefoucauld, max. 26.
19 Cfr. tra l’altro L. Van Delft, Les spectateurs de la vie. Généalogie du regard moraliste,  cit., 

cap. Du théâtre de l’univers au spectacle du monde, pp. 37-90.
20 L. Van Delft, Le Moraliste classique. Essai de définition et de typologie, Genève, Droz, 1982.
21 Sainte-Beuve, La Bruyère, in Les grands écrivains français […] XVIIe siècle, 1928, p. 184.
22 La Fontaine, Fables, V, 1, Le Bûcheron et Mercure.
23 Cfr. B. Pascal, Les Provinciales, éd. par Louis Cognet et Gérard Ferreyrolles, Paris, 

Classiques Garnier, 2010, p. 310. Vedi R. Duchêne, Rire avec Pascal, in Id., L’imposture litté-
raire dans les Provinciales de Pascal, Aix-en-Provence, Presses de l’Université de Provence, 
1985, pp. 209-223.



Benedetta Papasogli72

«Discours sur la condition des Grands», l’immagine del theatrum mundi 
è interiorizzata nella condizione dell’uomo che, divenuto re per caso in 
una remotissima isola, recita la sua parte di re, essendo il solo a sapere 
di non esserlo e quindi l’unico spettatore della propria commedia. La 
metafora immemoriale riaffiora dunque in zone decentrate dell’opera 
di Pascal e in un regime di apologo (Discours sur la condition des Grands) 
o di argomentazione teologica (Les Provinciales). Nel controluce, si av-
verte meglio che l’assoluta novità, gettata dal fr. 197 in una topica con 
la quale il lettore non poteva non essere familiare, si concretizza nel 
trattamento formale del tema, che ottiene di renderlo perturbante e ne 
provoca, non solo un esito inaspettato, ma una profonda mutazione.

*
Laurence Plazenet in un articolo dedicato a Pascal dramaturge ? li-

quida il fr. 19724 leggendo in esso l’ovvio invece della sorpresa, l’antico 
topos invece del suo trattamento nuovo. E in effetti, tutto il suo saggio 
va in un’altra direzione: in attesa che esploda a Port-Royal la querelle 
sulla moralità del teatro, Pascal stesso può mostrarsi impregnato di una 
cultura teatrale che piega il dialogo filosofico – fondamento presunto 
delle parti dialogiche delle Provinciales, della natura dialogica di molti 
frammenti delle Pensées – verso movenze di commedia cui sarà sen-
sibile un uomo di teatro, il giovane Racine25. E da questa rilettura di 
una dimensione scenica e drammaturgica nella scrittura di Pascal26, la 
studiosa deriva una considerazione che contraddice le tendenze della 
ricezione pascaliana dal Romanticismo al XX secolo: il Pascal tragico, 
l’«effrayant génie», visto nelle dinamiche della sua scrittura è assai più 
un Pascal comico, che usa con ogni duttilità l’arma dell’ironia, e che 
dalle dinamiche teatrali ha imparato soprattutto la leggerezza.

Ma il fr. 197 può esser preso, dicevamo, come un culmine della 
scrittura tragica. Nulla in esso del dialogico, del transitivo, dell’aperto 
che contribuiscono alla leggerezza delle Pensées. Della sentenza o della 

24 L. Plazenet, Pascal dramaturge ?, in «Courrier Blaise Pascal», 44, 2022, pp. 53-76, p. 53.
25 «Vous semble-t-il que les Lettres provinciales soient autre chose que des comédies ?» 

è uno dei suoi argomenti contro gli anatemi di Nicole. Cfr. J. Racine, Lettre aux deux 
apologistes de l’auteur des ‘Hérésies imaginaires’, in Id., Œuvres complètes. II. Prose, éd. par  
R. Picard, Paris, Gallimard, coll. «Bibliothèque de la Pléiade», 1966, p. 29.

26 Su Pascal e il teatro altri contributi possono essere utilmente consultati, tra cui N. Ham-
mond, “Levez le rideau”: images of the theatre in Pascal’s Pensées, in «French Studies», 47, 3, 1993.



«Le dernier acte est sanglant»: Pascal e i dénouements 73

massima ha l’autonomia grammaticale e l’autonomia referenziale (che 
manca per esempio a «Le silence éternel de ces espaces infinis…», fr. 
233). Sappiamo che è stato scritto per l’indifferente, per l’uomo dal cuo-
re sordo, ma nulla in esso lascia intravedere l’ombra di un interlocutore. 
C’è di più: l’enunciatore stesso è assente, come si conviene a una forma 
strettamente gnomica: il Je retorico tante volte usato da Pascal non sa-
rebbe qui di alcuna utilità. Chiuso su se stesso, il frammento si presta 
a ogni contestualizzazione, tanto più che si presenta come una costa-
tazione fattuale, il succo di un’esperienza, più che come un giudizio di 
valore; niente vieta di vedervi il commento di uno spettatore che esca 
dalla « Comédie » e rifletta sullo spettacolo, magari a voce alta, sia o 
no udito da qualcun altro che vi ha assistito. Il massimo della generali-
tà, la riflessione sull’esistenza, non è incompatibile con il massimo del 
circostanziale, il commento ad una specifica pièce, di cui naturalmente 
il titolo non è dato. L’edizione delle Pensées de Port-Royal ci offre uno 
spunto prezioso, aggiungendo una piccola parola: «Le dernier acte est 
toujours sanglant […]»27, prezioso soprattutto perché ci fa notare che 
quel toujours in Pascal non c’è. Nonostante la sua passione per le regole, 
le ricorrenze e i modelli, Pascal qui dà l’idea di un hapax, di una rappre-
sentazione messa in scena un’unica volta, il cui spettatore, nel grande 
anonimato delle forme impersonali – «on jette… en voilà…» – potrebbe 
essere anche l’autore o l’attore o costituire la figura paradossale dello 
spettatore «embarqué» (se è vero che dopo l’ultima parola, «jamais», 
dopo la clôture dal doppio anapesto caratterizzata, come scrive Laurent 
Susini, da una «cadence mineure dysphorique»28: en voilà/pour jamais, 
nient’altro può essere detto se non il silenzio). Giocando potentemente 
sull’ellissi, complice la forma breve, il nostro frammento ha una strana 
consonanza con fantasmi modernissimi, evocando per il lettore d’oggi 
un teatro di manichini ove solo parti del corpo sono nominate – il san-
gue, la testa – e ove la parola, detta da una sorta di non-luogo, racconta 
qualcosa che non è una storia, per qualcuno che forse non ascolterà.

27 Si può consultare lo stato del frammento nelle diverse edizioni, compresa l’edizione 
di Port-Royal, nel portale www.penseesdepascal.fr, creato da D. Descotes e G. Proust.

28 L. Susini, L’Écriture de Pascal. La lumière et le feu. La « vraie éloquence » à l’œuvre dans 
les Pensées, Paris, Champion, 2008, p. 39.



Benedetta Papasogli74

Nelle sue brevissime parabole della condizione umana Pascal ama 
tagliare il legame col referente, col figurato, che i suoi primi editori ten-
dono a ripristinare. Tutti sanno che il famoso frammento su «un nombre 
d’hommes dans les chaînes» (fr. 686), in attesa del proprio turno per l’e-
secuzione capitale, non terminava nel manoscritto di Pascal con la legen-
da chiarificatrice «C’est l’image de la condition des hommes», aggiunta 
nell’edizione di Port-Royal29 (e senza la quale, notiamolo, tutto un pezzo 
di letteratura del Novecento, a partire dal romanzo eponimo di Malraux, 
sarebbe venuto meno). Così nel fr. 197 l’assenza del toujours equivale a 
un taglio, non solo col referente (la condizione umana) ma anche con 
la tradizione che ha identificato il mondo ad un teatro e la vita ad una 
pièce, scritta da un Autore che ne conduce sapientemente le fila e giudica 
il modo in cui l’attore ha recitato la propria parte. Il tempo di un fram-
mento, Dio insieme con l’uomo esce di scena: un topos millenario chiede 
di essere totalmente ripensato. Il frammento esprime tutta la sua energia 
nel contrasto fra una retorica dell’evidenza, che mette sotto gli occhi l’atto 
concreto di un invisibile «fossoyeur», e la natura solo implicita del refe-
rente, al culmine di un accurato lavoro di omissione e cancellazione. 

Se l’allusione alla vita come «comédie» si basa comunque, non su 
elementi testuali, ma sulla complicità del lettore che condivide un oriz-
zonte culturale, niente prepara il lettore a ciò che il frammento gli pone 
sotto gli occhi nella modalità retorica della enargeia. Inatteso il «dernier 
acte sanglant», dato che il sangue non scorreva sulla scena, che i fina-
li catastrofici con morti cruente rinviano a forme di tragedia barocca 
che i lettori delle Pensées non conoscevano più. È istruttivo rileggere 
le indicazioni sceniche per una rappresentazione della Folie de Clida-
mant di Alexandre Hardy (1630): «Il faut, au milieu du théâtre, un beau 
palais  ; et, a un des costez une mer, ou paraist un vaisseau garny de 
mats et de voiles, ou paraist une femme qui se jette dans la mer  ; et, 
a l’austre costé, une belle chambre qui s’ouvre et ferme, ou il y ayt un 
lict bien paré avec des draps ; du sang»30, e seguire l’occultamento di 
quel sangue nel teatro classico ove gli eroi vanno decentemente a mo-
rire fuori dalla scena. L’orribile non si può mostrare, semplicemente 

29 Nell’edizione del 1678, che è la prima a riportare il frammento.
30 Citato da G. Macchia, La letteratura francese, Milano, Mondadori, 1987, p. 697.



«Le dernier acte est sanglant»: Pascal e i dénouements 75

perché non piace. Inattesa stilisticamente la creaturalità del gesto del 
«fossoyeur» (tutto fuorché un personaggio tragico), che induce a vede-
re la morte dal punto di vista della sepoltura, ignota al teatro francese 
del Seicento (sappiamo quanto siano lontani Shakespeare e l’Amleto; 
sappiamo, d’altra parte, quanto il mistero della sepoltura conti per la 
spiritualità di Pascal31). Raffinato il gioco fra una metonimia, «tête» (per 
uomo; al tempo stesso una sineddoche, per corpo) e una metalessi («on 
jette enfin de la terre» per alludere alla sepoltura) e soprattutto inattesa 
l’allitterazione fra «terre» e «tête» che umilia, con la menzione dell’e-
lemento materiale più basso, ciò che figura nell’uomo la dignità del 
pensiero, ossia quanto egli ha di più alto. È anzitutto con le caratteri-
stiche generiche della tragedia – soggetto illustre, stile elevato – che il 
frammento stride e si pone in contrapposizione.

Aggiungiamo che il dénouement di una tragedia non è necessaria-
mente funesto, spesso non lo è nel teatro di Corneille che è quello con 
cui Pascal sembra confrontarsi di più. E anche negli scioglimenti fune-
sti, per il fatto stesso di ristabilire un ordine, ogni dénouement ha qual-
cosa di «heureux», tant’è vero che si è potuto parlare di un «lieto fine 
della Phèdre»32 (solo nel Novecento conosceremo il tragico come espres-
sione dell’assurdo, autenticamente inconsolabile). Il concetto di catarsi 
ha vita difficile nel Seicento francese, specie nel raggio di influenza di 
Port-Royal ove, agostinianamente, non si concede al teatro la capacità 
di purgare le passioni che ha suscitato33, ma i difensori della moralità 
del teatro avranno buon gioco a sottolineare l’intrinseca esemplarità 
della tragedia e la sua virtualità pedagogica. Inatteso, infine, un «der-
nier acte» cui non segua quel tributo di lacrime che costituiva, ci viene 
detto, il più intimo piacere dello spettacolo tragico.

 L’inatteso è tale, osiamo dire, anche rispetto al modello stesso di 
teatro che Pascal sviluppa in altri frammenti e che ci sembra in sintonia 
ma anche un po’ in anticipo sulle poetiche del suo tempo. La nozione 

31 Cfr. il bellissimo fr. 467 sulla sepoltura di Cristo.
32 A. Beretta Anguissola, Il lieto fine della ‘Phèdre’, in Id., Le città dell’ombra, Roma, Bul-

zoni, 1979, pp. 23-43.
33 Vedi a questo proposito l’interessante articolo di T. Gheeraert, La Catharsis impen-

sable. La passion dans la théorie classique de la tragédie et sa mise en cause par les moralistes au-
gustiniens, in «Études Épistémè», I/2002 [in linea: https://doi.org/10.4000/episteme.8442].



Benedetta Papasogli76

di modello, messa a punto da Louis Marin in un saggio fondatore34 e 
poi da Laurent Thirouin35, risulta straordinariamente operativa nella 
lettura delle Pensées: Pascal è alla ricerca di modelli più che di metafo-
re, s’interessa a strutture e regole di funzionamento e per questa via si 
può parlare di una sua drammaturgia implicita, di cui tuttavia il fr. 197 
finisce con l’essere la negazione. L’interessante e complesso fr. 637, non 
classificato, appartenente ai dossier di Pensées mêlées, mette a frutto ef-
fettivamente il modello della «comédie» per la comprensione di aspetti 
fondamentali della umana esperienza:

Rien ne nous plaît que le combat, mais non pas la victoire.
On aime à voir les combats des animaux, non le vainqueur achar-
né sur le vaincu. Que voulait-on, sinon la fin de la victoire ? Et 
dès qu’elle arrive on en est saoul. Ainsi dans le jeu, ainsi dans la 
recherche de la vérité : on aime à voir dans les disputes le combat 
des opinions, mais de contempler la vérité trouvée, point du tout. 
Pour la faire remarquer avec plaisir, il faut la faire voir naître de 
la dispute. De même dans les passions il y a du plaisir à voir deux 
contraires se heurter, mais quand l’une est maîtresse, ce n’est plus 
que brutalité. Nous ne cherchons jamais les choses, mais la re-
cherche des choses. Ainsi, dans les comédies, les scènes contentes 
sans craintes ne valent rien, ni les extrêmes misères sans espé-
rance, ni les amours brutaux, ni les sévérités âpres. (Fr. 637) 

Quattro volte in poche righe ricorre il verbo «voir», che l’insistenza sul 
piacere di vedere rende il verbo dello spettatore. Al regime metaforico che 
governa nel discorso morale il rapporto tra la commedia e la vita, Pascal 
congiunge uno sviluppo metonimico che allunga per contiguità la serie 
degli elementi oggetto di comparazione: i combattimenti degli animali, il 
gioco, la disputa di idee (la ricerca della verità), l’urto delle passioni, situa-
zioni tutte considerate non in sé ma dal punto di vista di chi le osserva, e 
interpretate con una chiave ermeneutica: la ricerca non delle cose ma della 
ricerca delle cose, principio cardine su cui si basa la filosofia pascaliana 
dell’inquietudine – recentemente Laurence Devillairs ha ripensato in que-

34 L. Marin, Réflexions sur la notion de modèle chez Pascal, in «Revue de Métaphysique et 
de Morale», 72, 1, 1967, pp. 79-108.

35 L. Thirouin, Le hasard et les règles. Le modèle du jeu dans la pensée de Pascal, Paris, Vrin, 1991.



«Le dernier acte est sanglant»: Pascal e i dénouements 77

sta prospettiva tutta la filosofia di Pascal36 – che ha appunto nel modello 
della «comédie» la sua ultima e riassuntiva illustrazione.

Questo modello si regge sulla tensione dei contrari, che produce una sor-
ta di equilibrio e rifugge dagli estremi: sappiamo fin troppo, da altri fram-
menti37, come il «milieu» sia la precaria dimora dell’umano, senza essere per 
l’uomo né un fine né un centro. La «comédie», o piuttosto la tragedia, urto 
di passioni sotto gli occhi di spettatori, è come un laboratorio nel quale far 
durare una sospensione che non sopporta le soluzioni brutali, così come non 
è compatibile con la virtù tranquilla e la contentezza. Pascal dialoga segre-
tamente con il teatro di Corneille, e le «sévérités âpres» rinviano forse a quel 
personaggio di Horace che in un altro frammento egli definisce «inhumain» 
(fr. 448). Ma il suo vero interlocutore potrebbe essere qui l’abbé d’Aubignac, 
il quale in un brano della Pratique du théâtre rende al meglio gli effetti dram-
maturgici di quel principio d’inquietudine che Pascal ha introdotto in filoso-
fia e che governa la rappresentazione dell’umano nelle Pensées:

[…] le théâtre étant le lieu des actions, il faut que tout y soit dans 
l’agitation, soit par les événements qui de moment à autre se 
contredisent et s’embarrassent  ; soit par des passions violentes 
qui de tous côtés naissent du choc, et du milieu des incidents, 
comme les éclairs et le tonnerre du combat, et du sein des nuées 
les plus obscures : en sorte que personne ne vient presque sur la 
scène qui n’ait l’esprit inquiété, dont les affaires ne soient traver-
sées, et qu’on ne voie dans la nécessité de travailler, ou de souf-
frir beaucoup ; et enfin c’est où règne le démon de l’inquiétude, 
du trouble et du désordre  ; et dès lors qu’on y laisse arriver le 
calme et le repos, il faut que la pièce finisse, ou qu’elle languisse 
autant de temps que les actions cesseront, ou se ralentiront 38.

Due evidenze ci sembrano prendere forma. La prima è che Pascal ha 
scommesso il rapporto teatro/vita, teatro/mondo, non soltanto su quel-
la cultura dell’illusione che domina l’orizzonte barocco, offre argomenti 

36 L. Devillairs, Philosophie de Pascal. Le principe d’inquiétude, Paris, PUF, 2022.
37 Cfr. fr. 230.
38 D’Aubignac, La pratique du théâtre, IV, 4, éd. par H. Baby, Paris, Champion, 2001, 

p. 430; citata nell’edizione «en ligne» delle Pensées (analyse détaillée del frammento 637).



Benedetta Papasogli78

ai moralisti ostili al teatro (Nicole39) e motivi di pessimismo ai mora-
listi che ricorrono all’immaginario teatrale («Quel fond à faire sur un 
personnage de comédie !» abbiamo letto in la Bruyère), ma su una più 
moderna cultura dell’inquietudine, tradotta in immagini di movimento 
e combattimento, peraltro già al centro di poetiche teatrali come quel-
le di d’Aubignac o di La Mesnardière: «[Le spectateur] Il ressent que 
son cœur est comme un champ de bataille, où la science du poète fait 
combattre quand il lui plaît mille passions tumultueuses, et plus fortes 
que la raison»40. Se la «comédie» è vana e riflette l’universale «vanité», 
d’altra parte la «comédie» è inquieta e riflette la tensione dei contrari, 
che porta a tendere al «repos» attraverso il tumulto41: la sua natura è il 
movimento e anche per essa il «repos entier est la mort»42. 

La seconda evidenza riguarda quello che vorremmo definire l’«hor-
reur des dénouements» in Pascal. Agitata dal dèmone dell’inquietudine, 
la «comédie», commedia o tragedia, sembra rifuggire dalla propria fine, 
e infatti d’Aubignac sottolinea il languore delle conclusioni, non renden-
do giustizia alla funzione drammaturgica del dénouement che come sap-
piamo era spesso il punto di partenza di una pièce scritta tutta a ritroso, 
come avverrà senz’altro in Racine. Colpisce in ogni caso che d’Aubignac 
intenda il dénouement come riposo, idea che Pascal sembra allontanare 
dalla propria «comédie». Il frammento 637 dice la sazietà e il disgusto 
che subentrano quando l’embrione di spettacolo che è il combattimen-
to degli animali giunge a conclusione, con l’accanimento del vincitore 
sul vinto; il trionfo di una passione sull’altra, e dobbiamo intendere 
per passione il personaggio appassionato, ha a sua volta qualcosa di 
«inhumain», come non interessa una verità raggiunta con una giostra 
di idee (Pascal polemista ha dimostrato più volte quanto accanimento 
vi sia nella disputa intellettuale, non a caso nominata dopo il combat-
timento degli animali), così come sono insopportabili, e dunque dram-

39 «Car si toutes les choses temporelles ne sont que des figures et des ombres sans 
solidité, on peut dire que les Comédies sont les ombres des ombres et les figures des 
figures, puisque ce ne sont que de vaines images des choses temporelles, et souvent de 
choses fausses.» (P. Nicole, Traité de la Comédie et autres pièces d’un procès du théâtre, éd. par 
L. Thirouin, Paris, Champion, 1998, p. 108).

40 H. de La Mesnardière, Poétique, Paris, Sommaville, 1640, p. 74.
41 Cfr. fr. 168.
42 Cfr. fr. 529 bis.



«Le dernier acte est sanglant»: Pascal e i dénouements 79

maturgicamente inutili, le «extrêmes misères sans espérance». Pascal 
non si prende il tempo di dirci come dovrebbe finire una pièce teatrale 
per lasciare lo spettatore soddisfatto e non disgustato, o annoiato; forse, 
semplicemente, non dovrebbe finire, tenuto conto del seme di violen-
za che alberga in essa43, o non può finire, tenuto conto della carica di 
inquietudine e di speranza che si è presa il compito di rappresentare. 
La risposta all’umana inquietudine, alla ricerca della ricerca, si colloca, 
agostinianamente, su un piano che il «modèle de la comédie», apparen-
temente inconcluso secondo il fr. 637, non è in grado di mettere in opera.

*
Vorremmo proporre a questo punto un’ipotesi di lettura che gettereb-

be una luce nuova sul fr. 197. Il «dernier acte» non evoca il dénouement 
ma piuttosto l’interruzione della bella «comédie». Sappiamo quanto il 
tema del gioco interrotto abbia appassionato Pascal, quanto lo abbia 
occupato la «règle des partis»44 ossia la traduzione in calcolo (speranza 
matematica, diremmo oggi) delle chances di vittoria di ogni giocatore 
nel momento in cui la partita viene brutalmente sospesa. Un immagi-
nario della morte come interruzione sottende l’argomentazione del pari 
e, ci sembra, affiora anche nel fr. 197, se è vero che l’estrema brevitas 
sopprime ogni transizione possibile fra la bellezza della «comédie» e 
l’orribile che in un certo senso non ne fa parte, poiché, come ribadirà 
Pierre Nicole nel Traité de la Comédie45, a teatro non si può rappresentare. 

La brevitas rende improvviso l’orrore; impedisce di prepararsi ad esso. 
D’altra parte, la retorica della enargeia lo mette sotto gli occhi. È la confi-
gurazione retorica del frammento, non la sua logica grammaticale a sug-
gerire che il fantasma sottostante sia l’interruzione e che la violenza non 
appartenga tanto all’azione della tragedia quanto al fatto che la pièce non 
si compirà. Il frammento è di per sé un sentiero interrotto; la sua com-
piutezza aforistica può, come in una mise en abyme, mettere in scena la 

43 E che, curiosamente, è messo in risalto nell’unica frase attribuibile a Pascal come cor-
rezione o interpolazione al frammento sulla moralità del teatro, scritto da Mme de Sablé e 
ritrovato anche nelle carte delle Pensées: «Sa violence plaît à notre amour propre, qui forme 
aussitôt un désir de causer les mêmes effets que l’on voit si bien représentés» (fr. 630).

44 Fr. 480.
45 «[…] lorsque nous avons une extrême horreur pour une action, on ne prend point de 

plaisir à la voir représenter : et c’est ce qui oblige les Poètes de dérober à la vue des spec-
tateurs tout ce qui peut leur causer cette horreur désagréable». (P. Nicole, op. cit., p. 60).



Benedetta Papasogli80

frattura. Il nostro frammento è costituito da due frasi grammaticalmente 
e semanticamente autonome. Per quanto tra loro conseguenti, è possibile 
tagliare ancora, scinderle e manifestare che esse appartengono a piani 
diversi. Con la «terre sur la tête» siamo usciti, di fatto, dalla metafora 
del theatrum mundi; a meno che non vi sia una tragedia che s’inveri sotto 
gli occhi dello spettatore, un palcoscenico su cui si svolga una sepoltura 
reale e, guarda caso, lo spettatore la riconosca come la propria. Il sangue 
del «dernier acte» non è sangue scenico come quello dei tempi di Hardy, 
ma vero sangue, perché la morte, in qualunque forma venga, è sempre 
violenta e perché oggetto del frammento è l’interruzione del gioco e il 
brusco passaggio dal piano della metafora a quello dell’esistenza46.

Molte riflessioni sono state dedicate alla problematica della meta-
fora in Pascal, all’interno della «querelle de la métaphore» che accom-
pagna, con l’affermarsi delle nuove scienze, il declino del mondo della 
somiglianza47. Pascal giovane scienziato ha lottato contro la metafora 
che maschera il reale; si è acclimatato ad essa a certe condizioni di rap-
porto col vero, che egli stesso mette in opera nelle Pensées; l’ha trattata 
come una iperbole48, per un maggiore coinvolgimento affettivo ed espe-
rienziale. Nel fr. 197, rinunciando a filare la metafora della «comédie», 
rinunciando in filigrana alla sufficienza figurale del theatrum mundi, ri-
nuncia a delle «parole» perché le «cose» tornino al centro.

L’interruzione della «comédie» potrebbe essere la nuova figura che 
prende forma nella crisi dell’antica, nella faglia che si è aperta tra si-
stemi figurali diversi (la metafora del teatro, il gruppo di figure che 
rendono evidente la morte). Per questa via Pascal dà congedo a una 
metafora universale, vero «creuset de culture», mentre respinge una 
drammaturgia condizionata dall’importanza del dénouement, dall’im-
possibile catarsi che non ha proporzione con l’inquietudine della vita, 
con l’inconsolabilità della morte. Il frammento non convalida la nostra 
ipotesi, ma, come è proprio della scrittura aforistica, dà da pensarla.

46 «Sanglant», ricordiamolo, oltre a significare «cruento» ha anche il senso di «dur, bles-
sant, outrageant». Che cosa di più violento che l’atto stesso di interrompere la commedia? 
Così in un certo senso la nostra ipotesi si avvalora attraverso la sua iscrizione nel lessico stesso.

47 Rinviamo naturalmente a J. Rousset, La Querelle de la métaphore, in L’Intérieur et 
l’Extérieur. Essai sur la poésie et le théâtre du XVIIe siècle, Paris, Corti, 1968; M. Le Guern, 
L’Image dans l’œuvre de Pascal (1969), Paris, Armand Colin, 1983, pp. 9-25; L. Susini, op. cit., 
in particolare pp. 194-203 e 559-580 (La métaphore). 

48 Cfr. L. Susini, op. cit., p. 559.


