
Barbara Piqué
Università degli Studi della Tuscia

MADELEINE DE SCUDÉRY MORALISTE. 
VERS UNE REMISE EN QUESTION DE LA FIGURALITÉ ?

Résumé
Les cadres de quelques conversations de Madeleine de Scudéry présentes dans les 

recueils publiés de 1680 à 1692 décrivent des demeures, lieux moraux qui coïncident avec 
le caractère du propriétaire, ou lieux de la mise en scène éphémère et plaisante d’un vice. 
Certains éléments de deux cadres en particulier, et la comparaison entre les résultats 
de l’argumentation mise en œuvre dans les conversations qu’ils enchâssent, pourraient 
être interprétés comme un témoignage des nouveaux rapports qu’à la fin du XVIIe siècle 
l’émergence du champ littéraire instaure avec la rhétorique, du passage d’une figuralité à 
visée persuasive à une figuration délectable s’harmonisant avec la doxa mondaine.

Mots clés : Scudéry, conversation, rhétorique, esthétique mondaine

Abstract
The settings of some of Madeleine de Scudéry’s conversations in the collections pu-

blished between 1680 and 1692 describe residences, moral places that coincide with the 
character of the owner, or places where vice is staged in a fleeting and pleasant manner. 
Certain elements of two settings in particular, and the comparison between the results of 
the arguments used in the conversations they frame, could be interpreted as evidence of 
the new relationship that the emergence of the literary field established with rhetoric at 
the end of the 17th century, from a persuasive figurativeness to a delightful figuration in 
harmony with worldly doxa.

Keywords: Scudéry, conversation, rhetoric, social aesthetics

L’existence de Madeleine de Scudéry (1607-1701) recouvre tout le XVIIe 
siècle. Cette longévité s’alliant avec une remarquable sensibilité à l’évolution 
des modes littéraires, au fil des décennies l’Illustre Sapho adapte sa pro-
duction aux attentes renouvelées du public. Délaissant les longs romans 
où elle s’était distinguée dans les années 50, à partir de 1661 elle s’essaye à 
ces « petites narrations »1 que Mme de La Fayette consacre en 1662 avec La 
Princesse de Montpensier. Enfin, de 1680 à 1692, attentive à l’essor de la litté-

1 L’expression est de Charles Sorel, Bibliothèque françoise [Paris, 1664], Paris, Compa-
gnie des Libraires du Palais, 1667, p. 178.

Annali - sezione romanza (2025) LXVII, 1 © Università di Napoli L’Orientale – ISSN 0547-2121



Barbara Piqué82

rature morale et à ses différentes expressions – maximes, réflexions, frag-
ments ou pièces détachées (fables, conversations, entretiens, promenades 
etc.) –, elle publie cinq volumes, en dix tomes, de Conversations2. 

Ces recueils rassemblent des textes disparates, à la fois par la forme 
adoptée et par le sujet abordé. La forme : mélangés aux conversations, 
d’autres genres de discours apparaissent – nouvelles, aperçus histo-
riques («  Histoire de la Morale  », «  Histoire de la Coquetterie  ») ou 
récits curieux («  Histoire de deux caméléons  »), réflexions diverses 
(«  Sur les papillons  », «  Des fleurs et des Fruits  »3). Le sujet  : d’une 
part le domaine de l’éthique – vices et vertus, passions, sentiments, in-
clinations, états d’esprit –, de l’autre normes esthétiques et préceptes 
mondains4. En outre, un système d’emboîtements est parfois mis en 
place : la conversation « De la gloire » enchâsse, par exemple, l’« His-
toire du comte d’Albe »5 ; dans « De l’Hypocrisie » une structure nar-
rative à tiroirs propose un agencement complexe de pièces différentes : 
l’échange conversationnel encadre une «  Histoire de la Morale  » qui 
comprend les « Sentiments de Confucius sur différens sujets » qui, à 
leur tour, introduisent une « Description de Saint-Cyr »6. Par ailleurs, 

2 Conversations sur divers sujets, Paris, Barbin, 1680 ; Conversations nouvelles sur divers 
sujets, Paris, Barbin, 1684 ; Conversations morales, Paris, Sur le quai des Augustins, 1686 ; 
Nouvelles Conversations de Morale, Paris, Veuve Mabre-Cramoisy, 1688 ; Entretiens de Morale, 
Paris, J. Anisson, 1692. Dans les pages qui suivent je me propose de revenir brièvement, 
en en rectifiant quelques perspectives, sur les analyses que j’avais amorcées il y a plus 
de vingt ans des cadres de ces conversations. Voir B. Piqué, Les cadres allégoriques dans les 
conversations de Madeleine de Scudéry, in D. Denis et A.-É. Spica (éds.), Madeleine de Scu-
déry : une femme de lettres au XVIIe siècle, Arras, Artois Presses Université, 2002, pp. 59-67.

3 Respectivement in : Nouvelles conversations de Morale, cit., t. I, 1-279 ; Conversations 
nouvelles sur divers sujets, cit., t. II, pp. 496-541 et ibid., pp. 755-844 ; Entretiens de Morale, 
cit., t. II, pp. 303-333, et t. I, pp. 265-336. 

4 Une grande partie des conversations portant sur l’esthétique galante et les pratiques 
mondaines, tirées des romans ou éditées dans les recueils des années 1680, a été pu-
bliée et savamment commentée par Delphine Denis. Voir D. Denis (éd.), ‘De l’air galant’ et 
autres conversations (1653-1684). Pour une étude de l’archive galante, Paris, Champion, 1998.

5 Conversations nouvelles sur divers sujets, cit., t. II, en particulier  : « De la Gloire », 
pp. 555-593, « Histoire du comte d’Albe », pp. 595-998. De même, la conversation « Des 
Impertinens », in Entretiens de Morale, cit., t. II, pp. 66-94, revêt une fonction de prologue 
à l’« Histoire du Prince Ariamène », pp. 95-295, et aux « Observations sur les Papillons ». 

6 Nouvelles conversations de Morale, cit., t. I, 1-279  ; en particulier  : «  Histoire de la 
Morale », pp. 33-246, « Sentimens de Confucius sur différens sujets, pp. 191-246, « Des-
cription de Saint-Cyr », pp. 247-279. 



Madeleine de Scudéry moraliste. Vers une remise en question de la figuralité ? 83

ces conversations sont tantôt inédites tantôt extraites des romans. Dans 
ce dernier cas, elles sont souvent remaniées et dotées d’un cadre.

C’est d’abord sur quelques-uns de ces dispositifs d’encadrage, qui 
recourent à la figuralité mais également à la figurabilité –, que je vou-
drais m’arrêter ici7. 

Le texte « Du Mensonge », tiré de Clélie et remanié8, apparaît, en 
1684, au premier tome des Conversations nouvelles sur divers sujets9. Il est 
pourvu d’un cadre narratif conventionnel : un groupe d’amis est invité 
dans une maison de campagne par le maître des lieux. Une promenade 
permet de faire le tour du propriétaire, demeure et jardins : la « belle 
Troupe » est ainsi conviée à s’extasier devant des perspectives « redou-
blant le lointain », des trompe-l’œil, des décorations, de faux orangers 
en fleurs, des jasmins faussement parfumés, des jeux de miroirs… une 
collation s’ensuit, qui consiste en d’« admirables » – mais déceptifs – 
fruits de cire. Les lieux, à l’exception, on le verra, des jardins, sont sa-
vamment aménagés par l’hôte, « préparé à les [amis] recevoir depuis 
longtemps  », afin de seconder une «  Dame ennemie du mensonge  » 
dont le dessein est de persuader la belle Climene, qui « ne le hait pas »10, 
à lui préférer la vérité. Le dispositif, qui convoque le lecteur en tant que 
complice, est à la fois simple et complexe. Trompe-l’œil, fausses fleurs, 
faux fruits offrent à la vue l’apparence d’objets réels. Ce décor fictif 
donne à voir non pas une représentation d’ensemble du thème moral 
dont il est question mais le simulacre de quelques-uns de ses attributs. 
Chacun de ces fragments constitue l’un des symboles possibles du 
mensonge, l’un des signes reliant métonymiquement l’image et l’idée – 
rappelons l’étymologie du mot « symbole » : sumballein, « rassembler ». 

Ces représentations à valeur symbolique mettent sous les yeux des 
visiteurs l’illusoire vérité du mensonge, mais le maître des lieux et son 

7 J’entendrai le mot figuralité à la fois dans le sens de recours aux figures de rhétorique 
et dans celui de « mise en figure(s) » où « figure » renvoie au latin figura, « forme », « re-
présentation visuelle ». Pour l’idée de figurabilité on se reportera à J. Lichtenstein, La cou-
leur éloquente. Rhétorique et peinture à l’âge classique [1989], Paris, Flammarion, 1999, p. 108. 

8 M. de Scudéry, Clélie. Histoire romaine, Cinquième partie (Paris, 1660), éd. par Ch. 
Morlet-Chantalat, Paris, Champion, 2005, pp. 51-63. 

9 Conversations nouvelles sur divers sujets, cit., t. I, pp. 393-455.
10 Ibid., p. 394.



Barbara Piqué84

amie ennemie du vice ne les décrivent pas, se limitant à les montrer : la 
marque visuelle se substitue à la parole. Deux niveaux descriptifs s’im-
briquent ici en une sorte de mise en abyme : si l’hypotypose – voire par-
fois l’ecphrasis – en tant que figure de rhétorique s’adressant au lecteur est 
prise en charge par l’auteur Scudéry, à l’intérieur du récit-cadre le réseau 
d’indices allusifs destinés aux personnages ne s’appuie pas sur une pra-
tique verbale mais sur un spectacle, une mise en images. Les intervenants 
en sont les dupes, ce que le lecteur, complice du narrateur-moraliste, ne 
peut pas être ; ils s’en émerveillent, ils l’admirent : l’exhibition de l’univers 
fictionnel est une réussite. Réussite qui sert à signaler un clivage. 

Voici les différentes hypotyposes qui ponctuent le cadre.
Le vestibule :

En entrant au Vestibule cette Dame fit remarquer à la jeune Cli-
mene, qui s’accomodoit mieux du mensonge qu’elle, une pers-
pective admirable qui redoubloit le lontain […] & luy faisant 
lever les yeux vers le haut du Dome, elle crut qu’il estoit à ciel 
ouvert, tant les nües & les rayons du Soleil, & plusieurs oyseaux 
volans estoient bien representés […]11. 

Les jardins :

Ils allerent d’abord dans les Jardins, où ils trouverent des per-
spectives à chaque bout d’allée, & beaucoup de figures rusti-
ques representées au naturel en plusieurs endroits d’un bois fort 
agréable qui estoit à la droite du Parterre ; comme un Berger qui 
joüoit de la Cornemuse avec un chien auprés de luy, une Jardinie-
re avec une Corbeille de fruits à la main, un cerf couché à l’ombre 
& autres semblables figures qui embellissoient fort les endroits où 
elles estoient placées. Les Fontaines mesme estoient redoublées 
par l’art, de sorte que ce Jardin luy devoit autant qu’à la nature12.

La salle et la chambre :

Climene fut fort surprise de voir cette Salle environnée d’Orangers 
& de Jasmins tous couverts de fleurs artificielles, mais si bien imi-
tées qu’elles trompoient les yeux : on sentoit mesme une odeur de 

11 Ibid., pp. 394-395.
12 Ibid., pp. 395-396.



Madeleine de Scudéry moraliste. Vers une remise en question de la figuralité ? 85

fleur d’Orange qui aidoit à les tromper […]. De la Salle ils passe-
rent dans la Chambre où des glaces de Miroirs estant placées avec 
art à l’opposite de beaux païsages faisoient un effet merveilleux, 
car de partout on voyoit des objets trompeurs & divertissans13. 

La chronologie de la visite – vestibule, jardins, salle, chambre – met 
en évidence la ligne de crête qui sépare l’artifice de l’art. Du vestibule 
au dôme peint en trompe l’œil aux jardins, règnes de l’art, à la salle et 
à la chambre, règnes de l’artifice. Si le même champ lexical de la beau-
té qualifie par des hyperboles les deux espaces – « admirable », «bien 
représentées  », «fort agréable  », «  embellissoient fort  », «  redoublées 
par l’art », « si bien imitées », « beaux paysages », « merveilleux » – le 
polyptote « naturel » / « nature », appliqué aux jardins, lieux extérieurs 
dont l’art et la nature concourent à l’agrément14, s’oppose, dans le der-
nier passage cité, à celui « tromper » / « trompeurs ». L’opposition ne se 
transforme toutefois pas en antithèse. La ligne de crête entre les deux ver-
sants reste floue : le leurre est « divertissant »15, l’artifice suscite du plaisir, 
et la bravoure d’illusionniste du maître des lieux propose un décryptage 
ludique qui ne manque pas de charmes et annonce les nuancements et 
les négociations16 auxquels parviendront les devisants de la conversation 
qui va suivre. Car il est des « petits mensonges de civilité qu’on ne peut 
s’empescher de faire […] », ainsi que « des mensonges de generosité […] 
dont il est quelques fois fort à propos de se pouvoir servir »17. 

Cependant, les acteurs de l’échange verbal ne sont pas les person-
nages qui apparaissent dans le récit-cadre, mais les devisants d’une 
conversation « contre le mensonge admirablement bien écrite à la main, 

13 Ibid., pp. 396-397.
14 Patrick Dandrey a justement parlé de la « réversibilité entre nature et culture que 

suppose l’art des jardins » (P. Dandrey, Présentation, in AA.VV., De l'imaginaire du jardin 
classique, in « XVIIe siècle », n° 209, Paris, PUF, oct-déc 2000, pp. 563-600, p. 576.

15 L’idée de divertissement suscité par les représentations du mensonge sera reprise 
plus loin. 

16 Sur ces « stratégies discursives » dans les conversations de Madeleine de Scudéry, 
on consultera D. Denis, La muse galante. Poétique de la conversation dans l’œuvre de Madeleine 
de Scudéry, Paris, Champion, 1997, pp. 151-153. Je renvoie à cette étude pour une analyse 
ponctuelle des conversations scudériennes dans les romans. 

17 Conversations nouvelles sur divers sujets, cit., t. I, p. 407.



Barbara Piqué86

& bien reliée »18, que l’hôte donne à lire à ses invités. Cette conversa-
tion n’est autre que celle contenue dans Clélie et qui est ici remaniée. Le 
mensonge de l’auteur Scudéry, qui à travers les paroles du maître des 
lieux cache la vérité en affirmant qu’il s’agit d’un manuscrit, n’échap-
pa sans doute pas aux anciens lecteurs du roman doués d’une bonne 
mémoire, qui durent reconnaître sans difficulté les noms des héros 
(Plotine, Amilcar etc.). Le clin d’œil pourrait répondre à une intention 
ironique, que semble d’ailleurs suggérer  l’auto-célébration hyperbo-
lique (« admirablement bien écrite ») : Madeleine de Scudéry souligne 
l’écart entre l’ignorance du maître des lieux et la culture romanesque 
du public des années 50  ; ce qui évoque, encore une fois, une forme 
de divertissement par le mensonge, destinée maintenant au lecteur. De 
plus, la ligne de fuite qui fait du lecteur du texte de 1684 le lecteur, ou 
re-lecteur, du texte lu par les invités du récit-cadre, implique l’enchaî-
nement de différentes scènes d’énonciation : celle où se situe l’auteur ; 
celle qui inscrit les personnages dans un récit-cadre qui devient à son 
tour le cadre de la lecture de la conversation tirée de Clélie  ; celle où 
se positionne l’auteur présumé anonyme (mais reconnaissable par un 
certain public) ; celle, enfin, où prennent la parole les devisants du texte 
transposé, que valide désormais son caractère d’œuvre à part entière 
(« bien reliée »). On le voit : Madeleine de Scudéry procède par amplifi-
cations successives visant à donner de la profondeur à la conversation 
insérée et à en solliciter par là le succès pédagogique. 

On remarquera, pour terminer, une dernière problématique ressortis-
sant non pas au discours moral mais à celui plus proprement « littéraire ». 
Comme l’a montré Chantal Morlet-Chantalat, les ajouts à la conversation 
de 1684 « pourraient consacrer la rupture de Madeleine de Scudéry avec 
le roman »19 – tout comme, d’ailleurs, les trois nouvelles insérées dans les 
recueils des années 8020. Dans Clélie, une négotiation entre les devisants 
finissait par admettre comme « mensonges innocens [les mensonges] que 
l’on donne pour mensonges, c’est-à-dire toutes ces ingenieuses fables des 

18 Ibid., p. 403. 
19 Ch. Morlet-Chantalat, La Clélie de Madeleine de Scudéry. De l’épopée à la gazette : un 

discours féminin de la gloire, Paris, Champion, 1994, p. 545.
20 M.-G. Lallemand, La moraliste et la romancière : étude des trois dernières nouvelles de 

Mademoiselle de Scudéry, in D. Denis et A.-É. Spica (éds.), op. cit., pp. 79-91.



Madeleine de Scudéry moraliste. Vers une remise en question de la figuralité ? 87

Poëtes »21 ; à l’acceptation des fictions romanesques, à condition « qu’elles 
ayent l’apparence de la vérité », le texte remanié accompagne un éloge 
des histoires sans « mensonges flatteurs » : ce sont les œuvres des histo-
riens, qui se doivent de « pénétrer les motifs des événements »22.

 « De la Paresse », publié pour la première fois en 168623, adopte un 
mécanisme figural – et figuratif – différent. Le rituel est le même, une 
partie de campagne dont le rôle est d’encadrer l’échange verbal. Ici, le ré-
cit-cadre et la conversation sont présentés sous forme de lettre, « A Ma-
dame *** ». Dès les premières lignes, le destinateur anonyme déclare son 
intention de « rendre un conte exact d’un petit voyage […], & sur toutes 
choses de vous raporter fidelement une Conversation dont on vous a 
parlé »24. La conversation dont il sera question est donc déjà connue, 
du moins par un bouche-à-oreille, relatée peut-être par l’un des partici-
pants au « petit voyage ». La fiction épistolaire inscrit d’emblée le desti-
nateur, sa correspondante et les futurs devisants – ainsi que les lecteurs 
de Madeleine de Scudéry – dans une situation de sociabilité mondaine.

Une présentation des participants – sous forme de prétérition – 
précède la description de l’espace où ils sont réunis. Mais alors que la 
demeure décrite dans « Du Mensonge » évoquait les agréments d’un 
locus amœnus aménagé en fonction d’un déchiffrage amusant, il en va 
autrement de la résidence de Clarinte dans « De la Paresse ». L’endroit 
est d’une « solitude » qui jamais « ne fut plus solitaire que celle-là » 
(sur laquelle insiste le polyptote)  ; en arrivant « on ne rencontre per-
sonne » ; le chemin « n’est pas fort large » ; la maison, située dans un 
« valon peu profond », est « bastie sans beaucoup de magnificence » ; 
dans une avant-cour se trouve « une fontaine qui ne jalit pas » ; le ves-
tibule est « sans grands ornemens »  ; pour rejoindre la compagnie la 
visiteuse entre «  dans une allée fort sombre & fort agreable, croisée 
de plusieurs autres, toutes avec des veuës solitaires & mélancoliques à 
chaque bout », et même la journée d’été est « sans pluye, sans vent, & 
sans grande obscurité » ; les statues qui ornent le jardin – qui est en fait 

21 M. de Scudéry, Clélie. Histoire romaine, cit., p. 58.
22 Conversations nouvelles sur divers sujets, cit., t. I, p. 452.
23 Conversations morales, cit., t. I, pp. 149-234.
24 Ibid., p. 149. 



Barbara Piqué88

un bois – représentent le « Dieu du silence », « une Venus couchée ne-
gligemment », des « petits Amours endormis », Morphée et les songes, 
un « berger appuyé à un arbre, avec les moutons couchés à l’ombre et 
le chien endormi »25. Les négations en cascade, qui vont s’accumuler 
dans toute la partie descriptive du texte, traduisent des absences : mou-
vement, lumière, bruits, ornements… ; les statues du jardin illustrent, 
via la Fable, quelques effets et quelques manifestations de la paresse. 
Suivant un procédé déjà exploité dans les descriptions romanesques, 
la demeure reflète les inclinations du propriétaire : le locus genii se fait 
miroir du genius loci, le « lieu moral », le « caractère », coïncide avec le 
« lieu » physique, que les « lieux » de la rhétorique – descriptions, hypo-
typoses, ekphraseis, antonomases, polyptotes, symboles... – se chargent 
de mettre en « figures »26. Ici « tout […] parle de l’humeur de celuy qui 
avoit fait bastir cette maison »27.

 Or, c’est à un personnage du passé que correspond le lieu physique. 
Comme l’a remarqué Chantal Morlet-Chantalat, « le château n’est […] 
un mérite pour son propriétaire que si sa construction est récente »28 – et 
j’étendrai le mot château à toute demeure de plaisance. Celui qui se plut 
à concevoir le séjour à son image était un aïeul de l’actuelle propriétaire, 
un courtisan désabusé qui « laissa des marques de son aversion pour le 
monde, & de son inclination pour tout ce qui peut avoir rapport à l’oi-
siveté »29. Sa descendante, Clarinte – dont le prénom même est une mé-
tonymie reliant la personne à une dimension morale en antithèse avec 
l’obscurité des lieux et à l’impression de mélancolie qu’ils transmettent 
– se veut tout au contraire une ennemie de la paresse et de la misanthro-
pie qui s’y associe ; c’est à elle que revient le « mérite » d’avoir fait de 
cette demeure un espace de la civilité, de la sociabilité, de l’enjouement : 
voici alors des « vases de porcelaine remplis de fleurs », un repas qui 
« loin d’estre negligé fut propre, delicat & magnifique », des jeux, des 

25 Ibid., pp. 151-155.
26 Je prends ici l’expression « lieu moral » au sens que lui donne L. Van Delft, Litté-

rature et anthropologie. Nature humaine et caractère à l’âge classique, Paris, Puf, 1993, p. 51. 
27 Conversations morales, cit., t. I, p. 153.
28 Les châteaux dans la Clélie, « XVIIe siècle », n. 118-19, janv.-juin 1978, pp. 103-111, 

p. 106 pour la citation.
29 Conversations morales, cit., t. I, 153-154.



Madeleine de Scudéry moraliste. Vers une remise en question de la figuralité ? 89

parties d’échecs, une musique dont l’effet est « charmant »30 … Passé et 
présent s’opposent, tout comme, en parallèle, s’opposent sur la question 
morale, par leurs comportements et leurs propos, les protagonistes de 
l’interaction verbale. Le remodelage des lieux grâce à des détails qui les 
modernisent suscite un contrepoint qui met finalement en accord, et au 
goût du jour, esthétique et éthique : le réaménagement d’un espace aux 
significations désormais périmées, renvoyant à des qualités qui trans-
gressent les normes de la doxa mondaine, sa reconfiguration en un lieu 
de l’honnête sociabilité, justifient au préalable les propos des ennemis de 
la paresse, endiguent déjà, par contraste, la fascination que ce vice peut 
exercer, et captent l’adhésion d’un public dont l’auteur donne comme 
acquis l’usage du monde : l’amour du beau et de l’agréable, la pratique 
de l’art de plaire, le respect des vertus sociales et galantes31. 

L’importance de l’actualisation des « lieux » opérée par la jeune Cla-
rinte appelle quelques réflexions. Dans les cadres de ces deux conversa-
tions, la figure de la description exhibe des images qui, si elles ne sont 
pas sans rappeler la symbolique humaniste, bien connue et réutilisée au 
XVIIe siècle32, elles en dénoncent néanmoins le côté éphémère ou la nature 
surannée : les « signifiants » du mensonge ne sont au fond qu’un décor 
de théâtre, les effigies de la paresse témoignent d’un passé révolu. Lieux 
moraux ou moralisés, les anciens procédés de figurabilité des concepts 
abstraits semblent avoir perdu l’énergie persuasive que leur assignait l’an-
cienne emblématique. Il est significatif, en ce sens, que Madeleine de Scu-
déry, s’inclinant aux normes de la doxa mondaine et galante, n’affecte pas 
son « iconologie » des traits affreux dont Cesare Ripa, par exemple, avait 
chargé les images et les portraits des vices33. Par le biais d’un décodage en-
joué et non plus savant des figures, le moraliste se veut écrivain moderne.

30 Ibid., pp. 165-168. 
31 Il s’agit peut-être aussi d’un hommage au règne de Louis XIV, d’où sont bannies 

solitude, mélancolie, inactivité.
32 Sur le legs de la symbolique humaniste et son déclin progressif au cours du XVIIe 

siècle, on consultera avec profit la précieuse étude d’Anne-Élisabeth Spica, Symbolique 
humaniste. L’évolution et les genres (1580-1700), Paris, Champion, 1996. 

33 C. Ripa, Iconologia [1593, Roma, eredi G. Osmarino, éd. sans illustrations  ; 1603, 
Roma, L. Facii, éd. avec les illustrations], Milano, Tea, 1992.



Barbara Piqué90

Dans les deux conversations, les cadres relèvent de l’inventio : ils four-
nissent l’argument de l’échange, dont l’issue dépendra de la maîtrise des 
lieux de l’argumentation que possèdent les interlocuteurs partisans des 
vertus – et l’auteur du texte –, de leur habileté à movere, docere et delectare. 
Issue parfois positive, parfois incertaine. Après avoir lu la conversation 
sur le mensonge – texte daté, à l’exception des ajouts – « Climene promit 
à Belise de ne n’aimer plus le mensonge qu’en perspectives & en pein-
ture »34 ; dans « De la Paresse », les propos à visée persuasive n’abou-
tissent pas à une véritable conversion : les devisants paresseux ne s’en-
gagent pas à se corriger, mais « ils en auront du moins quelque envie »35. 
Le texte ancien persuade, les lieux de l’argumentation ont accompli leur 
mission persuasive ; le nouveau texte n’y parvient qu’en partie. 

La conversation « De la Paresse », je le rappelle, fut publiée en 1686 ; 
celle proposée dans « Du Mensonge » remonte en grande partie au der-
nier volume de Clélie (1660). Au cours des vingt-six années qui séparent 
les deux textes, le pouvoir de la parole persuasive semble s’être affaibli. 
À la fin du siècle, le champ littéraire est en passe de s’affranchir du 
domaine du rhétorique, la figuralité de ses finalités persuasives, le de-
lectare du docere. Madeleine de Scudéry avait sans aucun doute perçu 
ce processus d’émancipation, ce qui lui assurait le statut et la dignité 
d’écrivain et de moraliste moderne. 

34 Conversations nouvelles sur divers sujets, cit., t. I, p. 403. 
35 Conversations morales, cit., t. I, p. 234. 


