Luca BAssoO*

LA POSTA IN GIOCO DELL'UGUAGLIANZA
TRA MARX E ROUSSEAU

Abstract: The Stakes of Equality. Between Marx And Rousseau

The theme of the relationship between Marx and Rousseau, which has enjoyed some success in the
past (in Italy, particularly with Galvano della Volpe’s book, Rousseau and Marx) and which has been
largely overlooked in recent decades, is not only significant for the history of philosophy, but also has a
number of important implications in terms of political theory. My article is divided into two parts. The
first is devoted to Marx’s critical reading of Rousseau’s reflection, which would tend towards (only)
political and not social emancipation. The second part focuses on the overall theoretical meaning of a
comparison between Marx and Rousseau in relation to equality, beyond Marx’s explicit positions on
Rousseau. The challenge is to articulate equality not in terms of levelling, but on the basis of a close
connection with practices of social and political transformation.

Keywords: Emancipation, Equality, Politics, Property, Society

I1 tema del rapporto fra Marx e Rousseau nel dopoguerra ha avuto una certa fortuna, e in
seguito € stato sostanzialmente rimosso. Tale problematica non riveste unicamente un
significato storico-filosofico, presentando una serie di implicazioni rilevanti sul piano
teorico-politico. In Italia € stato soprattutto Galvano della Volpe a porre la questione in
termini acuti, ancorché per certi versi discutibili. In Rousseau e Marx della Volpe ha
valorizzato il rapporto fra i due filosofi, mettendo in luce in particolare gli elementi di
continuita. Partendo dal presupposto secondo cui la democrazia in qualche modo prepara
il socialismo, ha individuato in Rousseau, soprattutto nel Rousseau del secondo Discorso,
che sottopone a critica la proprieta privata, un pensatore decisivo per il successivo
socialismo. Secondo della Volpe, Rousseau articola «il concetto di una societa egualitaria
non livellatrice»!. In rapporto alla posta in gioco di una liberta egualitaria, torneremo
ampiamente nel corso della trattazione, con 'ambivalenza della prospettiva rousseauiana
al riguardo. Il mio articolo € diviso in due parti. La prima & dedicata alla lettura che Marx
compie di Rousseau, con riferimento ad alcuni passi particolarmente significativi. La
seconda parte € incentrata sul senso complessivo di un confronto teorico-politico fra Marx
e Rousseau in rapporto all'uguaglianza, al di la delle posizioni esplicite di Marx su
Rousseau.

1. Marx lettore di Rousseau

Nei testi marxiani risulta operante il riferimento a Rousseau, anche se non con quella
frequenza e quella rilevanza che rivestono i richiami a pensatori come, ad esempio, Smith
e Hegel. Rimarcare tale elemento non toglie il fatto che alcuni passi in cui viene evocato
Rousseau rivestano un notevole peso specifico. Inoltre, al di 1a dei riferimenti espliciti,
affiora una presenza “sotterranea” di Rousseau all’interno dell’itinerario marxiano, nei
primi testi, ma non solo (ad esempio, sono contenuti riferimenti, come vedremo, nella
Einleitung del 1857, nel primo libro del Capitale, e anche nelle Teorie sul plusvalore e nella
Critica al programma di Gotha). Nel secondo dei Quaderni di Kreuznach Marx ricava 103

* Universita degli Studi di Padova.

1 Della Volpe (1997), p. 30.

10
Bollettino Filosofico 40 (2025): 10-24
ISSN 1593 - 7178
E-ISSN 2035 - 2670
DOI 10.6093/1593-7178/12962



La posta in gioco dell'uguaglianza. Tra Marx e Rousseau

estratti dal Contrat social2. Come sempre nel caso degli Exzerpte, si rivela significativa la
scelta dei passi che Marx cita, essendo indicativa dei temi che gli risultavano di particolare
interesse. Nonostante questo, trattandosi di uno “smontaggio” dei testi, privo di
osservazioni marxiane, risulta piuttosto difficile ricavarne un’interpretazione complessiva
del filosofo in questione. Senza entrare nel merito dei temi piu rilevanti individuati, mi
sembra degno di nota il fatto che gli estratti contengano solo passi del Contratto sociale, e
non del secondo Discorso, testo molto preso in considerazione dagli studiosi, come della
Volpe, che intendono rimarcare soprattutto gli elementi di continuita fra Marx e Rousseau.

Fra i primi scritti marxiani un passaggio della Judenfrage si rivela molto significativo al
riguardo:

L’astrazione dell'uomo politico & descritta esattamente da Rousseau nel modo seguente:
«Chi affronta I'impresa di dare istituzioni a un popolo deve, per cosi dire, sentirsi in grado
di cambiare la natura umana; di trasformare ogni individuo, che per se stesso & un tutto
perfetto e solitario, in una parte di un tutto pio grande da cui l'individuo riceve, in qualche
modo, la vita e ’essere; di sostituire un’esistenza parziale e morale all’esistenza fisica e
indipendente. Bisogna, in una parola, che tolga all’ uomo le forze che gli sono proprie per
dargliene di estranee a lui, di cui non possa fare uso se non col sussidio di altri» (Contratto
sociale, libro II, Londra 1782, p. 67). Ogni emancipazione ¢ un ricondurre il mondo
umano, i rapporti umani all'uomo stesso. L’emancipazione politica (politische
Emangzipation) ¢ la riduzione dell'uomo, da un lato, a membro della societa civile,
all’individuo egoista indipendente, dall’altro, al cittadino, alla persona morales.

Questo giudizio su Rousseau si innesta allinterno della differenziazione fra
l'emancipazione politica e I’emancipazione umana, che sorregge l'intero impianto della
Questione ebraica. Ci si trova di fronte a una critica immanente nei confronti
dell’emancipazione politica. Marx valorizza la modernita, dall’Assolutismo monarchico alla
Rivoluzione francese, con la quale viene condotto alle estreme conseguenze il processo di
distruzione della societa feudale:

L’emancipazione politica € contemporaneamente la dissoluzione della vecchia societa,
sulla quale riposa l'essenza dello Stato estraniato dal popolo, la potesta del sovrano
assoluto. La rivoluzione politica & la rivoluzione della societa civile. Qual era il carattere
della vecchia societa? Una sola parola la caratterizza: la feudalita. La vecchia societa civile
aveva immediatamente un carattere politico [...]*.

Gli eventi successivi al 1789 mettono in discussione lo stato di cose precedente, eliminando
«tuttii ceti, le corporazioni, le arti, in privilegi». Cosi la societa civile si rivela dominata dagli
individui privati, e la dimensione politica si svincola dalla societa civile, identificandosi con
la sfera statuale. La separazione individuale tra il bourgeois, I'uomo della societa civile,
portatore di interessi particolari, e il citoyen, il cittadino dello Stato, rivela un carattere
ambivalente, non venendo sottoposta a una critica “totale”: I’elemento in questione, infatti,
costituisce il frutto dell’allontanamento da quell’'unita pre-moderna tra vita politica e vita
sociale che non permetteva lo sviluppo pieno dell’individuo, la sua possibilita, seppur
contraddittoria, di muoversi liberamente. Nonostante questo, per quanto ’emancipazione
richiamata costituisca, per Marx, un elemento propulsivo, dirompente rispetto all’Ancien
Régime (e appare molto significativo il fatto che venga comunque definita «emancipazione»,
concetto per Marx fondamentale), essa riveste un carattere (solo) politico, e risulta acritica
nei confronti dei nuovi rapporti di dominio che si sono venuti a formare nella societa civile-
borghese. Non solo la proprieta privata non viene messa in discussione, ma anzi segno

2 Cfr. Marx (1981). Cfr. Lacharriére (1963), p. 518.
3 Marx (1996), pp. 36-37.
4 Ivi, p. 33.

11



Luca Basso

distintivo della Rivoluzione francese ¢ il diritto alla proprieta privata, sulla base di un forte
nesso fra liberta e proprietas.

Torniamo, pero, al passo della Questione ebraica precedentemente citato, in cui Marx
fa riferimento, in termini critici, a Rousseau. Il pensatore ginevrino viene considerato
interno a quell’emancipazione politica, che trovera poi il suo compimento con l’evento
epocale della Rivoluzione francese. Lo scopo rousseauiano risiederebbe, quindi, nel creare
il citoyen, I'individuo in quanto dotato di «esistenza parziale e morale». Ciascuno dei due
aggettivi utilizzati si rivela importante: il primo € connesso al fatto che, in antitesi
all’individuo «per se stesso», «un tutto perfetto», il citoyen presenta per Marx un carattere
di parzialita, in quanto ad esso vengono tolte le forces propres, e in cambio gliene vengono
attribuite altre, estranee; il secondo aggettivo, «<morale», denota ’astrazione dell'uomo dello
Stato, il suo non essere persona reale. Per Marx la prospettiva rousseauiana costituisce
l'espressione di una concezione imperniata sullo Stato politico, con il suo carattere di
astrazione: essa presenta gli aspetti propulsivi, ma anche i limiti strutturali di
un’emancipazione meramente politica. Marx inserisce Rousseau all’interno dell’orizzonte
dell’emancipazione (solo) politica, poiché il pensatore ginevrino non mette in discussione
le profonde dissimmetrie sul piano sociale, e quindi i rapporti di proprieta¢é. Ci si puo
domandare quanto Marx, nei primi scritti, si situi realmente al di la della prospettiva
rousseauiana. Infatti, la delineazione dell’emancipazione umana presenta alcune difficolta
interne. Nella chiusa, dopo il riferimento critico a Rousseau, Marx afferma:

Solo quando 1'uomo reale, individuale, riassume in sé il cittadino astratto, e come uomo
individuale nella sua vita empirica, nel suo lavoro individuale, nei suoi rapporti
individuali & divenuto ente generico, soltanto quando l'uomo ha riconosciuto e
organizzato le sue forces propres come forze sociali, e percio non separa piu da sé la forza
sociale nella figura della forza politica, soltanto allora l'emancipazione umana €
compiuta’.

Nella Questione ebraica ’emancipazione umana, volta ad andare al di la della separazione
fra societa civile e Stato che sottende I’emancipazione politica, non risulta ancora connessa
a un soggetto storico concreto, rimandando all’elemento del Gattungswesen, dell’ente
generico. Fuoriesce dai confini di questo articolo compiere un’indagine di questo concetto,
e dei problemi a esso immanenti. Per un verso, esso risente della tematizzazione di
Feuerbach al riguardo, con l'indistinzione presente fra individuale e collettivo. Non ritengo,
pero, che si possa parlare della presenza di un vero e proprio organicismo. Ci si trova
piuttosto di fronte a un’indistinzione concettuale, anche causata appunto dall’assenza di
un soggetto concreto nel contesto storicamente condizionato. Per l’altro, rispetto a
Feuerbach risulta operante una politicizzazione dell’ente generico, cosicché quest’ultimo
non si trova su un piano teologico-antiteologico, come in Feuerbach, ma viene calato nelle
strutture sociali e politiche del mondo moderno: dal «cielo» alla «terra». In questo senso,
appare semplicistico sostenere che Marx si limiti a riproporre l’ente generico
feuerbachiano, dal momento che, per certi versi, quest’'ultimo viene eroso dall’interno.
Rimarcare solo il limite dell’indistinzione concettuale significa non cogliere le oscillazioni
della riflessione marxiana di quegli anni, con il suo carattere magmatico di work in
progress.

All’interno di questo contesto particolarmente rilevante € la questione del rapporto con
Rousseau. Per quanto nel passo precedentemente citato Rousseau venga criticato, il
discorso marxiano non riesce, perd, a liberarsi realmente dalla questione della
ricomposizione di cido che, nel contesto presente, & separato. Si potrebbe sostenere che
anche Rousseau si era proposto di superare la separazione fra il bourgeois e il citoyen.

5 Cfr. Macpherson (1973).
6 Sul concetto di proprieta in Marx: Sereni (2007); Colliot-Théléne (2017).
7 Marx (1996), p. 37.

12



La posta in gioco dell'uguaglianza. Tra Marx e Rousseau

Rispetto a tale scopo, perd, si rivela possibile muovere due obiezioni all’approccio
rousseauiano. La prima, seguendo l'argomentazione marxiana, € che la sua ricerca, per
certi versi ossessiva, di una perfetta unita presenta un carattere, per cosi dire,
“politicistico”: si tratta di una costruzione politica volta a far coincidere suddito e cittadino,
e in cui l'alienazione totale dei diritti da parte di ciascuno sia giustificata dall’esistenza di

un principio assoluto di uguaglianza: «[...] innanzi tutto, poiché ciascuno si da tutto intero,
la condizione & uguale per tutti, nessuno ha interesse a renderla onerosa per gli altri [...]
chi si da a tutti non si da a nessuno [...]»8. Il concetto di uguaglianza costituisce una vera

e propria “chiave di volta” della prospettiva rousseauiana. In ogni caso, l’obiezione,
compiuta da Marx, alla presenza di un’emancipazione (solo) politica ne origina un’altra:
non ci si trova realmente di fronte a un’emancipazione sociale, dal momento che ci si
muove appunto allinterno della sfera della politica. L’idea, secondo cui la concezione
rousseauiana indicata rimanga interna a un orizzonte borghese, permette di cogliere alcuni
aspetti della sua riflessione. Infatti, nonostante la critica alla proprieta contenuta nel
Discorso, nel Contratto sociale la proprieta privata viene riconosciuta, seppur non in modo
assoluto. Nello stesso tempo, pero, si rivela anche problematico sostenere la tesi secondo
cui la posizione rousseauiana risulti del tutto scevra di implicazioni sociali, o comunque
pienamente compatibile con l’'orizzonte borghese. Rispetto a tale questione, in primo luogo
occorre tenere presente il contesto storico di Rousseau, evitando anacronismi storici. Lo
scenario in cui si trovava Rousseau, seppur con elementi di frattura, di mutamento rispetto
al passato, e quindi di modernizzazione economica e sociale, era ancora precedente alla
Rivoluzione francese e alla Rivoluzione industriale. Inoltre nel Discorso risulta operante
un’omologia fra la geografia del dominio e la geografia sociale: il dominatore ¢ il ricco, e il
dominato ¢ il povero. E anche nel Contratto sociale sono presenti richiami, non approfonditi
ma significativi, alla dimensione sociale.

Un altro riferimento a Rousseau, decisamente importante, numerosi anni dopo la
Judenfrage, € contenuto in un passo celeberrimo della Einleitung del 1857 ai Grundrisse,
in cui Marx adopera il neologismo «Robinsonate»:

I1 singolo e isolato (der einzelne und vereinzelte) cacciatore e pescatore, con cui
cominciano Smith e Ricardo, appartengono alle immaginazioni prive di fantasia che
hanno prodotto le robinsonate del XVIII secolo |...]. Cosi come non poggia su un siffatto
naturalismo il contrat social di Rousseau, che pone un rapporto e un nesso contrattuale
tra soggetti per natura indipendenti (die von Natur independenten Subjekte). Questa non
é che 'apparenza, e precisamente 'apparenza estetica delle piccole e grandi robinsonate.
In realta si tratta piuttosto dell’anticipazione della «societa civile (btirgerliche
Gesellschaft)», che si preparava dal XVI secolo e che nel XVIII ha compiuto passi da
gigante verso la sua maturita®.

La perfidia di Marx consiste anche nel fatto che Rousseau apprezzava molto Robinson
Crusoe. Nel’Emile, per certi versi in modo sorprendente, viene indicato come testo
fondamentale per l’allievo il Robinson Crusoe di Defoe:

Robinson Crusoe nella sua isola, solo, privo dell’aiuto dei suoi simili e di ogni sorta di
strumento, eppur capace di provvedere alla propria sussistenza, alla propria
conservazione, e di procurarsi persino un certo benessere: ecco un argomento
interessante per ogni eta e che si puod rendere in mille modi gradito ai fanciulli. Ammetto
che tale stato non ¢ quello dell'uomo sociale e verosimilmente non dovra essere quello di
Emilio; ma ¢ in base a questa condizione di vita che egli deve valutare tutte le altre!°.

8 Rousseau (1994b), Libro I, cap. 6, p. 24.
9 Marx (1997), I, pp. 3-4. Cfr. Basso (2020).
10 Rousseau (2013), Libro III, pp. 237-238.

13



Luca Basso

Tale valorizzazione dell’isolamento potrebbe sembrare in distonia con limpianto del
Contratto sociale, fondato sull’idea dell'nvomo tutto sociale, completamente dedito alla
volonta generale. In ogni caso, secondo Marx gli economisti politici e i giusnaturalisti, e in
particolare Rousseau, sono accomunati dal presupposto di un uomo indipendente, privo
di rapporti, e, sulla base di un apparente naturalismo, in realta danno vita a una
giustificazione dell’ordine sociale borghese. Cosi emerge un elemento importante della
critica marxiana a Rousseau, vale a dire il richiamo alla dimensione contrattualistica del
discorso. Sicuramente risulta operante il riferimento all’approccio hegeliano, che
demistifica 'astrattezza di tale costruzione teorica contrattualistica: per Hegel gli individui
devono invece venir esaminati all’interno dei contesti concreti in cui si trovano e operano.
Un individuo pienamente indipendente, svincolato dai rapporti sociali che intrattiene, non
€ mai esistito. Marx riprende tale rilievo hegeliano sulla Wirklichkeit, sulla realta effettuale
(d’altronde, gia nell’ldeologia tedesca cruciale ¢ il richiamo ai wirkliche Individuen, agli
individui reali), ma lo riarticola caricandolo di una torsione rivoluzionaria. Infatti, secondo
Marx l'impostazione rousseauiana non solo presenta quel carattere astratto rimarcato da
Hegel, ma si rivela incapace di mettere in discussione l'ordine borghese, o addirittura
risulta pienamente funzionale a quest’ultimo. Da un lato, nella Einleitung del 1857 ci si
trova in continuita con lapproccio della Questione ebraica, in cui la riflessione
rousseauiana risultava ridotta nei confini dellxemancipazione politica», conforme ai nuovi
rapporti “borghesi” che si sono venuti a creare. Dall’altro, pero, nella Questione ebraica era
contenuto il riconoscimento del carattere emancipatorio del pensiero rousseauiano. Nella
Einleitung tale elemento non viene affermato esplicitamente, ma occorre tenere presente
che differenti sono i segni distintivi dei due testi, e le due fasi in cui sono stati elaborati,
all’interno di un orizzonte di critica della politica il primo, e di critica all’economia politica
il secondo. Nonostante questo, e seppur nel riconoscimento dell’acutezza folgorante del
passo sulle Robinsonaden sopra citato, il giudizio su Rousseau suona piuttosto ingeneroso.

E la stessa idea di una non dico identificazione, ma comunque vicinanza di Rousseau
con Smith potrebbe venir fortemente problematizzata. In merito al rapporto fra i due
pensatori occorre segnalare la conoscenza, da parte di Smith, del secondo Discorso.
Comune ¢é lidea che la diseguaglianza costituisca un processo storico e un effetto della
divisione sociale del lavoro, ma profondamente differente € il giudizio che viene dato del
percorso indicato. Smith nella Ricchezza delle nazioniidentifica sviluppo della divisione del
lavoro e incivilimento umano, valorizzando fortemente tale elemento, mentre Rousseau nel
Discorso interpreta la civilta come la rovina del genere umano (per quanto, facendo un
buon uso della raison, sia possibile interrompere tale stato di cose)!l. E vero che la
situazione economica e sociale della Francia non poteva essere paragonata a quella inglese,
ma ¢ altrettanto vero che Rousseau aveva una sua specificita anche all’interno del contesto
dei philosophes, sostenendo una posizione fortemente critica nei confronti della divisione
del lavoro e della “schiavitil” introdotta dal lavoro, e valorizzando un’idea di economia della
piccola conduzione agraria. Nell’Enciclopedia molto netta € la distanza fra la voce Economia
politica (poi diventato Discorso sull’economia politica) di Rousseau e il contributo del
fisiocratico Quesnay!2. Al riguardo appaiono fortemente significative due letture “marxiste”
di Rousseau, che perd approdano a conclusioni profondamente differenti fra loro. Da un
lato, Iring Fetscher sostiene la tesi secondo cui la prospettiva rousseauiana sarebbe
nostalgica, conservatrice, addirittura a tratti reazionaria, nient’affatto proto-marxistals.
Dall’altro, Galvano Della Volpe opera un forte accostamento fra i due pensatori, proprio a
partire dal secondo Discours!4. In realta, a mio avviso, le due interpretazioni contengono
aspetti acuti, e in un certo senso possono risultare fra loro complementari, dal momento
che mettono in luce elementi rilevanti della riflessione rousseauiana, con le sue polarita a

11 Cfr. Colletti (1972), in part. pp. 211-215.
12 Cfr. Denis (1951).

13 Cfr. Fetscher (1972).

14 Della Volpe (1997).

14



La posta in gioco dell'uguaglianza. Tra Marx e Rousseau

prima vista incomponibili. Ma entrambe presentano, per motivi differenti, uno sguardo
unilaterale: credo che né insistere sul suo carattere meramente nostalgico, conservatore
né interpretarla nei termini di precorrimento della teoria marxista permetta di coglierne il
senso determinato. Appare problematico, per le ragioni precedentemente indicate,
sostenere che Rousseau intenda tornare a un passato “arcadico”, avendo egli compreso, e
criticato, alcuni dei segni distintivi della societa civile moderna. Nello stesso tempo, la sua
indagine, dal punto di vista economico e sociale, si rivela insufficiente, in parte per i limiti
del suo contesto storico, in parte per caratteristiche interne al suo pensiero.

Per tornare a Marx, l'associazione compiuta, nel passo sulle Robinsonaden, fra
Rousseau e Smith si rivela discutibile, e forse, almeno in parte, risente della posizione
hegeliana, che ha inserito Rousseau all’interno del giusnaturalismo senza cogliere
realmente gli elementi di discontinuita del pensatore ginevrino rispetto a Hobbes e a Locke.
Occorre poi ribadire che Marx prende in considerazione, di Rousseau, solo il Contratto
sociale, e non il secondo Discorso, che avrebbe potuto complicare il ragionamento. In
direzione di una possibile interazione con temi del secondo Discorso, si rivela
estremamente significativo un passo rousseauiano del Discorso sull’economia politica,
citato da Marx in una nota del primo libro del Capitale. Nel Discorso sull’economia politica
sono operanti anche aspetti che sembrano trovarsi in distonia rispetto alla critica alla
proprieta privata contenuta nel secondo Discorso. D’altronde, nel Contratto sociale viene
riconosciuto il diritto di proprieta, cosicché la posizione rousseauiana al riguardo si rivela
articolata, risultando critica nei confronti dell’atto dell’appropriazione, e degli eccessi della
proprieta, ma in termini differenti dalla successiva critica radicale, da parte di Marx, della
proprieta privata. In ogni caso, € vero che, nel Discorso sull’economia politica, non viene
minimamente messo in discussione il diritto di proprieta, ma € anche vero che possiamo
trovare pagine sul ricco e sul povero che sono molto vicine alle pagine del secondo Discorso.

Non sono forse tutti i vantaggi della societa per i potenti e per i ricchi? Non sono coperti
da loro soli tutti gli impieghi lucrosi? e I'autorita pubblica non ¢ sempre in loro favore?
[...]. Quanto diverso il quadro offerto dal povero! pitl 'umanita gli deve, piu la societa gli
rifiuta: tutte le porte sono chiuse per lui, anche quando ha diritto di farle aprire [...].
Riassumiamo in quattro parole il patto sociale fra i due stati; «Voi avete bisogno di me,
perché io sono ricco e voi poveri; stipuliamo dunque un accordo fra noi: permetteré che
abbiate 'onore di servirmi a patto che mi diate il poco che vi resta in cambio del disturbo
che mi prenderd dandovi degli ordini»!5.

Marx, all’interno del capitolo 24 del primo libro del Capitale, «La cosiddetta accumulazione
originale», nel momento in cui richiama il fatto che «fusi e telai e materia prima sono da
questo momento trasformati, da mezzi di un’esistenza indipendente per i filatori e i
tessitori, in mezzi per comandarli»'6, mette in nota la parte finale del passo di Rousseau
appena citato!”. Nella nota, fuori dalla citazione, Marx sostituisce il termine «ricco» con il
termine «capitalista» («dice il capitalista»). Indubbiamente la correzione marxiana aggiunge
elementi ulteriori rispetto a Rousseau, non solo perché, come sottolineato in precedenza,
il pensatore ginevrino non approda sic et simpliciter a una critica radicale alla proprieta
privata, come nel caso di Marx, ma anche per motivi storicamente condizionati. Infatti, lo
scenario marxiano risente fortemente della Rivoluzione francese, per un verso, e della
Rivoluzione industriale, per l’altro, con i suoi effetti particolarmente dirompenti in
Inghilterra, ma presenti anche in altri paesi europei, fra cui la Francia. Invece, lo scenario
rousseauiano appare, per molti versi, ancora quello dell’Ancien Régime. Sicuramente erano
presenti elementi di dinamismo, ad esempio di modernizzazione della proprieta agraria,

15 Rousseau (2022), pp. 310-311.

16 Marx (1991), cap. 24, p. 809.

17 Ibidem, n. 252: «“Permetterd”, dice il capitalista, “che voi abbiate ’onore di servirmi, a condizione che mi
diate il poco che vi resta in cambio della fatica che sostenga nel comandarvi” (J.-J. Rousseau, Discours sur
I’Economie Politique |[...])».

15



Luca Basso

ma non si poteva ancora parlare di capitalismo industriale. In questo senso, per motivi
non solo teorici ma anche storici, emerge una discrasia fra Marx e Rousseau in merito al
rapporto con il capitalismo. Ma, se risulta problematica, oltre che in parte anacronistica,
I'idea di un Rousseau critico del capitalismo, risulta anche problematica la tesi del
Rousseau pensatore borghese senza altre specificazioni. Infatti, non solo nel secondo
Discorso, mai citato da Marx, ma anche nel Discorso sull’economia politica, citato da Marx
nel Capitale, risulta operante un’omologia fra le forme del dominio politico e le forme
sociali, per quanto indicate in modo generico attraverso le categorie di «ricco» e «povero». E
lo stesso fatto che Marx riporti quel passo rousseauiano in nota, a implicito sostegno della
propria argomentazione, si rivela appunto molto significativo.

2. Quale uguaglianza?

La seconda parte dell’articolo € dedicata a una questione centrale di per sé, e, piu nello
specifico, in merito al rapporto fra i due pensatori, per quanto spesso in modo implicito: il
riferimento € al concetto di uguaglianza. L’obiettivo della trattazione non € solo di operare
un confronto fra Rousseau e Marx, ma anche di cercare di comprendere come,
nell’interazione fra queste due prospettive, si dispieghi la posta in gioco, tutt’altro che
univoca, dell'uguaglianza. In particolare, il secondo Discorso € incentrato sull'uguaglianza,
o meglio sulla critica radicale alla disuguaglianza. Facendo interagire tale opera con altri
testi, ad esempio con La Nuova Eloisa, emerge la centralita dell'uguaglianza, fra mito e
realta, con una serie di ambiguita presenti. Nella festa della vendemmia «tutti vivono nella
massima familiarita; tutti sono uguali, e nessuno trascende»8: «[...] la dolce uguaglianza
(douce égalité) che qui regna ristabilisce 'ordine della natura, € un’istruzione per gli uni,
una consolazione per gli altri e un legame di amicizia per tutti (tous)»19. Nel romanzo
epistolare la festa costituisce un’immagine della dolce uguaglianza. E I’elogio della dolcezza
dell'uguaglianza risulta operante anche nella rappresentazione dello stato di natura nel
Discours. Ma la comunita rurale della Nouvelle Heloise non coincide con la direzione verso
cui sembra andare il Discours, né con il corpo politico delineato nel Contrat social: a Clarens
era presente una struttura gerarchica, che non viene minimamente messa in discussione.
In merito alla «dolce uguaglianza», la comunita di Clarens, con i suoi tratti paternalistici,
porrebbe quindi una serie di problemi. In ogni caso, in Rousseau ¢ ricorrente il conatus
verso una comunita piccola (incarnata talvolta nelle comunita antiche, talvolta in Ginevra,
mito e realta allo stesso tempo), che risulta contraddistinta da una semplicita dei costumi,
dall’esistenza di rapporti stretti fra i cittadini, elemento impossibile nei grandi Stati.
Ciascuno e tutti devono e vogliono partecipare al medesimo immaginario, in cui si vive
sotto lo sguardo dell’altro2°. In Rousseau la comunita vive di costumi, di simboli e riti,
ancora piu che di norme razionali2!.

Per tornare al secondo Discorso, il pensatore ginevrino, per un verso, presuppone una
sostanziale uguaglianza naturale, sulla base di un approccio giusnaturalistico, per 1’altro,
pero, polemizza con gli altri teorici giusnaturalisti. L’intero testo & volto a demistificare
I'idea secondo cui la disuguaglianza si radichi nella natura delle cose e non costituisca il
frutto di un preciso percorso storico e sociale. In realta la posizione di Rousseau in merito
alla dimensione naturale si rivela molto pit complessa rispetto a come viene abitualmente
rappresentata, essendo operante sicuramente una valorizzazione di essa, ma nello stesso
tempo sulla base della precisazione che si tratta di una situazione ipotetica. In questo
senso, a rigore non si puo affermare che Rousseau voglia tornare allo stato di natura,
proprio perché non si sa se quest’ultimo sia mai esistito, e il pensatore ginevrino sottopone
a critica gli altri giusnaturalisti anche per il fatto di non aver voluto riconoscere il carattere

18 Rousseau (2021), V Parte, Lettera VII, p. 629.

19 Ivi, p. 630.

20 In merito alla dimensione dellimmaginario, rimane decisivo il riferimento ai lavori di Jean Starobinski:
Starobinski (1982).

21 Cfr. Baczko (1999), p. 308.

16



La posta in gioco dell'uguaglianza. Tra Marx e Rousseau

ipotetico di tale condizione22. Louis Althusser rimarca che lo «stato di natura puro» si
configura come una «foresta», come il vuoto epicureo in cui cade la pioggia, come un niente
di societa anteriore a ogni societa: si andra dal vuoto alla catastrofe...23

Un passo che viene comunemente evocato, nel momento in cui ci si proponga di
sostenere la tesi della continuita fra Marx e Rousseau, € quello, celeberrimo, contenuto
nell’incipit della «Seconda parte» del Discorso, in cui emerge un momento di frattura
radicale rispetto allo stato di natura:

I1 primo che, avendo cintato un terreno, penso di dire «questo & mio» e trovo delle persone
abbastanza stupide da credergli, fu il vero fondatore della societa civile (société civile).
Quanti delitti, quante guerre, quanti assassinii, quante miserie ed errori avrebbe
risparmiato al genere umano chi, strappando i piuoli o colmando il fossato, avesse gridato
ai suoi simili: «Guardatevi dal dare ascolto a questo impostore! Se dimenticate che i frutti
sono di tutti (tous) e la terra non €& di nessuno, siete perdutil»24.

Anche dal punto di vista letterario, il passo si rivela icastico e di straordinaria efficacia.
Cosi la proprieta privata si trova all’origine della “degenerata” societa civile moderna e della
sua strutturale disuguaglianza. In questo contesto non possiamo approfondire la
questione, molto complessa, della trattazione della proprieta in Rousseau, ma ci limitiamo
a ribadire che la posizione del pensatore ginevrino ¢ ambivalente al riguardo: per un verso,
a differenza che in Locke, si assiste a una dura critica all’atto di appropriazione, e alle
disuguaglianze derivanti dalla polarizzazione delle ricchezze prodottasi in seguito a tale
atto, per l'altro, a differenza di pensatori francesi proto-comunisti come Morelly e Mably,
non viene condotta una strutturale critica alla proprieta privata, essendo quest’ultima
riconosciuta in testi fondamentali come Il contratto sociale e I’Emilio.

Come emerge dal Discorso, nello sviluppo della civilta si accentua la disuguaglianza, che
arriva a livelli parossistici, e cosi, in una visione quasi circolare, sembra di tornare a una
sorta di stato di natura.

Cosi siamo arrivati al termine estremo della disuguaglianza, e al punto estremo che
chiude il circolo e tocca il punto da cui siamo partiti: € qui che tutti gli individui
ridiventano uguali (égaux) perché non sono nulla, e, siccome non hanno altra legge che
la volonta del padrone e questi non ha altra regola che le sue passioni, la nozione del
bene e i principi della giustizia svaniscono di nuovo. Qui tutto si riconduce alla sola legge
del piu forte, e di conseguenza a un nuovo stato di natura (nouvel état de nature) che
differisce da quello da cui abbiamo prese le mosse perché quello era lo stato di natura
nella sua purezza (pureté) mentre quest’ultimo € il frutto di un eccesso di corruzione
(corruption) [...]. La sommossa che finisce con lo strangolare o deporre un Sultano € un
atto altrettanto giuridico quanto lo erano quelli con cui egli disponeva della sorte delle
vite e dei beni dei suoi sudditi. La sola forza lo teneva in piedi, la sola forza lo rovescia
[...]2s.

Tutti sono uguali, ma in termini devastanti, nella comune sottomissione al Leviatano, e
quindi sulla base di una negazione della stessa liberta, che per Rousseau costituisce il
segno distintivo della natura umana. Tale condizione terribile rende legittima una
«sommossa che finisce con lo strangolare o deporre un Sultano». Apparentemente
Rousseau articola una concezione ciclica della storia, per cui si ritornerebbe circolarmente
all’inizio, per molti versi riprendendo la concezione machiavelliana dei Discorsi sopra la
prima deca di Tito Livio: fra ’altro, Rousseau aveva grande ammirazione per Machiavelli.

22 Cfr. Gossman (1964).

23 Cfr. Althusser (2003).

24 Rousseau (1994a), Parte II, p. 72.
25 Ivi, p. 104.

17



Luca Basso

Ma, nella visione rousseauiana, non si torna esattamente all’inizio, e lo stato di natura
“finale” non risulta, quindi, identico allo stato di natura “iniziale”. Friedrich Engels,
nell’Antidtihring, interpreta questa parte finale del Discours nei seguenti termini:

Questi capi diventano necessariamente gli oppressori dei popoli e spingono questa
oppressione sino al punto in cui la diseguaglianza, portata al suo culmine, si converte a
sua volta nel suo contrario, diventa causa dell’eguaglianza (Gleichheit): davanti al despota
tutti sono eguali, ossia eguali a zero [...]. E cosi la diseguaglianza si muta a sua volta in
eguaglianza, non pero nell’antica eguaglianza naturale degli uomini primitivi privi di
linguaggio, ma in quella piu elevata del contratto sociale. Gli oppressori vengono oppressi.
E negazione della negazione. Qui abbiamo dunque, gia in Rousseau, non solo un corso
di idee che é perfettamente eguale a quello seguito nel Capitale di Marx, ma, anche nei
particolari, tutta una serie di quegli stessi sviluppi dialettici di cui si serve Marx: processi
che per loro natura sono antagonistici, contengono in sé una contraddizione, il convertirsi
di un estremo nel suo contrario e finalmente, come nocciolo del tutto, la negazione della
negazione26,

Non penso che in Rousseau risulti operante un precorrimento della logica hegelo-marxiana
della negazione della negazione. Acuto & pero il rilievo, da parte di Engels, sul fatto che
l'uguaglianza finale non costituisca la riproposizione dell’'uguaglianza naturale. Infatti,
Rousseau rimarca la netta differenza fra il punto di partenza e il punto d’arrivo: in tal
senso, non ci si trova di fronte a una visione ciclica della storia. Mentre Marx non fa alcun
riferimento al secondo Discorso (per quanto risulti difficile pensare che non 1’avesse letto),
invece Engels richiama e valorizza fortemente tale testo, e lo fa proprio a partire dal
riconoscimento della crucialita della posta in gioco dell’'uguaglianza.

Facendo interagire la trattazione del Discorso con quella del Contratto, emerge il fatto
che nel Contratto permane un presupposto radicale di uguaglianza: come sottolineato in
precedenza, la stessa idea per cui il patto sociale comporti, da parte di ciascuno,
I’alienazione di tutti i propri diritti alla comunita & giustificata dal fatto che, a differenza
che in Hobbes, nessuno si trova in una condizione diversa rispetto all’altro, venendo
eliminato il governo dell'uomo sull'uomo??’. Nella parte finale del Discorso Rousseau
afferma: «[...] la disuguaglianza morale, sancita soltanto dal diritto positivo, € contraria al
diritto naturale ogni volta che non € proporzionale alla disuguaglianza fisica»?8. E nel
Contratto sociale sostiene: «Invece di distruggere 1'uguaglianza (égalité) naturale, il patto
fondamentale sostituisce al contrario un’uguaglianza morale e legittima a quel tanto
d’inuguaglianza fisica che la natura aveva potuto mettere fra gli uomini; questi, pur
potendo essere disuguali per forza o per ingegno, divengono tutti uguali per convenzione e
secondo il diritto»29. Nel primo passo emerge un criterio di proporzionalita, in direzione non
di un’uguaglianza livellatrice, di una negazione delle differenze presenti: queste ultime
possono esistere, purché siano proporzionali a quel poco di disuguaglianza fisica che
sussiste fra gli esseri umani. Rimane aperta la questione se tale articolazione, fondata sulle
capacita e sui meriti, risulti in qualche misura funzionale a una serie di gerarchie sociali
presenti, e quanto invece si ponga in termini emancipativi. Il secondo passo si rivela
coerente con il primo, ma ne fornisce un’ulteriore esplicazione, rimarcando il fatto che
I'uguaglianza presenta una funzione trasformativa rispetto ai rapporti di dominio operanti
all’interno della societa. D’altronde, un segno distintivo della prospettiva rousseauiana,
senza il quale essa risulta incomprensibile, consiste nella volonta di sostituire alla mera
forza il diritto, che mette in discussione lo status quo. E tale obiettivo comporta implicazioni
rilevanti in merito all'uguaglianza: «E precisamente perché la forza delle cose tende sempre

26 Engels (2007), pp. 172-173.

27 Cfr. n. 8.

28 Rousseau (1994a), p. 107.

29 Rousseau (1994b), Libro I, Cap. IX, p. 34. Cfr. Reale (1983), p. 369.

18



La posta in gioco dell'uguaglianza. Tra Marx e Rousseau

a distruggere l'uguaglianza, che la forza della legislazione deve tendere sempre a
mantenerla»3. E sul rischio di disuguaglianza la volonta generale deve vigilare
continuamente. La destrutturazione del principio della forza percorre 'intero Contratto, e
tale elemento non puod essere ridotto allidea dell'uguaglianza di fronte alla legge.
D’altronde, una cruciale nota del Contratto ribadisce la connessione fra forme del dominio
e forme sociali, cosicché non puod darsi un’uguaglianza meramente giuridica, che pero non
produca effetti sui rapporti sociali esistenti, e quindi sul dominio di alcuni su altri. Alla
fine del capitolo IX «Del dominio reale» sopra citato, nel momento in cui fa riferimento a
un’uguaglianza «per convenzione e secondo il diritto», Rousseau aggiunge la seguente nota:

Sotto i cattivi governi questa uguaglianza non é che apparente e illusoria; essa non serve
che a mantenere il povero nella sua miseria, e il ricco nella sua usurpazione. Di fatto, le
leggi sono sempre utili a coloro che possiedono, e dannose per quelli che non hanno
niente; da cio deriva che lo stato sociale & vantaggioso agli uomini solo in quanto essi
abbiano tutti qualche cosa e nessuno di loro abbia troppo3!.

Appare evidente come un’uguaglianza che non si ponga il problema delle differenze sociali
si rivela «apparente e illusoria»r. Nello stesso tempo, il criterio indicato della proporzionalita
e il richiamo alle capacita, ai meriti lasciano aperte alcune ambiguita, su cui ritorneremo.
Piu in generale, la socializzazione viene intesa da Rousseau in termini politici, secondo
Marx, astrattamente politici, senza realmente investire i rapporti di produzione: non si
assiste né a una prospettiva proto-comunista né a un’idea definita di politica
redistributiva.

Anche facendo riferimento ai passi precedentemente citati, Galvano della Volpe, in
Rousseau e Marx, mette in luce, oltre alle differenze, forti elementi di continuita fra i due
pensatori, rimarcando I'incomprensione, da parte di Marx, del Contrat social32. Partendo
dallidea secondo cui la democrazia costituisca una conditio sine qua non del socialismo,
egli opera un forte riconoscimento di Rousseau, soprattutto del Rousseau del secondo
Discorso. Il passo finale citato del Discorso

pone, dunque, l'istanza della conformita alla (pura) ragione (al “diritto naturale”) di una
disuguaglianza morale, cioé civile o sociale, che sia proporzionale alla diseguaglianza
immediata, o empirica, di forza, di talento etcetera fra individuo e individuo [...]
I'uguaglianza € si concepita in funzione della liberta, ossia infine della persona, ma non
anche viceversa: appunto perché la persona, di cui ogni liberta naturale € attributo, €
l'uvomo indipendente, astratto, presociale [...]. Un’eguaglianza, insomma, morale e
legittima in quanto convenzionale-artificiale, ossia di diritto positivo (pubblico): cioé
quell’eguaglianza formale o di fronte alla legge [...]. E che appunto «si tratta della liberta
dell'uomo come monade» lo vedeva bene Marx, nella Questione ebraica (peraltro ispirata,
nel suo profondo egualitarismo, al migliore Rousseau, che vedremo) [...]33. E’ il concetto
di una societa egualitaria non livellatrice: una societa cosi costituita da realizzare per e
in se stessa un tipo di eguaglianza o giustizia consistente in una proporzionalita
universale di differenze sociali e di differenze personali di merito (forza, talento, etc.) [...].
Solo che l'originaria formulazione risolutiva contrattualistica (giusnaturalistica) di tale
societa non consentiva, si & visto, che la garanzia dei meriti e quindi dei diritti di una
parte degli individui costituenti il corpo sociale, di una classe, la borghesia [...]34.

30 Ivi, Libro II, Cap. XI, p. 72.

31 Ivi, Libro I, Cap. IX, p. 34, n.

32 Sul rapporto Marx-Rousseau: Della Volpe (1997), p. 77, il quale rimarca che Marx, pur essendo per molti
versi debitore della visione rousseauiana, non riconosca apertamente tale debito; Colletti (1972), in part. pp.
252-262, il quale, per molti versi, riprende I'impostazione dellavolpiana. Si veda anche Vincenti (2011).

33 Della Volpe (1997), pp. 22-23.

34 Ivi, pp. 30-31.

19



Luca Basso

Della Volpe accetta alcuni aspetti della critica a Rousseau contenuta nella Questione
ebraica, ma introduce elementi di complicazione rispetto a Marx. Mi sembra acuta l’idea
secondo cui il pensatore ginevrino tenda a una liberta egalitaria, che, per un verso, rischia
di risultare compatibile con la liberta borghese, fondata sul merito (o sull’ideologia del
merito), ma che, per l’altro, presenta caratteristiche ulteriori rispetto a tale scenario. La
modalita concreta con cui della Volpe designa questa “ulteriorita”, risulta pero datata in
quanto fortemente condizionata dal dibattito di quegli anni all’interno del PCI e al di fuori
del PCI, ad esempio sulla base dell’interazione con Norberto Bobbio. Infatti, sul piano del
contesto politico, Rousseau e Marx usci quattro mesi dopo I'VIII congresso del PCI nel
dicembre 1956, segnato dall’idea di una sorta di «via italiana al socialismon», sulla base di
un tentativo di tenere insieme socialismo e democrazia.

Per riprendere i concetti di liberta e uguaglianza in uno scenario successivo a quello
rousseauiano, essi si sono trovati alla base dell’evento epocale della Rivoluzione francese,
e della vicenda costituzionale successiva: la democrazia moderna si fonda su tali elementi.
Tocqueville, in La democrazia in America, ha sostenuto che 1'uguaglianza, ancor piu della
liberta, connota lo scenario successivo alla Rivoluzione francese, con la distruzione
dell’Ancien Régime e la fine dei ceti, e quindi con il passaggio a una societa profondamente
divisa al proprio interno, tra individui e classi, in cui ’elemento della proprieta risulta
determinante. Marx nei Grundrisse rileva ironicamente che l'apparenza della liberta e
dell'uguaglianza «seduce la democrazianr:

Nei rapporti di denaro, nel sistema di scambio sviluppato (e questa parvenza seduce la
democrazia) [...] gli individui sembrano entrare in un contatto reciproco libero e
indipendente (questa indipendenza che in se stessa é soltanto e andrebbe detta piu
esattamente indifferenza (Gleichgtiltigkeit - im Sinn der Indifferenz) e scambiare in questa
liberta; ma tali essi sembrano soltanto a chi astrae dalle condizioni, dalle condizioni di
esistenza nelle quali questi individui entrano in contattoss.

Occorre, quindi, cercare di cogliere anche i limiti di questo immaginario democratico, che
si caratterizza per la “messa fra parentesi” delle dinamiche operanti nei “bassifondi della
produzione”, e quindi dei rapporti di classe.

Rispetto a tale scenario, la posizione di Rousseau si rivela tutt’altro che univoca, o
comunque meno univoca di quanto potrebbe apparire. In parte si pud sostenere che
Rousseau presenti quella concezione della liberta e dell’'uguaglianza che in seguito, dopo
la propria morte, sarebbe stata espressa nella Dichiarazione dell’89 e codificata nella
Costituzione del 1791: basti rimarcare che si tratta di un’uguaglianza in qualche misura
ricavata dalla liberta, intesa come generalizzazione della liberta, un*uguaglianza giuridica,
un’uguaglianza di fronte alla legge. E, gia nella Dichiarazione del 1789, la proprieta viene
considerata un diritto naturale. Al di la del fatto che la Rivoluzione non € riducibile a tale
scenario, e in essa hanno operato anche istanze differenti, non tutte identificabili con una
piattaforma borghese (per quanto tale aggettivo risulti spesso equivoco), la concezione
rousseauiana dell'uguaglianza, in particolare nel Contratto sociale, sembra in parte
possedere gli aspetti sopra indicati, riconoscendo anche la proprieta, seppur non in modo
illimitato. Ma rimarcare tale elemento non permette realmente di comprendere la
prospettiva rousseauiana del Contratto sociale: vari elementi rousseauiani (si pensi, ad
esempio, alla critica radicale alla rappresentanza) non verranno accolti dalla Rivoluzione
francese, e lo stesso Sieyés, malgrado le apparenze (e la terminologia adoperata), si
allontanera in modo netto da Rousseau. In generale, occorre evitare di interpretare in
termini lineari il rapporto fra declinazioni teoriche e sviluppi storico-politici. Inoltre, come
emerge con particolare forza nel Discorso, la questione dell’'uguaglianza si rivela tutt’altro
che priva di una dimensione sociale. Sicuramente non risulta operante un’analisi di classe,
ma sarebbe anche del tutto riduttivo interpretarla come una sorta di ideologia borghese.

35 Marx (1997), I, pp. 106-107.

20



La posta in gioco dell'uguaglianza. Tra Marx e Rousseau

In Marx, per quanto paradossale possa sembrare tale elemento (sulla base dei successivi
sviluppi storico-politici), ci si trova di fronte a una prospettiva meno caratterizzata,
perlomeno in termini espliciti, dalla valorizzazione dell'uguaglianza rispetto che in
Rousseau. Marx assume l'ambivalenza costitutiva di liberta e uguaglianza, e sembra
connotare il comunismo piu in termini di liberta che di uguaglianza. Sostenere tale tesi
non toglie il fatto che la dimensione dell'uguaglianza, “trasvalutata” rispetto alla sua
accezione borghese, svolga una funzione molto rilevante in Marx. Come gia espresso nel
Manifesto del partito comunista, la posta in gioco dell’associazione comunista consiste nella
dinamica coimplicazione fra “ciascuno” e “tutti”: «Alla vecchia societa borghese con le sue
classi e i suoi antagonismi fra le classi subentra una associazione (Assoziation) in cui il
libero sviluppo di ciascuno € condizione del libero sviluppo di tutti (freie Entwicklung
allen)»36. Penso che sia innegabile che la prospettiva marxiana presenti un carattere
universalistico, ma sulla base di una critica immanente rispetto all'universalismo astratto
della Déclaration, del «pomposo catalogo dei “diritti inalienabili dell'uomo”»37. Tale
universalismo risulta strettamente connesso a una pratica radicale di uguaglianza, che
pero si differenzia dall’egalitarismo “livellatore” di Babeuf38. Rispetto a Rousseau risulta
poi evidente la distanza in merito all’elemento della proprieta: il comunismo, dai primi agli
ultimi testi marxiani, nella sua connessione strutturale con la dimensione
dell’emancipazione3?, si configura come abolizione della proprieta privata. Risulta
necessario aggiungere che Marx opera una forte differenziazione fra proprieta privata (dei
mezzi di produzione) e proprieta individuale, cosicché il comunismo non si caratterizza sic
et simpliciter per la proprietd comune, ma per la dinamica reciprocita fra proprieta
individuale e proprieta comune?*°. Non occorre spiegare ulteriormente quanto la crucialita
dell’elemento della classe in Marx venga a stabilire linee di demarcazione o comunque di
differenziazione rispetto a Rousseau. Mi soffermo su un aspetto ulteriore: Rousseau
attribuisce un ruolo centrale all’'uguaglianza non valorizzando realmente la dimensione
della relazione. Nel Discorso l'uguaglianza naturale era propria di un uomo senza relazioni
(o con relazioni molto limitate). Nella stessa festa della vendemmia, all’interno della Nuova
Eloisa, la «dolce uguaglianza» non costituiva il frutto di un’interazione fra gli individui,
passando in modo immediato, irriflesso dalla sfera individuale a quella comune (relativa,
peraltro, a un numero circoscritto di individui). Anche nel Contratto sociale, in cui emerge
la ricerca di uomo interamente sociale, pienamente affiso alla volonta generale, in realta si
parte dagli individui e si passa dalla dimensione individuale a quella collettiva senza
attribuire un rilevante peso specifico alla questione della relazione. Anzi, vengono
sottoposte a critica le societa parziali: «E necessario [...], per avere veramente I’espressione
della volonta generale, che non vi sia nello Stato nessuna societa parziale e che ogni
cittadino non pensi che secondo il proprio giudizio»*!, senza confrontarsi con altri. Esistono
forti elementi di “complicazione” di questo discorso, in rapporto ad esempio al ruolo del
Legislatore, con la sua connessione con i costumi*2. Ma tale concezione non sembra
veramente attraversare i rapporti sociali, mantenendo una sorta di dualismo, che poi
diventa coincidenza, fra I'individuale e il collettivo. In un certo senso, si pud sostenere che
Rousseau costituisca, allo stesso tempo, il filosofo della singolarita, ma nel senso
dell’individuo nella sua solitudine, che pensa per se stesso, che ¢ da solo con la propria
coscienza, che passeggia nei boschi, e che richiama il selvaggio del Discorso*3, e il filosofo

36 Marx-Engels (1994), p. 121.

37 Cfr. Marx (1991), p. 339.

38 Cfr. Balibar (2001), p. 93.

39 Cfr. Garo (2019), pp. 158-207.

40 Cfr. Basso (2021), in part. pp. 247-253. Per una panoramica sul rapporto fra comunismo e “comune” dai
primi agli ultimi scritti: Basso (2019).

41 Rousseau (1994b), Libro II, Cap. III, p. 43.

42 Cfr. ivi, in part. Libro II, Capp. VII e XII, pp. 56-60, 74-75.

43 Cfr. Polin (1971).

21



Luca Basso

dell'uvomo interamente sociale del Contratto, in cui pero tale socialita sembra configurarsi
all’insegna dell'unanimita, del pensare (e sentire) all'unisono.

Marx, fin dalla celebre formulazione, contenuta nelle Tesi su Feuerbach, dell’essenza
umana come ensemble dei rapporti sociali, attribuisce un ruolo decisivo alla dimensione
della relazione: «Feuerbach risolve l’essenza religiosa nell’essenza umana. Ma l’essenza
umana non € qualcosa di astratto che sia immanente all’individuo singolo (dem einzelnen
Individuum). Nella sua realta (Wirklichkeit) essa € linsieme dei rapporti sociali (das
ensemble der gesellschaftlichen Verhdiltnisse)»**. Marx prende in modo netto le distanze
dalla visione feuerbachiana, di cui viene criticata l’astrattezza, consistente nel presupporre
un individuo isolato, svincolato dal contesto sociale. In uno scenario successivo,
contraddistinto dal dispositivo della critica dell’economia politica, viene rimarcato a piu
riprese che la stessa societa borghese si fonda su rapporti fra gli individui, piuttosto che
su individui. Secondo la definizione contenuta nei Grundrisse, «la societa non consiste di
individui (Individuen), bensi esprime la somma delle relazioni (Beziehungen), dei rapporti
(Verhdiltnisse) in cui questi individui stanno 1'uno rispetto all’altro»*5. Si assiste, per cosi
dire, a un primato delle relazioni, prima che a un primato degli individui. Cosi la societa
borghese si basa sulla dimensione del rapporto, del nesso, dell’assembramento, ma le
relazioni risultano polemicamente marcate, configurandosi come rapporti di dominio, sulla
base di una netta asimmetria tra gli individui e le classi. Tale rappresentazione non
possiede, quindi, nulla di irenico, ma comunque 1'uomo non si da isolatamente. E la
delineazione di uno scenario comunista in Marx mantiene la centralita dell’elemento della
relazione, pur “trasvalutando” la modalita delle relazioni rispetto a quella sottoposta a
critica.

Pur non pervenendo mai a un’analisi complessiva della filosofia rousseauiana, Marx,
anche nei passi precedentemente citati, sembra perlomeno in parte fraintendere il
pensatore ginevrino, o comunque interpretarlo tracciando linee di demarcazioni
sicuramente efficaci, ma non sempre convincenti. In realta vari aspetti rousseauiani, dalla
ricerca del superamento della scissione fra bourgeois e citoyen alla critica alla
rappresentanza, ritornano, ovviamente profondamente riarticolati, in Marx, dai primi agli
ultimi scritti. E, per quanto concepita in termini nient’affatto proto-marxisti, la critica alla
divisione del lavoro rappresenta un segno distintivo della riflessione rousseauiana. Non c’¢
dubbio che una concezione materialistica della storia, come quella marxiana, interpreti il
rapporto fra natura e storia sulla base di una modalita differente rispetto a Rousseau. Piu
in generale, come emerge in modo particolarmente icastico nel passo sulle Robinsonaden,
larticolazione del discorso marxiano si rivela radicalmente antigiusnaturalistica e
anticontrattualistica. D’altronde, abbiamo sottolineato come la posizione rousseauiana si
riveli irriducibile a quel “naturalismo” richiamato da Marx, di cui l'altra “faccia della
medaglia” & costituita dalla giustificazione dell’ordine borghese. E lo stesso rapporto di
Rousseau con i teorici giusnaturalisti moderni si rivela molto pitl complicato rispetto a
quanto risulta dalla rappresentazione hegeliana, di cui per certi versi Marx risente“e.

Concludiamo con una questione che, allo stesso tempo, accomuna e divide Marx e
Rousseau. Nel declinare 1'uguaglianza, in rapporto alla societa del Contratto sociale in
Rousseau e all’associazione comunista in Marx, entrambi la intendono non nel senso del
livellamento. Al di 1a del fatto che, con buona pace di Tocqueville, il quale interpreta
l'uguaglianza sostanzialmente come livellamento (e su questa base la critica, pur
ritenendola realisticamente inevitabile), anche il livellamento ha svolto una funzione
dirompente per la distruzione dell’Ancien Régime, la prestazione del concetto di
uguaglianza non ¢€ riducibile a livellamento. Se in Rousseau tale uguaglianza non

44 Marx (1972), pp. 4-5. Cfr. Balibar (1994), pp. 36-37, il quale, proprio a partire dalla Tesi su Feuerbach
indicata, interpreta la filosofia marxiana come un’«ontologia della relazione». Si vedano anche Gould (1978);
Lohmann (1991).

45 Marx (1997), I, p. 242.

46 Da questo punto di vista, il classico lavoro di Derathé (1993) tende perd a interpretare Rousseau in
continuita con i pensatori giusnaturalisti del XVII secolo.

22



La posta in gioco dell'uguaglianza. Tra Marx e Rousseau

livellatrice presenta l'ambiguita richiamata in precedenza, fra ideologia del merito e
valorizzazione espansiva delle singolarita che compongono il corpo politico, in Marx
costante, e particolarmente efficace nella Critica al programma di Gotha, € la critica nei
confronti dell'uguaglianza borghese, che presuppone una misura uguale per soggetti che
uguali non lo sono affatto, cosi da prevedere, per la fase della transizione, un «diritto
disuguale»*’. Se I'uguaglianza possiede un carattere ambivalente, fra logica dell'uniformita
e logica della singolarita, della differenziazione, I’'associazione comunista, nel suo tendere
a una coimplicazione dinamica fra “ciascuno” e “tutti”, non si caratterizza certo per una
negazione della dimensione della differenza. Per le ragioni indicate, per quanto in Rousseau
non si assista, a differenza che in Marx, a una destituzione della proprieta privata ma al
riconoscimento del diritto di proprieta all’interno del corpo politico, la posta in gioco
dell'uguaglianza, a cui € sotteso un desiderio di emancipazione, in Rousseau non puod
coesistere armonicamente con la proprieta privata. Due elementi, su cui l’articolazione
marxiana dell’'uguaglianza mi sembrano configurarsi in termini ulteriori rispetto a
Rousseau, sono i seguenti. Il primo € che non penso che la concezione rousseauiana
dell'uguaglianza precorra il marxiano «Ognuno secondo le sue capacita (nach seinen
Fdéhigkeiten), a ognuno secondo i suoi bisogni (nach seinen Bediirfnissen)»8. Infatti, per
Rousseau si puo parlare di disuguaglianza se viene meno la proporzionalita rispetto alla
disuguaglianza naturale, legata alla differenza di capacita, di talenti. Ma nel pensatore
ginevrino sembra assente il riferimento ai bisogni, e in qualche misura la societa assume
le differenze naturali non “sproporzionate”, per confermarle. Invece Marx, pur
riconoscendo lidea dell’esistenza di differenze, vuole evitare che esse si cristallizzino,
venendo a formare gerarchie sociali, e quindi opera un rapporto stretto fra capacita e
bisogni, storicamente condizionati e politicamente agiti. Un secondo elemento &€ quindi
costituito dal fatto che, per Marx, gli individui non sono uguali, non nascono uguali, come
invece emerge dal «pomposo catalogo dei “diritti inalienabili dell'uomo”», ma sono differenti,
e possono modificare la loro condizione, ma non una volta per tutte, attraverso una praxis
comune. Mentre in Rousseau la questione dell’azione collettiva (che non sia quella del
contratto che da vita al corpo politico) non viene pensata fino in fondo, in Marx la posta in
gioco dell'uguaglianza risulta ad essa strettamente connessa: gli individui possono
diventare uguali non sulla base di una definizione astratta di natura umana, ma in quanto
accomunati singolarmente e collettivamente da un’azione volta a mettere in discussione
lordine sociale e politico presente.

Bibliografia

Althusser, L. (2003), Limpensato di Jean-Jacques Rousseau [1967], trad. it. a cura di V. Morfino,
Mimesis, Milano.

Baczko, B. (1999), Giobbe amico mio. Promesse di felicita e fatalita del male [1997], trad. it. a cura
di P. Virno, il manifestolibri, Roma.

Basso, L. (2019), Marx et le commun, in Ch. Laval, P. Sauvétre e F. Taylan (eds.), L’alternative du
commun, Hermann, Paris, pp. 405-417.

Basso, L. (2020), Marx gegen die Robinsonaden. Die Frage der Vereinzelung, in M. Bies ed E.
Mengaldo (eds.), Marx konkret. Poetik und Asthetik des Kapitals, Wallstein, Géttingen, pp. 123-
137.

Basso, L. (2021), Agire in comune. Antropologia e politica nell’ultimo Marx [2012], il manifestolibri,
Roma.

Balibar, E. (1994), La filosofia di Marx [1993], trad. it. a cura di A. Catone, il manifestolibri, Roma.

Balibar, E. (2001), La paura delle masse. Politica e filosofia prima e dopo Marx [1997], trad. it. a cura
di A. Catone, Mimesis, Milano.

Garo, I. (2019), Communisme et stratégie, Editions Amsterdam, Paris.

Colletti, L. (1972), Ideologia e societa, Laterza, Roma-Bari.

47 Marx (1990), p. 16.
48 Ivi, p. 17.

23



Luca Basso

Fetscher, I. (1972), La filosofia politica di Rousseau. Per la storia del concetto democratico di liberta
(1960), trad. it. a cura di L. Derla, Feltrinelli, Milano.

Colliot-Théléne, C. (2017), Sens et limites de la critique de la propriété privée chez Marx, in Id. (ed.),
Que reste-t-il de Marx?, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, pp. 117-134.

Della Volpe, G. (1997), Rousseau e Marx e altri saggi di critica materialistica [1957], Editori Riuniti,
Roma.

Denis, H. (1951), “Deux collaborateurs de I’'Encyclopédie: Quesnay et Rousseau”, La Pensée, vol.
38, pp. 44-54.

Derathé, R. (1993), Rousseau e la scienza politica del suo tempo [1950], trad. it. a cura di R. Ferrara,
I1 Mulino, Bologna.

Engels, F. (2007), Antidiihring. La scienza sovvertita del signor Diihring [1878], trad. it. a cura di F.
Codino, Edizioni Lotta comunista, Milano.

Gossman, L. (1964), Time and History in Rousseau, in Th. Besterman (ed.), Studies on Voltaire and
the Eighteenth Century, Voltaire Foundation, Ginevra, vol. 30, pp. 311-349.

Gould, C. (1978), Marx’s Social Ontology: Individuality and Community in Marx’s Theory of Social
Reality, The MIT Press, Cambridge.

Lacharriére, R. de (1963), Etudes sur la théorie démocratique: Spinoza, Rousseau, Hegel, Marx,
Payot, Paris.

Lohmann, G. (1991), Indifferenz und Gesellschaft. Eine kritische Auseinandersetzung mit Marx,
Suhrkamp, Frankfurt a.M.

Macpherson, C. B. (1973), Liberta e proprieta alle origini del pensiero borghese [1962], trad. it. a
cura di A. Negri, ISEDI, Milano.

Marx, K. (1972), Tesi su Feuerbach [1845], trad. it. a cura di F. Codino, in K. Marx e F. Engels,
Opere, V. 1845-1846, Editori Riuniti, Roma, pp. 3-5.

Marx, K. (1981), Notizen zur franzésischen Geschichte [1843], in MEGA, IV, Exzerpte-Notizen-
Marginalien, 2, Text, Akademie Verlag, Berlin, pp. 91-101.

Marx, K. (1990), Critica al programma di Gotha [1875], trad. it. a cura di P. Togliatti, Editori Riuniti,
Roma.

Marx, K. (1991), Il capitale. Critica dell’economia politica, Libro primo [1867], trad. it. a cura di D.
Cantimori, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K.-Engels, F. (1994), Manifesto del partito comunista [1848], trad. it. a cura di E. Cantimori
Mezzomonti, Laterza, Roma-Bari.

Marx, K. (1996), Sulla questione ebraica [1843], trad. it. a cura di R. Panzieri, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1997), Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica [1857-1858], trad. it. di
E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze.

Polin, R. (1971), La politique de la solitude. Essai sur la Philosophie politique de Jean-Jacques
Rousseau, Sirey, Paris.

Reale, M. (1983), Le ragioni della politica. J.J. Rousseau dal «Discorso sull’ineguaglianza» al
«Contratto», Edizioni dell’Ateneo, Roma.

Rousseau, J.-J. (1994a), Discorso sull’origine della disuguaglianza tra gli uomini [17595], trad. it. a
cura di G. Preti, Feltrinelli, Milano.

Rousseau, J.-d. (1994b), Il contratto sociale [1762], trad. it. a cura di V. Gerratana, Einaudi, Torino.

Rousseau, J.-J. (2013), Emilio o dell’educazione [1762], trad. it. a cura di P. Massimi, Armando,
Roma.

Rousseau, J.-J. (2021), Giulia o la nuova Eloisa [1761], trad. it. di P. Bianconi, Mondadori, Milano.

Rousseau, J.-J. (2022), Discorso sull’economia politica [1755], trad. it. a cura di M. Garin, in Id.,
Scritti politici, Laterza, Roma-Bari.

Sereni, P. (2007), Marx: la personne et la chose, L’'Harmattan, Paris.

Starobinski, J. (1982), Jean-Jacques Rousseau. La trasparenza e l'ostacolo [1957], trad. it. a cura
di R. Albertini, I1 Mulino, Bologna.

Vincenti, L. (ed.) (2011), Rousseau et le marxisme, Publications de la Sorbonne, Paris.

24



