
 
10 

Bollettino Filosofico 40 (2025): 10-24 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12962 

 

LUCA BASSO* 
 

LA POSTA IN GIOCO DELL’UGUAGLIANZA  
TRA MARX E ROUSSEAU 

 
 

Abstract: The Stakes of Equality. Between Marx And Rousseau 
 
The theme of the relationship between Marx and Rousseau, which has enjoyed some success in the 

past (in Italy, particularly with Galvano della Volpe’s book, Rousseau and Marx) and which has been 
largely overlooked in recent decades, is not only significant for the history of philosophy, but also has a 
number of important implications in terms of political theory. My article is divided into two parts. The 
first is devoted to Marx’s critical reading of Rousseau’s reflection, which would tend towards (only) 
political and not social emancipation. The second part focuses on the overall theoretical meaning of a 
comparison between Marx and Rousseau in relation to equality, beyond Marx’s explicit positions on 
Rousseau. The challenge is to articulate equality not in terms of levelling, but on the basis of a close 
connection with practices of social and political transformation. 

 
Keywords: Emancipation, Equality, Politics, Property, Society 

 
 

Il tema del rapporto fra Marx e Rousseau nel dopoguerra ha avuto una certa fortuna, e in 
seguito è stato sostanzialmente rimosso. Tale problematica non riveste unicamente un 
significato storico-filosofico, presentando una serie di implicazioni rilevanti sul piano 
teorico-politico. In Italia è stato soprattutto Galvano della Volpe a porre la questione in 
termini acuti, ancorché per certi versi discutibili. In Rousseau e Marx della Volpe ha 
valorizzato il rapporto fra i due filosofi, mettendo in luce in particolare gli elementi di 
continuità. Partendo dal presupposto secondo cui la democrazia in qualche modo prepara 
il socialismo, ha individuato in Rousseau, soprattutto nel Rousseau del secondo Discorso, 
che sottopone a critica la proprietà privata, un pensatore decisivo per il successivo 
socialismo. Secondo della Volpe, Rousseau articola «il concetto di una società egualitaria 
non livellatrice»1. In rapporto alla posta in gioco di una libertà egualitaria, torneremo 
ampiamente nel corso della trattazione, con l’ambivalenza della prospettiva rousseauiana 
al riguardo. Il mio articolo è diviso in due parti. La prima è dedicata alla lettura che Marx 
compie di Rousseau, con riferimento ad alcuni passi particolarmente significativi. La 
seconda parte è incentrata sul senso complessivo di un confronto teorico-politico fra Marx 
e Rousseau in rapporto all’uguaglianza, al di là delle posizioni esplicite di Marx su 
Rousseau. 

 
1. Marx lettore di Rousseau 
Nei testi marxiani risulta operante il riferimento a Rousseau, anche se non con quella 
frequenza e quella rilevanza che rivestono i richiami a pensatori come, ad esempio, Smith 
e Hegel. Rimarcare tale elemento non toglie il fatto che alcuni passi in cui viene evocato 
Rousseau rivestano un notevole peso specifico. Inoltre, al di là dei riferimenti espliciti, 
affiora una presenza “sotterranea” di Rousseau all’interno dell’itinerario marxiano, nei 
primi testi, ma non solo (ad esempio, sono contenuti riferimenti, come vedremo, nella 
Einleitung del 1857, nel primo libro del Capitale, e anche nelle Teorie sul plusvalore e nella 
Critica al programma di Gotha). Nel secondo dei Quaderni di Kreuznach Marx ricava 103 

 
* Università degli Studi di Padova. 
 

1 Della Volpe (1997), p. 30.  



La posta in gioco dell’uguaglianza. Tra Marx e Rousseau 
 
 

 
11 

 

estratti dal Contrat social2. Come sempre nel caso degli Exzerpte, si rivela significativa la 
scelta dei passi che Marx cita, essendo indicativa dei temi che gli risultavano di particolare 
interesse. Nonostante questo, trattandosi di uno “smontaggio” dei testi, privo di 
osservazioni marxiane, risulta piuttosto difficile ricavarne un’interpretazione complessiva 
del filosofo in questione. Senza entrare nel merito dei temi più rilevanti individuati, mi 
sembra degno di nota il fatto che gli estratti contengano solo passi del Contratto sociale, e 
non del secondo Discorso, testo molto preso in considerazione dagli studiosi, come della 
Volpe, che intendono rimarcare soprattutto gli elementi di continuità fra Marx e Rousseau.  

Fra i primi scritti marxiani un passaggio della Judenfrage si rivela molto significativo al 
riguardo:  

 
L’astrazione dell’uomo politico è descritta esattamente da Rousseau nel modo seguente: 
«Chi affronta l’impresa di dare istituzioni a un popolo deve, per così dire, sentirsi in grado 
di cambiare la natura umana; di trasformare ogni individuo, che per se stesso è un tutto 
perfetto e solitario, in una parte di un tutto piò grande da cui l’individuo riceve, in qualche 
modo, la vita e l’essere; di sostituire un’esistenza parziale e morale all’esistenza fisica e 
indipendente. Bisogna, in una parola, che tolga all’ uomo le forze che gli sono proprie per 
dargliene di estranee a lui, di cui non possa fare uso se non col sussidio di altri» (Contratto 
sociale, libro II, Londra 1782, p. 67). Ogni emancipazione è un ricondurre il mondo 
umano, i rapporti umani all’uomo stesso. L’emancipazione politica (politische 
Emanzipation) è la riduzione dell’uomo, da un lato, a membro della società civile, 
all’individuo egoista indipendente, dall’altro, al cittadino, alla persona morale3.  
 

Questo giudizio su Rousseau si innesta all’interno della differenziazione fra 
l’emancipazione politica e l’emancipazione umana, che sorregge l’intero impianto della 
Questione ebraica. Ci si trova di fronte a una critica immanente nei confronti 
dell’emancipazione politica. Marx valorizza la modernità, dall’Assolutismo monarchico alla 
Rivoluzione francese, con la quale viene condotto alle estreme conseguenze il processo di 
distruzione della società feudale:  

 
L’emancipazione politica è contemporaneamente la dissoluzione della vecchia società, 
sulla quale riposa l’essenza dello Stato estraniato dal popolo, la potestà del sovrano 
assoluto. La rivoluzione politica è la rivoluzione della società civile. Qual era il carattere 
della vecchia società? Una sola parola la caratterizza: la feudalità. La vecchia società civile 
aveva immediatamente un carattere politico […]4.  
 

Gli eventi successivi al 1789 mettono in discussione lo stato di cose precedente, eliminando 
«tutti i ceti, le corporazioni, le arti, in privilegi». Così la società civile si rivela dominata dagli 
individui privati, e la dimensione politica si svincola dalla società civile, identificandosi con 
la sfera statuale. La separazione individuale tra il bourgeois, l’uomo della società civile, 
portatore di interessi particolari, e il citoyen, il cittadino dello Stato, rivela un carattere 
ambivalente, non venendo sottoposta a una critica “totale”: l’elemento in questione, infatti, 
costituisce il frutto dell’allontanamento da quell’unità pre-moderna tra vita politica e vita 
sociale che non permetteva lo sviluppo pieno dell’individuo, la sua possibilità, seppur 
contraddittoria, di muoversi liberamente. Nonostante questo, per quanto l’emancipazione 
richiamata costituisca, per Marx, un elemento propulsivo, dirompente rispetto all’Ancien 
Régime (e appare molto significativo il fatto che venga comunque definita «emancipazione», 
concetto per Marx fondamentale), essa riveste un carattere (solo) politico, e risulta acritica 
nei confronti dei nuovi rapporti di dominio che si sono venuti a formare nella società civile-
borghese. Non solo la proprietà privata non viene messa in discussione, ma anzi segno 

 
2 Cfr. Marx (1981). Cfr. Lacharrière (1963), p. 518.  
3 Marx (1996), pp. 36-37.  
4 Ivi, p. 33.  



Luca Basso 

 
12 

 

distintivo della Rivoluzione francese è il diritto alla proprietà privata, sulla base di un forte 
nesso fra libertà e proprietà5. 

 Torniamo, però, al passo della Questione ebraica precedentemente citato, in cui Marx 
fa riferimento, in termini critici, a Rousseau. Il pensatore ginevrino viene considerato 
interno a quell’emancipazione politica, che troverà poi il suo compimento con l’evento 
epocale della Rivoluzione francese. Lo scopo rousseauiano risiederebbe, quindi, nel creare 
il citoyen, l’individuo in quanto dotato di «esistenza parziale e morale». Ciascuno dei due 
aggettivi utilizzati si rivela importante: il primo è connesso al fatto che, in antitesi 
all’individuo «per se stesso», «un tutto perfetto», il citoyen presenta per Marx un carattere 
di parzialità, in quanto ad esso vengono tolte le forces propres, e in cambio gliene vengono 
attribuite altre, estranee; il secondo aggettivo, «morale», denota l’astrazione dell’uomo dello 
Stato, il suo non essere persona reale. Per Marx la prospettiva rousseauiana costituisce 
l’espressione di una concezione imperniata sullo Stato politico, con il suo carattere di 
astrazione: essa presenta gli aspetti propulsivi, ma anche i limiti strutturali di 
un’emancipazione meramente politica. Marx inserisce Rousseau all’interno dell’orizzonte 
dell’emancipazione (solo) politica, poiché il pensatore ginevrino non mette in discussione 
le profonde dissimmetrie sul piano sociale, e quindi i rapporti di proprietà6. Ci si può 
domandare quanto Marx, nei primi scritti, si situi realmente al di là della prospettiva 
rousseauiana. Infatti, la delineazione dell’emancipazione umana presenta alcune difficoltà 
interne. Nella chiusa, dopo il riferimento critico a Rousseau, Marx afferma:  

 
Solo quando l’uomo reale, individuale, riassume in sé il cittadino astratto, e come uomo 
individuale nella sua vita empirica, nel suo lavoro individuale, nei suoi rapporti 
individuali è divenuto ente generico, soltanto quando l’uomo ha riconosciuto e 
organizzato le sue forces propres come forze sociali, e perciò non separa più da sé la forza 
sociale nella figura della forza politica, soltanto allora l’emancipazione umana è 
compiuta7.  
 

Nella Questione ebraica l’emancipazione umana, volta ad andare al di là della separazione 
fra società civile e Stato che sottende l’emancipazione politica, non risulta ancora connessa 
a un soggetto storico concreto, rimandando all’elemento del Gattungswesen, dell’ente 
generico. Fuoriesce dai confini di questo articolo compiere un’indagine di questo concetto, 
e dei problemi a esso immanenti. Per un verso, esso risente della tematizzazione di 
Feuerbach al riguardo, con l’indistinzione presente fra individuale e collettivo. Non ritengo, 
però, che si possa parlare della presenza di un vero e proprio organicismo. Ci si trova 
piuttosto di fronte a un’indistinzione concettuale, anche causata appunto dall’assenza di 
un soggetto concreto nel contesto storicamente condizionato. Per l’altro, rispetto a 
Feuerbach risulta operante una politicizzazione dell’ente generico, cosicché quest’ultimo 
non si trova su un piano teologico-antiteologico, come in Feuerbach, ma viene calato nelle 
strutture sociali e politiche del mondo moderno: dal «cielo» alla «terra». In questo senso, 
appare semplicistico sostenere che Marx si limiti a riproporre l’ente generico 
feuerbachiano, dal momento che, per certi versi, quest’ultimo viene eroso dall’interno. 
Rimarcare solo il limite dell’indistinzione concettuale significa non cogliere le oscillazioni 
della riflessione marxiana di quegli anni, con il suo carattere magmatico di work in 
progress.  

All’interno di questo contesto particolarmente rilevante è la questione del rapporto con 
Rousseau. Per quanto nel passo precedentemente citato Rousseau venga criticato, il 
discorso marxiano non riesce, però, a liberarsi realmente dalla questione della 
ricomposizione di ciò che, nel contesto presente, è separato. Si potrebbe sostenere che 
anche Rousseau si era proposto di superare la separazione fra il bourgeois e il citoyen. 

 
5 Cfr. Macpherson (1973).  
6 Sul concetto di proprietà in Marx: Sereni (2007); Colliot-Thélène (2017). 
7 Marx (1996), p. 37.  



La posta in gioco dell’uguaglianza. Tra Marx e Rousseau 
 
 

 
13 

 

Rispetto a tale scopo, però, si rivela possibile muovere due obiezioni all’approccio 
rousseauiano. La prima, seguendo l’argomentazione marxiana, è che la sua ricerca, per 
certi versi ossessiva, di una perfetta unità presenta un carattere, per così dire, 
“politicistico”: si tratta di una costruzione politica volta a far coincidere suddito e cittadino, 
e in cui l’alienazione totale dei diritti da parte di ciascuno sia giustificata dall’esistenza di 
un principio assoluto di uguaglianza: «[…] innanzi tutto, poiché ciascuno si dà tutto intero, 
la condizione è uguale per tutti, nessuno ha interesse a renderla onerosa per gli altri […] 
chi si dà a tutti non si dà a nessuno […]»8. Il concetto di uguaglianza costituisce una vera 
e propria “chiave di volta” della prospettiva rousseauiana. In ogni caso, l’obiezione, 
compiuta da Marx, alla presenza di un’emancipazione (solo) politica ne origina un’altra: 
non ci si trova realmente di fronte a un’emancipazione sociale, dal momento che ci si 
muove appunto all’interno della sfera della politica. L’idea, secondo cui la concezione 
rousseauiana indicata rimanga interna a un orizzonte borghese, permette di cogliere alcuni 
aspetti della sua riflessione. Infatti, nonostante la critica alla proprietà contenuta nel 
Discorso, nel Contratto sociale la proprietà privata viene riconosciuta, seppur non in modo 
assoluto. Nello stesso tempo, però, si rivela anche problematico sostenere la tesi secondo 
cui la posizione rousseauiana risulti del tutto scevra di implicazioni sociali, o comunque 
pienamente compatibile con l’orizzonte borghese. Rispetto a tale questione, in primo luogo 
occorre tenere presente il contesto storico di Rousseau, evitando anacronismi storici. Lo 
scenario in cui si trovava Rousseau, seppur con elementi di frattura, di mutamento rispetto 
al passato, e quindi di modernizzazione economica e sociale, era ancora precedente alla 
Rivoluzione francese e alla Rivoluzione industriale. Inoltre nel Discorso risulta operante 
un’omologia fra la geografia del dominio e la geografia sociale: il dominatore è il ricco, e il 
dominato è il povero. E anche nel Contratto sociale sono presenti richiami, non approfonditi 
ma significativi, alla dimensione sociale.  

Un altro riferimento a Rousseau, decisamente importante, numerosi anni dopo la 
Judenfrage, è contenuto in un passo celeberrimo della Einleitung del 1857 ai Grundrisse, 
in cui Marx adopera il neologismo «Robinsonate»:  

 
Il singolo e isolato (der einzelne und vereinzelte) cacciatore e pescatore, con cui 
cominciano Smith e Ricardo, appartengono alle immaginazioni prive di fantasia che 
hanno prodotto le robinsonate del XVIII secolo […]. Così come non poggia su un siffatto 
naturalismo il contrat social di Rousseau, che pone un rapporto e un nesso contrattuale 
tra soggetti per natura indipendenti (die von Natur independenten Subjekte). Questa non 
è che l’apparenza, e precisamente l’apparenza estetica delle piccole e grandi robinsonate. 
In realtà si tratta piuttosto dell’anticipazione della «società civile (bürgerliche 
Gesellschaft)», che si preparava dal XVI secolo e che nel XVIII ha compiuto passi da 
gigante verso la sua maturità9.  
 

La perfidia di Marx consiste anche nel fatto che Rousseau apprezzava molto Robinson 
Crusoe. Nell’Emile, per certi versi in modo sorprendente, viene indicato come testo 
fondamentale per l’allievo il Robinson Crusoe di Defoe:  

 
Robinson Crusoe nella sua isola, solo, privo dell’aiuto dei suoi simili e di ogni sorta di 
strumento, eppur capace di provvedere alla propria sussistenza, alla propria 
conservazione, e di procurarsi persino un certo benessere: ecco un argomento 
interessante per ogni età e che si può rendere in mille modi gradito ai fanciulli. Ammetto 
che tale stato non è quello dell’uomo sociale e verosimilmente non dovrà essere quello di 
Emilio; ma è in base a questa condizione di vita che egli deve valutare tutte le altre10.  
 

 
8 Rousseau (1994b), Libro I, cap. 6, p. 24. 
9 Marx (1997), I, pp. 3-4. Cfr. Basso (2020). 
10 Rousseau (2013), Libro III, pp. 237-238.  



Luca Basso 

 
14 

 

Tale valorizzazione dell’isolamento potrebbe sembrare in distonia con l’impianto del 
Contratto sociale, fondato sull’idea dell’uomo tutto sociale, completamente dedito alla 
volontà generale. In ogni caso, secondo Marx gli economisti politici e i giusnaturalisti, e in 
particolare Rousseau, sono accomunati dal presupposto di un uomo indipendente, privo 
di rapporti, e, sulla base di un apparente naturalismo, in realtà danno vita a una 
giustificazione dell’ordine sociale borghese. Così emerge un elemento importante della 
critica marxiana a Rousseau, vale a dire il richiamo alla dimensione contrattualistica del 
discorso. Sicuramente risulta operante il riferimento all’approccio hegeliano, che 
demistifica l’astrattezza di tale costruzione teorica contrattualistica: per Hegel gli individui 
devono invece venir esaminati all’interno dei contesti concreti in cui si trovano e operano. 
Un individuo pienamente indipendente, svincolato dai rapporti sociali che intrattiene, non 
è mai esistito. Marx riprende tale rilievo hegeliano sulla Wirklichkeit, sulla realtà effettuale 
(d’altronde, già nell’Ideologia tedesca cruciale è il richiamo ai wirkliche Individuen, agli 
individui reali), ma lo riarticola caricandolo di una torsione rivoluzionaria. Infatti, secondo 
Marx l’impostazione rousseauiana non solo presenta quel carattere astratto rimarcato da 
Hegel, ma si rivela incapace di mettere in discussione l’ordine borghese, o addirittura 
risulta pienamente funzionale a quest’ultimo. Da un lato, nella Einleitung del 1857 ci si 
trova in continuità con l’approccio della Questione ebraica, in cui la riflessione 
rousseauiana risultava ridotta nei confini dell’«emancipazione politica», conforme ai nuovi 
rapporti “borghesi” che si sono venuti a creare. Dall’altro, però, nella Questione ebraica era 
contenuto il riconoscimento del carattere emancipatorio del pensiero rousseauiano. Nella 
Einleitung tale elemento non viene affermato esplicitamente, ma occorre tenere presente 
che differenti sono i segni distintivi dei due testi, e le due fasi in cui sono stati elaborati, 
all’interno di un orizzonte di critica della politica il primo, e di critica all’economia politica 
il secondo. Nonostante questo, e seppur nel riconoscimento dell’acutezza folgorante del 
passo sulle Robinsonaden sopra citato, il giudizio su Rousseau suona piuttosto ingeneroso.  

E la stessa idea di una non dico identificazione, ma comunque vicinanza di Rousseau 
con Smith potrebbe venir fortemente problematizzata. In merito al rapporto fra i due 
pensatori occorre segnalare la conoscenza, da parte di Smith, del secondo Discorso. 
Comune è l’idea che la diseguaglianza costituisca un processo storico e un effetto della 
divisione sociale del lavoro, ma profondamente differente è il giudizio che viene dato del 
percorso indicato. Smith nella Ricchezza delle nazioni identifica sviluppo della divisione del 
lavoro e incivilimento umano, valorizzando fortemente tale elemento, mentre Rousseau nel 
Discorso interpreta la civiltà come la rovina del genere umano (per quanto, facendo un 
buon uso della raison, sia possibile interrompere tale stato di cose)11. È vero che la 
situazione economica e sociale della Francia non poteva essere paragonata a quella inglese, 
ma è altrettanto vero che Rousseau aveva una sua specificità anche all’interno del contesto 
dei philosophes, sostenendo una posizione fortemente critica nei confronti della divisione 
del lavoro e della “schiavitù” introdotta dal lavoro, e valorizzando un’idea di economia della 
piccola conduzione agraria. Nell’Enciclopedia molto netta è la distanza fra la voce Economia 
politica (poi diventato Discorso sull’economia politica) di Rousseau e il contributo del 
fisiocratico Quesnay12. Al riguardo appaiono fortemente significative due letture “marxiste” 
di Rousseau, che però approdano a conclusioni profondamente differenti fra loro. Da un 
lato, Iring Fetscher sostiene la tesi secondo cui la prospettiva rousseauiana sarebbe 
nostalgica, conservatrice, addirittura a tratti reazionaria, nient’affatto proto-marxista13. 
Dall’altro, Galvano Della Volpe opera un forte accostamento fra i due pensatori, proprio a 
partire dal secondo Discours14. In realtà, a mio avviso, le due interpretazioni contengono 
aspetti acuti, e in un certo senso possono risultare fra loro complementari, dal momento 
che mettono in luce elementi rilevanti della riflessione rousseauiana, con le sue polarità a 

 
11 Cfr. Colletti (1972), in part. pp. 211-215. 
12 Cfr. Denis (1951).  
13 Cfr. Fetscher (1972). 
14 Della Volpe (1997). 



La posta in gioco dell’uguaglianza. Tra Marx e Rousseau 
 
 

 
15 

 

prima vista incomponibili. Ma entrambe presentano, per motivi differenti, uno sguardo 
unilaterale: credo che né insistere sul suo carattere meramente nostalgico, conservatore 
né interpretarla nei termini di precorrimento della teoria marxista permetta di coglierne il 
senso determinato. Appare problematico, per le ragioni precedentemente indicate, 
sostenere che Rousseau intenda tornare a un passato “arcadico”, avendo egli compreso, e 
criticato, alcuni dei segni distintivi della società civile moderna. Nello stesso tempo, la sua 
indagine, dal punto di vista economico e sociale, si rivela insufficiente, in parte per i limiti 
del suo contesto storico, in parte per caratteristiche interne al suo pensiero.   

Per tornare a Marx, l’associazione compiuta, nel passo sulle Robinsonaden, fra 
Rousseau e Smith si rivela discutibile, e forse, almeno in parte, risente della posizione 
hegeliana, che ha inserito Rousseau all’interno del giusnaturalismo senza cogliere 
realmente gli elementi di discontinuità del pensatore ginevrino rispetto a Hobbes e a Locke. 
Occorre poi ribadire che Marx prende in considerazione, di Rousseau, solo il Contratto 
sociale, e non il secondo Discorso, che avrebbe potuto complicare il ragionamento. In 
direzione di una possibile interazione con temi del secondo Discorso, si rivela 
estremamente significativo un passo rousseauiano del Discorso sull’economia politica, 
citato da Marx in una nota del primo libro del Capitale. Nel Discorso sull’economia politica 
sono operanti anche aspetti che sembrano trovarsi in distonia rispetto alla critica alla 
proprietà privata contenuta nel secondo Discorso. D’altronde, nel Contratto sociale viene 
riconosciuto il diritto di proprietà, cosicché la posizione rousseauiana al riguardo si rivela 
articolata, risultando critica nei confronti dell’atto dell’appropriazione, e degli eccessi della 
proprietà, ma in termini differenti dalla successiva critica radicale, da parte di Marx, della 
proprietà privata. In ogni caso, è vero che, nel Discorso sull’economia politica, non viene 
minimamente messo in discussione il diritto di proprietà, ma è anche vero che possiamo 
trovare pagine sul ricco e sul povero che sono molto vicine alle pagine del secondo Discorso.  

 
Non sono forse tutti i vantaggi della società per i potenti e per i ricchi? Non sono coperti 
da loro soli tutti gli impieghi lucrosi? e l’autorità pubblica non è sempre in loro favore? 
[...]. Quanto diverso il quadro offerto dal povero! più l’umanità gli deve, più la società gli 
rifiuta: tutte le porte sono chiuse per lui, anche quando ha diritto di farle aprire […]. 
Riassumiamo in quattro parole il patto sociale fra i due stati; «Voi avete bisogno di me, 
perché io sono ricco e voi poveri; stipuliamo dunque un accordo fra noi: permetterò che 
abbiate l’onore di servirmi a patto che mi diate il poco che vi resta in cambio del disturbo 
che mi prenderò dandovi degli ordini»15.  
 

Marx, all’interno del capitolo 24 del primo libro del Capitale, «La cosiddetta accumulazione 
originale», nel momento in cui richiama il fatto che «fusi e telai e materia prima sono da 
questo momento trasformati, da mezzi di un’esistenza indipendente per i filatori e i 
tessitori, in mezzi per comandarli»16, mette in nota la parte finale del passo di Rousseau 
appena citato17. Nella nota, fuori dalla citazione, Marx sostituisce il termine «ricco» con il 
termine «capitalista» («dice il capitalista»). Indubbiamente la correzione marxiana aggiunge 
elementi ulteriori rispetto a Rousseau, non solo perché, come sottolineato in precedenza, 
il pensatore ginevrino non approda sic et simpliciter a una critica radicale alla proprietà 
privata, come nel caso di Marx, ma anche per motivi storicamente condizionati. Infatti, lo 
scenario marxiano risente fortemente della Rivoluzione francese, per un verso, e della 
Rivoluzione industriale, per l’altro, con i suoi effetti particolarmente dirompenti in 
Inghilterra, ma presenti anche in altri paesi europei, fra cui la Francia. Invece, lo scenario 
rousseauiano appare, per molti versi, ancora quello dell’Ancien Régime. Sicuramente erano 
presenti elementi di dinamismo, ad esempio di modernizzazione della proprietà agraria, 

 
15 Rousseau (2022), pp. 310-311.   
16 Marx (1991), cap. 24, p. 809. 
17 Ibidem, n. 252: «“Permetterò”, dice il capitalista, “che voi abbiate l’onore di servirmi, a condizione che mi 

diate il poco che vi resta in cambio della fatica che sostenga nel comandarvi” (J.-J. Rousseau, Discours sur 
l’Economie Politique […])». 



Luca Basso 

 
16 

 

ma non si poteva ancora parlare di capitalismo industriale. In questo senso, per motivi 
non solo teorici ma anche storici, emerge una discrasia fra Marx e Rousseau in merito al 
rapporto con il capitalismo. Ma, se risulta problematica, oltre che in parte anacronistica, 
l’idea di un Rousseau critico del capitalismo, risulta anche problematica la tesi del 
Rousseau pensatore borghese senza altre specificazioni. Infatti, non solo nel secondo 
Discorso, mai citato da Marx, ma anche nel Discorso sull’economia politica, citato da Marx 
nel Capitale, risulta operante un’omologia fra le forme del dominio politico e le forme 
sociali, per quanto indicate in modo generico attraverso le categorie di «ricco» e «povero». E 
lo stesso fatto che Marx riporti quel passo rousseauiano in nota, a implicito sostegno della 
propria argomentazione, si rivela appunto molto significativo.  

 
2. Quale uguaglianza? 
La seconda parte dell’articolo è dedicata a una questione centrale di per sé, e, più nello 
specifico, in merito al rapporto fra i due pensatori, per quanto spesso in modo implicito: il 
riferimento è al concetto di uguaglianza. L’obiettivo della trattazione non è solo di operare 
un confronto fra Rousseau e Marx, ma anche di cercare di comprendere come, 
nell’interazione fra queste due prospettive, si dispieghi la posta in gioco, tutt’altro che 
univoca, dell’uguaglianza. In particolare, il secondo Discorso è incentrato sull’uguaglianza, 
o meglio sulla critica radicale alla disuguaglianza. Facendo interagire tale opera con altri 
testi, ad esempio con La Nuova Eloisa, emerge la centralità dell’uguaglianza, fra mito e 
realtà, con una serie di ambiguità presenti. Nella festa della vendemmia «tutti vivono nella 
massima familiarità; tutti sono uguali, e nessuno trascende»18: «[…] la dolce uguaglianza 
(douce égalité) che qui regna ristabilisce l’ordine della natura, è un’istruzione per gli uni, 
una consolazione per gli altri e un legame di amicizia per tutti (tous)»19. Nel romanzo 
epistolare la festa costituisce un’immagine della dolce uguaglianza. E l’elogio della dolcezza 
dell’uguaglianza risulta operante anche nella rappresentazione dello stato di natura nel 
Discours. Ma la comunità rurale della Nouvelle Heloïse non coincide con la direzione verso 
cui sembra andare il Discours, né con il corpo politico delineato nel Contrat social: a Clarens 
era presente una struttura gerarchica, che non viene minimamente messa in discussione. 
In merito alla «dolce uguaglianza», la comunità di Clarens, con i suoi tratti paternalistici, 
porrebbe quindi una serie di problemi. In ogni caso, in Rousseau è ricorrente il conatus 
verso una comunità piccola (incarnata talvolta nelle comunità antiche, talvolta in Ginevra, 
mito e realtà allo stesso tempo), che risulta contraddistinta da una semplicità dei costumi, 
dall’esistenza di rapporti stretti fra i cittadini, elemento impossibile nei grandi Stati. 
Ciascuno e tutti devono e vogliono partecipare al medesimo immaginario, in cui si vive 
sotto lo sguardo dell’altro20. In Rousseau la comunità vive di costumi, di simboli e riti, 
ancora più che di norme razionali21.  

Per tornare al secondo Discorso, il pensatore ginevrino, per un verso, presuppone una 
sostanziale uguaglianza naturale, sulla base di un approccio giusnaturalistico, per l’altro, 
però, polemizza con gli altri teorici giusnaturalisti. L’intero testo è volto a demistificare 
l’idea secondo cui la disuguaglianza si radichi nella natura delle cose e non costituisca il 
frutto di un preciso percorso storico e sociale. In realtà la posizione di Rousseau in merito 
alla dimensione naturale si rivela molto più complessa rispetto a come viene abitualmente 
rappresentata, essendo operante sicuramente una valorizzazione di essa, ma nello stesso 
tempo sulla base della precisazione che si tratta di una situazione ipotetica. In questo 
senso, a rigore non si può affermare che Rousseau voglia tornare allo stato di natura, 
proprio perché non si sa se quest’ultimo sia mai esistito, e il pensatore ginevrino sottopone 
a critica gli altri giusnaturalisti anche per il fatto di non aver voluto riconoscere il carattere 

 
18 Rousseau (2021), V Parte, Lettera VII, p. 629. 
19 Ivi, p. 630.  
20 In merito alla dimensione dell’immaginario, rimane decisivo il riferimento ai lavori di Jean Starobinski: 

Starobinski (1982). 
21 Cfr. Baczko (1999), p. 308. 



La posta in gioco dell’uguaglianza. Tra Marx e Rousseau 
 
 

 
17 

 

ipotetico di tale condizione22. Louis Althusser rimarca che lo «stato di natura puro» si 
configura come una «foresta», come il vuoto epicureo in cui cade la pioggia, come un niente 
di società anteriore a ogni società: si andrà dal vuoto alla catastrofe…23 

Un passo che viene comunemente evocato, nel momento in cui ci si proponga di 
sostenere la tesi della continuità fra Marx e Rousseau, è quello, celeberrimo, contenuto 
nell’incipit della «Seconda parte» del Discorso, in cui emerge un momento di frattura 
radicale rispetto allo stato di natura:  

 
Il primo che, avendo cintato un terreno, pensò di dire «questo è mio» e trovò delle persone 
abbastanza stupide da credergli, fu il vero fondatore della società civile (société civile). 
Quanti delitti, quante guerre, quanti assassinii, quante miserie ed errori avrebbe 
risparmiato al genere umano chi, strappando i piuoli o colmando il fossato, avesse gridato 
ai suoi simili: «Guardatevi dal dare ascolto a questo impostore! Se dimenticate che i frutti 
sono di tutti (tous) e la terra non è di nessuno, siete perduti!»24.  
 

Anche dal punto di vista letterario, il passo si rivela icastico e di straordinaria efficacia. 
Così la proprietà privata si trova all’origine della “degenerata” società civile moderna e della 
sua strutturale disuguaglianza. In questo contesto non possiamo approfondire la 
questione, molto complessa, della trattazione della proprietà in Rousseau, ma ci limitiamo 
a ribadire che la posizione del pensatore ginevrino è ambivalente al riguardo: per un verso, 
a differenza che in Locke, si assiste a una dura critica all’atto di appropriazione, e alle 
disuguaglianze derivanti dalla polarizzazione delle ricchezze prodottasi in seguito a tale 
atto, per l’altro, a differenza di pensatori francesi proto-comunisti come Morelly e Mably, 
non viene condotta una strutturale critica alla proprietà privata, essendo quest’ultima 
riconosciuta in testi fondamentali come Il contratto sociale e l’Emilio.  

Come emerge dal Discorso, nello sviluppo della civiltà si accentua la disuguaglianza, che 
arriva a livelli parossistici, e così, in una visione quasi circolare, sembra di tornare a una 
sorta di stato di natura.  

 
Così siamo arrivati al termine estremo della disuguaglianza, e al punto estremo che 
chiude il circolo e tocca il punto da cui siamo partiti: è qui che tutti gli individui 
ridiventano uguali (égaux) perché non sono nulla, e, siccome non hanno altra legge che 
la volontà del padrone e questi non ha altra regola che le sue passioni, la nozione del 
bene e i principi della giustizia svaniscono di nuovo. Qui tutto si riconduce alla sola legge 
del più forte, e di conseguenza a un nuovo stato di natura (nouvel état de nature) che 
differisce da quello da cui abbiamo prese le mosse perché quello era lo stato di natura 
nella sua purezza (pureté) mentre quest’ultimo è il frutto di un eccesso di corruzione 
(corruption) […]. La sommossa che finisce con lo strangolare o deporre un Sultano è un 
atto altrettanto giuridico quanto lo erano quelli con cui egli disponeva della sorte delle 
vite e dei beni dei suoi sudditi. La sola forza lo teneva in piedi, la sola forza lo rovescia 
[…]25.  

 
Tutti sono uguali, ma in termini devastanti, nella comune sottomissione al Leviatano, e 
quindi sulla base di una negazione della stessa libertà, che per Rousseau costituisce il 
segno distintivo della natura umana. Tale condizione terribile rende legittima una 
«sommossa che finisce con lo strangolare o deporre un Sultano». Apparentemente 
Rousseau articola una concezione ciclica della storia, per cui si ritornerebbe circolarmente 
all’inizio, per molti versi riprendendo la concezione machiavelliana dei Discorsi sopra la 
prima deca di Tito Livio: fra l’altro, Rousseau aveva grande ammirazione per Machiavelli. 

 
22 Cfr. Gossman (1964). 
23 Cfr. Althusser (2003). 
24 Rousseau (1994a), Parte II, p. 72. 
25 Ivi, p. 104. 



Luca Basso 

 
18 

 

Ma, nella visione rousseauiana, non si torna esattamente all’inizio, e lo stato di natura 
“finale” non risulta, quindi, identico allo stato di natura “iniziale”. Friedrich Engels, 
nell’Antidühring, interpreta questa parte finale del Discours nei seguenti termini:  
 

Questi capi diventano necessariamente gli oppressori dei popoli e spingono questa 
oppressione sino al punto in cui la diseguaglianza, portata al suo culmine, si converte a 
sua volta nel suo contrario, diventa causa dell’eguaglianza (Gleichheit): davanti al despota 
tutti sono eguali, ossia eguali a zero […]. E così la diseguaglianza si muta a sua volta in 
eguaglianza, non però nell’antica eguaglianza naturale degli uomini primitivi privi di 
linguaggio, ma in quella più elevata del contratto sociale. Gli oppressori vengono oppressi. 
È negazione della negazione. Qui abbiamo dunque, già in Rousseau, non solo un corso 
di idee che è perfettamente eguale a quello seguito nel Capitale di Marx, ma, anche nei 
particolari, tutta una serie di quegli stessi sviluppi dialettici di cui si serve Marx: processi 
che per loro natura sono antagonistici, contengono in sé una contraddizione, il convertirsi 
di un estremo nel suo contrario e finalmente, come nocciolo del tutto, la negazione della 
negazione26.  

 
Non penso che in Rousseau risulti operante un precorrimento della logica hegelo-marxiana 
della negazione della negazione. Acuto è però il rilievo, da parte di Engels, sul fatto che 
l’uguaglianza finale non costituisca la riproposizione dell’uguaglianza naturale. Infatti, 
Rousseau rimarca la netta differenza fra il punto di partenza e il punto d’arrivo: in tal 
senso, non ci si trova di fronte a una visione ciclica della storia. Mentre Marx non fa alcun 
riferimento al secondo Discorso (per quanto risulti difficile pensare che non l’avesse letto), 
invece Engels richiama e valorizza fortemente tale testo, e lo fa proprio a partire dal 
riconoscimento della crucialità della posta in gioco dell’uguaglianza. 

Facendo interagire la trattazione del Discorso con quella del Contratto, emerge il fatto 
che nel Contratto permane un presupposto radicale di uguaglianza: come sottolineato in 
precedenza, la stessa idea per cui il patto sociale comporti, da parte di ciascuno, 
l’alienazione di tutti i propri diritti alla comunità è giustificata dal fatto che, a differenza 
che in Hobbes, nessuno si trova in una condizione diversa rispetto all’altro, venendo 
eliminato il governo dell’uomo sull’uomo27. Nella parte finale del Discorso Rousseau 
afferma: «[…] la disuguaglianza morale, sancita soltanto dal diritto positivo, è contraria al 
diritto naturale ogni volta che non è proporzionale alla disuguaglianza fisica»28. E nel 
Contratto sociale sostiene: «Invece di distruggere l’uguaglianza (égalité) naturale, il patto 
fondamentale sostituisce al contrario un’uguaglianza morale e legittima a quel tanto 
d’inuguaglianza fisica che la natura aveva potuto mettere fra gli uomini; questi, pur 
potendo essere disuguali per forza o per ingegno, divengono tutti uguali per convenzione e 
secondo il diritto»29. Nel primo passo emerge un criterio di proporzionalità, in direzione non 
di un’uguaglianza livellatrice, di una negazione delle differenze presenti: queste ultime 
possono esistere, purché siano proporzionali a quel poco di disuguaglianza fisica che 
sussiste fra gli esseri umani. Rimane aperta la questione se tale articolazione, fondata sulle 
capacità e sui meriti, risulti in qualche misura funzionale a una serie di gerarchie sociali 
presenti, e quanto invece si ponga in termini emancipativi. Il secondo passo si rivela 
coerente con il primo, ma ne fornisce un’ulteriore esplicazione, rimarcando il fatto che 
l’uguaglianza presenta una funzione trasformativa rispetto ai rapporti di dominio operanti 
all’interno della società. D’altronde, un segno distintivo della prospettiva rousseauiana, 
senza il quale essa risulta incomprensibile, consiste nella volontà di sostituire alla mera 
forza il diritto, che mette in discussione lo status quo. E tale obiettivo comporta implicazioni 
rilevanti in merito all’uguaglianza: «È precisamente perché la forza delle cose tende sempre 

 
26 Engels (2007), pp. 172-173. 
27 Cfr. n. 8. 
28 Rousseau (1994a), p. 107.  
29 Rousseau (1994b), Libro I, Cap. IX, p. 34. Cfr. Reale (1983), p. 369.  



La posta in gioco dell’uguaglianza. Tra Marx e Rousseau 
 
 

 
19 

 

a distruggere l’uguaglianza, che la forza della legislazione deve tendere sempre a 
mantenerla»30. E sul rischio di disuguaglianza la volontà generale deve vigilare 
continuamente. La destrutturazione del principio della forza percorre l’intero Contratto, e 
tale elemento non può essere ridotto all’idea dell’uguaglianza di fronte alla legge. 
D’altronde, una cruciale nota del Contratto ribadisce la connessione fra forme del dominio 
e forme sociali, cosicché non può darsi un’uguaglianza meramente giuridica, che però non 
produca effetti sui rapporti sociali esistenti, e quindi sul dominio di alcuni su altri. Alla 
fine del capitolo IX «Del dominio reale» sopra citato, nel momento in cui fa riferimento a 
un’uguaglianza «per convenzione e secondo il diritto», Rousseau aggiunge la seguente nota:  

 
Sotto i cattivi governi questa uguaglianza non è che apparente e illusoria; essa non serve 
che a mantenere il povero nella sua miseria, e il ricco nella sua usurpazione. Di fatto, le 
leggi sono sempre utili a coloro che possiedono, e dannose per quelli che non hanno 
niente; da ciò deriva che lo stato sociale è vantaggioso agli uomini solo in quanto essi 
abbiano tutti qualche cosa e nessuno di loro abbia troppo31.  
 

Appare evidente come un’uguaglianza che non si ponga il problema delle differenze sociali 
si rivela «apparente e illusoria». Nello stesso tempo, il criterio indicato della proporzionalità 
e il richiamo alle capacità, ai meriti lasciano aperte alcune ambiguità, su cui ritorneremo. 
Più in generale, la socializzazione viene intesa da Rousseau in termini politici, secondo 
Marx, astrattamente politici, senza realmente investire i rapporti di produzione: non si 
assiste né a una prospettiva proto-comunista né a un’idea definita di politica 
redistributiva.  

Anche facendo riferimento ai passi precedentemente citati, Galvano della Volpe, in 
Rousseau e Marx, mette in luce, oltre alle differenze, forti elementi di continuità fra i due 
pensatori, rimarcando l’incomprensione, da parte di Marx, del Contrat social32. Partendo 
dall’idea secondo cui la democrazia costituisca una conditio sine qua non del socialismo, 
egli opera un forte riconoscimento di Rousseau, soprattutto del Rousseau del secondo 
Discorso. Il passo finale citato del Discorso  

 
pone, dunque, l’istanza della conformità alla (pura) ragione (al “diritto naturale”) di una 
disuguaglianza morale, cioè civile o sociale, che sia proporzionale alla diseguaglianza 
immediata, o empirica, di forza, di talento etcetera fra individuo e individuo […] 
l’uguaglianza è sì concepita in funzione della libertà, ossia infine della persona, ma non 
anche viceversa: appunto perché la persona, di cui ogni libertà naturale è attributo, è 
l’uomo indipendente, astratto, presociale […]. Un’eguaglianza, insomma, morale e 
legittima in quanto convenzionale-artificiale, ossia di diritto positivo (pubblico): cioè 
quell’eguaglianza formale o di fronte alla legge […]. E che appunto «si tratta della libertà 
dell’uomo come monade» lo vedeva bene Marx, nella Questione ebraica (peraltro ispirata, 
nel suo profondo egualitarismo, al migliore Rousseau, che vedremo) […]33. E’ il concetto 
di una società egualitaria non livellatrice: una società così costituita da realizzare per e 
in se stessa un tipo di eguaglianza o giustizia consistente in una proporzionalità 
universale di differenze sociali e di differenze personali di merito (forza, talento, etc.) […]. 
Solo che l’originaria formulazione risolutiva contrattualistica (giusnaturalistica) di tale 
società non consentiva, si è visto, che la garanzia dei meriti e quindi dei diritti di una 
parte degli individui costituenti il corpo sociale, di una classe, la borghesia […]34.  
 

 
30 Ivi, Libro II, Cap. XI, p. 72. 
31 Ivi, Libro I, Cap. IX, p. 34, n. 
32 Sul rapporto Marx-Rousseau: Della Volpe (1997), p. 77, il quale rimarca che Marx, pur essendo per molti 

versi debitore della visione rousseauiana, non riconosca apertamente tale debito; Colletti (1972), in part. pp. 
252-262, il quale, per molti versi, riprende l’impostazione dellavolpiana. Si veda anche Vincenti (2011). 

33 Della Volpe (1997), pp. 22-23. 
34 Ivi, pp. 30-31. 



Luca Basso 

 
20 

 

Della Volpe accetta alcuni aspetti della critica a Rousseau contenuta nella Questione 
ebraica, ma introduce elementi di complicazione rispetto a Marx. Mi sembra acuta l’idea 
secondo cui il pensatore ginevrino tenda a una libertà egalitaria, che, per un verso, rischia 
di risultare compatibile con la libertà borghese, fondata sul merito (o sull’ideologia del 
merito), ma che, per l’altro, presenta caratteristiche ulteriori rispetto a tale scenario. La 
modalità concreta con cui della Volpe designa questa “ulteriorità”, risulta però datata in 
quanto fortemente condizionata dal dibattito di quegli anni all’interno del PCI e al di fuori 
del PCI, ad esempio sulla base dell’interazione con Norberto Bobbio. Infatti, sul piano del 
contesto politico, Rousseau e Marx uscì quattro mesi dopo l’VIII congresso del PCI nel 
dicembre 1956, segnato dall’idea di una sorta di «via italiana al socialismo», sulla base di 
un tentativo di tenere insieme socialismo e democrazia. 

Per riprendere i concetti di libertà e uguaglianza in uno scenario successivo a quello 
rousseauiano, essi si sono trovati alla base dell’evento epocale della Rivoluzione francese, 
e della vicenda costituzionale successiva: la democrazia moderna si fonda su tali elementi. 
Tocqueville, in La democrazia in America, ha sostenuto che l’uguaglianza, ancor più della 
libertà, connota lo scenario successivo alla Rivoluzione francese, con la distruzione 
dell’Ancien Régime e la fine dei ceti, e quindi con il passaggio a una società profondamente 
divisa al proprio interno, tra individui e classi, in cui l’elemento della proprietà risulta 
determinante. Marx nei Grundrisse rileva ironicamente che l’apparenza della libertà e 
dell’uguaglianza «seduce la democrazia»:  

 
Nei rapporti di denaro, nel sistema di scambio sviluppato (e questa parvenza seduce la 
democrazia) [...] gli individui sembrano entrare in un contatto reciproco libero e 
indipendente (questa indipendenza che in se stessa è soltanto e andrebbe detta più 
esattamente indifferenza (Gleichgültigkeit - im Sinn der Indifferenz) e scambiare in questa 
libertà; ma tali essi sembrano soltanto a chi astrae dalle condizioni, dalle condizioni di 
esistenza nelle quali questi individui entrano in contatto35.  
 

Occorre, quindi, cercare di cogliere anche i limiti di questo immaginario democratico, che 
si caratterizza per la “messa fra parentesi” delle dinamiche operanti nei “bassifondi della 
produzione”, e quindi dei rapporti di classe.  

Rispetto a tale scenario, la posizione di Rousseau si rivela tutt’altro che univoca, o 
comunque meno univoca di quanto potrebbe apparire. In parte si può sostenere che 
Rousseau presenti quella concezione della libertà e dell’uguaglianza che in seguito, dopo 
la propria morte, sarebbe stata espressa nella Dichiarazione dell’89 e codificata nella 
Costituzione del 1791: basti rimarcare che si tratta di un’uguaglianza in qualche misura 
ricavata dalla libertà, intesa come generalizzazione della libertà, un’uguaglianza giuridica, 
un’uguaglianza di fronte alla legge. E, già nella Dichiarazione del 1789, la proprietà viene 
considerata un diritto naturale. Al di là del fatto che la Rivoluzione non è riducibile a tale 
scenario, e in essa hanno operato anche istanze differenti, non tutte identificabili con una 
piattaforma borghese (per quanto tale aggettivo risulti spesso equivoco), la concezione 
rousseauiana dell’uguaglianza, in particolare nel Contratto sociale, sembra in parte 
possedere gli aspetti sopra indicati, riconoscendo anche la proprietà, seppur non in modo 
illimitato. Ma rimarcare tale elemento non permette realmente di comprendere la 
prospettiva rousseauiana del Contratto sociale: vari elementi rousseauiani (si pensi, ad 
esempio, alla critica radicale alla rappresentanza) non verranno accolti dalla Rivoluzione 
francese, e lo stesso Sieyès, malgrado le apparenze (e la terminologia adoperata), si 
allontanerà in modo netto da Rousseau. In generale, occorre evitare di interpretare in 
termini lineari il rapporto fra declinazioni teoriche e sviluppi storico-politici. Inoltre, come 
emerge con particolare forza nel Discorso, la questione dell’uguaglianza si rivela tutt’altro 
che priva di una dimensione sociale. Sicuramente non risulta operante un’analisi di classe, 
ma sarebbe anche del tutto riduttivo interpretarla come una sorta di ideologia borghese.  

 
35 Marx (1997), I, pp. 106-107. 



La posta in gioco dell’uguaglianza. Tra Marx e Rousseau 
 
 

 
21 

 

In Marx, per quanto paradossale possa sembrare tale elemento (sulla base dei successivi 
sviluppi storico-politici), ci si trova di fronte a una prospettiva meno caratterizzata, 
perlomeno in termini espliciti, dalla valorizzazione dell’uguaglianza rispetto che in 
Rousseau. Marx assume l’ambivalenza costitutiva di libertà e uguaglianza, e sembra 
connotare il comunismo più in termini di libertà che di uguaglianza. Sostenere tale tesi 
non toglie il fatto che la dimensione dell’uguaglianza, “trasvalutata” rispetto alla sua 
accezione borghese, svolga una funzione molto rilevante in Marx. Come già espresso nel 
Manifesto del partito comunista, la posta in gioco dell’associazione comunista consiste nella 
dinamica coimplicazione fra “ciascuno” e “tutti”: «Alla vecchia società borghese con le sue 
classi e i suoi antagonismi fra le classi subentra una associazione (Assoziation) in cui il 
libero sviluppo di ciascuno è condizione del libero sviluppo di tutti (freie Entwicklung 
aller)»36. Penso che sia innegabile che la prospettiva marxiana presenti un carattere 
universalistico, ma sulla base di una critica immanente rispetto all’universalismo astratto 
della Déclaration, del «pomposo catalogo dei “diritti inalienabili dell’uomo”»37. Tale 
universalismo risulta strettamente connesso a una pratica radicale di uguaglianza, che 
però si differenzia dall’egalitarismo “livellatore” di Babeuf38. Rispetto a Rousseau risulta 
poi evidente la distanza in merito all’elemento della proprietà: il comunismo, dai primi agli 
ultimi testi marxiani, nella sua connessione strutturale con la dimensione 
dell’emancipazione39, si configura come abolizione della proprietà privata. Risulta 
necessario aggiungere che Marx opera una forte differenziazione fra proprietà privata (dei 
mezzi di produzione) e proprietà individuale, cosicché il comunismo non si caratterizza sic 
et simpliciter per la proprietà comune, ma per la dinamica reciprocità fra proprietà 
individuale e proprietà comune40. Non occorre spiegare ulteriormente quanto la crucialità 
dell’elemento della classe in Marx venga a stabilire linee di demarcazione o comunque di 
differenziazione rispetto a Rousseau. Mi soffermo su un aspetto ulteriore: Rousseau 
attribuisce un ruolo centrale all’uguaglianza non valorizzando realmente la dimensione 
della relazione. Nel Discorso l’uguaglianza naturale era propria di un uomo senza relazioni 
(o con relazioni molto limitate). Nella stessa festa della vendemmia, all’interno della Nuova 
Eloisa, la «dolce uguaglianza» non costituiva il frutto di un’interazione fra gli individui, 
passando in modo immediato, irriflesso dalla sfera individuale a quella comune (relativa, 
peraltro, a un numero circoscritto di individui). Anche nel Contratto sociale, in cui emerge 
la ricerca di uomo interamente sociale, pienamente affiso alla volontà generale, in realtà si 
parte dagli individui e si passa dalla dimensione individuale a quella collettiva senza 
attribuire un rilevante peso specifico alla questione della relazione. Anzi, vengono 
sottoposte a critica le società parziali: «È necessario […], per avere veramente l’espressione 
della volontà generale, che non vi sia nello Stato nessuna società parziale e che ogni 
cittadino non pensi che secondo il proprio giudizio»41, senza confrontarsi con altri. Esistono 
forti elementi di “complicazione” di questo discorso, in rapporto ad esempio al ruolo del 
Legislatore, con la sua connessione con i costumi42. Ma tale concezione non sembra 
veramente attraversare i rapporti sociali, mantenendo una sorta di dualismo, che poi 
diventa coincidenza, fra l’individuale e il collettivo. In un certo senso, si può sostenere che 
Rousseau costituisca, allo stesso tempo, il filosofo della singolarità, ma nel senso 
dell’individuo nella sua solitudine, che pensa per se stesso, che è da solo con la propria 
coscienza, che passeggia nei boschi, e che richiama il selvaggio del Discorso43, e il filosofo 

 
36 Marx-Engels (1994), p. 121. 
37 Cfr. Marx (1991), p. 339.  
38 Cfr. Balibar (2001), p. 93. 
39 Cfr. Garo (2019), pp. 158-207. 
40 Cfr. Basso (2021), in part. pp. 247-253. Per una panoramica sul rapporto fra comunismo e “comune” dai 

primi agli ultimi scritti: Basso (2019). 
41 Rousseau (1994b), Libro II, Cap. III, p. 43. 
42 Cfr. ivi, in part. Libro II, Capp. VII e XII, pp. 56-60, 74-75. 
43 Cfr. Polin (1971).  



Luca Basso 

 
22 

 

dell’uomo interamente sociale del Contratto, in cui però tale socialità sembra configurarsi 
all’insegna dell’unanimità, del pensare (e sentire) all’unisono. 

Marx, fin dalla celebre formulazione, contenuta nelle Tesi su Feuerbach, dell’essenza 
umana come ensemble dei rapporti sociali, attribuisce un ruolo decisivo alla dimensione 
della relazione: «Feuerbach risolve l’essenza religiosa nell’essenza umana. Ma l’essenza 
umana non è qualcosa di astratto che sia immanente all’individuo singolo (dem einzelnen 
Individuum). Nella sua realtà (Wirklichkeit) essa è l’insieme dei rapporti sociali (das 
ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse)»44. Marx prende in modo netto le distanze 
dalla visione feuerbachiana, di cui viene criticata l’astrattezza, consistente nel presupporre 
un individuo isolato, svincolato dal contesto sociale. In uno scenario successivo, 
contraddistinto dal dispositivo della critica dell’economia politica, viene rimarcato a più 
riprese che la stessa società borghese si fonda su rapporti fra gli individui, piuttosto che 
su individui. Secondo la definizione contenuta nei Grundrisse, «la società non consiste di 
individui (Individuen), bensì esprime la somma delle relazioni (Beziehungen), dei rapporti 
(Verhältnisse) in cui questi individui stanno l’uno rispetto all’altro»45. Si assiste, per così 
dire, a un primato delle relazioni, prima che a un primato degli individui. Così la società 
borghese si basa sulla dimensione del rapporto, del nesso, dell’assembramento, ma le 
relazioni risultano polemicamente marcate, configurandosi come rapporti di dominio, sulla 
base di una netta asimmetria tra gli individui e le classi. Tale rappresentazione non 
possiede, quindi, nulla di irenico, ma comunque l’uomo non si dà isolatamente. E la 
delineazione di uno scenario comunista in Marx mantiene la centralità dell’elemento della 
relazione, pur “trasvalutando” la modalità delle relazioni rispetto a quella sottoposta a 
critica.  

Pur non pervenendo mai a un’analisi complessiva della filosofia rousseauiana, Marx, 
anche nei passi precedentemente citati, sembra perlomeno in parte fraintendere il 
pensatore ginevrino, o comunque interpretarlo tracciando linee di demarcazioni 
sicuramente efficaci, ma non sempre convincenti. In realtà vari aspetti rousseauiani, dalla 
ricerca del superamento della scissione fra bourgeois e citoyen alla critica alla 
rappresentanza, ritornano, ovviamente profondamente riarticolati, in Marx, dai primi agli 
ultimi scritti. E, per quanto concepita in termini nient’affatto proto-marxisti, la critica alla 
divisione del lavoro rappresenta un segno distintivo della riflessione rousseauiana. Non c’è 
dubbio che una concezione materialistica della storia, come quella marxiana, interpreti il 
rapporto fra natura e storia sulla base di una modalità differente rispetto a Rousseau. Più 
in generale, come emerge in modo particolarmente icastico nel passo sulle Robinsonaden, 
l’articolazione del discorso marxiano si rivela radicalmente antigiusnaturalistica e 
anticontrattualistica. D’altronde, abbiamo sottolineato come la posizione rousseauiana si 
riveli irriducibile a quel “naturalismo” richiamato da Marx, di cui l’altra “faccia della 
medaglia” è costituita dalla giustificazione dell’ordine borghese. E lo stesso rapporto di 
Rousseau con i teorici giusnaturalisti moderni si rivela molto più complicato rispetto a 
quanto risulta dalla rappresentazione hegeliana, di cui per certi versi Marx risente46.  

 Concludiamo con una questione che, allo stesso tempo, accomuna e divide Marx e 
Rousseau. Nel declinare l’uguaglianza, in rapporto alla società del Contratto sociale in 
Rousseau e all’associazione comunista in Marx, entrambi la intendono non nel senso del 
livellamento. Al di là del fatto che, con buona pace di Tocqueville, il quale interpreta 
l’uguaglianza sostanzialmente come livellamento (e su questa base la critica, pur 
ritenendola realisticamente inevitabile), anche il livellamento ha svolto una funzione 
dirompente per la distruzione dell’Ancien Régime, la prestazione del concetto di 
uguaglianza non è riducibile a livellamento. Se in Rousseau tale uguaglianza non 

 
44 Marx (1972), pp. 4-5. Cfr. Balibar (1994), pp. 36-37, il quale, proprio a partire dalla Tesi su Feuerbach 

indicata, interpreta la filosofia marxiana come un’«ontologia della relazione». Si vedano anche Gould (1978); 
Lohmann (1991). 

45 Marx (1997), I, p. 242.  
46 Da questo punto di vista, il classico lavoro di Derathé (1993) tende però a interpretare Rousseau in 

continuità con i pensatori giusnaturalisti del XVII secolo. 



La posta in gioco dell’uguaglianza. Tra Marx e Rousseau 
 
 

 
23 

 

livellatrice presenta l’ambiguità richiamata in precedenza, fra ideologia del merito e 
valorizzazione espansiva delle singolarità che compongono il corpo politico, in Marx 
costante, e particolarmente efficace nella Critica al programma di Gotha, è la critica nei 
confronti dell’uguaglianza borghese, che presuppone una misura uguale per soggetti che 
uguali non lo sono affatto, così da prevedere, per la fase della transizione, un «diritto 
disuguale»47. Se l’uguaglianza possiede un carattere ambivalente, fra logica dell’uniformità 
e logica della singolarità, della differenziazione, l’associazione comunista, nel suo tendere 
a una coimplicazione dinamica fra “ciascuno” e “tutti”, non si caratterizza certo per una 
negazione della dimensione della differenza. Per le ragioni indicate, per quanto in Rousseau 
non si assista, a differenza che in Marx, a una destituzione della proprietà privata ma al 
riconoscimento del diritto di proprietà all’interno del corpo politico, la posta in gioco 
dell’uguaglianza, a cui è sotteso un desiderio di emancipazione, in Rousseau non può 
coesistere armonicamente con la proprietà privata. Due elementi, su cui l’articolazione 
marxiana dell’uguaglianza mi sembrano configurarsi in termini ulteriori rispetto a 
Rousseau, sono i seguenti. Il primo è che non penso che la concezione rousseauiana 
dell’uguaglianza precorra il marxiano «Ognuno secondo le sue capacità (nach seinen 
Fähigkeiten), a ognuno secondo i suoi bisogni (nach seinen Bedürfnissen)!»48. Infatti, per 
Rousseau si può parlare di disuguaglianza se viene meno la proporzionalità rispetto alla 
disuguaglianza naturale, legata alla differenza di capacità, di talenti. Ma nel pensatore 
ginevrino sembra assente il riferimento ai bisogni, e in qualche misura la società assume 
le differenze naturali non “sproporzionate”, per confermarle. Invece Marx, pur 
riconoscendo l’idea dell’esistenza di differenze, vuole evitare che esse si cristallizzino, 
venendo a formare gerarchie sociali, e quindi opera un rapporto stretto fra capacità e 
bisogni, storicamente condizionati e politicamente agiti. Un secondo elemento è quindi 
costituito dal fatto che, per Marx, gli individui non sono uguali, non nascono uguali, come 
invece emerge dal «pomposo catalogo dei “diritti inalienabili dell’uomo”», ma sono differenti, 
e possono modificare la loro condizione, ma non una volta per tutte, attraverso una praxis 
comune. Mentre in Rousseau la questione dell’azione collettiva (che non sia quella del 
contratto che dà vita al corpo politico) non viene pensata fino in fondo, in Marx la posta in 
gioco dell’uguaglianza risulta ad essa strettamente connessa: gli individui possono 
diventare uguali non sulla base di una definizione astratta di natura umana, ma in quanto 
accomunati singolarmente e collettivamente da un’azione volta a mettere in discussione 
l’ordine sociale e politico presente. 

 
 

Bibliografia 
Althusser, L. (2003), L’impensato di Jean-Jacques Rousseau [1967], trad. it. a cura di V. Morfino, 

Mimesis, Milano. 
Baczko, B. (1999), Giobbe amico mio. Promesse di felicità e fatalità del male [1997], trad. it. a cura 

di P. Virno, il manifestolibri, Roma. 
Basso, L. (2019), Marx et le commun, in Ch. Laval, P. Sauvêtre e F. Taylan (eds.), L’alternative du 

commun, Hermann, Paris, pp. 405-417. 
Basso, L. (2020), Marx gegen die Robinsonaden. Die Frage der Vereinzelung, in M. Bies ed E. 

Mengaldo (eds.), Marx konkret. Poetik und Ästhetik des Kapitals, Wallstein, Göttingen, pp. 123-
137. 

Basso, L. (2021), Agire in comune. Antropologia e politica nell’ultimo Marx [2012], il manifestolibri, 
Roma.  

Balibar, E. (1994), La filosofia di Marx [1993], trad. it. a cura di A. Catone, il manifestolibri, Roma. 
Balibar, E. (2001), La paura delle masse. Politica e filosofia prima e dopo Marx [1997], trad. it. a cura 

di A. Catone, Mimesis, Milano. 
Garo, I. (2019), Communisme et stratégie, Editions Amsterdam, Paris. 
Colletti, L. (1972), Ideologia e società, Laterza, Roma-Bari. 

 
47 Marx (1990), p. 16.  
48 Ivi, p. 17. 



Luca Basso 

 
24 

 

Fetscher, I. (1972), La filosofia politica di Rousseau. Per la storia del concetto democratico di libertà 
(1960), trad. it. a cura di L. Derla, Feltrinelli, Milano. 

Colliot-Thélène, C. (2017), Sens et limites de la critique de la propriété privée chez Marx, in Id. (ed.), 
Que reste-t-il de Marx?, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, pp. 117-134. 

Della Volpe, G. (1997), Rousseau e Marx e altri saggi di critica materialistica [1957], Editori Riuniti, 
Roma. 

Denis, H. (1951), “Deux collaborateurs de l’Encyclopédie: Quesnay et Rousseau”, La Pensée, vol. 
38, pp. 44-54.  

Derathé, R. (1993), Rousseau e la scienza politica del suo tempo [1950], trad. it. a cura di R. Ferrara, 
Il Mulino, Bologna. 

Engels, F. (2007), Antidühring. La scienza sovvertita del signor Dühring [1878], trad. it. a cura di F. 
Codino, Edizioni Lotta comunista, Milano. 

Gossman, L. (1964), Time and History in Rousseau, in Th. Besterman (ed.), Studies on Voltaire and 
the Eighteenth Century, Voltaire Foundation, Ginevra, vol. 30, pp. 311-349. 

Gould, C. (1978), Marx’s Social Ontology: Individuality and Community in Marx’s Theory of Social 
Reality, The MIT Press, Cambridge. 

Lacharrière, R. de (1963), Etudes sur la théorie démocratique: Spinoza, Rousseau, Hegel, Marx, 
Payot, Paris.  

Lohmann, G. (1991), Indifferenz und Gesellschaft. Eine kritische Auseinandersetzung mit Marx, 
Suhrkamp, Frankfurt a.M. 

Macpherson, C. B. (1973), Libertà e proprietà alle origini del pensiero borghese [1962], trad. it. a 
cura di A. Negri, ISEDI, Milano.  

Marx, K. (1972), Tesi su Feuerbach [1845], trad. it. a cura di F. Codino, in K. Marx e F. Engels, 
Opere, V. 1845-1846, Editori Riuniti, Roma, pp. 3-5.  

Marx, K. (1981), Notizen zur französischen Geschichte [1843], in MEGA, IV, Exzerpte-Notizen-
Marginalien, 2, Text, Akademie Verlag, Berlin, pp. 91-101. 

Marx, K. (1990), Critica al programma di Gotha [1875], trad. it. a cura di P. Togliatti, Editori Riuniti, 
Roma. 

Marx, K. (1991), Il capitale. Critica dell’economia politica, Libro primo [1867], trad. it. a cura di D. 
Cantimori, Editori Riuniti, Roma.  

Marx, K.-Engels, F. (1994), Manifesto del partito comunista [1848], trad. it. a cura di E. Cantimori 
Mezzomonti, Laterza, Roma-Bari. 

Marx, K. (1996), Sulla questione ebraica [1843], trad. it. a cura di R. Panzieri, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K. (1997), Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica [1857-1858], trad. it. di 

E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze. 
Polin, R. (1971), La politique de la solitude. Essai sur la Philosophie politique de Jean-Jacques 

Rousseau, Sirey, Paris.  
Reale, M. (1983), Le ragioni della politica. J.J. Rousseau dal «Discorso sull’ineguaglianza» al 

«Contratto», Edizioni dell’Ateneo, Roma. 
Rousseau, J.-J. (1994a), Discorso sull’origine della disuguaglianza tra gli uomini [1755], trad. it. a 

cura di G. Preti, Feltrinelli, Milano. 
Rousseau, J.-J. (1994b), Il contratto sociale [1762], trad. it. a cura di V. Gerratana, Einaudi, Torino. 
Rousseau, J.-J. (2013), Emilio o dell’educazione [1762], trad. it. a cura di P. Massimi, Armando, 

Roma.  
Rousseau, J.-J. (2021), Giulia o la nuova Eloisa [1761], trad. it. di P. Bianconi, Mondadori, Milano. 
Rousseau, J.-J. (2022), Discorso sull’economia politica [1755], trad. it. a cura di M. Garin, in Id., 

Scritti politici, Laterza, Roma-Bari.   
Sereni, P. (2007), Marx: la personne et la chose, L’Harmattan, Paris.  
Starobinski, J. (1982), Jean-Jacques Rousseau. La trasparenza e l’ostacolo [1957], trad. it. a cura 

di R. Albertini, Il Mulino, Bologna. 
Vincenti, L. (ed.) (2011), Rousseau et le marxisme, Publications de la Sorbonne, Paris. 


