
 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 25-40 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12963 

25 
 

SIMONE CABIBBO - GIUSEPPE COSPITO* 
 

SUL LEIBNIZ DEL GIOVANE MARX 
 
 

Abstract: On Young Marx’s Leibniz 
 

The aim of this study is to propose an interpretation of the excerpts compiled by Marx in 1841 from 
the second volume of Leibniz’s Opera omnia, edited by Dutens. Beginning with a parallelism between the 
excerpts and the original text, following the model developed by Matheron for Marx’s notes on Spinoza, 
it advances an interpretative hypothesis that connects these materials to Ludwig Feuerbach’s 
Darstellung, Entwicklung und Kritik der Leibnizschen Philosophie, published in 1837. The underlying 
assumption is that Marx composed these notes not only on the basis of Hegel’s Lectures on the History 
of Philosophy, edited by Karl Ludwig Michelet between 1833 and 1836, but mainly under the influence 
of Feuerbach’s work, thereby advancing a dialectical and de-theologizing reading of Leibniz’s monadology. 
 

Keywords: Feuerbach, Hegel, History of Philosophy, Leibniz, Young Marx 
 
 
Tra gli aspetti più interessanti della recente ripresa degli studi su Marx è certamente 
l’attenzione per il “non finito”, la mole di appunti, abbozzi e altro materiale preparatorio o 
provvisorio, che appare preponderante rispetto a quanto il Moro riuscì a pubblicare in vita 
e che permette non solo di arricchire la conoscenza del suo pensiero, ma soprattutto di 
apprezzarne gli elementi problematico-critici, a lungo trascurati da buona parte dei 
sedicenti marxisti1. Obiettivo del presente saggio è quello di focalizzare l’attenzione sugli 
estratti che il giovane Marx prese dalle opere di Leibniz nei primi mesi del 1841, mesi in 
cui lavorava alla sua dissertazione di laurea sulla Differenza tra la filosofia della natura di 
Democrito e quella di Epicuro, che conseguirà a Jena il 15 aprile di quello stesso anno. 
Estratti che sono compresi, insieme ad altro materiale più o meno coevo, nel primo volume 
della quarta sezione della MEGA2 che ospita tra gli altri i cosiddetti Berliner Hefte (quaderni 
berlinesi) – pubblicato quasi mezzo secolo fa, ma solo recentemente oggetto di studio 
sistematico – che contengono estratti anche da altri classici del pensiero moderno: al 
quaderno dedicato a Leibniz seguono infatti, secondo l’ordine presumibile di compilazione, 
un altro contenente passi del Trattato sulla natura umana di Hume, tre con estratti  dal 
Tractatus theologico-politicus e dall’epistolario di Spinoza, e uno di appunti riferiti alla 
Storia della filosofia kantiana di Rosenkranz2. Nelle pagine che seguono ci occuperemo di 
un quaderno meno studiato rispetto a quelli dedicati a Spinoza e a Hume, il primo divenuto 
ormai quasi un classico della marxologia e l’altro oggetto di recente considerazione3, 
cercando dapprima di ricostruirne le circostanze e le modalità di composizione, e quindi di 
interrogarci su quale immagine del filosofo delle monadi risulti da questi estratti e quali 
motivazioni siano alla base dell’intera operazione4. 

 
 

 
* S. Cabibbo: Università del Piemonte Orientale – G. Cospito: Università degli Studi di Pavia. 

 
1 Per un’iniziale ricognizione su quello che è stato definito non a torto “un nuovo” o “un altro Marx”, cfr. 

Fineschi (2008) e Musto (2018), (2020). 
2 MEGA2, IV/I, pp. 183-212 (Leibniz), pp. 213-232 (Hume), pp. 233-276 (Spinoza) e pp. 277-288 

(Rosenkranz). 
3 Per un primo inquadramento bibliografico e un tentativo di interpretazione complessiva della questione 

cfr. Cospito (2025). 
4 Pur essendo frutto di un progetto di ricerca ampiamente condiviso, la responsabilità della prima parte del 

saggio va attribuita a Giuseppe Cospito e quella della seconda parte a Simone Cabibbo. 



Sul Leibniz del giovane Marx 

 
26 

 

1. Il “Quaderno Leibniz” 
Gli estratti marxiani sono ricavati dalla prima parte del secondo tomo di quella che il suo 
curatore, Louis Dutens, aveva presentato come Opera omnia di Leibniz e in effetti era stata 
a lungo l’edizione più autorevole e completa dei suoi scritti5, anche se tutt’altro che 
integrale: per limitarsi a due esempi significativi, non comprendeva la versione originale, 
in francese, della Monadologie (1714), che verrà pubblicata per la prima volta soltanto nel 
1840, ma solo la traduzione latina della versione tedesca, nota come Principia philosophiae 
(1721); e ignorava altresì un’altra, più precoce, esposizione organica del pensiero 
leibniziano come il Discours de méthaphysique (1686), che rimarrà inedito fino al 18466. 
Appena un anno prima che Marx si avvicinasse all’opera di Leibniz, ne era uscita 
un’edizione più aggiornata ed esaustiva, curata da Johann Eduard Erdmann, che 
includeva tra l’altro la già ricordata Monadologie7. 

Marx intitola il quaderno alla Philosophie des Leibniz e, come farà con gli estratti dal 
Tractatus spinoziano con quella che è stata vista come «un’allusione (venata di ironia?) a 
un gesto di appropriazione di un pensiero altrui con il fine di utilizzarlo in proprio»8, ne 
attribuisce l’autorialità a sé stesso: von Karl Heinrich Marx. Come per gli altri appunti dai 
filosofi moderni, Marx procede in modo estremamente selettivo, trascrivendo nel complesso 
poco più un ventesimo del testo9, in parte in latino e in parte in francese, con suoi minimi 
interventi in tedesco. Nella propria selezione, almeno inizialmente il giovane allievo di 
Bruno Bauer segue l’ordine con cui i testi si susseguono nella raccolta di Dutens, che è 
costruita secondo un criterio logico e tematico, non cronologico. Ignora l’introduzione del 
curatore10, ma trascrive alcune righe dalla Praefatio di Jakob Thomasius – padre di 
Christian e maestro di Leibniz all’Università di Lipsia, pensatore eclettico nel suo tentativo 
di conciliare l’aristotelismo con il materialismo meccanicistico moderno – alla dissertazione 
del giovanissimo allievo (appena diciassettenne) sul principium individuationis, con cui si 
apre la silloge leibniziana, che tuttavia non include la dissertazione medesima11.  

Seguono una serie di estratti dal primo testo di Leibniz raccolto da Dutens, le 
Meditationes de veritate, cognitione et ideis (1684), che affrontano i requisiti di chiarezza, 
distinzione e adeguatezza della conoscenza dal punto di vista razionalistico e quindi la 
dimostrazione cartesiana a priori dell’esistenza di dio (che Marx scrive sempre con l’iniziale 
minuscola, come a suggerire che non si tratta della divinità dei cristiani bensì di un 
principio astratto razionale e necessario, ma non personale, più simile a quello dei deisti, 
se non addirittura al motore immobile aristotelico), limitandosi tuttavia alla parte 
problematica – «si deus est possibilis, sequitur quod existât, nam definitionibus non 
possumus tuto uti ad concludendum, antequam sciamus eas esse reales aut nullam 
involvere contradictionem»12 – omettendo la conclusione dogmatica e soprattutto 
l’identificazione con il dio-persona delle religioni rivelate. Sempre rispettando l’ordine 
dell’originale, Marx ricopia passi dal De primae philosophiae emendatione (1694), 

 
5 DUT, II. 
6 Non tenendo conto di questo dato di fatto Touboul (2004), p. 119, si sorprende nel constatare che, tra gli 

estratti marxiani da Leibniz, «ne figure aucun passage ni du Discours de méthaphysique ni de La Monadologie»; 
e ancor più sorprendentemente non tiene conto del fatto che lo stesso Marx trascrive ampie parti della già 
citata versione latina della Monadologia, i Principia Philosophiae, seu Theses in gratiam Principis Eugenii etc., 
(DUT II, pp. 20-31), che finiscono per occupare circa un quinto dell’intero quaderno (MEGA2, IV/I, pp. 189-
193).  

7 Leibniz (1840).  
8 Bongiovanni (1987), p. 39, che riprende un’osservazione di Rubel (1977), p. 15. 
9 Stima ricavata da una proporzione tra DUT, II (400 pagine di ca. 3000 caratteri l’una) e quella del 

manoscritto marxiano di estratti, che si estende su dodici fogli divisi in due colonne, riempiti di una scrittura 
fitta e minuta per un totale di ca. 65000 caratteri; se consideriamo il fatto che, nella sua selezione (ma non 
sappiamo se anche nella lettura), Marx non si spinge oltre la p. 271 di DUT, II, possiamo stimare un rapporto 
di uno a dodici tra la parte dell’originale presa in considerazione e gli estratti. 

10 DUT, II, pp. 1-10. 
11 DUT, II, pp. 11-14: 13; MEGA2, IV/I, pp. 184-185.  
12 DUT, II, pp. 14-18: 15-16; MEGA2, IV/I, pp. 185-186. 



Simone Cabibbo - Giuseppe Cospito 

 
 

27 
 

considerato da Wolff in avanti come l’inizio del vero e proprio sistema leibniziano, in cui 
compare la concezione dinamica e vitalistica della sostanza, sia pure formulata ancora con 
un linguaggio scolastico, a differenza di quanto non accadrà nelle opere scritte in lingua 
francese13. Si trova quindi ad affrontare i già ricordati Principia philosophiae, dai quali 
trascrive ampi stralci, corrispondenti a poco meno della metà del testo originale. Marx 
inizialmente appunta brani da quasi tutte le tesi, con un intento che è certo anche 
informativo, come dimostrano le sottolineature verticali in corrispondenza di passi che non 
a caso il giovane filosofo utilizzerà in numerose altre circostanze, dalla dissertazione di 
laurea al Capitale14, relativamente all’identità degli indiscernibili e alla monade come punto 
di vista sull’universo, anche se dagli estratti non sempre appare chiara la differenza tra le 
monadi e gli atomi15. Man mano che procede nella lettura di una delle esposizioni più 
complete del pensiero leibniziano, Marx diviene maggiormente selettivo, omettendo per 
esempio dal § 17 il celebre paragone tra la mente e il mulino, nel § 19 la distinzione delle 
anime, dotate di appercezione, dalle semplici entelechie; laddove, trascrivendo dal § 29, 
riporta che la conoscenza delle verità eterne è ciò che distingue le anime degli uomini da 
quelle degli animali, tralascia il fatto che questo “Dei elevat”. I riferimenti alla divinità sono 
omessi o comunque fortemente ridotti anche nel riportare alcuni paragrafi successivi 
relativamente alla limitatezza umana o ai principi di contraddizione e ragion sufficiente, e 
soprattutto vengono ignorati i §§ 45-46, contenenti la dimostrazione a priori e a posteriori 
dell’esistenza di dio, che pure è riconosciuto come il creatore, oltre che delle monadi, delle 
verità eterne. Altre omissioni significative riguardano la risposta di Leibniz alla critica di 
Bayle alla teodicea (§ 61) o la contrapposizione dell’armonia prestabilita all’ipotesi 
cartesiana di un influsso delle anime sui corpi (§ 83); nel finale, tuttavia, Marx riporta sia 
l’immagine del dio creatore come architetto sia quella del sovrano assoluto (§§ 88-89)16. 

Esaurita la selezione da questo testo, in un primo momento Marx appunta il titolo 
dell’opera che segue nell’edizione Dutens, i Principes de la nature et de la grace fondés en 
raison, ma poi lo cancella con un tratto di penna17 e passa oltre, trascurando anche le 
successive Considerations sur les principes de vie, et sur les natures plastiques (1705), 
un’importante lettera ad Arnauld del 1690 su questioni di fisica e metafisica, il Système 
nouveau de la nature et de la communication des substances e lo scambio epistolare a 
riguardo che coinvolge, oltre a Leibniz, Pierre des Mazieaux, Antonio Conti e Simon 
Foucher, così come la polemica con Bayle sul medesimo argomento e altre lettere ancora 
su questo, sul rapporto tra anima e corpo, e sull’armonia prestabilita18. Su alcuni di questi 
testi Marx ritornerà in seguito; per ora decide di concentrarsi su un’altra celebre 
controversia epistolare di Leibniz, quella con il newtoniano Clarke, che al di là delle 
circostanze occasionali riveste un notevole interesse perché il filosofo tedesco coglie 
l’occasione per ribadire e precisare fino all’ultimo (la controversia si interrompe solo con la 
sua morte) aspetti fondamentali del proprio pensiero, particolarmente in ambito metafisico 
e teologico. Dalla novantina di pagine a stampa il giovane laureando in filosofia ricava poco 

 
13 DUT, II, pp. 18-20: 19-20; MEGA2, IV/I, p. 186. 
14 Touboul (2004), pp. 117-119, riprendendo suggestioni contenute in Elster (1983). 
15 È indirettamente lo stesso Marx a confermare questa impressione laddove, nel quarto quaderno di estratti 

sulla filosofia epicurea, nel commentare la dottrina atomistica esposta da Lucrezio nel De rerum naturae, con 
particolare riferimento al clinamen, scrive: «se si assume l’infinita differenza della forma dell’atomo, ognuno 
contiene in sé incorporato [aufgehoben] l’altro e quindi ci sono atomi che rappresentano l’intera infinità del 
mondo, come le monadi leibniziane» (MEGA2, IV/I, p. 89; d’ora in avanti, laddove non diversamente indicato, 
le traduzioni sono nostre). 

16 DUT, II, pp. 20-31; MEGA2, IV/I, pp. 189-193. 
17 DUT, II, pp. 32-39: 32. Il manoscritto marxiano, sul quale sono state riscontrate le trascrizioni di MEGA2, 

IV/I, è consultabile sul sito dell’International Institut of Social History di Amsterdam, dove sono custoditi i 
Karl Marx /Friedrich Engels Papers, al seguente link: 

https://access.iisg.amsterdam/universalviewer/#?manifest=https://hdl.handle.net/10622/ARCH00860.
B_4?locatt=view:manifest. 

18 DUT, II, pp. 39-45; 45-48; 49-56; 57-73; 74-93; 94-104. 



Sul Leibniz del giovane Marx 

 
28 

 

più di sei pagine manoscritte, procedendo quindi in modo estremamente selettivo19. Dopo 
aver trascritto un estratto dalla lettera a Wolff in cui Leibniz ribadisce il carattere non 
antropomorfo della divinità, Marx omette la prefazione di des Mazieaux e si concentra su 
alcuni passaggi delle cinque lettere dell’autore della Teodicea, ignorando le risposte di 
Clarke e l’appendice in cui il curatore propone una serie di passaggi tratti da altre opere 
leibniziane nelle quali si affrontano le medesime questioni20. Dalla prima lettera appunta 
alcune righe in cui Leibniz rimprovera ai newtoniani di concepire dio come un orologiaio 
costretto a regolare ogni tanto il meccanismo imperfetto da lui prodotto; della seconda lo 
colpisce in particolare la polemica contro le spiegazioni miracolose; nella terza si concentra 
sul carattere relativo e non assoluto dello spazio e del tempo, nonché sulla coincidenza di 
volontà e razionalità in una divinità che appare ancora una volta assimilabile al principio 
razionale aristotelico o deistico piuttosto che al dio-persona dei credenti; dalla quarta oltre 
a questioni già affrontate nelle precedenti, trascrive un riferimento all’identità degli 
indiscernibili; negli ampi stralci dalla quinta lettera ritroviamo ribaditi alcuni concetti 
fondamentali del pensiero leibniziano, dal principio del meglio alla coincidenza tra libertà 
e necessità nell’azione divina: a tale riguardo è interessante un passaggio polemico contro 
la concezione epicurea del caso come opposto alla necessità, su cui il giovane Marx sta 
lavorando per la Dissertazione.  

Procedendo oltre, egli trascura per il momento l’Examen des principes du R.P. 
Malebranche e la lettera a Remond de Montmort del 171521, per concentrarsi sulle 
Reflexions sur l’Essai de l’entendement humain di Locke, sorta di anticipazione di quei 
Nouveaux Essais sur l’entendement humain che Leibniz rinuncerà a pubblicare dopo la 
morte di Locke. Pur nella sintesi, i passi riportati permettono di farsi un’idea 
sostanzialmente fedele della difesa leibniziana dell’innatismo contro la tesi della mente 
come tabula rasa sostenuta da Locke nel primo libro del Saggio; tra le osservazioni ispirate 
dalla lettura del secondo libro (dedicato alle idee), Marx include quelle relative alla 
continuità del pensiero, all’idea di infinito e soprattutto alla negazione dell’esistenza del 
vuoto; non mostra invece interesse per le brevi considerazioni leibniziane sul terzo libro 
(dedicato al linguaggio) e sul quarto (conoscenza e probabilità)22. 

Terminata questa parte, Marx procede senza soluzione di continuità a trascrivere 
estratti dalle pagine successive della raccolta di Dutens, che riproducono alcune lettere di 
Leibniz a corrispondenti riguardo ad aspetti particolari del suo pensiero (lo stesso farà, di 
qui a poco, in due dei tre quaderni dedicati a Spinoza, ricavati dall’epistolario)23. Inizia da 
una lettera del 1707 all’allora studente di teologia Michael Gottlieb Hansch sull’entusiasmo 
platonico, dalla quale omette l’argomentazione in favore della conciliazione tra platonismo 
e cristianesimo, mentre estrapola un passo in cui si afferma la necessità di conciliare 
Platone, Aristotele e Democrito (per esempio a proposito del rapporto tra provvidenza e 
fato), oltre a conservare il riferimento alla dottrina agostiniano-malebranchiana della 
conoscenza delle idee in dio24. La lettera successiva è indirizzata nel 1710 al filosofo 
materialista spinoziano Gabriel Wagner, come Leibniz già allievo di Christian Thomasius; 
i passi trascritti, con sottolineature e altre forme di evidenziazione da parte del giovane 
Marx, hanno come minimo comun denominatore il tema della materia animata, da 
distinguersi da quella meramente passiva25. 

 
19 DUT, II, pp. 105-194; MEGA2, IV/I, pp. 193-198. Va tuttavia considerato che gli estratti dalla controversia 

di Leibniz con i newtoniani occupano circa un sesto dell’intero quaderno; inoltre un’eco di queste letture si 
trova in numerosi scritti successivi e lo stesso Engels, nella Dialettica della natura, prenderà ancora le parti 
del filosofo tedesco contro lo scienziato inglese giungendo ad affermare che a confronto del primo il secondo, 
«schiacciato dal metodo induttivo come un asino dalla soma [Induktionsesel], fa la figura del plagiario e del 
guastafeste» (Engels, 1974, p. 491). 

20 DUT, II, pp. 194-200. 
21 DUT, II, pp. 201-213; 213-217. 
22 DUT, II, pp. 218-222: 219-221; MEGA2, IV/I, p. 198. 
23 Cfr. MEGA2, IV/I, pp. 252-276, nonché l’edizione italiana in Marx (2022), pp. 177-239. 
24 DUT, II, pp. 222-225; MEGA2, IV/I, p. 199. 
25 DUT, II, pp. 226-230; MEGA2, IV/I, pp. 199-200. 



Simone Cabibbo - Giuseppe Cospito 

 
 

29 
 

Marx tralascia – in alcuni casi provvisoriamente, in altri definitivamente – successivi 
interventi epistolari di Leibniz sull’anima degli animali, sulle monadi, sull’estensione e su 
altre questioni relative alla filosofia di Descartes26. La sua attenzione cade invece su una 
lettera al padre gesuita Bouvet del 1697, dalla quale trascrive un brevissimo passo relativo 
al fatto che la filosofia degli antichi è solida e che bisogna servirsi di quella dei moderni per 
arricchirla e non per distruggerla; analogo tenore presenta l’altrettanto scarno estratto 
dalla lettera successiva, scritta nel 1695 a un amico, relativamente al fatto che il 
cartesianesimo sia l’anticamera della vera filosofia: entrambi i passaggi, estrapolati dal loro 
contesto, possono adattarsi al modo stesso con cui Marx si sta appropriando del pensiero 
dei filosofi antichi e moderni27. Dopo aver saltato per ora la lettera del 1678 a Hermann 
Coring ancora sul cartesianesimo28, Marx si sofferma sulle pagine iniziali del lungo 
epistolario con il gesuita Des Bosses (che va dal 1706 fino alla morte di Leibniz), importante 
perché affronta il problema della sostanza corporea e il concetto di vinculum substantialis; 
ancora una volta i tagli e il montaggio restituiscono un’immagine delle monadi come parti 
di una realtà fisica tutta animata29. 

Non sappiamo se a questo punto Marx abbia interrotto la lettura del volume raccolto da 
Dutens, ma in ogni caso non appunta nulla dalle pagine successive, trascurando sia lo 
scambio epistolare con Bourguet, uno dei più importanti degli ultimi anni della vita di 
Leibniz, sia la giovanile Dissertatio de arte combinatoria, per l’abilitazione all’insegnamento 
della filosofia, il primo tentativo di costruire quella mathesis universalis che vanamente 
perseguirà nei decenni successivi, così come l’elenco delle tesi sostenute da Leibniz nella 
dissertazione dottorale che chiude il tomo che si era aperto proprio con la già ricordata 
prefazione di Thomasius allo scritto dell’allievo30. A questo punto Marx riprende il proprio 
lavoro apparentemente dall’inizio, trascrivendo ampi brani del primo testo che in un primo 
momento aveva trascurato, i Principes de la nature et de la grace, scritti da Leibniz verso 
la fine della vita (1714) e pubblicati postumi (1718), fin da subito considerati uno dei più 
efficaci compendi espositivi della sua filosofia, le cui tesi fondamentali risultano con una 
discreta fedeltà negli ampi passi trascritti dal giovane studente di filosofia31. Marx procede 
quindi senza soluzione di continuità a riprendere il successivo testo inizialmente 
trascurato, le Considerations sur les principes de vie, et sur les natures plastiques; nel brano 
trascritto Leibniz ribadisce la concezione vitalistica della natura e la dottrina dell’armonia 
prestabilita. Un’altra peculiarità di questo estratto è costituita dal fatto che Marx inizia ad 
appuntare sistematicamente, al termine di ogni frammento trascritto, il numero della 
pagina dell’edizione di riferimento, inaugurando una pratica che proseguirà anche nei 
quaderni dedicati a Spinoza e Hume, a conferma del carattere anche informativo di questo 
lavoro e dei successivi32. 

Il secondo spoglio della silloge di Dutens procede fino alla metà del volume per 
soffermarsi sull’Examen des principes du R.P. Malebranche, redatto tra 1711 e 1712 e 
successivamente inviato a Remond, ma pubblicato solo postumo (1720); scritto sotto forma 
di dialogo tra Teodoro, alter ego di Malebranche che espone la sua filosofia ad Aristo, 
mentre Leibniz è rappresentato da Filarete, il cui punto di vista è riportato negli estratti 
marxiani: tra i temi trattati troviamo ancora il vitalismo, il rapporto tra corpi e anime, il 
carattere fenomenico della conoscenza, la critica dell’occasionalismo e della visione delle 
idee in dio33. Alla polemica contro il padre oratoriano sono dedicati anche gli estratti 
successivi, presi dal testo che segue immediatamente, la lettera di Leibniz a Montmort del 

 
26 DUT, II, pp. 230-261. 
27 DUT, II, pp. 262-263; MEGA2, IV/I, p. 200; e cfr. Touboul (2004), p. 120. 
28 DUT, II, p. 264. 
29 DUT, II, pp. 265-323: 265-268; MEGA2, IV/I, pp. 200-201. 
30 DUT, II, pp. 324-338; 339-399; 400. 
31 DUT, II, pp. 32-39: 32-35, 37; MEGA2, IV/I, pp. 201-203. 
32 DUT, II, pp. 39-45: 39-41, 44-45; MEGA2, IV/I, pp. 203-204. 
33 DUT, II, pp. 201-213: 203-205, 207-208, 211-213; MEGA2, IV/I, pp. 204-205. 



Sul Leibniz del giovane Marx 

 
30 

 

1715, di cui Marx trascura l’oggetto principale, il libro del gesuita Rodolphe du Tertre su 
Malebranche, per concentrarsi sul carattere non sempre consapevole delle percezioni, sul 
concetto aristotelico di entelechia, sul problema dell’infinito e sulla critica 
dell’agostinismo34. Il giovane filosofo riprende quindi a sfogliare il testo fino a che la sua 
attenzione non è colpita dalla Commentatio de anima brutorum del 1710, dalla quale riporta 
brani concernenti la differenza tra materia bruta e animata, nonché sull’attribuzione anche 
agli animali di un’anima in grado di sopravvivere alla (apparente) fine del corpo; accomuna 
gli animali all’uomo anche il ragionamento empirico, induttivo, mentre solo quello 
deduttivo-razionale appare una peculiarità di quest’ultimo35. 

D’ora in avanti, a parte qualche eccezione, gli estratti si fanno più brevi e rapsodici, 
come se Marx in questa seconda lettura del testo seguisse un proprio filo di pensieri che 
non sempre coincide con quello di Leibniz: da una lettera del 1691 ancora sul rifiuto 
dell’identificazione tra corpo ed estensione, trae una sola riga in cui viene espresso il 
principio di azione-reazione36; da una missiva a Conring del 1678 appunta un brano in cui 
si ribadisce la critica alla dimostrazione cartesiana dell’esistenza di dio (omettendo come 
in precedenza la pars construens)37; dalla successiva lettera a Seekendorff del 1684 un 
passaggio relativo al carattere necessario delle verità eterne38. Il giovane Marx si imbatte 
poi nuovamente nel carteggio con des Bosses, da cui ha già preso estratti, per aggiungere 
alcuni passaggi sul carattere auto-organizzato e vitalistico della materia e della natura 
tutta39. Ritorna quindi indietro di qualche pagina per trascrivere nuovamente il passaggio 
della già citata lettera a un amico sul carattere parzialmente vero della filosofia 
cartesiana40. Procedendo ancora all’indietro, dapprima pensa di riprendere qualche altro 
brano dal già affrontato carteggio con Bouvet, poi cancella questo riferimento per 
recuperare un brevissimo passaggio di una lettera del 1699 all’archivista di corte Hoffmann 
sul fatto che dietro il meccanicismo si nasconde una spiegazione più profonda della realtà, 
omettendo tuttavia il seguito in cui tale spiegazione viene identificata nel finalismo41. Dalle 
pagine immediatamente precedenti della raccolta di Dutens Marx trascrive alcuni 
frammenti della difesa leibniziana della dottrina dell’armonia prestabilita contro le critiche 
rivolte dalle Memoires de Trévoux, la rivista dei gesuiti francesi, come un modo per “salvare 
i fenomeni” pur riconoscendone il carattere problematico42. Segue un rigo tratto da un 
altro scritto polemico in cui Leibniz sostiene che la dipendenza ontologica delle monadi da 
dio va intesa come creazione continua43. 

Continuando a sfogliare avanti e indietro questa parte centrale della raccolta delle opere 
di Leibniz, Marx ricopia alcune righe di un'altra polemica, quella con l’abate Nicaise, che 
l’aveva accusato di essere sostanzialmente un plagiario di Descartes, alla quale il filosofo 
delle monadi risponde rimproverando allo stesso Descartes di avere «usé d’artifice, pour 
profiter des découvertes des autres sans leur en vouloir paroitre redevable. Il traitoit 
d’excellens hommes d’une manière injufte & indigne, lors qu’ils lui faisoient ombrage, & il 
avoit une ambition démesurée pour s’ériger en chef de parti»44, che è poi curiosamente la 
stessa accusa che verrà rivolta allo stesso Marx da molti suoi contemporanei e posteri. Il 
giovane filosofo si sofferma ancora sulla critica leibniziana alla dimostrazione cartesiana 
dell’esistenza di dio da parte del padre Lami, ancora più che in precedenza tagliandola in 
modo da accentuare la pars destruens scetticheggiante, dal momento che l’estratto si 

 
34 DUT, II, pp. 213-217: 214-217; MEGA2, IV/I, pp. 205-206. 
35 DUT, II, pp. 230-234: 230-233; MEGA2, IV/I, pp. 206-207. 
36 DUT, II, pp. 234-236: 236; MEGA2, IV/I, p. 207. 
37 DUT, II, p. 264; MEGA2, IV/I, p. 208. 
38 Ibidem. 
39 MEGA2, IV/I, p. 208. 
40 Ibidem. 
41 DUT, II, pp. 260-261: 260; MEGA2, IV/I, p. 208. 
42 DUT, II, pp. 258-259; MEGA2, IV/I, p. 209. 
43 DUT, II, pp. 256-258: 258; MEGA2, IV/I, p. 209. 
44 DUT, II, pp. 249-253: 250; MEGA2, IV/I, p. 209 (enfasi di Marx). 



Simone Cabibbo - Giuseppe Cospito 

 
 

31 
 

conclude con le parole «si l’être nécessaire n’est point, il n’y a point d’être possibile»45.  
Sempre seguendo il filo della polemica anticartesiana, Marx riprende a sfogliare all’indietro 
la raccolta di Leibniz fino a imbattersi nella lettera all’abate Nicaise in cui consiglia ai 
cartesiani di «se défaire de l’esprit de sette, toujours contraire à l’avancement des sciences» 
e di guardarsi da coloro che si limitano a parafrasare le dottrine del maestro, dal momento 
che «ceux qui s’attachent à un seul maître s’abassient par cette sorte d’esclavage, & ne 
conçoivent presque rien qu’après lui»46: lo stesso rimprovero che, di qui a poco, Marx 
rivolgerà agli hegeliani. Marx è poi colpito da un passaggio della lettera a Foucher del 1693 
in cui è ribadito il principio della divisibilità all’infinito della materia47. 

Disponendo ancora di poco più di una pagina di quaderno, il giovane aspirante filosofo 
precede a una sorta di terzo e ancor più sommario spoglio del volume leibniziano, che 
evidentemente riprende dall’inizio per soffermarsi su alcuni passaggi del Système nouveau 
de la nature et de la communication des substances, in precedenza trascurato, in cui tra 
tagli e montaggio sembra emergere un’analogia tra la concezione leibniziana della sostanza 
individuale e quella gassendiana degli atomi; sulla base del carattere esclusivamente 
interno dell’attività percettiva, viene ribadita inoltre la sostanziale coincidenza tra libertà e 
necessità48. Una decina di pagine più avanti Marx si imbatte nella lettera a des Maizeaux 
sull’armonia prestabilita da cui trascrive un breve passaggio sulla metemsomatosi che può 
essere letto in una chiave proto-evoluzionistica: «Je crois quel les âmes des hommes ont 
préexisté, non pas en âmes raisonnable, mais en âmes sensitives seulement, qui ne sont 
parvenues à ce degré superieur»49. Passa poi a trascrivere un brevissimo frammento del 
chiarimento del proprio sistema della comunicazione delle sostanze in cui Leibniz ribadisce 
il finalismo e il vitalismo50. Inizia ad appuntare il titolo del testo successivo, la Lettre à 
l’auteur de l’Histoire des ouvrages de sçavans51 ma, pur avendo ancora un po’ di spazio 
nell’ultima facciata del quaderno, interrompe con un’ecc. la trascrizione e l’intero lavoro 
sugli scritti leibniziani. 
 
2. Sulla possibilità di una interpretazione degli Excerpta leibniziani52 
L’attenzione per il già menzionato “non finito” ha aperto nuovi sentieri per l’analisi di scritti 
marxiani rimasti in passato maggiormente nell’ombra. Tra questi sia i Berliner che i Bonner 
Hefte, dei quali recenti studi di Kangal hanno rilevato l’importanza per comprendere una 
delle pagine meno esplorate del primo sviluppo intellettuale di Marx53. Ma a svelare i 
genuini interessi del giovane studente di filosofia sono stati anche i quaderni berlinesi, o 
almeno alcune loro parti. Recentemente Barbour ha insistito su quell’insieme di 
proposizioni che Marx traduce dal De Anima di Aristotele, che sarebbero legate agli 
interessi del giovane studente verso un approfondimento della logica e in particolare delle 
Logische Untersuchungen di Adolf Trendelenburg54. Sempre sui Berliner Hefte riposano le 

 
45 DUT, II, pp. 254-255; MEGA2, IV/I, p. 210. 
46 DUT, II, pp. 243-244: 243; MEGA2, IV/I, p. 210. 
47 DUT, II, pp. 242-243: 242; MEGA2, IV/I, p. 210. 
48 DUT, II, pp. 49-56: 50-51, 54-56; MEGA2, IV/I, p. 211. 
49 DUT, II, pp. 65-67: 66; MEGA2, IV/I, p. 211. 
50 DUT, II, pp. 67-73: 68-69; MEGA2, IV/I, pp. 211-212. 
51 DUT, II, p. 74; MEGA2, IV/I, p. 212. 
52 Alcuni lavori che si sono soffermati su Marx e Leibniz hanno trascurato questi appunti. Se Bellinazzi 

(1982) ed Elster (1983) non li citano nemmeno, Touboul (2004) e (2016) ne fa un uso accessorio. Unica 
eccezione sembra essere Screpanti (2013), ma solo apparentemente dato che utilizza gli estratti in maniera 
strumentale agli obiettivi della sua ontologia sociale. Inoltre questi lavori (eccezion fatta per Bellinazzi) adottano 
una prospettiva più teoretico-politica che storica relativamente al rapporto Marx-Leibniz, e in ogni caso 
diacronica, basata spesso su analogie concettuali decontestualizzate, mentre il presente contributo vorrebbe 
attenersi a un approccio sincronico, filologicamente fondato in relazione al contesto – verticalmente sezionato 
– del giovane Marx. Sulla costituzione di questo approccio cfr. Althusser (2008); Barbour (2023).  

53 Cfr. Kangal (2024), Schimmenti (2021), MEGA2, III/1, pp. 22-27.  
54 Su questo tema cfr. Barbour (2024), MEGA2, III/1, pp. 352-353; 360-363.  



Sul Leibniz del giovane Marx 

 
32 

 

lunghe discussioni sul rapporto tra Marx e Spinoza55. Non potendo qui approfondire questa 
linea di studi è più utile per i nostri scopi prestare attenzione al lavoro di Matheron (1987), 
nel quale viene proposta la tesi per cui gli estratti da Spinoza, lungi dall’essere dei semplici 
appunti, presentano un ordine intenzionale e diverso dall’originale, che servirebbe a 
restituire una determinata immagine del pensatore olandese, funzionale a Marx stesso e 
ai suoi studi. Così un confronto tra gli estratti marxiani e le opere da cui sono tratti risulta 
molto proficuo nell’evidenziare le differenze strutturali e i cambiamenti complessivi di 
significato che queste – insieme anche alle modifiche dei connettori tra una proposizione e 
l’altra – producono. Tuttavia l’analisi degli estratti dal Trattato teologico-politico eseguita da 
Matheron non si sbilancia mai in salti interpretativi che, come più volte asserisce l’autore, 
vengono lasciati ai marxologi; lo studioso si limita dunque a rilevare che cosa Marx 
tralascia da Spinoza e come ricompone il testo del filosofo olandese, lasciando così 
emergere i temi che sembrano essere di rilievo per il giovane studente. 

Lo studio di Matheron permette però di superare una impasse che grava su questi 
estratti berlinesi. È noto che Marx, per un certo periodo, confida nell’amicizia di Bruno 
Bauer, di cui segue anche alcuni corsi a Berlino. Questo rapporto – testimoniato dalle 
lettere – non si esaurisce quando il filosofo dell’autocoscienza viene costretto a trasferirsi 
a Bonn e a proseguire isolato il proprio insegnamento in quella università56. Incitando il 
più giovane amico affinché si laurei e ottenga la licentia docendi così da poterlo aiutare a 
iniziare una rivoluzione culturale nella sua nuova sede, Bauer, il 30 marzo 1840, scrive a 
Marx: 
 

Ich weiß nicht einmal, ob Du in Berlin bei der Facultät zu sagen brauchst, Du wolltest 
Dich habilitiren, so daß Du das Examen pro licentia docendi machen müßtest. […]. Jeder 
doctor promoter hat ja diese Licenz. […]. Das Examen […], dreht sich Hauptsächlich und 
regelmäßig immer in Berlin, um Aristoteles, Spinoza und Leibnitz — weiter Nichts57.  

 
Ora, questa testimonianza biografica giustifica la presenza all’interno dei quaderni 
berlinesi proprio di quegli autori, per cui si potrebbe asserire che Marx compili gli estratti 
per prepararsi a sostenere l’esame per la licentia docendi. In buona parte la domanda sul 
perché di questi estratti sembrerebbe esaurita e questa ipotesi parrebbe rafforzata dagli 
estratti presi dal libro di Rosenkranz, che manifestano un interesse manualistico e 
puramente informativo, senza alcun approfondimento teorico. Più complessa sarebbe la 
posizione degli estratti di Hume, anche se si può semplicemente ipotizzare che l’autore sia 
stato scelto come contraltare e antidoto alla grande metafisica leibniziana58. Lo studio di 
Matheron sul Quaderno Spinoza permette di riaprire la domanda su questi appunti 
muovendo oltre il perché e accostandosi al come. Le motivazioni contingenti degli estratti 
dai filosofi moderni non esauriscono le possibilità di una loro analisi sincronica e non 
rispondono alla domanda intorno al significato di questo lavoro. Che Marx abbia scelto 
certi autori seguendo o no un interesse personale ha, in fin dei conti, poca rilevanza di 
fronte al come ha proceduto nella selezione degli estratti; pur ipotizzando che il giovane 
aspirante filosofo non fosse del tutto libero nella scelta dell’oggetto, lo era però nel modo 
di trattarlo. È la domanda sul come che deve qui essere affrontata. 
 
 

 
55 Per un utile sommario di questi studi cfr. Filieri (2022). In generale tra gli estratti dagli scritti di Leibniz 

e di Spinoza c’è grande differenza. Gli estratti dal filosofo olandese riguardano in modo più specifico da un lato 
una singola opera e dall’altro l’epistolario, per cui al contrario di quelli da Leibniz sono meno frammentari e 
presentano una maggiore organicità che ne ha di certo favorito l’analisi.   

56 A differenza di quanto sostenuto da Bongiovanni (1987), p. 34, il trasferimento di Bauer a Bonn non 
rappresentava «un presente successo» né un’opportunità. Per una sua corretta interpretazione si veda Barbour 
(2024), p. 261. 

57 MEGA2, III/1, pp. 342-344. 
58 Per un’interpretazione complessiva degli estratti marxiani da Hume cfr. Cospito, Mazza (2019). 



Simone Cabibbo - Giuseppe Cospito 

 
 

33 
 

2.1. Per una analisi degli estratti: Feuerbach 
Ma la lettera di Bauer ci fornisce un’altra informazione importante: la conoscenza del 
sistema leibniziano era imprescindibile per chiunque volesse insegnare e una particolare 
attenzione nei confronti di questo autore – da diverse prospettive – sembra essere riservata 
tra la fine degli anni ’30 e l’inizio degli anni ’40 dell’Ottocento59. Tra questi scritti si ritrova 
anche l’opera di Ludwig Feuerbach, Darstellung, Entwicklung und Kritik der Leibnizschen 
Philosophie. L’ipotesi che si vuole suggerire è che Marx rediga i suoi estratti da Leibniz 
subendo il fascino della “esposizione” di Feuerbach60. 

Il Leibniz venne pubblicato nella Pasqua del 1837 come secondo di tre volumi sulla 
storia della filosofia moderna. L’opera storiografica di Feuerbach doveva esser ben nota 
nell’ambiente post-hegeliano61 e lo stesso Marx ne cita, tra le note alla sua tesi62, il primo 
volume (Geschichte der neuern Philosophie von Bacon von Verulam bis Benedikt Spinoza, 
1833). È plausibile, seppur non certo, che avesse letto anche il secondo, dedicato 
interamente a Leibniz. Diverse sono inoltre le analogie tra i due approcci alla storia della 
filosofia, con un intento non solo ricostruttivo, ma anche politico63. 

La Darstellung del ’37 prende le mosse da alcuni elementi fondamentali della metafisica 
di Leibniz, a partire dalla Kraft. La monade ha infatti in sé un principio di attività che la 
individua e la determina come tale, ma questo principio di attività non è un che di 
materiale, bensì di meramente metafisico64. Secondo la celebre formulazione di Leibniz, la 
monade non ha finestre attraverso cui poter comunicare all’esterno, ma, al contempo, in 
base al principio dell’identità degli indiscernibili, ogni monade deve potersi distinguere 
dall’altra. Questa distinzione avverrà allora sulla base di una forza interna alla monade 
stessa che è l’attività ideale di rappresentazione: «Die Monade ist eine Kraft der 
Vorstellung»65. Ma le rappresentazioni non sono tutte uguali. A caratterizzare la monade è 
infatti la rappresentazione chiara ma confusa, la quale svolge, come scrive Feuerbach, il 
ruolo più profondo e più complesso tra i pensieri della metafisica di Leibniz66. Non solo la 
rappresentazione confusa permette di distinguere le monadi sulla base del grado di 
chiarezza o confusione delle rappresentazioni, ma implica anche un grado di passività nelle 
monadi stesse. Se infatti a caratterizzare la monade sono le rappresentazioni chiare ma 
confuse, allora la monade subisce su di sé tale confusione e ne viene affetta, ovvero ha in 
se stessa un principio di passività. Questo principio di passività nella rappresentazione 
che lega insieme tutte le monadi non è altro che la materia. Per Feuerbach l’idea che la 
materia costituisca il legame tra i principi spirituali è la più affascinante tra quelle 
leibniziane67. Non solo, questa idea lo rende anche uno dei momenti più rilevanti della 
storia della filosofia nonché un pensatore di opposizione a una tradizione filosofica, definita 
da Feuerbach “morbida come il burro” e “dolce come lo zucchero” (butterweichen und 
zuckersüꞵen)68, che vedeva nella materia solo una forza di separazione e di isolamento, un 
elemento meramente opposto alla spiritualità che da quella andava epurato. La materia 

 
59 Non possiamo qui riassumere gli ambiti in cui il pensiero di Leibniz viene ripreso. Ci limitiamo a ricordare 

che, nel giro di due anni, usciranno ben due edizioni delle opere leibniziane, a cura rispettivamente di Guhrauer 
(Leibniz 1838) e di Erdmann (Leibniz 1840).   

60 L’influenza del testo di Feuerbach era stata già ipotizzata ma non approfondita da Bellinazzi (1982) – 
seppur non tratti specificatamente degli estratti come già detto – da Holz (2015) e da Basso (2017), che citano 
il Leibniz del Feuerbach proprio in merito agli estratti di Marx.  

61 Cfr. Hundt (2010), pp. 7-8 e FGW, 17 (1984), pp. 172-173. Sul complesso della produzione storico-
filosofica di Feuerbach, cfr. Tomasoni, Jaeschke (1998); sulla sua progressiva presa di distanza dal modello 
hegeliano, si veda Rambaldi (1966). 

62 MEGA2 I/1, p. 79. 
63 Sulla politicità degli studi marxiani sulla filosofia epicurea cfr. Barbour (2023). Sulla precoce conoscenza 

degli scritti di Feuerbach da parte del giovane Marx si veda Cesa (1967). 
64 FGW, 3, pp. 46-47. 
65 Ivi, p. 53. 
66 Ivi, p. 64. 
67 Ibidem. 
68 Ibidem. 



Sul Leibniz del giovane Marx 

 
34 

 

intesa invece come pura passività è un principio coessenziale all’attività stessa della 
monade, senza la materia la monade rimane una forza non agente, impotente. L’essere 
limitata – la sofferenza della negatività – è essenziale alla monade69. 

Fin qui la trattazione di Feuerbach si è soffermata sul concetto di materia visto dal suo 
lato soggettivo, della monade rappresentante; detto con le parole di Leibniz, si è 
considerata solamente la materia prima. Da qui il testo procede all’analisi della materia 
come oggetto della rappresentazione, come materia seconda, ovvero all’analisi 
dell’aggregato. Nella transizione dal punto di vista soggettivo a quello oggettivo si realizza 
il rovesciamento del principio idealistico nella realtà. L’aggregato di monadi non è altro che 
«ein Phänomen, obwohl ein reales, wohlbegründetes»70. Gli aggregati sono gerarchicamente 
organizzati grazie ad una monade dominante che è connessa alle altre attraverso il 
cosiddetto vinculum substantiale grazie al quale, come dice Feuerbach, i corpi divengono 
«etwas Reales»71. Proprio in quanto manifestazioni della sostanza72 gli aggregati saranno 
caratterizzati sì da una materia seconda, alla quale però deve accompagnarsi una forza 
seconda che si relaziona alla prima come il movimento fa con l’azione, ovvero come una 
sua attualizzazione. L’aggregato, quindi, non è solamente una copia o una sorta di 
duplicazione della monade sostanziale costituita di attività e passività, bensì è 
manifestazione stessa della monade, è manifestazione essenziale dell’anima nel corpo. 
L’interpretazione materialistica della monadologia da parte di Feuerbach produce uno 
schema per cui il principio idealistico si trova immediatamente gettato nella realtà 
materiale; è dunque alla materia e al suo concepimento che viene fornito un fondamento 
metafisico, fondamento che permette a Leibniz, come Feuerbach sostiene nella prima parte 
del suo scritto, di differenziarsi dal cartesianesimo, ovvero di abbandonare un qualsiasi 
materialismo di stampo puramente meccanicistico73. 

L’interpretazione della materia seconda chiude la prima parte dello scritto di Feuerbach. 
Il rovesciarsi del principio ideale nella realtà in virtù della sua interna dialettica tra attività 
e passività conclude l’analisi della monade singolarmente intesa. Nella parte successiva 
saranno la connessione tra le monadi e l’armonia tra anima e corpo a esser passate per le 
armi della critica di Feuerbach. Seguendo la linea aperta nella prima parte, Feuerbach si 
sforzerà di fondare su base metafisica, confidando ancora nella dialettica che coinvolge la 
monade, la relazione tra le monadi nonché tra anima e corpo. Il risultato critico di questo 
sforzo sarà quello di individuare nella armonia prestabilita e nella rappresentazione 
teologica che questa presuppone solamente una vulgata popolare74 della metafisica stessa. 
L’interpretazione materialistica della monadologia richiamerà a sé una prospettiva de-
teologizzante della filosofia di Leibniz. 
 
 

 
69 Ivi, p. 65. 
70 Ivi, p. 72. 
71 «Die Körper werden erst durch dieses substantielle Band […] etwas Reales» (ivi, p. 84). 
72 «Der Satz “Die Materie ist ein Phänomen, […], will aber nicht etwa nur soviel sagen, daꞵ sie in bezug auf 

uns denkende Subjecte, die wir die Monaden als die wahren Realitäten erkennen, keine Realität an sich ist, 
sondern er drückt eine Beziehung der Monaden selbst aufeinander aus. Die Materie ist so eine Erscheinung, 
daꞵ sie zugleich die Erscheinung der Monaden füreinander ist» (ivi, p. 81). La materia alla quale qui si riferisce 
Feuerbach non è la materia prima ma la seconda. Questa distinzione non indica due materie differenti, bensì 
due punti di vista differenti sulla materia stessa. La materia prima è la passività della monade stessa, e questa 
passività non è altro che il legame stesso delle monadi, dunque la connessione della monade alle altre nel 
corpo o aggregato. La materia è da un lato intesa come rappresentazione, cioè come quella capacità passiva 
che rende possibile l’attività rappresentativa stessa della monade (senza la capacità di patire la confusione 
della rappresentazione non si dà la stessa rappresentazione), e dall’altro è intesa come “oggetto” della 
rappresentazione, quindi come quegli aggregati unione di più monadi, unione che deriva comunque dalla 
stessa rappresentazione dell’altro in sé della monade. Per questo «Der Leib ist das unmittelbare, erste Objekt 
der Seele, von dem aus sie die andern Objecte wahrnimmt». Il corpo è il punto di vista e la posizione stessa 
della monade (ivi, p. 86).   

73 Ivi, pp. 40-46. 
74 Ivi, pp. 99-100. 



Simone Cabibbo - Giuseppe Cospito 

 
 

35 
 

2.2. Marx 
I tratti salienti della Darstellung di Feuerbach sembrano potersi individuare anche nella 
ricostruzione di Marx, i cui estratti da Leibniz si aprono definendo anzitutto il campo 
d’azione e offrendo il tono a tutti i seguenti. Attraverso le righe dalla Prefatio di Jakob 
Thomasius, Marx ci riporta anzitutto al concetto di materia come ciò cui gli individui sono 
debitori per la loro stessa individualità75. La materia viene dunque connessa 
immediatamente con l’individualizzazione della sostanza e gli estratti a seguire 
costruiscono un ragionamento che mira all’esplicazione del loro rapporto reciproco. Come 
Feuerbach, Marx tratta dei differenti tipi di rappresentazione, spostando però lentamente 
l’attenzione dai concetti gnoseologici all’ontologia e al concetto di sostanza. Nei successivi 
estratti (De prima Philosophiae emendatione e Principia philosophiae) si riassume il concetto 
fondamentale di sostanza nelle sue articolazioni. Nello specifico, definendola sulla base del 
concetto di forza, Marx riporta i passaggi in cui Leibniz separa tale concetto dalla potenza 
nuda della scolastica76. La forza o principio attivo della monade è infatti interna ad essa e 
si esplica dall’interno della monade stessa. In merito a ciò Marx riporta la frase secondo 
cui «neque substantia neque accidens in monadem forinsecu intrare potest»; quindi 
«mutationes naturales monadum a principio interno proficisci», ma il mutamento richiede 
necessariamente che ci sia anche un dettaglio di ciò che muta il quale «involvere istud 
debet multitudinem in unitate aut simplicis»77: tale è la “percezione”. Ovvero la monade, 
attraverso il suo principio attivo, percepisce le altre monadi al suo interno acquisendo in 
tal modo un contenuto che la distinguerà da queste. Come sosteneva Feuerbach, la 
distinzione non si genera a livello essenziale, di contenuto della percezione, bensì a livello 
della forma, cioè del grado di chiarezza di questa rappresentazione78. Ogni monade sarà 
infatti perfetta e imperfetta allo stesso tempo79. Tale limitatezza è propria della monade, 
nella quale attività e passività si mantengono in un rimando continuo. Marx riporta le 
differenze tra l’anima degli animali, quella umana e dio sottolineando come quest’ultimo 
sia l’unico essere affrancato dalla materia80, mentre questa si pone come essenziale, come 
pertinente alla sostanza stessa, per ogni creatura caratterizzata dal rappresentare confuso 
l’universo tutto. L’essere al contempo attivo e passivo, rappresentante e rappresentato, 
l’esser soggetto e oggetto della monade stessa è uno dei temi emergenti dell’immagine di 
Leibniz restituita dagli estratti, che compariva anche nella esposizione dialettica e 
materialistica di questi principi nell’opera di Feuerbach81. 

Sulla falsariga del rapporto attività-passività, la lettera a Wagner introduce la 
distinzione tra materia prima e seconda per poi descrivere rapidamente i caratteri 
dell’anima intesa in senso lato e opporre a questa come contraltare dio, l’unico essere che 
non presenta alcun principio passivo, alcuna materialità. La creatura è sempre un coagulo 
di anima e materia, la materia non costituisce un fardello che l’anima deve eliminare, ma 
qualcosa di coessenziale alla sussistenza della creatura, ciò che la connota appunto come 
creatura individuale82. L’introduzione del concetto di materia seconda provoca però uno 
scivolamento di interesse dalla sostanza semplice alla sostanza composta, connotato 
soprattutto dalle enfatizzazioni negli estratti da I principi della natura e della grazia fondati 
sulla ragione. Come già evidenziato, qui Marx inverte l’ordine del tomo di Dutens e ritorna 
ai concetti fondamentali della metafisica, al concetto di sostanza semplice o composta, 

 
75 MEGA2, IV/I, pp. 184-185. 
76 Ivi, p. 189. 
77 Ibidem. 
78 FGW, 3, pp. 55-59. 
79 MEGA2, IV/I, p. 190. 
80 Ivi, p. 200. 
81 Da ciò segue anche l’idea per cui la materia tutta è viva in quanto individuata dal principio attivo. Marx 

riporta immediatamente dopo anche questa idea della vitalità della natura che in Feuerbach si riassumeva nel 
carattere precipuo dell’idealismo di Leibniz come politeismo (ivi, p. 201; FGW 3, p. 186). 

82 MEGA2, IV/I, pp. 199-201. 



Sul Leibniz del giovane Marx 

 
36 

 

sottolineando però adesso solamente l’aggettivo “composta” e non “semplice” come aveva 
fatto all’inizio degli appunti. Non stupisce dunque che il focus delle frasi a seguire sia 
proprio il composto o corpo. Nei successivi estratti dall’Esame dei principi di padre 
Malebranche e dalla lettera a Remon de Montmort il concetto di sostanza torna ad essere 
centrale nella sua differenziazione dal composto83. Il corpo non è infatti sostanza bensì 
aggregato di sostanze, il corpo non gode di unità secondo la sua essenza bensì è unum per 
accidens84, la sua unità deriva dalla nostra percezione e per questo non è altro che un 
fenomeno. Come per Feuerbach, il corpo viene ridotto a fenomeno della monade, eppure 
questa riduzione non sembra sminuirne il ruolo. Non appena l’aggregato è definito come 
fenomeno, Marx riporta una frase che si colloca in pieno spirito anti-occasionalista85: 
secondo Malebranche, infatti, è dio a produrre i fenomeni interni alla nostra anima senza 
che il corpo vi abbia influenza e lasciando che delle idee esterne entrino nella sostanza-
anima, eppure se ammettiamo «que nous-mêmes produisons toujours en nous», allora «Ne 
suffit-il pas, que ces phénomenènes soient simplement des nouvelles modifications 
passegères de nos ames?»86. È possibile ipotizzare che qui Marx, seguendo l’interpretazione 
di Feuerbach, facesse dell’aggregato un fenomeno necessario per la monade stessa, ne 
facesse cioè la manifestazione fenomenica dell’anima, e infatti il corpo ha la sua unità nella 
nostra percezione ma, proprio in quanto percepiamo i corpi, possiamo giungere alla 
domanda sulla costituzione dei corpi stessi. Al di là di questa congettura87, rimane 
comunque il fatto che, nell’ultima parte dei suoi estratti, Marx ritorna ancora sul rapporto 
della sostanza con la materia (questa volta intesa come materia seconda), insistendo 
ancora sulla connessione necessaria dell’elemento passivo con quello attivo. Da un’altra 
lettera di Leibniz estrapola la frase: «tout ce qui pâtit doit agir réciproquement, et que tout 
ce qui agit doit pâtir quelque réaction»88, per poi chiudere così lapidariamente gli estratti 
con: «il y a de l’action partout»89. 
 
2.3. Ancora Marx: Su de-teologizzazione e anti-cartesianesimo 
Gli argomenti metafisici appena esposti sono accompagnati da un insieme di estratti che 
affrontano la problematica relazione tra dio e le monadi create. In particolare, come in 
parte già mostrato in precedenza, questi frammenti da un lato sembrano far emergere una 
immagine di dio fortemente razionalizzata e vicina alla necessità logica, e dall’altro tendono 
ad allontanare dio dalla dottrina dell’armonia prestabilita. Su questi due filoni corre la de-
teologizzazione della filosofia di Leibniz e l’enfatizzazione del suo anti-cartesianesimo, due 
aspetti propri dell’esposizione di Feuerbach. Estratti in merito a ciò si ritrovano tra quelli 
dai Principia philosophiae dove, oltre a principiare l’argomento con la creazione delle 
monadi «per continuas divinitatis fulgurationes»90, viene riportato – alla fine delle 
discussioni metafisiche che sopra abbiamo evidenziato – che «haec principia [e dunque, 
nella ricostruzione di Marx, quelli metafisici e particolarmente quello della sostanza come 
attività] dedere mihi medium naturaliter explicandi unionem aut potius conformitatem 
animae ac corporis organici»91. Anima e corpo possiedono ognuno le proprie leggi che tra 
loro si accordano in virtù della armonia prestabilita, e questa armonia è tuttavia possibile 
«quoniam omnes representationes sunt ejusdem universi»92; qui Marx sottolinea ben due 
volte il connettore quoniam (poiché), mostrando che l’accordo non sussiste per la volontà 

 
83 Ivi, pp. 204-206. 
84 Ivi, p. 205. 
85 Ivi, p. 206. 
86 Ivi, p. 205. 
87 Congettura che trova però un ulteriore appoggio in una frase estratta dal Commentario sull’anima degli 

animali che permette di ipotizzare una duplicazione dell’opposizione di forza e materia nell’essenza e 
nell’esistenza, richiamando uno schema già feuerbachiano. Cfr. ivi, p. 206 e FGW 3, pp. 75-76. 

88 MEGA2, IV/I, p. 207. 
89 Ivi, p. 212. 
90 Ivi, p. 190. 
91 Ivi, p. 192. 
92 Ibidem. 



Simone Cabibbo - Giuseppe Cospito 

 
 

37 
 

onnipotente di dio ma in virtù delle leggi metafisiche sopra esplicate93: ogni monade è al 
contempo attiva e passiva, tra i due lati non si pone alcuna contraddizione, bensì un 
rapporto reciproco armonico in cui l’attività richiama costantemente la materia; lo stesso 
nell’aggregato, ovvero nella connessione delle monadi, dove l’anima – in sé costituita da 
attività e passività (materia prima) – incontra sempre un accordo con il corpo94. Negli 
estratti immediatamente successivi dio entra in gioco per regolare l’armonia non tra anima 
e corpo, ma tra regno fisico e regno morale: la sua comparsa in scena avviene però sotto 
la maschera di architetto e legislatore, e proprio giocando su quest’ultima maschera si 
aprono gli estratti Dalla controversia tra Leibniz e Clarke, che si incentrano interamente su 
questioni logico-teologiche95. Dio come legislatore e monarca compare nel mondo delle cose 
naturali solo per tutelare la conservazione dell’universo con le sue leggi e senza possibilità 
alcuna di essere considerato antropopato. La graduale riduzione di dio a una necessità 
logica appare evidente negli estratti dai Principi della natura e della grazia, dove il discorso 
sul principio di ragion sufficiente degli esseri contingenti porta necessariamente a un 
regresso causale infinito che viene chiuso proprio con l’essere necessario, la cui esistenza 
risiede nella sua stessa possibilità, ovvero dio96. 

Come una sorta di richiamo a questa razionalizzazione di dio, Marx riporta differenti 
stoccate critiche di Leibniz all’occasionalismo, oltre che a Newton e Clarke. Non si può 
infatti immaginare un dio che intervenga nel mondo per aggiustarne il corso poiché il 
mondo segue le sue leggi fisiche e – come detto sopra – egli compare al più come un garante 
di tali leggi. A questo si lega la critica dei miracoli usati come spiegazione delle cose 
naturali, ovvero come la «réduction d’une hypothese ad absurdum. Car avec les miracles, 
on peut rendre raison de tout sans peine»97. I miracoli presuppongono infatti che dio 
intervenga sconvolgendo le leggi della natura e lo faccia sulla base di un atto volontaristico, 
«mais c’est justement soûtenir, que dieu veut quelque chose, sans qu’il y ait aucune raison 
suffisante de sa volonté contre l’axiome ou la règle générale de tout ce qui arrive»98; ovvero, 
se la fisica è dominata dal principio di ragion sufficiente, allora non può darsi un atto 
arbitrario di dio che cambi il corso della natura, provocando così un effetto che non abbia 
alcuna ragione sufficiente: dio non viola le leggi della natura e non può operare mai senza 
la ragione. Il dio che discende dagli estratti leibniziani appare quindi vicino a quello 
spinoziano. La libertà di dio non è l’agire secondo una volontà arbitraria, pura, ma l’agire 
verso il meglio razionale senza impedimento alcuno, e questo non può essere associato a 
una fatalità o necessità bruta perché in dio l’agire razionale e la libertà dell’agire 
coincidono.  

La critica all’occasionalismo si lega ad una generale critica al cartesianesimo che Marx 
riporta nei suoi estratti. Il problema è infatti quello del dualismo che permette ai cartesiani 
di ammettere sostanze immateriali e di trattare così la materia pura, presa isolatamente, 
secondo le leggi del “meccanismo”. In questo senso la filosofia cartesiana rimane 
l’anticamera della filosofia. Come abbiamo visto, Marx riporta questa definizione 
leibniziana presa da una lettera ad un amico del 1695 ben due volte99, e alla seconda 
occorrenza la fa seguire da un estratto dalla lettera ad Hoffmann del 1699 che suona: «mea 

 
93 Ancora a sostegno di questa interpretazione metafisica con un eclissamento – per quanto possibile – di 

dio in relazione all’armonia prestabilita si muove un altro estratto dalla controversia Leibniz-Clarke che riporta 
lapidariamente: «Chaque substance simple en vertu de sa nature, est, pour ainsi dire, une concentration et un 
miroir vivant de l’univers suivant son point de vue. De cela seul il suit, que toutes les substances simples auront 
toujours une harmonie entre elles, parce qu’elles représentent toujours le même univers». Con i suoi tagli Marx 
rende la seconda frase una conseguenza della prima (ivi, p. 197). 

94 Ivi, pp. 199; 206. 
95 Ivi, p. 193. 
96 Ivi, pp. 202-203. 
97 Ivi, p. 194. Si consideri che il problema del miracolo apre anche gli estratti da Spinoza ed era un tema 

chiave per Feuerbach stesso, che gli dedica un corposo articolo: cfr. FGW, 8, pp. 293-340. 
98 MEGA2, IV/I, p. 194. 
99 Ivi, pp. 200, 208. 



Sul Leibniz del giovane Marx 

 
38 

 

quoque sententia fuitm omnia in corporibus fieri mechanice, ipsa vero principia 
mechanismi generalia ex altiore fonte profluere»100. Ovvero il materialismo meccanicistico 
rimane alle soglie della filosofia, il che lo rende sì un progresso nelle scienze filosofiche, ma 
solamente perché apre la strada a un fondamento metafisico del materialismo stesso. 
Questo tratto peculiare di critica era stato già riportato da Feuerbach quando, all’inizio 
della sua analisi, metteva a confronto Cartesio e Leibniz101. Un aspetto che potrebbe avere 
degli echi anche negli sviluppi delle riflessioni sul materialismo sia di Feuerbach sia del 
giovane Marx. 

Le analogie contenutistiche e costruttive rilevate tra la Darstellung di Feuerbach e gli 
estratti di Marx, oltre a evidenziare l’influenza della prima sulla stesura dei secondi, 
permettono di cogliere in questi ultimi una strutturazione più solida di quanto non appaia 
a una loro prima lettura, dimostrando che sono ben più che semplici appunti di un giovane 
in vista della preparazione di un esame. In tal modo gli estratti dalle opere di Leibniz – e 
con ogni probabilità anche altri tra i Berliner Hefte – finiscono per costituire un insieme di 
passi attraverso i quali, nel confronto con la tradizione filosofica della modernità, Marx 
sviluppa dei temi critici che si ritroveranno anche in scritti di poco successivi e destinati 
al pubblico, a partire dagli articoli giornalistici che lo impegneranno in una serrata lotta 
contro il romanticismo politico e le sue pratiche mistificatorie. Come già per Feuerbach, 
anche per il giovane Marx lo studio dei filosofi del passato non è funzionale a una mera 
ricostruzione storica del loro pensiero, bensì all’appropriazione (Aneignung) di alcune loro 
tesi al servizio di un progetto di radicale trasformazione dell’esistente. In un contesto 
politico-culturale sempre più conservatore, se non apertamente reazionario – basti 
ricordare la nomina nel 1840 di Johann Albert Eichorn a Ministro del culto prussiano, 
l’ascesa al trono di Federico Guglielmo IV nello stesso anno, nonché la chiamata, nel 1841 
(lo stesso anno degli Experta leibniziani di Marx), del vecchio Schelling sulla cattedra di 
filosofia berlinese che era stata di Hegel e dei suoi allievi – la costruzione di un’alternativa 
passava evidentemente non solo attraverso una lettura che si autodefinirà “di sinistra” del 
pensiero filosofico, politico e religioso dell’autore della Fenomenologia102, ma anche 
attraverso la valorizzazione del potenziale “eversivo” di un pensatore come Leibniz. Come 
lo stesso Marx avrà a scrivere un decennio più tardi, «i filosofi dello stato prussiano, da 
Leibniz a Hegel, hanno lavorato alla deposizione di Dio, e se io depongo Dio, depongo anche 
il re in grazia di Dio»103. 
 
 
Bibliografia 
 
Sigle 
 
DUT, II G.G. Leibnitii Opera omnia, nunc primum collecta, in Classes distributa, 

prefationibus & indicibus exornata, studio L. Dutens, t. II, pars I, Logica et 
Metaphyisca, De Tournes, Genève, 1768. 

FGW  L. Feuerbach, Gesammelte Werke, hrsg. von W. Schuffenhauer, 22-Bände, 
Berlin, Akademie-Verlag, 1967-2020. 

MEGA2, I/1 Marx-Engels-Gesamtausgabe, Erste Abteilung: Werke, Artikel, Entwürfe, Bd. 
I, Werke, Artikel, Literarische Versuche bis 1843, Dietz Verlag, Berlin, 1975. 

 
100 Ivi, p. 208. 
101 Ivi, pp. 40-46. 
102 Nell’impossibilità di una trattazione esaustiva della questione, rimandiamo alle classiche trattazioni di 

Rambaldi (1966) e di Cesa (1972). Sul movimento giovane hegeliano, sui suoi caratteri, la sua politicità nonché 
sulle strade attraverso cui questa si afferma, utili informazioni bibliografiche si trovano nei recenti lavori di 
Schimmenti (2021), pp. 9-24; 54-57, e Gristina (2024), pp. 7-8. 

103 MEGA2, I/11, p. 376. 



Simone Cabibbo - Giuseppe Cospito 

 
 

39 
 

MEGA2, I/11 Marx-Engels-Gesamtausgabe, Erste Abteilung: Werke, Artikel, Entwürfe, Bd. 
XI, Werke, Artikel, Entwürfe Juli 1851 bis Dezember 1852, Dietz Verlag, 
Berlin, 1985. 

MEGA2, III/I Marx-Engels-Gesamtausgabe, Dritte Abteilung: Briefwechsel, Bd. I, Bis April 
1846, Dietz Verlag, Berlin, 1975. 

MEGA2, IV/I Marx-Engels-Gesamtausgabe, Vierte Abteilung: Exzerpte, Notizen, 
Marginalien, Bd. I, Exzerpte und Notizen bis 1842, Dietz Verlag, Berlin, 1976. 

 
 
Althusser, L. (2008), Per Marx, trad. it. a cura di M. Turchetto, Mimesis, Milano. 
Barbour, C. (2023), “‘Last of the Schoolman’: The Young Marx, Latin Culture, and the 

Doctoral Dissertation”, The European Legacy. Towards new paradigms, vol. 28, n. 1, pp. 
44-64. 

Barbour, C. (2024), “The Logic Question: Marx, Trendelenburg and the Critique of Hegel”, 
Historical Materialism, vol. 32, n. 3, pp. 252-281. 

Bellinazzi, P. (1982), “Feuerbach, Marx e la monadologia”, Rivista Critica di Storia della 
Filosofia, vol. 37, pp. 202-209. 

Basso, L. (2017), “Leibniz, Marx und der Marxismus. Theoretische Grundlagen und 
konkrete Beispiele einer komplexen Beziehungsgeschichte”, in “Für unser Glück oder 
das Glück anderer”. Vorträge des X. Internationalen Leibniz-Kongesses, Band 6, Georg 
Olms, Hildesheim-Zürich-New York, pp. 325-336. 

Bongiovanni, B. (1987), Introduzione a K. Marx, Quaderno Spinoza, Bollati Boringhieri, 
Torino. 

Cesa, C. (1967), “A proposito dell’influenza di Feuerbach su Marx”, Rivista Critica di Storia 
della Filosofia, vol. 22, pp. 171-181. 

Cesa, C. (1972), Studi sulla sinistra hegeliana, Argalia, Urbino. 
Cospito, G. (2025), “Per una ri-lettura politica degli Exzerpte berlinesi da Leibniz, Hume e 

Spinoza”, Etica&Politica, vol. 27, n. 2. 
Cospito, G., Mazza, E. (2019), “Un’alternativa precoce al materialismo: il giovane Marx 

legge il giovane Hume”, Giornale Critico della Filosofia Italiana, vol. 98, n. 3, pp. 587-
605. 

Elster, J. (1983), “Marx et Leibniz”, Revue Philosophique de la France et de l’Étranger, n. 
173, pp. 167-177. 

Engels, F. (1974), Dialettica della natura, in K. Marx, F. Engels, Opere, vol. XXV, Editori 
Riuniti, Roma. 

Filieri, L. (2022), Marx o Spinoza, in Marx (2022), pp. 7-78. 
Fineschi, R. (2008), Un nuovo Marx. Filologia e interpretazione dopo la nuova edizione 

storico-critica (MEGA2), Carocci, Roma.  
Gristina, S. (2024), Trascendentale e Praxis. L’eredità di Fichte nei giovani hegeliani, 

Mimesis, Milano-Udine. 
Holz, H.H. (2015), Leibniz in der Rezeption der klassischen deutschen Philosophie, hrsg. von 

J. Zimmer, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt. 
Hundt, M. (2010), Der Redaktionsbriefwechsel der Hallischen, Deutschen und Deutsch-

Französischen Jahrbücher (1837-1844), Bd. 1, Akademie Verlag, Berlin. 
Kangal, K. (2024), “Young Marx’s Treatise on Christian Art and the Bonn Notebooks”, 

Historical Materialism, vol. 32, n. 3, pp. 216-251. 
Leibniz, G.W. (1838), Leibnitz’s Deutsche Schriften, hrsg. von G.E. Guhrauer, Veit und 

Comp. Verlag, Berlin. 
Leibniz, G.W. (1840), G.G. Leibnitii opera philosophica, quae exstant Latina Gallica 

Germanica omnia, instruxit I.E.Erdmann, G. Eichler, Berlin. 
Marx, K. (2022), Quaderno Spinoza, a cura di L. Filieri, Bompiani, Milano. 
Matheron, A. (1987), Il «Trattato teologico-politico» visto dal giovane Marx, ora in Marx 

(2022), pp. 241-292. 



Sul Leibniz del giovane Marx 

 
40 

 

Musto, M. (2018), Another Marx. Early Manuscripts to the International, Bloomsbury, 
London. 

Musto, M. (2020), “New Profiles of Marx after the Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA2)”, 
Contemporary Sociology, vol. 49, n. 5, pp. 407-419. 

Rambaldi, E. (1966), La critica antispeculativa di L.A. Feuerbach, La Nuova Italia, Firenze. 
Rubel, M. (1977), “Marx à la rencontre de Spinoza”, Cahiers Spinoza, I, pp. 7-28. 
Schimmenti, G. (2021), L’arte contesa. L’estetica, la sinistra hegeliana e il giovane Marx, 

Orthotes, Napoli-Salerno. 
Screpanti, E. Marx dalla totalità alla moltitudine (1841-1843), Petit Plaisance, Siena.  
Tomasoni, F., Jaeschke, W. (1998), Ludwig Feuerbach und die Geschichte der Philosophie, 

Akademie Verlag, Berlin. 
Touboul, H. (2004), Marx, Engels et la question de l’individu, Puf, Paris. 
Touboul, H. (2016), “Leibniz dans Marx: la force et l’individu”, in “Für unser Glück oder das 

Glück anderer”. Vorträge des X. Internationalen Leibniz-Kongesses, Band 1, Georg Olms, 
Hildesheim-Zürich-New York, pp. 349-360. 


