
 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 41-62 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12964 

41 
 

LORENZO DE STEFANO* 
 

COME ORGANI COSCIENTI 
PER UNA TEORIA DELLE MACCHINE A PARTIRE DA MARX1 

 
 

Abstract: As Conscious Organs: Toward a Theory of Machines Starting from Marx 
 

This article offers a reinterpretation of Marx’s theory of machines by grounding it in a zoo-techno-
logical anthropology. It argues that Marx conceives the human being as a technical animal whose praxis 
mediates the relation between nature and society. Drawing on the Grundrisse and Capital, the study 
explores how machines embody social relations and scientific knowledge, becoming instruments of 
alienation under capitalism. Yet, their teleological structure also carries an emancipatory potential. The 
paper reframes debates on technological determinism and highlights the critical power of Marx’s thought 
in confronting digital capitalism and AI. 
 

Keywords: Anthropology, Capital, Machine Theory, Marx, Technology  
 
 
1. Marx e la tecnica 
La questione della tecnica e delle tecnologie nella filosofia di Karl Marx gioca un ruolo di 
primo piano, come testimoniano numerosi riferimenti nelle sue opere e l’esistenza di 
un’opera inedita pubblicata in russo intitolata Storia della tecnologia2. 

La tematica è stata assai dibattuta in sede critica. In particolare, l’attenzione dei più 
eminenti teorici e critici marxisti si è incentrata sulla questione dei mezzi di produzione, 
del loro ruolo all’interno della dialettica materialistica della storia, e sul rapporto tra 
macchina e capitalismo. A destare interesse è stato soprattutto il nesso tra sviluppo 
tecnologico, macchine e capitalismo, che chiama in causa il più generale problema del 
nesso tra struttura e sovrastruttura. Tra i contributi più importanti in tal senso sono da 
menzionare sicuramente quelli di Bucharin, che ha esplicitamente avallato 
un’impostazione determinista, apertamente contestata da Lukács, oltre che Lenin, Stalin, 
Kautsky, Plekanov, Althusser, Mao, Bettelheim e ancora Luxemburg, Gramsci, Korsch3. 
Anche marxisti eretici come Günther Anders o Herbert Marcuse hanno rapsodicamente 
affrontato tale tema, sebbene a partire da prese di posizione teoriche eterodosse rispetto al 
materialismo storico. Occorre, inoltre, sicuramente menzionare le importanti monografie 
di Kostas Axelos Marx pensatore della tecnica4 e di Jean Fallot Marx e la questione delle 
macchine, mentre per quel che riguarda l’operaismo e post-operaismo italiano è importante 
menzionare i contributi di Raniero Panzieri5 e di Antonio Negri nella sua rilettura dei 
Grundrisse6. A tenere banco è stata la questione se in Marx sia possibile rintracciare un 
determinismo tecnologico, questione di cui magistrale saggio di Donald MacKenzie Marx 
and the Machine7 ha tentato di dare una spiegazione organica ed esaustiva. Nei primi anni 

 
* Università degli Studi di Napoli “Federico II”. 

 
1 Questo articolo è il frutto di anni di discussioni e confronti su Marx e la questione antropologica con il 

prof. Giuseppe Antonio Di Marco, al quale devo anche una parte fondamentale della mia formazione. Desidero 
ringraziarlo sentitamente, non solo per aver dato una lettura approfondita a una prima bozza dell’articolo, ma 
anche per il suo costante contributo al mio percorso. 

2 L’opera incompleta raccoglie una serie di quaderni e appunti tematici che Marx scrive fino al 1883. È stata 
pubblicata in URSS nel 1925 con il titolo История технологии. 

3 Per una discussione delle differenti posizioni in materia, cfr. Reinfelder (1980). 
4 Axelos (1963). 
5 Panzieri (1961). 
6 Negri (1998). 
7 MacKenzie (1984). 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
42 

 

del nuovo millennio diversi sono stati i tentativi di far reagire il marxismo con la filosofia 
della tecnica di matrice francese, in particolare con il pensiero di Simondon e Stiegler, e 
con la cibernetica e le nuove sfide dell’intelligenza artificiale8. È infatti indubbio che 
l’apparato concettuale marxiano abbia fornito e continui a fornire importantissimi 
strumenti concettuali per affrontare questioni cruciali per la nostra contemporaneità come 
l’Antropocene e il ruolo e l’impatto delle tecnologie digitali nella ristrutturazione del 
capitalismo attuale, oltre a non aver perso la sua potenza critica per demistificare i rapporti 
di produzione capitalistici nella direzione del loro superamento. Nuove teorie come 
l’accelerazionismo e concetti come il Platform capitalism9 e il Surveillance capitalism10 
hanno un debito esplicito nei confronti della tradizione marxiana e marxista, nella loro 
analisi della società e dei rapporti di produzione nell’epoca del digitale. In un’epoca dove 
la saldatura tra tecnoscienza e capitalismo è più forte che mai, in cui le Big Tech companies, 
fondi e singoli attori hanno raggiunto concentrazioni di capitali maggiori di intere economie 
condizionando le sorti politiche globali, la filosofia di Marx, nella singolarissima saldatura 
tra antropologia, filosofia della tecnica e critica dell’economia politica, appare uno 
strumento critico ed ermeneutico particolarmente affilato. In particolare, i contributi di 
Marx alla teoria e alla fenomenologia della macchina sono di straordinaria importanza 
anche per comprendere e demistificare la macchina paradigmatica che caratterizza la 
nostra epoca: l’intelligenza artificiale. Le implicazioni del nesso tra marxismo e quella che 
in filosofia si identifica generalmente a partire da Heidegger con “questione della tecnica”, 
come si vede, sono vastissime e difficilmente analizzabili in un singolo saggio. Il presente 
contributo vuole però collocarsi un passo indietro rispetto alle tematiche elencate; non 
pretende di intavolare una discussione filologica o critica circa il ruolo che la tecnica e i 
mezzi di produzione, con i relativi spostamenti di accento, hanno rivestito nello sviluppo 
della filosofia di Marx, non intende nemmeno fornire una ricostruzione storica di come la 
questione della tecnica, delle macchine e dei mezzi di produzione sia stata affrontata dagli 
epigoni nelle differenti scuole marxiste, giacché per quello esistono già studi assai ben 
documentati11. Né tantomeno, vuole esporre una ricontestualizzazione delle teorie 
marxiane nell’epoca della AI12; questo semmai sarà tema di un altro lavoro. L’intento qui è 
quello più circoscritto, e forse più modesto, di vagliare la possibilità teorica di una filosofia 
e antropologia della tecnica, a partire dalle categorie ermeneutiche di Marx, in particolare 
per quel che concerne una “teoria della macchina” alla luce di un fondamento zoo-tecno-
logico13. A tal fine, le posizioni di Marx saranno discusse e confrontate con alcune posizioni 
fondamentali della filosofia della tecnica classica e della antropologia filosofica. 

Questo perché, detto qui in via del tutto preliminare, la struttura dialettica del pensiero 
marxiano e la sua radicale vocazione alla praxis, lo rendono particolarmente adatto a una 
teoria genealogica e fenomenologica della tecnicità priva di retaggi metafisici di una Tecnica 
con la T maiuscola14, così come dall’altro lato di una declinazione ingegneristica e 
neutralista della tecnicità, a favore di una struttura relazionale integrante il piano 
antropologico, sociale, economico, teorico ed etico-politico. La nozione marxiana di 
tecnologia come oggetto non neutro, che riflette e modella ad un tempo le dinamiche 

 
8 Pasquinelli (2023) e (2019), Dyer-Witheford (1999). 
9 Srnicek (2016). 
10 Cfr. Zuboff (2019). 
11 Cfr. Cengia (2017), Bimber (1990), Rosenberg (1976) e (1982), Reinfelder (1980). 
12 Un tentativo in questa direzione è stato già brillantemente compiuto da Pasquinelli (2023). È una 

coincidenza niente affatto casuale che Marx abbia letto e commentato l’opera di Babbage On the Economy of 
Machinery and Manufactures pubblicata nel 1832. Babbage è stato l’inventore del primo prototipo di 
computatore la cosiddetta Macchina di Babbage, che nell’idea del suo inventore serviva ad organizzare la 
produzione in fabrica e ad automatizzare il lavoro cognitivo. Possiamo dire che la critica marxista all’intelligenza 
artificiale abbia accompagnato lo sviluppo di tali tecnologie sin dall’inizio. Sul tema Cfr. Pasquinelli (2019). 

13 Prendo in prestito questa espressione da Axelos (1963), p. 93. 
14 Mi riferisco ai tentativi di declinare la tecnica al nominativo, ovvero quelle filosofie in cui si parla di 

Tecnica come istanza metafisica o ontologica trascendente o trascendentale, ad esempio in di Heidegger in 
Anders. Sul tema cfr. Cera (2007) e (2020). 



Lorenzo De Stefano 

 
43 

 

sociali, i rapporti di produzione, e quindi anche il tipo di uomo storicamente dato, è in 
grado di garantire una via d’accesso al fenomeno della tecnica al di là di qualsiasi 
riduzionismo.   

Secondo Marx, la tecnologia e le forme di organizzazione sono elementi fondamentali per 
comprendere l’evoluzione dell’uomo e della società. Il concetto di “interiorizzazione”, ad 
esempio, evidenzia come le tecnologie e le strutture organizzative che queste autorizzano 
non sono meri strumenti esterni, ma vengono integrate ed assorbite nella vita sociale e 
culturale e finanche incorporate, in maniera non dissimile a quanto, per percorsi 
epistemologicamente diversi, hanno sostenuto la post-fenomenologia e la MET15. 
Nell’analisi di Marx, tecnologie e organizzazione del lavoro rappresentano manifestazioni 
concrete dei rapporti sociali, delle idee, delle pratiche lavorative socializzate e degli stili di 
vita, complesso che egli indica nei Grundirsse col nome di general intellect. Non sono entità 
isolate, ma realtà strettamente intrecciate che modellano e vengono modellate dalla 
società. Tale molteplicità di piani interrelati emerge, come vedremo, nella nozione e analisi 
della macchina e della particolare configurazione di questa all’interno del modo di 
produzione capitalistico, costituendo il prodotto più proprio della divisione del lavoro, ma 
anche la possibilità del suo superamento. Il saggio sarà articolato in quattro sezioni: una 
prima che intende chiarire cosa si intende per teoria delle macchine. Una seconda 
considera il ruolo specifico della tecnica all’interno del pensiero di Marx, soprattutto 
inerentemente alla possibilità di un determinismo tecnologico, declinata a partire dal nesso 
uomo-strumento-natura. Una terza è dedicata alla macchina e alla sua relazione con i 
rapporti di produzione e con la scienza, in particolare, verranno presi in considerazione 
passi dai Manoscritti, da Per la critica dell’economia politica, il noto Frammento sulle 
macchine dei Grundrisse e il capitolo XIII del primo libro del Capitale; infine verrà 
tratteggiata alla luce del concetto di General Intellect la portata emancipativa della teoria 
delle macchine marxiana.  

Prima di iniziare a sviluppare gli obiettivi teorici del lavoro, occorre chiarire a mo’ di 
premessa cosa si intende in questo contesto per teoria delle macchine.  
 
2. La teoria delle macchine 
Per teoria delle macchine intendiamo il punto di partenza di una antropologia della tecnica 
che vede nella macchina il correlato oggettivo della “natura ancipite della tecnica”16. Tale 
natura doppia, ben rappresentata dall’ambiguità del termine greco techne, traducibile a 
un tempo come arte e tecnica, risiede nella duplice funzione delle tecnologie come mezzi di 
potenziamento, ma anche di esautorazione di alcune facoltà umane, e mutatis mutandis di 
emancipazione e assoggettamento. Una seconda ambivalenza consiste nel potere delle 
tecnologie di mediare la relazione tra umano e mondo, ma anche di retroagire 
sull’utilizzatore stesso determinandolo nella sua dimensione soggettiva e sociale. Se da un 
lato la tecnica e le macchine esteriorizzano e potenziano il gesto, dall’altro queste portano 
a una progressiva disattivazione dell’organo o della funzione sostituita; tali questioni 
costituiranno il filo conduttore della nostra analisi della tecnica in Marx. Ora per 
macchina, ed è questa una definizione che potrebbe andar bene anche per Marx, si intende 
innanzitutto un congegno e un artefatto: 
 

Vale a dire come composizione di una pluralità di elementi materiali estratti dalla loro 
collocazione naturale e combinati secondo una catena di interazioni causali e retroazioni, 
tale che mediante il suo uso un uomo, un ceto, una classe, una corporazione, una 
cultura, una società, perseguono e realizzano certi loro fini17. 

 
15 Acronimo di Material Engagement Theory, teoria sviluppata da Lambros Malafouris che propone di 

superare la separazione tradizionale tra mente e materia, sostenendo che il pensiero umano si costituisce 
attraverso l’interazione pratica e continua con gli oggetti materiali; secondo la MET, la cognizione è estesa e 
plasmata dai processi di manipolazione e uso degli artefatti. Cfr. Malafouris (2013). 

16 Cfr. Russo (2021). 
17 Ivi, p. 14. 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
44 

 

 
Un artefatto appartiene alla classe degli enti tecnici (poiumena), che secondo la canonica 
definizione aristotelica, è incomparabile agli enti naturali (physei onta), in quanto il loro 
principio di movimento è radicalmente diverso: l’ente naturale è capace di automovimento 
(kinesis), l’ente tecnico ha bisogno, per quanto automatico, sempre di una attivazione 
esterna (kinema)18. Secondo tale schema causale, la causa motrice, ma anche la finale e la 
formale di un qualsiasi ente tecnico provengono da un fattore esterno, che Aristotele 
chiama lo architechton. La macchina è sicuramente un ente tecnico, che si differenzia dallo 
strumento per il suo essere composito e tuttavia non riducibile al suo mero funzionamento 
o meccanismo. A differenza della tradizione antica, nella modernità e nell’epoca capitalista, 
lo architechton non è necessariamente il singolo inventore, ma il modo sociale di 
produzione incorporato nella macchina stessa che include la scienza, e i rapporti di 
produzione che l’hanno generata, a loro volta circolarmente influenzati dai rapporti di 
produzione. Pur rimanendo l’ente tecnico attuato da una esternalità, questa è per natura 
composita e va al di là del rapporto soggetto-oggetto. In questa frammentazione del 
processo di produzione, come è noto, Marx ravvisa uno dei principali motivi di alienazione 
dell’uomo contemporaneo.  

La macchina, lungi da essere unicamente la concrezione mimetica di leggi naturali 
oggettivate nell’artefatto da parte della scienza, come vuole la tradizione moderna, 
costituisce una via traversa, appunto un’astuzia dell’ingegno umano per ingannare la 
natura e ottenere qualcosa forzandone i processi, che attraverso il solo ausilio della nostra 
mera fisiologia sarebbe impossibile. La scienza incorporata nel meccanismo non è mai fine 
a se stessa, ma sempre subordinata a un telos. Come ancora una volta sottolinea Russo19, 
il rapporto tra scienza e macchina non è unidirezionale, spesso nella storia sono state le 
macchine ad aprire nuove prospettive per la scienza e nuovi campi di sperimentazione, si 
pensi ad esempio al ruolo del termostato nello sviluppo del pensiero cibernetico20. 
Considerare la macchina in tal guisa, comporta la necessaria riabilitazione della causa 
finale, distinguendo de facto macchina dal suo mero meccanismo. Mentre il meccanismo 
è descritto a partire dal suo funzionamento, la macchina non può essere pensata senza la 
necessaria presa in considerazione dei suoi fini. In poche parole, e questo lo andremo ad 
evidenziare anche in Marx, la macchina, come tale, ha sempre nella sua costituzione 
ontologica un certo telos umano che la dirige, in qualsiasi modo questo voglia essere 
declinato: dal punto di vista economico, sociale, individuale, politico, ingegneristico e così 
via. Una visione di tal tipo, che si colloca sulla scia dell’ontologia della tecnica aristotelica, 
ci porta anche a demistificare l’equiparazione epistemologica tipica della modernità tra 
natura e macchina, che inferiva che, dal momento che la macchina incorpora per il suo 
funzionamento leggi di natura, allora anche la natura può essere considerata come una 
macchina. Dalla tesi, sostanzialmente corretta, di una continuità epistemologica tra leggi 
della natura e macchina, se ne desumerebbe una metafisica secondo cui natura e 
macchina siano sostanzialmente equipollenti. Ciò apre la strada anche a una 
meccanizzazione dell’umano, finanche della res cogitans. Il tema della meccanizzazione, 
della riduzione macchinica dell’umano e il suo asservimento alla macchina sono le 
caratteristiche cruciali del capitalismo industriale descritto da Marx proprio nel Capitale e 
nei Grundrisse. Tale reductio ad machina, come vedremo, sarà in Marx diagnosticata in 
relazione sia a una “naturale” vocazione di questa sia a partire da determinati rapporti di 
produzione, in cui tanto la scienza quanto la tecnica sono coinvolte nell’epoca capitalistica. 
Ciò che la teoria delle macchine si propone è, pertanto, la reintegrazione dell’uomo 
all’interno del concetto di macchina, e demistificare l’equazione tra macchina e natura: 
non esiste macchina senza un telos esterno, la questione è semmai comprendere e 
indirizzare tali fini, soprattutto in un’epoca, quella del tecno capitalismo, in cui l’umano 

 
18 Aristotele, Phys, II, p. 192 e ss. 
19 Russo (2008). 
20 Cfr. Pask (1969), pp. 23-24. 



Lorenzo De Stefano 

 
45 

 

sembra sempre più degradato a organo cosciente del meccanismo, piuttosto che fine in se 
stesso. Il carattere artificioso della macchina è quello che ci permette di distinguerlo dallo 
strumento, che rappresenterebbe invece una forma di mediazione semplice tra uomo e 
natura. Per comprendere meglio tale caratteristica del macchinico, è utile, ancora una 
volta, richiamare un passo (pseudo)aristotelico, questa volta dalla Meccanica: 

 
Oggetto del nostro stupore sono i fenomeni secondo natura (kata physin) di cui ignoriamo 
la causa, e quelli contro natura (para physin) dovuti ad abilità e a interventi dell’uomo 
per suo proprio beneficio. La natura opera spesso in contrasto con il nostro vantaggio, 
perché il suo corso è sempre lo stesso, immutabile, mentre è vario e di volta in volta 
mutevole ciò che è utile per noi. Così, quando bisogna agire violando la natura, la difficoltà 
ci imbarazza e richiede una specifica abilità: perciò chiamiamo quella parte dell’arte 
(techne) che ci aiuta rispetto a tali difficoltà: mechane21. 

 
La mechane22, incorpora una certa finalità, o meglio sottomette la causa efficiente – il 
meccanismo – a una causa finale, secondo una via traversa rispetto all’ordine naturale, 
appunto: para physin23. Infine, la macchina si distingue per la sua tendenza crescente 
all’automazione – come Marx non ha mancato di sottolineare – integrando elementi di 
trasformazione funzionale ed energetica. Essa libera la mano umana dal contatto diretto 
con il lavoro, intervenendo solo sulle proprie parti. Il suo ruolo principale è mettere in 
relazione diverse forze, sistemi energetici e strumenti che la compongono, spesso 
trasformandoli (ad esempio da moto circolare a rettilineo o da energia termica a elettrica). 
In conclusione, possiamo dunque definire la macchina in via preliminare come «medium 
strumentale artificioso tra uomo e natura, e tra uomo e uomo, tendente all’automatismo, 
ma finalizzato in maniera eteronoma, che incarna una decisione preteorica intorno alla 
causalità»24. 

Tuttavia, la teoria delle macchine appena descritta assume una posizione 
eccessivamente oggettivista, ovvero tende a considerare la macchina e il telos che ne 
presiederebbe l’individuazione solo a partire da un’ontologia e genealogia dell’oggetto che 
astrae dai rapporti sociali, storici ed economici incorporati in ogni macchina storicamente 
data. Ecco che la filosofia di Marx, declinata sotto la lente dell’antropologia della tecnica, 
permette di integrare ed arricchire tale framework teorico, senza stravolgere o forzare 
ermeneuticamente lo stesso pensiero marxiano. 

Per una teoria delle macchine e per comprendere la natura ambigua ed ancipite della 
tecnica, è necessario dunque sempre partire nesso antropologico tra umano-tecnica-
natura. Ed è proprio quello che andremo a fare a partire da alcuni luoghi dell’opera di 
Marx.  
 
3. Tra determinismo e fondamento zoo-tecno-logico 
La questione del determinismo tecnologico in Marx è stata, come accennavamo 
nell’introduzione, ampiamente dibattuta in sede critica. L’origine della questione si deve 
all’interpretazione di Bucharin, che ad onor del vero in Historical Materialism: A System of 

 
21 Aristotele (2010), p. 164.  
22 La mechane inizialmente identificava una specie di gru utilizzata nel teatro greco composta da bracci e 

pulegge, usata per sollevare gli attori durante la rappresentazione, ed era usata principalmente per 
rappresentare l’ingresso di un dio sulla scena, era pertanto una vera e propria finzione scenica, quello che oggi 
definiremmo “effetto speciale”. Da qui deriva il latino deus ex machina. 

23 Sul tema vedi Russo (2023). 
24 Russo (2021), p. 20. 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
46 

 

Sociology25 non fu l’unico a sostenere nel dibattito marxista26 la posizione, di una priorità 
dei mezzi di produzione sul divenire dialettico della storia e della società. Bucharin 
sosteneva che lo sviluppo di una società era diretta espressione delle forze produttive27, 
per cui l’aumento e la prosperità della popolazione erano direttamente proporzionali 
all’incremento della potenza dei mezzi di produzione nel soddisfacimento dei bisogni. In 
questo senso, le macchine fanno la storia, perché sono la condizione di possibilità della 
prosperità di una società. Questa interpretazione, come sottolinea MacKenzie28, si basa in 
primis sull’equivalenza tra forze di produzione e tecnologia; in secondo luogo, lo sviluppo 
di tali forze è considerato per sé e non in una relazione dialettica con rapporti di 
produzione. Le forze produttive comprendono le tecnologie, ma non tutte le forze produttive 
sono tecnologie, includendo anche gli umani come forza lavoro e le conoscenze tecniche 
oggettivate nelle tecnologie o sviluppate grazie ad esse. Questa visione determinista è stata 
poi aggiornata da Shaw nel suo lavoro “The Handmill Gives You the Feudal Lord”: Marx’s 
Technological Determinism. Sulla scorta del celebre passo di Miseria della filosofia29, di cui 
diremo dopo, Shaw afferma che data la differenza tra forze produttive e rapporti di 
produzione, intesi come le relazioni sociali e tecniche in cui avviene la produzione (come le 
strutture della proprietà), le prime sono il piano costitutivo-trascendentale delle seconde. 
Pertanto, quando c’è un miglioramento o una innovazione tecnologica sul piano delle 
capacità produttive, allora le strutture sociali cambiano in funzione delle nuove possibilità 
dischiuse. La dialettica storica, che dovrebbe portare dal feudalesimo al socialismo 
passando per il capitalismo, è spiegata e guidata dal progresso tecnologico. Di 
conseguenza, più che di determinismo tecnologico Shaw parla di determinismo delle forze 
produttive30. In tale impostazione, lo stesso conflitto tra le classi emerge, quando sorge 
una sproporzione tra l’antiquatezza dei rapporti di produzione rispetto a nuove forze 
produttive. Una interpretazione meno polarizzata è stata poi discussa da Heilbroner nel 
suo Do Machines Make History?. L’autore sostiene che se è vero che la tecnologia in Marx 
è una potenza storica perché influenza e determina in alcuni casi i modi di produzione, 
essa non opera in isolamento, ma in concerto con fattori politici sociali ed economici. Per 
quanto il progresso tecnologico segua nell’impostazione marxiana uno sviluppo progressivo 
e razionale, che coinvolge il sapere scientifico, i sostrati materiali e l’accumulazione, esso 
è sempre attività sociale31. Inoltre, i cambiamenti tecnologici devono sempre essere 
compatibili con i rapporti di produzione e i rapporti sociali che li hanno determinati. 
Pertanto, la dimensione tecnologica di una società non è di per sé sufficiente a dedurne le 
caratteristiche politiche, pur influenzando naturalmente i modi di produzione e il tipo di 
forza lavoro. Nelle società capitaliste, in particolare, nota ancora Heilbroner, è la legge del 
mercato a determinare la costante innovazione tecnologica, non il contrario, pertanto, e 
questa è una tesi condivisa anche da MacKenzie, non è possibile parlare in Marx di 
determinismo stricto sensu, ma di piani interrelati e comunicanti. Anche Bimber nel suo 
Karl Marx and the Three Faces of Technological Determinism ha fornito numerosi argomenti 
contro l’ipotesi determinista32.  

Merita notare come già Lukács, nella recensione al lavoro di Bucharin, intitolata 
Technology and Social Relations (1966), prende esplicitamente posizione rispetto al 
determinismo, asserendo che, qualsiasi tentativo di ritrovare nel materialismo dialettico 

 
25 Bucharin (1925). L’opera è stata pubblicata con il titolo Теория исторического материализма nel 1921, 

tradotta in italiano nel 1977, con il titolo più aderente all’originale, di Teoria del materialismo storico. Manuale 
popolare di sociologia marxista per i tipi di La Nuova Italia. L’opera è stata ristampata a cura di G. Mastroianni, 
pubblicata da Unicopli nel 2007. Nel presente saggio, tuttavia, non disponendo delle edizioni italiane, cito dalla 
prima traduzione inglese autorizzata del 1925, digitalizzata e disponibile su archive.org. 

26 Cfr. MacKenzie (1984), Reinfelder (1980). 
27 Bucharin (1925), p. 124. 
28 MacKenzie (1984), p. 476. 
29 Marx (1969), p. 94. 
30 Shaw (1979), p. 158. 
31 Heilbroner, p. 342 e ss. 
32 Bimber (1990). 



Lorenzo De Stefano 

 
47 

 

marxiano un piano fondazionale diverso dalle relazioni tra esseri umani nel processo di 
produzione, conduce inevitabilmente al feticismo33. Pur ammettendo che la tecnica può 
retroattivamente influenzare le forze di produzione, essa non può assolutamente essere 
identificata con le forze produttive; un tale tentativo sarebbe «né valido, né marxista»34. La 
tecnica è piuttosto un momento delle forze produttive, assimilabile ai mezzi di produzione, 
ma non coincide punto con esse, né è il principale motore del loro cambiamento35. 
Comunque stiano le cose in sede critica, tuttavia, in questo contesto, si proverà a delineare 
una risposta al determinismo marxista a partire dal fondamento antropologico, o meglio, 
zoo-tecno-logico, che, almeno è la tesi qui sostenuta, costituisce il punto di partenza della 
filosofia marxiana e della sua teoria della macchina36. 

La curvatura antropologica della filosofia al termine della stagione dell’idealismo tedesco 
è certamente ciò che storicamente ha caratterizzato l’hegelismo di sinistra a partire da 
Feuerbach. Come è noto, Marx nelle Tesi su Feuerbach (1845) ha ribadito, proprio in 
opposizione a quest’ultimo, che l’essere umano non è mera astrazione, individuo singolo 
astratto, ma il prodotto di rapporti sociali (Tesi VI). Il difetto principale di quella filosofia 
era nella caratterizzazione dell’uomo come soggetto e non come attività pratica, attività 
umana sensibile (Tesi I), e soprattutto nell’inquadrare l’attività umana non come attività 
produttrice oggettiva, ma essenzialmente teorica37. Orbene, per Marx è nell’attività pratica 
che l’uomo costruisce la realtà, dando forma al mondo e a se stesso. La III tesi è a tal 
proposito esplicita:  
 

La dottrina materialistica che gli uomini sono prodotti dell’ambiente e dell’educazione, e 
che pertanto uomini mutati sono prodotti di un altro ambiente e di una mutata 
educazione, dimentica che sono proprio gli uomini che modificano l’ambiente e che 
l’educatore stesso deve essere educato. Essa perciò giunge necessariamente a scindere la 
società in due parti, una delle quali sta al di sopra della società (per esempio in Roberto 
Owen). La coincidenza nel variare dell’ambiente e dell’attività umana può solo essere 
concepita e compresa razionalmente come pratica rivoluzionaria38. 

 
L’umano, secondo il giovane Marx, è sempre prodotto dialettico di interazioni dinamiche 
con l’ambiente. Nel contesto della seconda natura culturale e sociale non si dà mai una 
soggettività astratta rispetto ai rapporti sociali (Tesi VI). La prassi rivoluzionaria consiste 
proprio nella modifica dell’ambiente prima naturale e poi sociale in cui l’essere umano vive. 
Mutando, l’ambiente, ad un tempo, muta anche il tipo umano che scaturirà da questo 
secondo una circolarità dialettica. La modifica della natura mediante la prassi tecnica è, 
per giunta, il primo fattore di antropogenesi, al punto da poter azzardare che antropogenesi 
è sempre tecnogenesi. Teniamo fermo questo punto. 

Il fondamento zoo-tecno-logico dell’umano ci pare rintracciabile sin dai primi lavori di 
Marx. Nei Manoscritti troviamo alcuni dei passaggi più significativi a tal proposito, che 
potrebbero senz’altro avvalorare l’ipotesi di un Marx come figura centrale, tra le altre cose, 
della antropologia filosofica otto-novecentesca al fianco di Kapp, Alsberg e Gehlen39.  

Ad onor del vero, già Bucharin, coglie questa affinità. Nelle pagine del citato Historical 
Materialism, dopo aver affrontato la definizione di Benjamin Franklin dell’uomo come “tool 
making animal”, discute e condivide la teoria dell’esteriorizzazione di Ernst Kapp, proprio 
nella discussione zoo-antropologica delle differenze specifiche tra uomo e animale. 

 
33 Lukács (1966), p. 29. Lukács ritiene che in Marx non sia possibile, a onor del vero, nemmeno parlare di 

economicismo o determinismo economico, altrimenti non si spiegherebbe il potere di ribellione intrinseco alle 
forze produttive. Cfr. Lukács (1973), p. 298. 

34 Lukács (1966), p. 29 
35 Ibidem. 
36 Una impostazione simile è condivisa da Axelos (1963), p. 93 e ss. 
37 Marx critica aspramente anche il ricorso di Feuerbach all’intuizione sensibile di kantiana memoria, 

poiché egli non concepisce il sensibile stesso come attività pratica e sensibile umana (Tesi V). 
38 Cito dalla traduzione di Togliatti apparsa nel volume Engels (1950), pp. 77-80. 
39 Una affinità in tal senso tra Marx e Kapp è stata colta ad esempio da Bucharin (1925), pp. 116-117. 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
48 

 

Bucharin in un paragrafo sulle forze produttive e sulla differenza specifica tra natura e 
società, analizzando un passo del capitale in cui Marx cita e discute la nozione di 
adattamento darwiniana40, afferma che la differenza tra uomo e animale sta nel fatto che 
mentre quest’ultimo si adatta all’ambiente, l’uomo rende l’ambiente adatto a lui. Questo 
“rendere adatto” si oggettiva in primo luogo come esteriorizzazione negli oggetti semplici di 
funzioni ed organi corporei, come dimostrano le citazioni puntuali dalle Grundlinien einer 
Philosophie der Technik41, in secondo luogo come graduale ottimizzazione e liberazione del 
e dal lavoro fisico attraverso lo strumento, verso lo sviluppo di altre forme di produzione 
intellettuali. Questo rapporto, nota Bucharin, però si rovescia nel momento in cui le “forze 
produttive materiali della società”, in particolare gli strumenti di produzione, finiscono per 
determinare la natura del lavoratore42.  

In Marx il modo di essere fondamentale dell’umano nel mondo è il lavoro, che si 
estrinseca nella fabbricazione di strumenti e questo è un tratto distintivo che troviamo 
almeno dai Manoscritti fino al Capitale. Marx, come notano Axelos e Bucharin, 
condividerebbe con Franklin la stessa definizione di anthropos43, sebbene da una 
prospettiva meno rigidamente essenzialista. 

Nei Manoscritti il riferimento è esplicito; riportiamo qui un passaggio lungo ma 
esplicativo dal primo:  
 

Infatti il lavoro, l’attività vitale, la vita produttiva stessa appaiono all’uomo in primo luogo 
soltanto come un mezzo per la soddisfazione di un bisogno, del bisogno di conservare 
l’esistenza fisica. Ma la vita produttiva è la vita della specie. È la vita che produce la vita. 
In una determinata attività vitale sta interamente il carattere di una “species”, sta il suo 
carattere specifico; e l’attività libera e cosciente è il carattere dell’uomo. La vita stessa 
appare soltanto come mezzo di vita. […] La creazione pratica di un mondo oggettivo, la 
trasformazione della natura inorganica è la riprova che l’uomo è un essere appartenente 
ad una specie e dotato di coscienza, cioè un essere che si comporta verso la specie come 
verso il suo proprio essere, o verso se stesso come un essere appartenente ad una specie. 
Certamente anche l’animale produce. Si fabbrica un nido, delle abitazioni, come fanno le 
api, i castori, le formiche, ecc. Solo che l’animale produce unicamente ciò che gli occorre 
immediatamente per sé o per i suoi nati; produce in modo unilaterale, mentre l’uomo 
produce in modo universale, produce solo sotto l’impero del bisogno fisico immediato, 
mentre l’uomo produce anche libero dal bisogno fisico, e produce veramente soltanto 
quando è libero da esso; l’animale riproduce soltanto se stesso, mentre l’uomo riproduce 
l’intera natura; il prodotto dell’animale appartiene immediatamente al suo corpo fisico, 
mentre l’uomo si pone liberamente di fronte al suo prodotto44. 

 
In questo passo molto denso, Marx attesta che, per usare la fortunata formula di Heidegger 
desunta dalla discussione delle tesi di von Uexküll, l’uomo è autenticamente se stesso in 
quanto “formatore di mondo”45. La sua attività vitale, il suo conatus volto alla conservazione 
e accrescimento della specie si estrinseca immediatamente nell’attività lavorativa. Egli è 
già da sempre homo faber, per questo la teoria è sempre mediata nella prassi vitale e 
sempre riconducibile ad essa46. Posto che la vita produttiva accomuna il vivente, la 

 
40 Marx (2024), p. 377 n. 
41 Kapp (1877), pp. 42-45. È utile citare qui alcuni passaggi: «Utilizzando gli oggetti trovati nell’ambiente 

immediato, i primi strumenti si presentarono come un prolungamento, un’espansione o una riduzione degli 
organi corporei» (p. 42), «Il dito piegato diventa un uncino; la cavità della mano, una ciotola; la spada, la lancia, 
il timone, la pala, il rastrello, l’aratro, il tridente rappresentano le varie direzioni e posizioni del braccio, della 
mano e delle dita» (p. 45).  

42 Bucharin (1925), pp. 115-117. 
43 Axelos (1963), p. 94. 
44 Marx (1968), pp. 78-79. 
45 Heidegger (1999), p. 258.  
46 Questo potrebbe essere un punto di contatto tra le filosofie di Marx e Nietzsche; sul tema vedi anche Di 

Marco (1984). 



Lorenzo De Stefano 

 
49 

 

produzione, in quanto cosciente trasformazione della natura inorganica per i propri fini, è 
il principio di individuazione della specie umana. Il carattere creativo dell’uomo è 
manifestazione della sua libera attività creatrice, che ha nella natura intera il suo campo 
di attività. L’oggetto della produzione è esteriorizzazione e proiezione della sua particolare 
vis creativa. 

Ancora nel primo libro del Capitale, in un passo di circa venti anni successivo, Marx 
afferma:  
 

Noi presupponiamo il lavoro in una forma in cui esso appartiene esclusivamente all’uomo. 
Un ragno compie operazioni che assomigliano a quelle di un tessitore e un’ape fa 
vergognare molti maestri costruttori umani per come costruisce le celle di cera. Ciò che 
però fin dall’inizio distingue il peggior mastro costruttore dalla migliore ape è che egli si 
è costruito la cella nella sua testa prima di costruirla nella cera. Alla fine del processo 
lavorativo viene fuori un risultato che già dall’inizio era presente nella rappresentazione 
del lavoratore, dunque idealmente. Non che egli provochi solamente una modificazione di 
forma dell’elemento naturale; allo stesso tempo egli rende effettuale nell’elemento 
naturale il proprio scopo, che egli conosce, che, come legge, determina la maniera del suo 
fare e al quale egli deve subordinare il proprio volere47.  

 
Il lavoro, che è la modalità di ogni poiesis tecnica, è attività sottomessa allo scopo mediata 
coscientemente. Vediamo come già questa affermazione del Capitale risuoni con la teoria 
delle macchine, secondo cui non esiste ente tecnico senza una teleologia, un progetto, 
almeno in partenza48. Produzione è imporre i propri fini alla natura. Se il lavoro è l’attività 
che produce strumenti e tramite gli strumenti modifica la natura, è sempre, in quanto 
libero e cosciente, teleologicamente orientato. In secondo luogo, ogni ente tecnico, e in caso 
eminente la macchina, è da un certo punto di vista risultato di un fare orientato a un fine. 
Ora come giustamente sottolinea anche Bucharin49, l’adattamento degli animali alla 
natura consiste nella modifica dei loro organi – piedi, mascelle, pinne, ecc. – e rappresenta 
un adattamento biologico passivo. Ma la società umana si adatta alla natura non 
biologicamente, bensì tecnicamente, in modo attivo e teleologico attraverso la fabbricazione 
di strumenti. Ma che cos’è per Marx concretamente uno strumento o mezzo di lavoro 
mediante cui l’umano esercita il genio della sua specie?  
 

Il mezzo di lavoro è una cosa o un complesso di cose che il lavoratore introduce fra sé e 
l’oggetto di lavoro e che gli servono da conduttore della propria attività su questo oggetto. 
Egli usa le proprietà meccaniche, fisiche, chimiche delle cose per farle agire, come mezzi 
di potere, su altre cose in modo conforme al proprio scopo. L’oggetto di cui il lavoratore si 
impadronisce immediatamente – a prescindere dall’afferrare mezzi di sussistenza già 
pronti, frutti per es. – circostanza in cui gli servono da mezzi di lavoro solo gli organi del 
suo corpo – non è l’oggetto di lavoro, bensì il mezzo di lavoro. Così lo stesso elemento 
naturale diviene organo della sua attività, un organo che egli aggiunge ai suoi organi 
corporei, estendendo, a dispetto della Bibbia, la propria figura naturale50. 

 
Se stanno così le cose, allora Bucharin ha ragione a cogliere un parallelo tra Marx e Kapp, 
da un comune retroterra hegeliano. L’elemento naturale, incorporato nello strumento, 
diviene sociale proprio a partire dall’esteriorizzazione e proiezione dell’organo 

 
47 Marx (2024), p. 181 e ss. 
48 Anders e Jonas hanno tuttavia sottolineato come nell’epoca della tecnica, in quanto fenomeno planetario, 

molto spesso l’umano paghi la cecità rispetto ai fini della sua azione. Questo prova una autonomia teleologica 
della tecnica, che diviene istanza a se stante, con una teleologia propria, immanente ed extraumana. La cecità 
verso i fini e il gap tra agire e immaginare è ciò che connotano in Anders il dislivello prometeico, la situazione 
tipica dell’uomo nell’epoca della tecnica. Cfr. Anders (2007a). 

49 Bucharin (1925), p. 116. 
50 Marx (2024), p. 182 e ss. Sul tema cfr. anche il passo dei Grundrisse in Marx (1970b), p. 402 e ss. 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
50 

 

(Organprojektion)51. Ogni strumento è medium del nostro rapporto con la natura, ma è 
anche esteriorizzazione protesica della nostra stessa natura organica. La questione, posta 
in questi termini, potrebbe consentire di interpretare l’intera società umana come un 
sistema di organi artificiali che, grazie alla tecnologia e alla cooperazione, consentono un 
adattamento diretto e immediato alla natura. Questo, contemporaneamente esonererebbe 
l’uomo dall’adattamento corporeo52, di fatto disattivando via via le funzioni organiche 
potenziante e surrogare dagli strumenti. Anche in Marx, dunque, la tecnica avrebbe una 
ancipite funzione di proiezione, ma anche di disattivazione corporea, ovvero il principio 
della Körperausschaltung poi formulato da Paul Alsberg53. Essa è, come correlato del lavoro 
e frutto della libera creatività dell’uomo, in prima istanza, una potenza emancipatrice, che 
affranca l’uomo dalla lotta per l’esistenza e dal lavoro, ma anche la possibilità 
dell’esautorazione umana.  

Il sistema tecnico ed economico, che scaturisce dall’incessante lavoro umano di 
trasformazione della natura, funge da preciso indicatore materiale del rapporto tra la 
società e la natura stessa. Così come la biologia evoluzionistica e la meccanica del vivente 
studiano il processo di formazione degli organi e della morfologia delle forme viventi, 
bisognerebbe inaugurare anche una teoria evoluzionista dell’oggetto tecnico come indice 
di un determinato sviluppo sociale ed economico di una organizzazione sociale54. Marx, da 
attento ed entusiasta lettore di Darwin55, in una nota del XIII capitolo del Capitale56 osserva 
che così come il naturalista ha posto l’attenzione sulla storia della tecnologia naturale, 
ovvero sulla formazione degli organi degli animali e delle piante, altrettanta attenzione la 
meriterebbe lo studio degli organi artificiali produttivi dell’uomo sociale, che costituiscono 
il presupposto materiale per qualunque organizzazione ed evoluzione della società. Anzi, 
tal compito, parafrasando Vico, sarebbe ancora più semplice perché siamo noi gli architetti 

 
51 Kapp (1877), pp. 40-67. 
52 Il concetto di esonero (Entlastung) è centrale in Gehlen per comprendere la specificità antropologica 

dell’essere umano, da lui definito, sulla scorta di Herder, come Mängelwesen, ovvero “essere carente”. L’uomo, 
privo di specializzazioni istintuali rigide, sopperisce tecnicamente a questa indeterminatezza biologica, 
mediante la costruzione di istituzioni, strumenti e abitudini che funzionano da dispositivi di esonero. Tali 
strutture permettono all’individuo di alleggerire il carico cognitivo e comportamentale richiesto dall’ambiente, 
stabilizzando l’azione e riducendo l’imprevedibilità del mondo. Le istituzioni, in particolare, assumono un ruolo 
determinante nel fornire cornici comportamentali predefinite, liberando così l’individuo dalla necessità di 
decidere di volta in volta. In questo senso, l’esonero non è solo un meccanismo adattivo, ma anche una 
condizione di possibilità della libertà umana, poiché consente all’uomo di investire energie in attività superiori, 
simboliche o creative. Si vede come la macchina in Marx, sebbene da prospettive teoriche ed epistemologiche 
differenti, ha nei Grundrisse lo stesso potere emancipativo ed esonerante. Cfr. Gehlen (2010). 

53 Paul Alsberg introduce il concetto di Körperausschaltungsprinzip (principio di disattivazione del corpo) 
per descrivere una svolta fondamentale nell’evoluzione dell’essere umano rispetto agli altri animali. A differenza 
delle altre specie, che adattano il corpo all’ambiente attraverso mutazioni biologiche, l’uomo sviluppa una 
strategia opposta: surroga nella mediazione tecnica l’adattamento corporeo-biologico. Il principio di 
disattivazione si manifesta, dunque, nella capacità dell’essere umano di esteriorizzare le proprie funzioni vitali 
e operative a strumenti e oggetti esterni, dislocando così la funzione biologica e bio-meccanica fuori dal corpo 
stesso. In questa prospettiva, il bastone non è solo un ausilio, ma un prolungamento ontologicamente decisivo 
del corpo, espressione di una riconfigurazione tecnica dell’adattamento. Alsberg identifica in questa capacità 
la cifra distintiva dell’umanità, sottolineando come essa comporti una progressiva emancipazione dalle 
determinazioni biologiche e un’espansione potenzialmente illimitata del potere di agire nel mondo. Cfr. Alsberg 
(2020). Il principio di disattivazione corporea, che Alsberg ascrive alle tecnologie, è una dinamica ravvisabile 
anche in Marx come vedremo, specialmente riguardo al potere esautorante che le macchine hanno nei confronti 
del lavoro vivo. 

54 Cfr. anche Bucharin (1925), p. 117. 
55 È risaputo che tra i due studiosi ci furono dei contatti indiretti. Marx lesse l’origine della specie nel 1860 

e partecipò ad una serie di lezioni a Londra in cui Huxley spiegava agli operai inglesi la teoria dell’evoluzione. 
Marx accettò con entusiasmo la teoria dell’evoluzione, soprattutto il suo impianto materialista e la sua natura 
non teleologica. Addirittura, confesserà ad Engels che l’Origine conteneva le basi di storia naturale per la loro 
visione, in quanto fondava la lotta di classe nella selezione. Ci fu anche nel 1973 uno scambio epistolare tra i 
due, dopo che Marx inviò a Darwin una copia (in tedesco) del Capitale. Darwin probabilmente non lesse il 
lavoro di Marx, non vi sono annotazioni sulla copia, e semmai sfogliò fino alla pagina 105 che risulta l’ultima 
tagliata. Per un quadro esaustivo della questione vedi Colp (1974). 

56 Marx (2024), p. 377 n. 



Lorenzo De Stefano 

 
51 

 

degli enti artificiali. Una storia e una genealogia della tecnica sono quindi compiti primari 
di ogni concezione materialistica della storia, in quanto base materiale di ogni società 
storicamente data57. La tecnica, quindi, svela il comportamento attivo dell’umano nei 
confronti della natura, i modi immediati di produzione e riproduzione della sua vita. 

Le tecniche mostrano come l’essere umano interagisce con la natura, il modo in cui 
organizza la produzione per garantirsi la sopravvivenza, e rivela così anche come si 
sviluppano i suoi rapporti sociali e le idee che da questi rapporti nascono. In una singolare 
assonanza del passo del Capitale citato con l’opera di Kapp, i primi strumenti sono 
riproduzioni di funzioni ed organi specifici dell’essere umano e si vanno via via a 
specializzare secondo gradi di astrazione sempre maggiore dal loro corrispettivo organico58. 
Se infatti gli strumenti sono esteriorizzazioni della nostra libertà creatrice, essi stessi 
tendono da un lato all’autonomia, dall’altro a riunirsi in complessi macchinici sempre più 
sofisticati proprio come naturale esteriorizzazione della natura cooperativa dei rapporti di 
produzione umani. Kapp a tal proposito, ma è una riflessione che potrebbe essere fatta 
propria anche da Marx, sottolineava così come l’avambraccio si esteriorizza nel martello, 
l’intero sistema nervoso si esteriorizza nella rete del telegrafo e oggi potremmo dire la nostra 
conoscenza e ragione si esteriorizzano nella AI. È chiaro che il modello dell’esteriorizzazione 
è qui il corpo umano e l’intera attività umana; tendenza del macchinico è quindi l’integrale 
sostituzione dell’uomo, o meglio, l’affrancamento di questo dalla fatica dell’attività 
lavorativa diretta sulla natura.  

Possiamo ora sulla scorta di quanto esposto provare una interpretazione del noto 
frammento di Miseria della filosofia, che per comodità riportiamo: 
 

Il signor Proudhon, l’economista, invece, ha compreso perfettamente che gli uomini 
fabbricano il panno, la tela, la seta entro determinati rapporti di produzione. Ma egli non 
ha compreso che questi rapporti sociali determinati sono prodotti dagli uomini 
esattamente come sono la tela, il lino, ecc. I rapporti sociali sono intimamente connessi 
alle forze produttive. Impadronendosi di nuove forze produttive, gli uomini cambiano il 
loro modo di produzione e, cambiando il modo di produzione, la maniera di guadagnarsi 
la vita, cambiano tutti i loro rapporti sociali. Il mulino a braccia vi darà la società col 
signore feudale, e il mulino a vapore la società col capitalista industriale. Quegli stessi 
uomini che stabiliscono i rapporti sociali conformemente alla loro produttività materiale, 
producono anche i principi, le idee, le categorie, conformemente ai loro rapporti sociali. 
Così queste idee, queste categorie sono tanto poco eterne quanto le relazioni che esse 
esprimono. Sono prodotti storici e transitori. Vi è un continuo movimento accrescimento 
nelle forze produttive, di distruzione nei rapporti sociali, formazione le idee; di immutabile 
non vi è che l'astrazione del movimento: mors immortalis59. 

 
Sulla scorta delle analisi precedenti, ci pare che questo passaggio sia in continuità con i 
passi del Capitale e dei Manoscritti sopra discussi. L’attività lavorativa di trasformazione 
della natura produce direttamente, in quanto attività collettiva e cooperativa, i rapporti 
sociali e di produzione. Il lavoro, come attività della forza produttiva, è però sempre dato 
in rapporti sociali in quanto non esiste nella preistoria e nella storia un lavoratore singolo 
e irrelato, data la complessità del sistema dei bisogni. I rapporti sociali ci sembrano quindi 
scaturire dalla natura poietica ed esteriorizzante dell’uomo, questi però a loro volta 
organizzano le forze produttive. L’animale sociale è tale solo sulla scorta del suo essere 
animale tecnico e viceversa. E questa ancestrale tecnicità, che è sempre apertura alla 

 
57 Ibidem. 
58 È utile citare qui alcuni passaggi da Kapp (1877), p. 45: «Utilizzando gli oggetti trovati nell’ambiente 

immediato, i primi strumenti si presentarono come un prolungamento, un’espansione o una riduzione degli 
organi corporei» (p. 42), «Il dito piegato diventa un uncino; la cavità della mano, una ciotola; la spada, la lancia, 
il timone, la pala, il rastrello, l’aratro, il tridente rappresentano le varie direzioni e posizioni del braccio, della 
mano e delle dita».  

59 Marx (1969), p. 92. 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
52 

 

cooperazione, informa anche la struttura delle forze produttive (forza lavoro, mezzi e 
conoscenze tecniche). È il lavoro stesso che crea ed instaura i rapporti sociali come 
espressione delle forze produttive, che a loro volta sono espressione di un fondamento zoo-
tecno-logico. Le forze produttive non sono statiche ma dinamiche, in quanto, cambiando i 
modi di produzione in base a nuove necessità nel sistema dei bisogni nascono nuovi 
rapporti di potere o si incoraggiano anche nuove scoperte scientifiche e geografiche. Le 
idee, il diritto, la cultura, il livello della sovrastruttura sono anche essi espressione o 
conseguenze della naturale produttività con cui l’uomo provvede al proprio sistema di 
bisogni, pertanto, anche il tipo di soggettività, sia individuale che di classe, è un prodotto 
di questa dinamica. Ed ecco spiegato perché il signore feudale è prodotto dal mulino a 
braccia, il mulino a vapore dà il capitalista e ancora la fabbrica il proletario, non perché 
l’ente tecnico ha da sé una funzione spermatica, ma perché esso in quanto prodotto ed 
esteriorizzazione dell’umano, quindi espressione di una cultura materiale, di conoscenze 
tecno-scientifiche e di determinati rapporti di produzione, retroagisce sui rapporti di 
produzione stessi creando nuove soggettività e rapporti di classe. Ciò spiega perché la 
tecnica influenza i processi di soggettivazione degli uomini storicamente dati, i rapporti di 
produzione e i conflitti tra classi. Questi piani sono appunto interrelati come Marx sostiene 
anche nel Manifesto:  
 

La grande industria ha prodotto il mercato mondiale, già avviato dalla scoperta 
dell’America. Il mercato mondiale ha dato uno sviluppo immenso al commercio, alla 
navigazione, alle comunicazioni su terraferma. Questo sviluppo ha contribuito a sua volta 
all’espansione dell’industria, e, nella stessa misura in cui si estendevano l’industria, il 
commercio, la navigazione, le ferrovie, anche la borghesia si è sviluppata, ha accresciuto 
i suoi capitali e ha risospinto in secondo piano tutte le classi tramandate dal Medioevo60. 

 
La grande industria, che nasce a differenza della manifattura non dalla forza-lavoro, ma 
dal mezzo di lavoro61, (quindi comunque a partire dalle forze produttive) produce il mercato 
globale che era già stato però inaugurato dalla scoperta dell’America, questa a sua volta 
frutto di conoscenze tecno-scientifiche e di rapporti di produzione prodotte a partire dal 
crepuscolo della società feudale. A sua volta il mercato, quindi la struttura economica ha 
determinato lo sviluppo dell’industria e quindi un nuovo tipo di rapporti sociali e di 
produzione conflittuali tra borghesia e proletariato. Il conflitto di classe è dunque 
determinato come afferma anche la prefazione del 1859 a Per la critica dell’economia 
politica, da questa dialettica tra forze produttive e rapporti di produzione.  
Riportiamo qui il passo:  
 

Nella produzione sociale della loro esistenza, gli uomini entrano in rapporti determinati, 
necessari, indipendenti dalla loro volontà, in rapporti di produzione che corrispondono a 
un determinato grado di sviluppo delle loro forze produttive materiali. L’insieme di questi 
rapporti di produzione costituisce la struttura economica della società, ossia la base reale 
sulla quale si eleva una sovrastruttura giuridica e politica e alla quale corrispondono 
forme determinate della coscienza sociale. Il modo di produzione della vita materiale 
condiziona, in generale, il processo sociale, politico e spirituale della vita. Non è la 
coscienza degli uomini che determina il loro essere, ma è, al contrario, il loro essere 
sociale che determina la loro coscienza. A un dato punto del loro sviluppo, le forze 
produttive materiali della società entrano in contraddizione con i rapporti di produzione 
esistenti, cioè con i rapporti di proprietà (che ne sono soltanto l’espressione giuridica) 
dentro i quali tali forze per l’innanzi s’erano mosse. Questi rapporti, da forme di sviluppo 
delle forze produttive, si convertono in loro catene. E allora subentra un’epoca di 

 
60 Marx (1999), p. 82. 
61 Marx (2024), p. 376. 



Lorenzo De Stefano 

 
53 

 

rivoluzione sociale. Con il cambiamento della base economica si sconvolge più o meno 
rapidamente tutta la gigantesca sovrastruttura62. 

 
La riproduzione della vita sociale umana, che comprende e risolve la riproduzione biologica 
nella specie, instaura determinati rapporti di produzione, che riflettono le forze produttive 
materiali. Questi rapporti costituiscono la struttura rispetto a cui ogni piano 
sovrastrutturale (politico, sociale, culturale, psicologico, identitario) è determinato. Il 
conflitto nasce nel momento in cui i rapporti di produzione esistenti non sono più adeguati 
allo sviluppo delle forze produttive che a loro volta erano espressione di tali rapporti. La 
rivoluzione è diretta e inevitabile espressione di questa dinamica storica, in cui però la 
base economica strutturale ci pare a tutti gli effetti espressione dell’esigenza pratica della 
riproduzione della vita sociale dell’uomo. 

Tirando le somme, quindi, da questa densa analisi riguardo il fondamento antropologico 
della filosofia marxista, si vede come la posizione determinista sostenuta da Bucharin e 
Shaw può essere mantenuta solo a patto che la si fondi su un piano trascendentale che 
vede nell’attività formatrice ed esteriorizzatrice dell’umano il suo punto iniziale e non nel 
determinismo tecnico, che come tale ne sarebbe epifenomeno. Non si tratta, quindi in 
poche parole, di determinare una priorità all’interno delle forze produttive del ruolo della 
forza lavoro, dei mezzi di produzione o della scienza, ma di considerarle dialetticamente 
nella loro circolarità e a un tempo radicate a partire dal fondamento zoo-tecno-logico 
dell’umano come animale poietico ed esteriorizzante. Per quel che riguarda il rapporto tra 
forze produttive e rapporti di produzione, ci sembra che Marx pur ammettendo una 
reciproca influenza tra i due piani, assegni un primato alle forze produttive. 

D’altro canto, ciò che Lukács, come i critici del determinismo, non ha visto è che se la 
tecnica è il modo della poiesis con cui l’uomo tenta di riprodurre la sua vita biologica e 
sociale modificando la natura, allora questo piano è ontologicamente e antropologicamente 
primo rispetto anche alla dialettica tra forze produttive e rapporti di produzione, 
semplicemente perché l’uomo in quanto vivente vuole innanzitutto vivere; la rivoluzione 
non è altro che la ricerca di migliori condizioni di vita al di là della bruta sopravvivenza. Se 
ciò è vero allora, azzardiamo qui solo come ipotesi, il materialismo marxiano andrebbe 
fondato sull’antropologia della tecnica e addirittura sulla paleoantropologia, sulla 
archeologia cognitiva e sulla psicologia evoluzionistica63. Le relazioni tra esseri umani nel 
processo di produzione materiale sono tali a loro volta solo a partire da un fondamento 
antropologico dell’umano come essere che deve necessariamente trasformare 
collettivamente la natura per esistere e mantenersi nel mondo. Ciò che sia i deterministi 
sia i loro critici non vedrebbero è il fondamento antropologico del materialismo, nella 
definizione dell’umano come animale poietico che esteriorizza il suo bisogno e la sua 
corporeità nel tentativo di afferrare (Ergreifen) e concettualizzare (Begreifen) la natura, 
trasformarla e prevederla. Al determinismo tecnologico è dunque opportuno sostituire il 
fondamento zoo-tecno-logico dell’anthropos, in cui Marx in via preliminare articola la 
relazione antropologica tra umano-natura-tecnica. Ed ecco perché, se in Marx esiste un 
piano fondazionale, esso, ci pare, sia rintracciabile a monte delle forze produttive, in 
quanto esse stesse espressione teleologica del conatus vitale di quell’ente che per esistere 
deve coscientemente modificare la natura per realizzare la propria libertà. Su questo 
fondamento antropologico, unendo indissolubilmente prassi, tecnica e libertà, è possibile 
affrontare la questione della macchina e dell’alienazione dell’umano nel sistema 
capitalistico. 
 

 
62 Marx (1979), p. 5. 
63 Per la verità, un tentativo più o meno esplicito di fondare il marxismo nella archeologia e nella psicologia 

cognitiva è stato attuato da Tomasello, che con l’acribia che costituisce gli scienziati empirici, nel suo Diventare 
Umano individua nello sviluppo ontogenetico e filogenetico dell’intenzionalità congiunta e collettiva il principale 
fattore dell’ominazione. Cfr. Tomasello (2019). 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
54 

 

4. Macchine, rapporti di produzione, scienza 
Tutti questi piani confluiscono nella questione delle macchine. Questione che proietta e 
risolve l’antropologia e l’ontologia nella politica. Sarebbe fare a Marx un torto troppo grande 
se si vivisezionasse la sua filosofia nella ricerca di un piano trascendentale o fondazionale, 
tralasciando la sua portata politica ed emancipativa. Come è noto, Marx dedica alle 
macchine numerosi passi dei Manoscritti, del Manifesto, dei Grundrisse, di Miseria della 
Filosofia e il noto XIII capitolo del Capitale intitolato “Il macchinario e la grande industria”. 
La macchina è il mezzo di lavoro tipico della società capitalistica. Laddove la manifattura 
prende come punto di partenza la forza lavoro nella cooperazione semplice, la grande 
industria capitalistica ha nella macchina come mezzo di lavoro il suo principio di 
individuazione. Nell’industria capitalistica il lavoratore, costretto a vendere la propria forza 
lavoro, è degradato a macchina. Citando Sieyes, Losurdo nella sua introduzione al 
Manifesto64 nota come nella prospettiva marxiana la macchina trasforma l’uomo in 
macchina da lavoro, strumenti umani della produzione, strumenti bipedi, o, come lo stesso 
Marx avrà modo di sentenziare nel Frammento sulle macchine dei Grundrisse, «organi 
coscienti delle macchine»65. Ora, la macchina, in quanto mezzo di produzione e quindi 
come forza produttiva, è la responsabile dei processi di soggettivazione ed alienazione della 
classe operaia. Per comprendere, dunque, l’effettiva portata della teoria delle macchine 
marxiana bisognerà ad un tempo comprendere cosa sia effettivamente una macchina, ma 
anche quali rapporti di produzione essa invera e modifica e quali effetti retroattivi essa 
abbia sulla forza lavoro. Per far questo, ed evitare di disperdere la discussione in troppi 
riferimenti testuali, mi concentrerò essenzialmente sul Frammento sulle macchine dei 
Grundrisse e sul I libro del Capitale.  

Come sottolinea Raniero Panzieri, all’origine del sistema capitalistico troviamo la 
cooperazione semplice66. L’originaria cooperazione che contraddistingue l’operare umano, 
nel sistema capitalistico non si dà come condizione immediatamente preliminare a 
differenza di quanto accade nella manifattura. La forma capitalistica presuppone, di fatti, 
l’operaio salariato libero che vende il suo lavoro al capitalista, il lavoro non si trova dunque 
già socializzato. La manifattura aveva già introdotto la divisione del lavoro riunendolo in 
un’unica fabbrica sotto il controllo centralizzato del singolo capitalista. Introducendo una 
divisione del lavoro sempre più dettagliata, in cui ogni operaio si specializza in una sola 
operazione, essa rende il processo produttivo più efficiente ma anche più alienante. La 
direzione del capitalista coordina le diverse operazioni degli operai, trasformando il lavoro 
individuale in un lavoro collettivo, in cui il singolo lavoratore è solo una parte di un 
processo più ampio. Questi cooperanti sono tuttavia, in quanto salariati, «un modo 
particolare di esistenza del capitale»67. La forza produttiva sociale del lavoro si sviluppa 
gratuitamente, non appena gli operai vengono messi in determinate condizioni “operative”, 
non è un prerequisito, ma una conseguenza del lavoro in fabbrica. Questa forza produttiva 
è dunque immanente al capitale per sua stessa natura. La fabbrica è il luogo della divisione 
del lavoro tipica del processo produttivo del capitalismo. Già nella manifattura, come forma 
embrionale, la contrapposizione tra potenze intellettuali della produzione e gli operai si fa 
esplicita. Questa scissione si completa poi con la grande industria che separa la scienza 
dal lavoro, facendo della prima una potenza indipendente dal lavoro piegata al servizio del 
capitale. Secondo Panzieri lo sviluppo della tecnologia avviene all’interno di questo sviluppo 
capitalistico68. Nella manifattura, per quanto parcellizzata, l’attività artigiana è ancora 

 
64 Marx (1999), p. 30. 
65 Marx (1970), p. 390. 
66 Panzieri (1961). 
67 Ivi, p. 53. 
68 Ivi, p. 54. Panzieri in questo frangente sembrerebbe avallare dunque una priorità dei rapporti di 

produzione sulle forze produttive. In questo contesto, in conformità all’impostazione del lavoro, concediamo a 
Panzieri che lo sviluppo della tecnologia avviene all’interno del capitalismo, purché si tratti delle tecnologie 
capitaliste e non della tecnologia come naturale esteriorizzazione del lavoro umano, che, come abbiamo visto 



Lorenzo De Stefano 

 
55 

 

protagonista, e poiché non vi è ancora in questa una struttura oggettiva, 
l’insubordinazione, dovuta ancora alla specializzazione della manodopera è ancora 
possibile. È proprio perché la manifattura ha una base tecnica ristretta che entra in 
contraddizione con i bisogni da essa creati69. L’introduzione della macchina per la genesi 
del capitalismo industriale è fondamentale; essa sarebbe per il sistema capitalistico un po’ 
quello che la figura dell’astuzia della ragione aveva nell’avvicendarsi delle fasi storiche nella 
filosofia hegeliana, porta i rapporti di produzione e quindi la storia a una fase successiva. 
La manifattura non aveva potuto appropriarsi della produzione sociale in tutto il suo 
volume70, proprio perché non aveva saputo superare la specializzazione nel processo 
lavorativo. La macchina incorpora in sé la divisone, rendendo il lavoro dell’operaio 
indifferente e non specializzato.  
 

Le macchine superano l’attività di tipo artigianale come principio regolatore della 
produzione sociale. Così da una parte viene eliminato il motivo tecnico dell’annessione 
del lavoratore a una funzione parziale per tutta la vita e, dall’altra parte cadono i limiti 
che quello stesso principio imponeva al dominio del capitale71.  

 
La macchina, sebbene faccia intravedere il suo potere emancipatore in quanto affranca il 
lavoratore dalla ripetitività della sua attività, ne realizza concretamente l’asservimento al 
sistema industriale. E lo può fare perché ha una struttura ben precisa, in virtù della quale 
lo specialismo dell’operaio può essere superato e sostituito. Per comprendere il perché, 
occorre far riferimento al suo meccanismo, cosa che Marx stesso compie in una vera e 
propria fenomenologia genealogico-critica della macchina nel XIII capitolo del Capitale. La 
macchina nel sistema capitalistico non è istanza neutrale72, ma vincola e promuove una 
determinata organizzazione delle forze produttive, incorporante rapporti di potere e 
sfruttamento. Se la macchina è sempre teleologicamente orientata, in questo caso, lo è a 
partire da determinati rapporti di produzione. Nella sua teoria delle macchine, Marx opera 
una distinzione tra macchina e strumento di lavoro tradizionale, e tra macchina e 
meccanismo.  La macchina si articola in tre principali meccanismi: la macchina motrice 
(es. motore a vapore) che fornisce l’energia, meccanismo di trasmissione e macchina 
operatrice o macchina utensile che realizza l’operazione lavorativa finale73. La rivoluzione 
industriale si impadronisce in primis dell’ultima parte dell’utensile artigiano, lasciando 
all’uomo due compiti: il primo ancora di generica forza motrice, il secondo di controllore 
della macchina. Vediamo come qui come lo schema dell’esteriorizzazione e la proiezione 
organica sia adeguato: la prima funzione che la macchina esteriorizzerebbe e surroga è la 
manodopera specifica. Marx aggiunge poi sempre tra le pagine del Capitale74, che proprio 
dalla macchina utensile sia iniziata la rivoluzione del capitale, e l’evoluzione della 
macchina motrice verso un tipo di meccanismo sempre più automatico che converte e 
surroga la motilità umana con le forze naturali (vapore, acqua, elettricità)75. 
In un passaggio decisivo del XIII capitolo notiamo quanto segue: 
 

Se ora guardiamo più da vicino la macchina utensile o macchina operatrice vera e propria, 
a grandi linee, anche se spesso in forma molto modificata, troviamo gli apparecchi e gli 
strumenti con i quali lavorano l’artigiano e l’operaio manifatturiero; adesso però non più 
come strumenti dell’uomo, ma come strumenti di un meccanismo, ovvero come strumenti 

 
in Marx e come, tra gli altri Leroi-Gourhan (1977) ha sottolineato, è un universale antropologico e naturale 
correlato dell’esistenza umana. 

69 Panzieri (1961), p. 54. 
70 Marx (2024), p. 374. 
71 Ivi, p. 375. 
72 Sulla non neutralità della macchina, cfr. Cengia (2017). 
73 Marx (2024), p. 379. 
74 Marx (2024), p. 380. 
75 In questo caso, l’influenza delle forze produttive sui rapporti di produzione ci pare esplicita. 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
56 

 

meccanici. […] Dopo che gli sia stato comunicato il movimento corrispondente, la 
macchina utensile è dunque un meccanismo che, con i suoi strumenti, esegue le stesse 
operazioni che prima erano eseguite con analoghi strumenti dal lavoratore76.  

 
L’introduzione della macchina, dunque, demansiona l’operaio proprio perché ne 
esteriorizza le funzioni operative e cognitive sostituendole. Di conseguenza, la 
specializzazione della manodopera decade e può essere reperita più a buon mercato. 
Questo perché lo scopo della macchina (la sua teleologia immanente) nel processo di 
valorizzazione capitalistico non è facilitare il lavoro e la produzione di una maggior quantità 
e diffusione di merci e valori d’uso, bensì l’intensificazione dell’estrazione del plusvalore 
relativo, aumentando la produttività del lavoro (le ore lavorate che presiedono all’aumento 
della produttività) e ridurre il valore della forza lavoro. Contrariamente alla sua dimensione 
ontologica di via traversa e di artificio per dominare la natura e liberare l’uomo dalla fatica, 
la vocazione della macchina, e quindi il suo telos eteronomo nel capitalismo, è l’estrazione 
di valore e l’aumento del capitale. L’estrazione del pluslavoro è così maggiorata, poiché il 
lavoro necessario è ridotto e, ad un tempo, è estesa la porzione della giornata lavorativa 
dedicata alla produzione di plusvalore. Si vede qui come la circolarità del rapporto tra forze 
produttive e rapporti di produzione è realtà concreta: se da un lato è la macchina a 
consentire il passaggio da manifattura a capitalismo industriale, con il conseguente 
demansionamento dell’operaio, è altrettanto vero che il telos della macchina in tale sistema 
è piegato e condizionato dai rapporti di produzione preesistenti, in quanto la potenza 
emancipatrice dell’esteriorizzazione e l’esonero che la macchina autorizza, sono piegati 
all’interesse del capitale come mezzo di produzione e capitale fisso. 

Nel Frammento sulle macchine contenuto nei Grundrisse Marx aveva già anticipato 
questi temi77. Tra le sue righe Marx sottolinea come il capitale inglobi il mezzo di lavoro (da 
cui, come si è detto, è esso stesso inverato) nel processo di valorizzazione, esso diventa un 
modo di esistenza del capitale come capitale fisso78. Il capitale trasforma poi la macchina 
configurandola come sistema automatico di macchine79, composto da più organi tendenti 
a una generale automazione. In questo sistema, l’operaio stesso è solo un organo o 
ingranaggio cosciente. La macchina non è più mezzo di lavoro dell’operaio singolo che 
media, conformemente alla sua vocazione originaria, il rapporto tra lavoratore e natura, 
ma è anzi l’operaio il medium dell’azione della macchina, diventando praticamente 
strumento dello strumento, prodotto del proprio prodotto. La macchina è esteriorizzazione 
completa del lavoratore o, meglio, della forza lavoro in essa incorporata e che va a 
sostituire: essa ha una propria anima autonoma a differenza dello strumento, costituita 
dalle leggi che ne determinano il funzionamento, un sistema di organi ed arti, e un proprio 
metabolismo (macchina motrice) che consuma materie prime per mantenersi in vita. 
L’attività dell’operaio è regolata e infine sostituita dalla macchina. La macchina incorpora 
e risolve in sé, dunque, le forze produttive; anche la scienza che è inglobata e agisce al di 
sopra dell’operaio come un potere estraneo, piegata al processo di estrazione del valore del 
capitale. In questo modo, la scissione tra lavoro intellettuale e pratico raggiunge la sua 
acme. Jean Fallot in Marx e la questione delle macchine sottolinea come la scienza nel 
sistema capitalistico, in quanto lavoro intellettuale, neghi la sua essenza: viene prodotta 
socialmente e potrebbe beneficiare l’umanità, ma entro il capitale assume un carattere 

 
76 Ivi, p. 378 e ss. 
77 Per una trattazione di come Marx nel Capitale superi alcune concezioni espresse nei Grundrisse cfr. 

Heinrich (2013). 
78 Marx (1970b), p. 389. 
79 Ivi, p. 390. Questa idea ha avuto molta fortuna in una certa critica francese alla tecnica come in Ellul e 

Latouche; anche il concetto di Apparatenwelt che troviamo in Anders è debitore di questa dinamica evidenziata 
da Marx del capitale nello svilupparsi in un sistema di apparati. La differenza tra la concezione marxiana e 
quella di Anders è che tuttavia in quest’ultimo il piano economico è sempre subordinato a quello ontologico 
della tecnica al punto che tanto il sistema capitalistico che quello socialista sono indifferentemente piegati allo 
strapotere della tecnica “soggetto della storia”. In Marx una tale posizione, come abbiamo evidenziato, non è 
sostenibile. Cfr. Latouche (1995) e Anders (2007b), pp. 251-256. 



Lorenzo De Stefano 

 
57 

 

ambivalente e conflittuale. In particolare, la scienza aumenta la produttività del lavoro, ma 
tramite la macchina e l’organizzazione sociale del lavoro nella fabbrica accentua 
l’alienazione del lavoratore e le disuguaglianze. In secondo luogo, essa nella produzione è 
motore del plusvalore relativo. Le macchine che incorporano le conoscenze scientifiche 
pregresse e l’intelletto generale, di cui diremo a breve, incorporano il lavoro umano 
presente e passato, permettendo di produrre a costi sempre minori. La tecnica e la 
macchina, come Fallot sottolinea nella critica al lorianismo, non sono dunque avulse dal 
rapporto sociale, esse non sono di per sé istanze neutrali, ma dipendono dai modi di 
produzione in cui sono inserite che ne determinano la portata emancipativa od oppressiva. 
Fallot, con cui condividiamo una impostazione antropologica ma antiessenzialista80, nota 
come le macchine di per sé siano esteriorizzazioni dei rapporti sociali e produttivi 
determinati dalla natura sociale del lavoro umano, che potenziano le capacità collettive. In 
questo contesto, Fallot distingue quattro definizioni marxiste di scienza81: scienza come 
mezzo di lavoro, scienza come forza produttiva, scienza come potenza del lavoro sociale e 
scienza come potenza intellettuale della produzione e general intellect. Come abbiamo 
accennato, la scienza nella sua singolare saldatura con la tecnica, diviene essa stessa una 
parte integrante degli strumenti produttivi. Del resto, anche Lenin aveva sottolineato come 
la prassi è mediazione tra pensiero e mondo. Nel capitalismo questo mezzo di lavoro82, 
prodotto dal lavoro intellettuale, è strumento ausiliario del lavoro della mano, che nella 
divisione del lavoro capitalistico è però separato dal lavoratore e oggettivato nella 
macchina. La questione della riappropriazione sociale dei mezzi di produzione interessa 
dunque anche la scienza; l’alienazione dell’operaio sussunto alla macchina è la stessa dello 
scienziato, la cui ricerca è sottomessa alle esigenze del ciclo produttivo del capitale. Ma se 
le cose stanno così, la scienza è anche forza produttiva immediata83 come energia sociale 
e sapere cumulativo. Essa è sia scienza-soggetto, ossia l’attività propria degli scienziati, 
ma anche scienza-oggetto come oggettivata in tecnologie, manuali, istituzioni. Il 
capitalismo, oltre a separare lavoro pratico da quello intellettuale, tende anche a separare 
queste due dimensioni. La scienza-oggetto è appropriata dal capitale che estromette l’uomo 
comune, finanche lo scienziato, che in questo è un lavoratore salariato comune, dalla sua 
fruizione. Tuttavia, è proprio questo carattere sociale della scienza e della tecnica come 
sviluppo delle forze produttive a costituire un elemento rivoluzionario capace di rompere i 
rapporti di produzione esistenti e di creare le basi per la nuova società socialista. 

La scienza concretizzata nelle macchine è però anche potenzialmente, in quanto forza 
produttiva, capace di emancipare l’uomo dalla fatica e dall’alienazione, in base al rapporto 
dialettico tra forze produttive e rapporti di produzione. Per questo motivo, essa è anche 
potenza del lavoro sociale, in quanto impresa collettiva, universale e trans-generazionale. 
Nel capitalismo essa appare estranea e contrapposta al lavoratore, estraniata rispetto al 
lavoro e quindi rispetto alla propria essenza, come nel Frammento sulle macchine appena 
discusso. La scienza incorporata nella macchina esautora l’operaio e lo costringe a mero 
supervisore del processo produttivo, e d’altro canto organizza scientificamente il lavoro 
come dottrina dell’organizzazione manageriale e scienza sociale. In poche parole, assume 
dal capitale la sua natura impositiva. Dall’altro lato, come lavoro generale collettivo, 

 
80 Fallot (1971), pp. 212-214. 
81 Ivi, pp. 68-116. 
82 La scienza, così come la macchina nel sistema capitalistico sono mezzi di lavoro, hanno pertanto un 

valore d’uso oltre che di scambio. 
83 Citiamo qui un passo dei Manoscritti: «Ma la scienza naturale si è intromessa tanto più praticamente 

nella vita dell’uomo mediante l’industria, e l’ha trasformata, e ha preparato l’emancipazione dell’uomo, pur 
avendo dovuto immediatamente condurre a compimento la sua disumanizzazione. L’industria è il rapporto 
storico reale della natura e quindi della scienza naturale con l’uomo; perciò, se essa viene intesa come la 
rivelazione essoterica delle forze essenziali dell’uomo, viene pure compresa l’essenza umana della natura o 
l’essenza naturale dell’uomo; di conseguenza le scienze naturali perdono la loro direzione astrattamente 
materiale o meglio idealistica, e diventano la base della scienza umana, come già ora son diventate, per quanto 
in forma estraniata, la base della vita umana reale inde il dire che una è la base della vita e un’altra quella 
della scienza è sin da principio una menzogna. Cfr. Marx (1968), p. 121 e ss. 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
58 

 

espressione della natura dell’uomo, il pensiero scientifico giunge nell’industria alla sua 
piena maturazione e oggettivazione. L’industria come complesso di macchine, frutto del 
lavoro intellettuale e pratico socializzato, realizza in potenza in una forma ancora 
estraniata il fondamento zoo-tecno-logico dell’umano.  

Ciò è esplicito nell’ultima forma di scienza descritta da Fallot: il general intellect, 
espressione, come è noto, usata da Marx solo nei Grundrisse. La tematica è assai vasta e 
numerosi studi sono stati pubblicati su questa figura del pensiero marxiano e sulla sua 
continuita/discontinuità con la nozione del Gesamtarbeiter del Capitale84. Proprio nella 
sua determinazione sociale, la scienza rappresenta il potere intellettuale collettivo della 
società che nella produzione capitalistica si presenta come sistema oggettivo indipendente 
dagli individui. Il capitale, dunque, da un lato per realizzarsi grazie alla macchina 
presuppone un determinato sviluppo delle forze produttive, dall’altro queste ultime sono 
forzate e indirizzate nel loro sviluppo dal capitale stesso. La macchina incarna, quindi, il 
“cervello sociale”85 che, come lavoro oggettivato, domina sul lavoro vivo86. La conoscenza, 
patrimonio comune dell’umanità, viene appropriata, così come la forza lavoro dal capitale, 
ma, allo stesso tempo, preparerebbe le condizioni per il superamento del capitale stesso. 
Questo perché l’automazione tendendo a ridurre il tempo di lavoro al minimo farebbe 
crollare il presupposto stesso della sua accumulazione: il tempo di lavoro come fonte della 
sua ricchezza. 
 

Esso da un lato evoca, quindi tutte le forze della scienza e della natura, come della 
combinazione sociale e delle relazioni sociali al fine di rendere la creazione della ricchezza 
(relativamente) indipendente dal tempo di lavoro impiegato in essa. Dall’altro esso intende 
le gigantesche forze sociali così create alla stregua del tempo di lavoro, e imprigionarle 
nei limiti che sono necessari per conservare come valore il valore già creato87.  

 
Come l’apprendista stregone, il capitale, che sussume come sua base le forze sociali, la 
scienza e i mezzi di produzione solo come mezzi e capitale fisso, invera le condizioni per far 
saltare in aria questa base88. 

È sul terreno dunque dell’automazione capitalistica, al maturare dei nuovi mezzi di 
produzione, che si dà la possibilità di una riconfigurazione dei rapporti di produzione. Il 
terreno è maturo per trarre le conclusioni da questo lungo excursus marxiano. 
 
5. Conclusioni: Macchine ed emancipazione 
 

La natura non costruisce macchine, non costruisce locomotive, ferrovie, telegrafi elettrici 
filatoi automatici ecc. Essi sono prodotti dell’industria umana: materiale naturale, 
trasformato in organi della volontà umana sulla natura o della sua esplicazione nella 
natura. Sono organi del cervello umano creati dalla mano umana; capacità scientifica 
oggettivata umana; forza di conoscenza oggettivata. Lo sviluppo del capitale fisso mostra 
fino a quale grado il sapere sociale generale, knowledge, è diventato forza produttiva 
immediata, e quindi le condizioni del processo vitale stesso della società sono passate 
sotto il controllo del general intellect, e rimodellate in conformità ad esso; fino a quale 
grado le forze produttive sociali sono prodotte, non solo nella forma del sapere, ma come 
organi immediati della prassi sociale, del processo di vita reale89. 

 
Questo passaggio del Frammento sembra condensare gli argomenti discussi sin qui. La 
macchina è, come sottolineato in precedenza, artificio umano troppo umano che permette alla 

 
84 Cfr. le due visioni contrapposte di Negri (1998) e Heinrich (2013). 
85 Marx (1970), p. 392. 
86 Ivi, p. 391. 
87 Ivi, p. 402. 
88 Ibidem. 
89 Marx (1970b), pp. 402 e ss. 



Lorenzo De Stefano 

 
59 

 

nostra specie di aggirare per una via traversa la natura90. In quanto tale, essa è 
esteriorizzazione e proiezione dei nostri organi e frutto della nostra volontà, che è sempre 
necessità vitale, di dominio e trasformazione della natura. Essa è l’oggetto in cui necessità 
naturale e libertà creativa dell’umano vengono a integrarsi. La sua natura ancipite armonizza 
dialetticamente libertà e necessità, natura e cultura, potenziamento ed esonero. In essa la 
nostra natura propria viene a compimento dialetticamente proprio come artificialità, in quanto 
l’umano è l’animale artificiale per sua natura. Ogni macchina però non è fine a se stessa, ha 
sempre una finalità eteronoma che dipende a un tempo dalle forze produttive che l’hanno 
inverata e rispetto a cui assolve alla funzione di potenziamento ed esteriorizzazione, ma anche 
sempre dai rapporti di produzione che la pervadono. Come tale, nessuna macchina è mai 
neutrale, ma concrezione storicamente determinata di scienza e potere. Marx ha avuto il merito 
di sottolineare come in ogni macchina nella fase del capitalismo dispiegato alberghi 
contemporaneamente il più grande pericolo, ma anche ciò che può potenzialmente salvare. La 
diffusione dell’automazione, la democratizzazione della tecnologia, la diffusione del sapere e 
dell’intelletto generale, divengono istanze sempre più difficili da governare univocamente, 
rispetto a cui la società del controllo come propaggine della gestione cibernetica del parco 
sociale91 appare sempre meno in grado di garantire ordine e disciplinamento. Naturalmente, 
nuove forme di capitalismo e di rapporti di produzione pervadono le macchine paradigmatiche 
contemporanee: le tecnologie digitali e dell’informazione, dando forma a nuovi modi di 
produzione e alienazione92. 

Nel corso degli ultimi due secoli, il modo di produzione capitalistico ha evidenziato una 
notevole capacità di autoriproduzione e adattamento, anche in seguito a crisi sistemiche 
ricorrenti. Tali dinamiche, lungi dal compromettere la stabilità strutturale del sistema, ne 
hanno spesso favorito una riorganizzazione interna, rafforzando l’egemonia del capitale e 
contribuendo alla sua legittimazione come unico orizzonte economico e simbolico praticabile93. 
In questo contesto, tuttavia, l’analisi marxiana individua nella macchina e, più in generale, nei 
processi di meccanizzazione e automazione, un possibile vettore di superamento delle 
contraddizioni intrinseche al capitale stesso. L’apparato tecnico-produttivo, se sottratto alla 
logica dell’accumulazione, viene configurato da Marx come potenziale fondamento materiale di 
una futura formazione sociale comunista, orientata all’emancipazione dall’alienazione del 
lavoro e alla riconfigurazione dei rapporti sociali. 

Questo tema è naturalmente molto vasto e solamente accennabile in chiusura del 
contributo. La trilogia di Hardt e Negri94 Impero, Moltitudine e Comune, ha costituito un 
tentativo di pensare con Marx e oltre Marx le implicazioni filosofiche dei Grundrisse e in 
generale l’eredità marxiana soprattutto nelle trasformazioni delle macchine informatiche, che 
hanno portato ad una nuova figura di operaio: l’operaio sociale95. Il presente saggio ha voluto 
posizionarsi rispetto a questi temi assai complessi un passo indietro, ricercando e fondando la 
teoria marxiana delle macchine in un sostrato zoo-tecno-logico. In questo modo, si è voluto 
ricondurre ed analizzare l’origine del lavoro e della tecnica con Marx alla sua radice biologica e 
vitale, come quella libera attività di quell’essere che per esistere è costretto ad esercitare la 
propria inesauribile libertà nei confronti della natura. Ed è per questo che nella questione delle 
macchine, nella teleologia a loro immanente ne va sempre della emancipazione dei lavoratori, 
e con essi dell’intera umanità. 
 
 
Bibliografia 
Alsberg, P. (2020), L’enigma dell’umano. Per una soluzione biologica, trad. it. a cura di E. 

Nardelli, Inschibollet, Roma. 

 
90 Cfr. supra, p. 44. 
91 Cfr. G. Deleuze (1990). 
92 Importanti studi in questo senso li troviamo in Zuboff (2019), Srnicek (2016) e Piketty (2014). 
93 Fisher (2018). 
94 Hardt e Negri (2003), (2004), (2010). 
95 Sul tema vedi anche Di Marco (2018), p. 264 e ss. 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
60 

 

Anders, G. (2007a) L’Uomo è antiquato. I. Considerazioni sull’anima nell’epoca della 
seconda rivoluzione industriale, trad. it. a cura di L. Dallapiccola, Bollati Boringhieri, 
Torino. 

Anders, G. (2007b) L’Uomo è antiquato. II. Sulla distruzione della vita nell’epoca della terza 
rivoluzione industriale, trad. it. a cura di M.A. Mori, Bollati Boringhieri, Torino. 

Aristotele (2011), Fisica, a cura di R. Radice, Bompiani, Milano. 
Aristotele (2010), Meccanica, a cura di M. Ferrini, Bombiani, Milano. 
Axelos, K. (1963), Marx pensatore della tecnica, trad. it. a cura di A. Bonomi, Sugar Editore, 

Milano. 
Babbage, C. (1832), On the Economy of Machinery and Manufactures, Charles Knight, 

London. 
Bimber, B. (1990), “Karl Marx and the Three Faces of Technological Determinism”, Social 

Studies of Science, vol. 20, n. 2, pp. 333-351. 
Bucharin, N. (1925), Historical Materialism a System of Sociology, International Press, New 

York; trad. it. (1977), Teoria del materialismo storico. Manuale popolare di sociologia 
marxista, a cura di A. Binazzi, La Nuova Italia, Firenze. 

Cengia, A. (2017), “Marx: Innovazione e uso capitalistico delle macchine”, Quaderni 
Materialisti, n. 16, pp. 129-154.  

Cera, A. (2007), Sulla questione di una filosofia della tecnica, in N. Russo (a cura di), L’uomo 
e le macchine: per un’antropologia della tecnica, Guida, Napoli, pp. 41-115. 

Cera, A. (2020), “Lineamenti di una Filosofia della Tecnica al Nominativo (TECNOM)”, in 
M. Pavanini (a cura di), Tecnica. Figure e strutture dell’artificio, Kaiak Edizioni, Tricase. 

Colp, R. Jr. (1974), “The Contacts Between Karl Marx and Charles Darwin”, Journal of the 
History of Ideas, vol. 35, n. 2, pp. 329-338. 

De Stefano, L. (2023), “La mente esteriorizzata. Per una critica genetica dell’Intelligenza 
Artificiale”, Lo Sguardo, n. 36, pp. 255-284. 

Deleuze, G. (2000), “La società del controllo”, in Pourparler, a cura di S. Verdicchio, 
Quodlibet, Macerata, pp. 234-241. 

Di Marco, G.A. (2018), Il Lavoro della talpa: scritti su Marx, a cura di R. Evangelista, R. 
Gimigliano, A. P. Ruoppo, I. Viparelli, FedOAPress, Napoli. 

Di Marco, G.A. (1984), Marx Nietzsche Weber, Guida, Napoli. 
Dyer-Witheford, N. (1999), Cyber-Marx. Cycles and Circuits of Struggle in High-Technology 

Capitalism, University of Illinois Press, Chicago. 
Engels, F. (1950), Ludwig Feuerbach e il punto di approdo della filosofia classica tedesca, 

trad. it. a cura di P. Togliatti, Editori Riuniti, Roma. 
Fallot, J. (1971), Marx e la questione delle macchine, trad. it. a cura di M. Pantani, La Nuova 

Italia, Firenze. 
Fisher, M. (2018), Realismo Capitalista, trad. it. a cura di V. Mattioli, Nero edizioni, Roma. 
Ford, D.F. (2023), Marx and Technology, in P. Jandrić (ed.), Encyclopedia of Postdigital 

Science and Education, Springer, Netherland. 
Gehlen, A. (2010), L’uomo. La sua natura e il suo posto nel mondo, a cura di V. Rasini, 

Mimesis, Milano-Udine. 
Heidegger, M. (1999), Concetti fondamentali della metafisica. Mondo-Finitezza-Solitudine, 

trad. it. a cura di P. Coriando, a cura di C. Angelino, il melangolo, Genova. 
Heilbroner, R.L. (1967), “Do Machines Make History?”, Technology and Culture, vol. 8, n. 

3, pp. 335-345. 
Heinrich, M. (2013), The “Fragment on Machines”. A Marxian Misconception in the 

Grundrisse and its Overcoming in Capital, in R. Bellofiore, G. Starosta, P.D. Thomas 
(eds.), In Marx’s Laboratory. Critical Interpretations of the Grundrisse, Brill, Leiden, pp. 
195-212. 

Kapp, E. (1877), Grundlinien einer Philosophie der Technik. Zur Entstehungsgechichte der 
Kultur aus neuen Gesichtpunkten, Weistermann, Braunschweig. 



Lorenzo De Stefano 

 
61 

 

Latouche, S. (1995), La Megamacchina, trad. it. a cura di A. Salsano, Bollati Boringhieri, 
Torino. 

Leroi-Gourhan, A. (1977), Il gesto e la parola, voll. I e II, trad. it. a cura di F. Zannino 
Einaudi, Torino. 

Lukács, G. (1966), “Technology and Social Relations”, New Left Review, 
vol. 0, Fasc. 39, pp. 27-34. 

Lukács, G. (1973), Storia e coscienza di classe, trad. it. a cura di G. Piana, Arnoldo 
Mondadori, Milano. 

MacKenzie, D. (1984), “Marx and the Machine”, Technology and Culture, vol. 25, n. 3, pp. 
473-502. 

Malafouris, L. (2013), How Things Shape the Mind: A Theory of Material Engagement, MIT 
Press, Cambridge. 

Marx, K. (2024), Il Capitale. Libro I, a cura di R. Fineschi, Einaudi, Torino. 
Marx, K. (1968), Manoscritti Economico-Filosofici del 1844, a cura di N. Bobbio, Einaudi, 

Torino. 
Marx, K.  (1969), Miseria della filosofia. Risposta alla Filosofia della Miseria del signor 

Proudhon, a cura di F. Engels, trad. it. a cura di F. Rodano, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K.  (1970a), Lineamenti Fondamentali della critica dell’economia politica 1857-1858. 

Vol. I, trad. it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze. 
Marx, K. (1970b), Lineamenti Fondamentali della critica dell’economia politica 1857-1858. 

Vol. II, trad. it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze. 
Marx, K. (1999), Manifesto del partito comunista, a cura di D. Losurdo, Bari, Laterza. 
Negri, A. (1998), Con Marx oltre Marx, Manifesto Libri, Roma. 
Panzieri R. (1961), “Sull’uso capitalistico delle macchine nel neocapitalismo”, Quaderni 

rossi, n. 1, pp. 53-72. 
Pask, G. (1969), The Meaning of Cybernetics in the Behavioural Sciences (The Cybernetics 

of Behaviour and Cognition; Extending the Meaning of “Goal”), in J. Rose (ed.), Progress 
of Cybernetics, Gordon & Breach, London-New York, pp. 15-44. 

Pasquinelli, M. (2019), “On the Origin of Marx’s General Intellect”, Radical Philosophy, n. 
206, pp. 43-56. 

Pasquinelli, M. (2023), The Eye of the Master. A Social History of Artificial Intelligence, Verso, 
New York-London. 

Reinfelder, M. (1980) Introduction, in P. Slater (ed.), Breaking the Spell of Technicism, 
Outlines of a Chritique of Technology, Ink Links, London, pp. 9-37. 

Rosenberg N. (1976), “Marx as a Student of Technology”, Monthly Review, vol. 28, n. 3. 
Rosenberg N. (1982), Inside the Black Box, Cambridge University Press, Cambridge. 
Russo, N. (2021), “Ontologia e genealogia delle macchine: un sunto”, Mechane, n. 1, pp. 

13-25. 
Russo, N. (2008), Il contributo della teoria delle macchine alle scienze della natura e 

dell’uomo, in Polymechanos Anthrospos, Guida, Napoli. 
Russo, N. (2023), “Para physin. Spunti aristotelici, e non, intorno al concetto di macchina”, 

Bollettino Filosofico, n. 38, pp. 98-106. 
Shaw, W.H. (1979), “‘The Handmill Gives You the Feudal Lord’: Marx’s Technological 

Determinism”, History and Theory, n. 18, pp. 155-176. 
Slater, P. (ed.) (1980), Outlines of a Chritique of Technology, Ink Links, London. 
Smith, T. (2013), “The ‘General Intellect’ in the Grundrisse and Beyond”, Historical 

Materialism, vol. 21, n. 4, pp. 235-255. 
Srnicek, N. (2016), Platform Capitalism, John Wiley & Sons, New Jersey. 
Stalin, J. (1973), The Essential Stalin: Major Theoretical Writings 1905-1952, trans. by B. 

Franklin, Croom Helm Ltd, London. 
Thompson, W. (1824), An Inquiry into the Principles of the Distribution of Wealth Most 

Conducive to Humane Happiness Applied to the Newly Proposed System of Voluntary 
Equality of Wealth, Longman, London. 



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx 
 

 
62 

 

Tomasello, M. (2019), Diventare umani, Raffaello Cortina Editore, Milano. 
Vercellone C. (2007), “From Formal Subsumption to General Intellect: Elements for a 

Marxist Reading of the Thesis of Cognitive Capitalism”, Historical Materialism, n. 15, pp. 
13-36. 

Virno, P. (2007), “General Intellect, Historical Materialism Research”, Critical Marxist 
Theory, vol. 15, n. 3. 

Wendling, A.E. (2009), Karl Marx on Technology and Alienation, Palgrave Macmillan, 
London. 

Winner, L. (1977), Autonomous Technology. Technics-out-of-Control as a Theme in Political 
Thought, MIT Press, Massachusetts. 

Zuboff, S. (2019), Il capitalismo della sorveglianza. Il futuro dell’umanità nell’era dei nuovi 
poteri, trad. it. a cura di P. Bassotti, Luiss, Roma.  

 


