LORENZO DE STEFANO*

COME ORGANI COSCIENTI
PER UNA TEORIA DELLE MACCHINE A PARTIRE DA MARX!

Abstract: As Conscious Organs: Toward a Theory of Machines Starting from Marx

This article offers a reinterpretation of Marx’s theory of machines by grounding it in a zoo-techno-
logical anthropology. It argues that Marx conceives the human being as a technical animal whose praxis
mediates the relation between nature and society. Drawing on the Grundrisse and Capital, the study
explores how machines embody social relations and scientific knowledge, becoming instruments of
alienation under capitalism. Yet, their teleological structure also carries an emancipatory potential. The
paper reframes debates on technological determinism and highlights the critical power of Marx’s thought
in confronting digital capitalism and Al.

Keywords: Anthropology, Capital, Machine Theory, Marx, Technology

1. Marx e la tecnica

La questione della tecnica e delle tecnologie nella filosofia di Karl Marx gioca un ruolo di
primo piano, come testimoniano numerosi riferimenti nelle sue opere e l'esistenza di
un’opera inedita pubblicata in russo intitolata Storia della tecnologia?.

La tematica €& stata assai dibattuta in sede critica. In particolare, ’attenzione dei pita
eminenti teorici e critici marxisti si € incentrata sulla questione dei mezzi di produzione,
del loro ruolo all’interno della dialettica materialistica della storia, e sul rapporto tra
macchina e capitalismo. A destare interesse €& stato soprattutto il nesso tra sviluppo
tecnologico, macchine e capitalismo, che chiama in causa il piu generale problema del
nesso tra struttura e sovrastruttura. Tra i contributi pitt importanti in tal senso sono da
menzionare sicuramente quelli di Bucharin, che ha esplicitamente avallato
un’impostazione determinista, apertamente contestata da Lukacs, oltre che Lenin, Stalin,
Kautsky, Plekanov, Althusser, Mao, Bettelheim e ancora Luxemburg, Gramsci, Korsch3.
Anche marxisti eretici come GUnther Anders o Herbert Marcuse hanno rapsodicamente
affrontato tale tema, sebbene a partire da prese di posizione teoriche eterodosse rispetto al
materialismo storico. Occorre, inoltre, sicuramente menzionare le importanti monografie
di Kostas Axelos Marx pensatore della tecnica* e di Jean Fallot Marx e la questione delle
macchine, mentre per quel che riguarda 'operaismo e post-operaismo italiano € importante
menzionare i contributi di Raniero Panzieri®> e di Antonio Negri nella sua rilettura dei
Grundrisse®. A tenere banco € stata la questione se in Marx sia possibile rintracciare un
determinismo tecnologico, questione di cui magistrale saggio di Donald MacKenzie Marx
and the Machine™ ha tentato di dare una spiegazione organica ed esaustiva. Nei primi anni

* Universita degli Studi di Napoli “Federico II”.

1 Questo articolo ¢ il frutto di anni di discussioni e confronti su Marx e la questione antropologica con il
prof. Giuseppe Antonio Di Marco, al quale devo anche una parte fondamentale della mia formazione. Desidero
ringraziarlo sentitamente, non solo per aver dato una lettura approfondita a una prima bozza dell’articolo, ma
anche per il suo costante contributo al mio percorso.

2 L’opera incompleta raccoglie una serie di quaderni e appunti tematici che Marx scrive fino al 1883. E stata
pubblicata in URSS nel 1925 con il titolo Hcmopus mexHosozuu.

3 Per una discussione delle differenti posizioni in materia, cfr. Reinfelder (1980).

4 Axelos (1963).

5 Panzieri (1961).

6 Negri (1998).

7 MacKenzie (1984).

Bollettino Filosofico 40 (2025): 41-62
ISSN 1593 - 7178

E-ISSN 2035 - 2670

DOI 10.6093/1593-7178/12964

41



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

del nuovo millennio diversi sono stati i tentativi di far reagire il marxismo con la filosofia
della tecnica di matrice francese, in particolare con il pensiero di Simondon e Stiegler, e
con la cibernetica e le nuove sfide dell’intelligenza artificiales. E infatti indubbio che
l'apparato concettuale marxiano abbia fornito e continui a fornire importantissimi
strumenti concettuali per affrontare questioni cruciali per la nostra contemporaneita come
I’Antropocene e il ruolo e limpatto delle tecnologie digitali nella ristrutturazione del
capitalismo attuale, oltre a non aver perso la sua potenza critica per demistificare i rapporti
di produzione capitalistici nella direzione del loro superamento. Nuove teorie come
l’accelerazionismo e concetti come il Platform capitalism® e il Surveillance capitalism!©
hanno un debito esplicito nei confronti della tradizione marxiana e marxista, nella loro
analisi della societa e dei rapporti di produzione nell’epoca del digitale. In un’epoca dove
la saldatura tra tecnoscienza e capitalismo € piu forte che mai, in cui le Big Tech companies,
fondi e singoli attori hanno raggiunto concentrazioni di capitali maggiori di intere economie
condizionando le sorti politiche globali, la filosofia di Marx, nella singolarissima saldatura
tra antropologia, filosofia della tecnica e critica dell’economia politica, appare uno
strumento critico ed ermeneutico particolarmente affilato. In particolare, i contributi di
Marx alla teoria e alla fenomenologia della macchina sono di straordinaria importanza
anche per comprendere e demistificare la macchina paradigmatica che caratterizza la
nostra epoca: l'intelligenza artificiale. Le implicazioni del nesso tra marxismo e quella che
in filosofia si identifica generalmente a partire da Heidegger con “questione della tecnica”,
come si vede, sono vastissime e difficilmente analizzabili in un singolo saggio. Il presente
contributo vuole perd collocarsi un passo indietro rispetto alle tematiche elencate; non
pretende di intavolare una discussione filologica o critica circa il ruolo che la tecnica e i
mezzi di produzione, con i relativi spostamenti di accento, hanno rivestito nello sviluppo
della filosofia di Marx, non intende nemmeno fornire una ricostruzione storica di come la
questione della tecnica, delle macchine e dei mezzi di produzione sia stata affrontata dagli
epigoni nelle differenti scuole marxiste, giacché per quello esistono gia studi assai ben
documentatill. Né tantomeno, vuole esporre una ricontestualizzazione delle teorie
marxiane nell’epoca della AI'2; questo semmai sara tema di un altro lavoro. L’intento qui &
quello piu circoscritto, e forse pitt modesto, di vagliare la possibilita teorica di una filosofia
e antropologia della tecnica, a partire dalle categorie ermeneutiche di Marx, in particolare
per quel che concerne una “teoria della macchina” alla luce di un fondamento zoo-tecno-
logico!3. A tal fine, le posizioni di Marx saranno discusse e confrontate con alcune posizioni
fondamentali della filosofia della tecnica classica e della antropologia filosofica.

Questo perché, detto qui in via del tutto preliminare, la struttura dialettica del pensiero
marxiano e la sua radicale vocazione alla praxis, lo rendono particolarmente adatto a una
teoria genealogica e fenomenologica della tecnicita priva di retaggi metafisici di una Tecnica
con la T maiuscolal4, cosi come dall’altro lato di una declinazione ingegneristica e
neutralista della tecnicita, a favore di una struttura relazionale integrante il piano
antropologico, sociale, economico, teorico ed etico-politico. La nozione marxiana di
tecnologia come oggetto non neutro, che riflette e modella ad un tempo le dinamiche

8 Pasquinelli (2023) e (2019), Dyer-Witheford (1999).

9 Srnicek (2016).

10 Cfr. Zuboff (2019).

11 Cfr. Cengia (2017), Bimber (1990), Rosenberg (1976) e (1982), Reinfelder (1980).

12 Un tentativo in questa direzione & stato gia brillantemente compiuto da Pasquinelli (2023). E una
coincidenza niente affatto casuale che Marx abbia letto e commentato 'opera di Babbage On the Economy of
Machinery and Manufactures pubblicata nel 1832. Babbage € stato l'inventore del primo prototipo di
computatore la cosiddetta Macchina di Babbage, che nell’idea del suo inventore serviva ad organizzare la
produzione in fabrica e ad automatizzare il lavoro cognitivo. Possiamo dire che la critica marxista all’intelligenza
artificiale abbia accompagnato lo sviluppo di tali tecnologie sin dall’inizio. Sul tema Cfr. Pasquinelli (2019).

13 Prendo in prestito questa espressione da Axelos (1963), p. 93.

14 Mi riferisco ai tentativi di declinare la tecnica al nominativo, ovvero quelle filosofie in cui si parla di
Tecnica come istanza metafisica o ontologica trascendente o trascendentale, ad esempio in di Heidegger in
Anders. Sul tema cfr. Cera (2007) e (2020).

42



Lorenzo De Stefano

sociali, i rapporti di produzione, e quindi anche il tipo di uomo storicamente dato, € in
grado di garantire una via d’accesso al fenomeno della tecnica al di la di qualsiasi
riduzionismo.

Secondo Marx, la tecnologia e le forme di organizzazione sono elementi fondamentali per
comprendere 1’evoluzione dell'uomo e della societa. Il concetto di “interiorizzazione”, ad
esempio, evidenzia come le tecnologie e le strutture organizzative che queste autorizzano
non sono meri strumenti esterni, ma vengono integrate ed assorbite nella vita sociale e
culturale e finanche incorporate, in maniera non dissimile a quanto, per percorsi
epistemologicamente diversi, hanno sostenuto la post-fenomenologia e la MET!S.
Nell’analisi di Marx, tecnologie e organizzazione del lavoro rappresentano manifestazioni
concrete dei rapporti sociali, delle idee, delle pratiche lavorative socializzate e degli stili di
vita, complesso che egli indica nei Grundirsse col nome di general intellect. Non sono entita
isolate, ma realta strettamente intrecciate che modellano e vengono modellate dalla
societa. Tale molteplicita di piani interrelati emerge, come vedremo, nella nozione e analisi
della macchina e della particolare configurazione di questa allinterno del modo di
produzione capitalistico, costituendo il prodotto piti proprio della divisione del lavoro, ma
anche la possibilita del suo superamento. Il saggio sara articolato in quattro sezioni: una
prima che intende chiarire cosa si intende per teoria delle macchine. Una seconda
considera il ruolo specifico della tecnica allinterno del pensiero di Marx, soprattutto
inerentemente alla possibilita di un determinismo tecnologico, declinata a partire dal nesso
uomo-strumento-natura. Una terza € dedicata alla macchina e alla sua relazione con i
rapporti di produzione e con la scienza, in particolare, verranno presi in considerazione
passi dai Manoscritti, da Per la critica dell’economia politica, il noto Frammento sulle
macchine dei Grundrisse e il capitolo XIII del primo libro del Capitale; infine verra
tratteggiata alla luce del concetto di General Intellect la portata emancipativa della teoria
delle macchine marxiana.

Prima di iniziare a sviluppare gli obiettivi teorici del lavoro, occorre chiarire a mo’ di
premessa cosa si intende in questo contesto per teoria delle macchine.

2. La teoria delle macchine

Per teoria delle macchine intendiamo il punto di partenza di una antropologia della tecnica
che vede nella macchina il correlato oggettivo della “natura ancipite della tecnica”!6. Tale
natura doppia, ben rappresentata dall’ambiguita del termine greco techne, traducibile a
un tempo come arte e tecnica, risiede nella duplice funzione delle tecnologie come mezzi di
potenziamento, ma anche di esautorazione di alcune facolta umane, e mutatis mutandis di
emancipazione e assoggettamento. Una seconda ambivalenza consiste nel potere delle
tecnologie di mediare la relazione tra umano e mondo, ma anche di retroagire
sull’utilizzatore stesso determinandolo nella sua dimensione soggettiva e sociale. Se da un
lato la tecnica e le macchine esteriorizzano e potenziano il gesto, dall’altro queste portano
a una progressiva disattivazione dell’organo o della funzione sostituita; tali questioni
costituiranno il filo conduttore della nostra analisi della tecnica in Marx. Ora per
macchina, ed & questa una definizione che potrebbe andar bene anche per Marx, si intende
innanzitutto un congegno e un artefatto:

Vale a dire come composizione di una pluralita di elementi materiali estratti dalla loro
collocazione naturale e combinati secondo una catena di interazioni causali e retroazioni,
tale che mediante il suo uso un uomo, un ceto, una classe, una corporazione, una
cultura, una societa, perseguono e realizzano certi loro finil7.

15 Acronimo di Material Engagement Theory, teoria sviluppata da Lambros Malafouris che propone di
superare la separazione tradizionale tra mente e materia, sostenendo che il pensiero umano si costituisce
attraverso l'interazione pratica e continua con gli oggetti materiali; secondo la MET, la cognizione & estesa e
plasmata dai processi di manipolazione e uso degli artefatti. Cfr. Malafouris (2013).

16 Cfr. Russo (2021).

17 Ivi, p. 14.

43



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

Un artefatto appartiene alla classe degli enti tecnici (poiumena), che secondo la canonica
definizione aristotelica, ¢ incomparabile agli enti naturali (physei onta), in quanto il loro
principio di movimento € radicalmente diverso: I’ente naturale &€ capace di automovimento
(kinesis), ’ente tecnico ha bisogno, per quanto automatico, sempre di una attivazione
esterna (kinema)!8. Secondo tale schema causale, la causa motrice, ma anche la finale e la
formale di un qualsiasi ente tecnico provengono da un fattore esterno, che Aristotele
chiama lo architechton. La macchina € sicuramente un ente tecnico, che si differenzia dallo
strumento per il suo essere composito e tuttavia non riducibile al suo mero funzionamento
o meccanismo. A differenza della tradizione antica, nella modernita e nell’epoca capitalista,
lo architechton non € necessariamente il singolo inventore, ma il modo sociale di
produzione incorporato nella macchina stessa che include la scienza, e i rapporti di
produzione che '’hanno generata, a loro volta circolarmente influenzati dai rapporti di
produzione. Pur rimanendo l'ente tecnico attuato da una esternalita, questa & per natura
composita e va al di la del rapporto soggetto-oggetto. In questa frammentazione del
processo di produzione, come € noto, Marx ravvisa uno dei principali motivi di alienazione
dell'uomo contemporaneo.

La macchina, lungi da essere unicamente la concrezione mimetica di leggi naturali
oggettivate nell’artefatto da parte della scienza, come vuole la tradizione moderna,
costituisce una via traversa, appunto un’astuzia dell’ingegno umano per ingannare la
natura e ottenere qualcosa forzandone i processi, che attraverso il solo ausilio della nostra
mera fisiologia sarebbe impossibile. La scienza incorporata nel meccanismo non € mai fine
a se stessa, ma sempre subordinata a un telos. Come ancora una volta sottolinea Russo!9,
il rapporto tra scienza e macchina non € unidirezionale, spesso nella storia sono state le
macchine ad aprire nuove prospettive per la scienza e nuovi campi di sperimentazione, si
pensi ad esempio al ruolo del termostato nello sviluppo del pensiero cibernetico2°.
Considerare la macchina in tal guisa, comporta la necessaria riabilitazione della causa
finale, distinguendo de facto macchina dal suo mero meccanismo. Mentre il meccanismo
e descritto a partire dal suo funzionamento, la macchina non puo essere pensata senza la
necessaria presa in considerazione dei suoi fini. In poche parole, e questo lo andremo ad
evidenziare anche in Marx, la macchina, come tale, ha sempre nella sua costituzione
ontologica un certo telos umano che la dirige, in qualsiasi modo questo voglia essere
declinato: dal punto di vista economico, sociale, individuale, politico, ingegneristico e cosi
via. Una visione di tal tipo, che si colloca sulla scia dell’'ontologia della tecnica aristotelica,
ci porta anche a demistificare l’equiparazione epistemologica tipica della modernita tra
natura e macchina, che inferiva che, dal momento che la macchina incorpora per il suo
funzionamento leggi di natura, allora anche la natura puod essere considerata come una
macchina. Dalla tesi, sostanzialmente corretta, di una continuita epistemologica tra leggi
della natura e macchina, se ne desumerebbe una metafisica secondo cui natura e
macchina siano sostanzialmente equipollenti. Cido apre la strada anche a una
meccanizzazione dell'umano, finanche della res cogitans. Il tema della meccanizzazione,
della riduzione macchinica dell'umano e il suo asservimento alla macchina sono le
caratteristiche cruciali del capitalismo industriale descritto da Marx proprio nel Capitale e
nei Grundrisse. Tale reductio ad machina, come vedremo, sara in Marx diagnosticata in
relazione sia a una “naturale” vocazione di questa sia a partire da determinati rapporti di
produzione, in cui tanto la scienza quanto la tecnica sono coinvolte nell’epoca capitalistica.
Cio che la teoria delle macchine si propone &, pertanto, la reintegrazione dell'uomo
all’interno del concetto di macchina, e demistificare ’equazione tra macchina e natura:
non esiste macchina senza un telos esterno, la questione € semmai comprendere e
indirizzare tali fini, soprattutto in un’epoca, quella del tecno capitalismo, in cui 'umano

18 Aristotele, Phys, II, p. 192 e ss.
19 Russo (2008).
20 Cfr. Pask (1969), pp. 23-24.

44



Lorenzo De Stefano

sembra sempre piu degradato a organo cosciente del meccanismo, piuttosto che fine in se
stesso. Il carattere artificioso della macchina € quello che ci permette di distinguerlo dallo
strumento, che rappresenterebbe invece una forma di mediazione semplice tra uomo e
natura. Per comprendere meglio tale caratteristica del macchinico, € utile, ancora una
volta, richiamare un passo (pseudo)aristotelico, questa volta dalla Meccanica:

Oggetto del nostro stupore sono i fenomeni secondo natura (kata physin) di cui ignoriamo
la causa, e quelli contro natura (para physin) dovuti ad abilita e a interventi dell'uomo
per suo proprio beneficio. La natura opera spesso in contrasto con il nostro vantaggio,
perché il suo corso &€ sempre lo stesso, immutabile, mentre & vario e di volta in volta
mutevole cio che € utile per noi. Cosi, quando bisogna agire violando la natura, la difficolta
ci imbarazza e richiede una specifica abilita: percid chiamiamo quella parte dell’arte
(techne) che ci aiuta rispetto a tali difficolta: mechane?!.

La mechane??, incorpora una certa finalita, o meglio sottomette la causa efficiente — il
meccanismo — a una causa finale, secondo una via traversa rispetto all’ordine naturale,
appunto: para physin?3. Infine, la macchina si distingue per la sua tendenza crescente
all’lautomazione — come Marx non ha mancato di sottolineare — integrando elementi di
trasformazione funzionale ed energetica. Essa libera la mano umana dal contatto diretto
con il lavoro, intervenendo solo sulle proprie parti. Il suo ruolo principale ¢ mettere in
relazione diverse forze, sistemi energetici e strumenti che la compongono, spesso
trasformandoli (ad esempio da moto circolare a rettilineo o da energia termica a elettrica).
In conclusione, possiamo dunque definire la macchina in via preliminare come «medium
strumentale artificioso tra uomo e natura, e tra uomo e uomo, tendente all’automatismo,
ma finalizzato in maniera eteronoma, che incarna una decisione preteorica intorno alla
causalita»?4.

Tuttavia, la teoria delle macchine appena descritta assume una posizione
eccessivamente oggettivista, ovvero tende a considerare la macchina e il telos che ne
presiederebbe l'individuazione solo a partire da un’ontologia e genealogia dell’'oggetto che
astrae dai rapporti sociali, storici ed economici incorporati in ogni macchina storicamente
data. Ecco che la filosofia di Marx, declinata sotto la lente dell’antropologia della tecnica,
permette di integrare ed arricchire tale framework teorico, senza stravolgere o forzare
ermeneuticamente lo stesso pensiero marxiano.

Per una teoria delle macchine e per comprendere la natura ambigua ed ancipite della
tecnica, & necessario dunque sempre partire nesso antropologico tra umano-tecnica-
natura. Ed & proprio quello che andremo a fare a partire da alcuni luoghi dell’opera di
Marx.

3. Tra determinismo e fondamento zoo-tecno-logico

La questione del determinismo tecnologico in Marx ¢ stata, come accennavamo
nell’introduzione, ampiamente dibattuta in sede critica. L'origine della questione si deve
all’interpretazione di Bucharin, che ad onor del vero in Historical Materialism: A System of

21 Aristotele (2010), p. 164.

22 La mechane inizialmente identificava una specie di gru utilizzata nel teatro greco composta da bracci e
pulegge, usata per sollevare gli attori durante la rappresentazione, ed era usata principalmente per
rappresentare I'ingresso di un dio sulla scena, era pertanto una vera e propria finzione scenica, quello che oggi
definiremmo “effetto speciale”. Da qui deriva il latino deus ex machina.

23 Sul tema vedi Russo (2023).

24 Russo (2021), p. 20.

45



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

Sociology?® non fu 'unico a sostenere nel dibattito marxista2¢ la posizione, di una priorita
dei mezzi di produzione sul divenire dialettico della storia e della societa. Bucharin
sosteneva che lo sviluppo di una societa era diretta espressione delle forze produttive?27,
per cui aumento e la prosperita della popolazione erano direttamente proporzionali
all’incremento della potenza dei mezzi di produzione nel soddisfacimento dei bisogni. In
questo senso, le macchine fanno la storia, perché sono la condizione di possibilita della
prosperita di una societa. Questa interpretazione, come sottolinea MacKenzie?8, si basa in
primis sull’equivalenza tra forze di produzione e tecnologia; in secondo luogo, lo sviluppo
di tali forze € considerato per sé e non in una relazione dialettica con rapporti di
produzione. Le forze produttive comprendono le tecnologie, ma non tutte le forze produttive
sono tecnologie, includendo anche gli umani come forza lavoro e le conoscenze tecniche
oggettivate nelle tecnologie o sviluppate grazie ad esse. Questa visione determinista € stata
poi aggiornata da Shaw nel suo lavoro “The Handmill Gives You the Feudal Lord”: Marx’s
Technological Determinism. Sulla scorta del celebre passo di Miseria della filosofia2, di cui
diremo dopo, Shaw afferma che data la differenza tra forze produttive e rapporti di
produzione, intesi come le relazioni sociali e tecniche in cui avviene la produzione (come le
strutture della proprieta), le prime sono il piano costitutivo-trascendentale delle seconde.
Pertanto, quando c’¢ un miglioramento o una innovazione tecnologica sul piano delle
capacita produttive, allora le strutture sociali cambiano in funzione delle nuove possibilita
dischiuse. La dialettica storica, che dovrebbe portare dal feudalesimo al socialismo
passando per il capitalismo, ¢ spiegata e guidata dal progresso tecnologico. Di
conseguenza, piu che di determinismo tecnologico Shaw parla di determinismo delle forze
produttive30. In tale impostazione, lo stesso conflitto tra le classi emerge, quando sorge
una sproporzione tra l'antiquatezza dei rapporti di produzione rispetto a nuove forze
produttive. Una interpretazione meno polarizzata € stata poi discussa da Heilbroner nel
suo Do Machines Make History?. L’autore sostiene che se € vero che la tecnologia in Marx
€ una potenza storica perché influenza e determina in alcuni casi i modi di produzione,
essa non opera in isolamento, ma in concerto con fattori politici sociali ed economici. Per
quanto il progresso tecnologico segua nellimpostazione marxiana uno sviluppo progressivo
e razionale, che coinvolge il sapere scientifico, i sostrati materiali e I’accumulazione, esso
¢ sempre attivita sociale3!l. Inoltre, i cambiamenti tecnologici devono sempre essere
compatibili con i rapporti di produzione e i rapporti sociali che li hanno determinati.
Pertanto, la dimensione tecnologica di una societa non € di per sé sufficiente a dedurne le
caratteristiche politiche, pur influenzando naturalmente i modi di produzione e il tipo di
forza lavoro. Nelle societa capitaliste, in particolare, nota ancora Heilbroner, € la legge del
mercato a determinare la costante innovazione tecnologica, non il contrario, pertanto, e
questa € una tesi condivisa anche da MacKenzie, non €& possibile parlare in Marx di
determinismo stricto sensu, ma di piani interrelati e comunicanti. Anche Bimber nel suo
Karl Marx and the Three Faces of Technological Determinism ha fornito numerosi argomenti
contro l'ipotesi deterministas2.

Merita notare come gia Lukacs, nella recensione al lavoro di Bucharin, intitolata
Technology and Social Relations (1966), prende esplicitamente posizione rispetto al
determinismo, asserendo che, qualsiasi tentativo di ritrovare nel materialismo dialettico

25 Bucharin (1925). L’'opera & stata pubblicata con il titolo Teopust ucmopuueckozo mamepuanuzma nel 1921,
tradotta in italiano nel 1977, con il titolo piti aderente all’originale, di Teoria del materialismo storico. Manuale
popolare di sociologia marxista per i tipi di La Nuova Italia. L’opera € stata ristampata a cura di G. Mastroianni,
pubblicata da Unicopli nel 2007. Nel presente saggio, tuttavia, non disponendo delle edizioni italiane, cito dalla
prima traduzione inglese autorizzata del 1925, digitalizzata e disponibile su archive.org.

26 Cfr. MacKenzie (1984), Reinfelder (1980).

27 Bucharin (1925), p. 124.

28 MacKenzie (1984), p. 476.

29 Marx (1969), p. 94.

30 Shaw (1979), p. 158.

31 Heilbroner, p. 342 e ss.

32 Bimber (1990).

46



Lorenzo De Stefano

marxiano un piano fondazionale diverso dalle relazioni tra esseri umani nel processo di
produzione, conduce inevitabilmente al feticismo33. Pur ammettendo che la tecnica puod
retroattivamente influenzare le forze di produzione, essa non pud assolutamente essere
identificata con le forze produttive; un tale tentativo sarebbe «né valido, né marxista»34. La
tecnica € piuttosto un momento delle forze produttive, assimilabile ai mezzi di produzione,
ma non coincide punto con esse, né é il principale motore del loro cambiamento3s.
Comungque stiano le cose in sede critica, tuttavia, in questo contesto, si provera a delineare
una risposta al determinismo marxista a partire dal fondamento antropologico, o meglio,
zoo-tecno-logico, che, almeno ¢ la tesi qui sostenuta, costituisce il punto di partenza della
filosofia marxiana e della sua teoria della macchinas®6.

La curvatura antropologica della filosofia al termine della stagione dell’idealismo tedesco
€ certamente cio che storicamente ha caratterizzato ’hegelismo di sinistra a partire da
Feuerbach. Come € noto, Marx nelle Tesi su Feuerbach (1845) ha ribadito, proprio in
opposizione a quest’ultimo, che 1’essere umano non & mera astrazione, individuo singolo
astratto, ma il prodotto di rapporti sociali (Tesi VI). Il difetto principale di quella filosofia
era nella caratterizzazione dell'uomo come soggetto e non come attivita pratica, attivita
umana sensibile (Tesi I), e soprattutto nellinquadrare l’attivita umana non come attivita
produttrice oggettiva, ma essenzialmente teorica3?. Orbene, per Marx € nell’attivita pratica
che I'uomo costruisce la realta, dando forma al mondo e a se stesso. La III tesi &€ a tal
proposito esplicita:

La dottrina materialistica che gli uomini sono prodotti dell’'ambiente e dell’educazione, e
che pertanto uomini mutati sono prodotti di un altro ambiente e di una mutata
educazione, dimentica che sono proprio gli uomini che modificano I'ambiente e che
l'educatore stesso deve essere educato. Essa percio giunge necessariamente a scindere la
societa in due parti, una delle quali sta al di sopra della societa (per esempio in Roberto
Owen). La coincidenza nel variare dell’ambiente e dell’attivita umana puod solo essere
concepita e compresa razionalmente come pratica rivoluzionarias3s.

L’'umano, secondo il giovane Marx, ¢ sempre prodotto dialettico di interazioni dinamiche
con l'ambiente. Nel contesto della seconda natura culturale e sociale non si da mai una
soggettivita astratta rispetto ai rapporti sociali (Tesi VI). La prassi rivoluzionaria consiste
proprio nella modifica dell’ambiente prima naturale e poi sociale in cui l’'essere umano vive.
Mutando, 'ambiente, ad un tempo, muta anche il tipo umano che scaturira da questo
secondo una circolarita dialettica. La modifica della natura mediante la prassi tecnica e,
per giunta, il primo fattore di antropogenesi, al punto da poter azzardare che antropogenesi
€ sempre tecnogenesi. Teniamo fermo questo punto.

I1 fondamento zoo-tecno-logico dell'umano ci pare rintracciabile sin dai primi lavori di
Marx. Nei Manoscritti troviamo alcuni dei passaggi piu significativi a tal proposito, che
potrebbero senz’altro avvalorare l’ipotesi di un Marx come figura centrale, tra le altre cose,
della antropologia filosofica otto-novecentesca al fianco di Kapp, Alsberg e Gehlen3°.

Ad onor del vero, gia Bucharin, coglie questa affinita. Nelle pagine del citato Historical
Materialism, dopo aver affrontato la definizione di Benjamin Franklin dell'uomo come “tool
making animal”, discute e condivide la teoria dell’esteriorizzazione di Ernst Kapp, proprio
nella discussione zoo-antropologica delle differenze specifiche tra uomo e animale.

33 Lukacs (1966), p. 29. Lukacs ritiene che in Marx non sia possibile, a onor del vero, nemmeno parlare di
economicismo o determinismo economico, altrimenti non si spiegherebbe il potere di ribellione intrinseco alle
forze produttive. Cfr. Lukacs (1973), p. 298.

34 Lukacs (1966), p. 29

35 Jbidem.

36 Una impostazione simile & condivisa da Axelos (1963), p. 93 e ss.

37 Marx critica aspramente anche il ricorso di Feuerbach all’intuizione sensibile di kantiana memoria,
poiché egli non concepisce il sensibile stesso come attivita pratica e sensibile umana (Tesi V).

38 Cito dalla traduzione di Togliatti apparsa nel volume Engels (1950), pp. 77-80.

39 Una affinita in tal senso tra Marx e Kapp & stata colta ad esempio da Bucharin (1925), pp. 116-117.

47



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

Bucharin in un paragrafo sulle forze produttive e sulla differenza specifica tra natura e
societa, analizzando un passo del capitale in cui Marx cita e discute la nozione di
adattamento darwiniana#0, afferma che la differenza tra uomo e animale sta nel fatto che
mentre quest’ultimo si adatta all’ambiente, 'uomo rende 'ambiente adatto a lui. Questo
“rendere adatto” si oggettiva in primo luogo come esteriorizzazione negli oggetti semplici di
funzioni ed organi corporei, come dimostrano le citazioni puntuali dalle Grundlinien einer
Philosophie der Technik*!, in secondo luogo come graduale ottimizzazione e liberazione del
e dal lavoro fisico attraverso lo strumento, verso lo sviluppo di altre forme di produzione
intellettuali. Questo rapporto, nota Bucharin, pero si rovescia nel momento in cui le “forze
produttive materiali della societa”, in particolare gli strumenti di produzione, finiscono per
determinare la natura del lavoratore+2.

In Marx il modo di essere fondamentale dell’'umano nel mondo é il lavoro, che si
estrinseca nella fabbricazione di strumenti e questo € un tratto distintivo che troviamo
almeno dai Manoscritti fino al Capitale. Marx, come notano Axelos e Bucharin,
condividerebbe con Franklin la stessa definizione di anthropos*3, sebbene da una
prospettiva meno rigidamente essenzialista.

Nei Manoscritti il riferimento € esplicito; riportiamo qui un passaggio lungo ma
esplicativo dal primo:

Infatti il lavoro, ’attivita vitale, la vita produttiva stessa appaiono all'uomo in primo luogo
soltanto come un mezzo per la soddisfazione di un bisogno, del bisogno di conservare
lesistenza fisica. Ma la vita produttiva é la vita della specie. E la vita che produce la vita.
In una determinata attivita vitale sta interamente il carattere di una “species”, sta il suo
carattere specifico; e l'attivita libera e cosciente € il carattere dell'uomo. La vita stessa
appare soltanto come mezzo di vita. [...] La creazione pratica di un mondo oggettivo, la
trasformazione della natura inorganica € la riprova che I'uomo € un essere appartenente
ad una specie e dotato di coscienza, cioé un essere che si comporta verso la specie come
verso il suo proprio essere, o verso se stesso come un essere appartenente ad una specie.
Certamente anche 'animale produce. Si fabbrica un nido, delle abitazioni, come fanno le
api, i castori, le formiche, ecc. Solo che ’'animale produce unicamente cié che gli occorre
immediatamente per sé o per i suoi nati; produce in modo unilaterale, mentre 'uomo
produce in modo universale, produce solo sotto Iimpero del bisogno fisico immediato,
mentre 'uomo produce anche libero dal bisogno fisico, e produce veramente soltanto
quando é libero da esso; ’animale riproduce soltanto se stesso, mentre 1'uomo riproduce
I'intera natura; il prodotto dell’animale appartiene immediatamente al suo corpo fisico,
mentre 1'uomo si pone liberamente di fronte al suo prodotto*+.

In questo passo molto denso, Marx attesta che, per usare la fortunata formula di Heidegger
desunta dalla discussione delle tesi di von Uexkull, I'uomo € autenticamente se stesso in
quanto “formatore di mondo”5. La sua attivita vitale, il suo conatus volto alla conservazione
e accrescimento della specie si estrinseca immediatamente nell’attivita lavorativa. Egli &
gia da sempre homo faber, per questo la teoria ¢ sempre mediata nella prassi vitale e
sempre riconducibile ad essa*. Posto che la vita produttiva accomuna il vivente, la

40 Marx (2024), p. 377 n.

41 Kapp (1877), pp. 42-45. E utile citare qui alcuni passaggi: «Utilizzando gli oggetti trovati nel’ambiente
immediato, i primi strumenti si presentarono come un prolungamento, un’espansione o una riduzione degli
organi corporeir» (p. 42), «Il dito piegato diventa un uncino; la cavita della mano, una ciotola; la spada, la lancia,
il timone, la pala, il rastrello, I’aratro, il tridente rappresentano le varie direzioni e posizioni del braccio, della
mano e delle dita» (p. 45).

42 Bucharin (1925), pp. 115-117.

43 Axelos (1963), p. 94.

44 Marx (1968), pp. 78-79.

45 Heidegger (1999), p. 258.

46 Questo potrebbe essere un punto di contatto tra le filosofie di Marx e Nietzsche; sul tema vedi anche Di
Marco (1984).

48



Lorenzo De Stefano

produzione, in quanto cosciente trasformazione della natura inorganica per i propri fini, &
il principio di individuazione della specie umana. Il carattere creativo dell'uomo é
manifestazione della sua libera attivita creatrice, che ha nella natura intera il suo campo
di attivita. L’'oggetto della produzione & esteriorizzazione e proiezione della sua particolare
vis creativa.

Ancora nel primo libro del Capitale, in un passo di circa venti anni successivo, Marx
afferma:

Noi presupponiamo il lavoro in una forma in cui esso appartiene esclusivamente all’'uomo.
Un ragno compie operazioni che assomigliano a quelle di un tessitore e un’ape fa
vergognare molti maestri costruttori umani per come costruisce le celle di cera. Cid che
pero fin dall’inizio distingue il peggior mastro costruttore dalla migliore ape € che egli si
¢ costruito la cella nella sua testa prima di costruirla nella cera. Alla fine del processo
lavorativo viene fuori un risultato che gia dall’inizio era presente nella rappresentazione
del lavoratore, dunque idealmente. Non che egli provochi solamente una modificazione di
forma dell’elemento naturale; allo stesso tempo egli rende effettuale nell’elemento
naturale il proprio scopo, che egli conosce, che, come legge, determina la maniera del suo
fare e al quale egli deve subordinare il proprio volere47.

I1 lavoro, che € la modalita di ogni poiesis tecnica, € attivita sottomessa allo scopo mediata
coscientemente. Vediamo come gia questa affermazione del Capitale risuoni con la teoria
delle macchine, secondo cui non esiste ente tecnico senza una teleologia, un progetto,
almeno in partenza*8. Produzione € imporre i propri fini alla natura. Se il lavoro & l’attivita
che produce strumenti e tramite gli strumenti modifica la natura, ¢ sempre, in quanto
libero e cosciente, teleologicamente orientato. In secondo luogo, ogni ente tecnico, e in caso
eminente la macchina, € da un certo punto di vista risultato di un fare orientato a un fine.
Ora come giustamente sottolinea anche Bucharintd, 'adattamento degli animali alla
natura consiste nella modifica dei loro organi — piedi, mascelle, pinne, ecc. — e rappresenta
un adattamento biologico passivo. Ma la societa umana si adatta alla natura non
biologicamente, bensi tecnicamente, in modo attivo e teleologico attraverso la fabbricazione
di strumenti. Ma che cos’¢ per Marx concretamente uno strumento o mezzo di lavoro
mediante cui I'umano esercita il genio della sua specie?

I1 mezzo di lavoro € una cosa o un complesso di cose che il lavoratore introduce fra sé e
l'oggetto di lavoro e che gli servono da conduttore della propria attivita su questo oggetto.
Egli usa le proprieta meccaniche, fisiche, chimiche delle cose per farle agire, come mezzi
di potere, su altre cose in modo conforme al proprio scopo. L’'oggetto di cui il lavoratore si
impadronisce immediatamente — a prescindere dall’afferrare mezzi di sussistenza gia
pronti, frutti per es. — circostanza in cui gli servono da mezzi di lavoro solo gli organi del
suo corpo — non € l'oggetto di lavoro, bensi il mezzo di lavoro. Cosi lo stesso elemento
naturale diviene organo della sua attivitd, un organo che egli aggiunge ai suoi organi
corporei, estendendo, a dispetto della Bibbia, la propria figura naturales0.

Se stanno cosi le cose, allora Bucharin ha ragione a cogliere un parallelo tra Marx e Kapp,
da un comune retroterra hegeliano. L’elemento naturale, incorporato nello strumento,
diviene sociale proprio a partire dall’esteriorizzazione e proiezione dell’organo

47 Marx (2024), p. 181 e ss.

48 Anders e Jonas hanno tuttavia sottolineato come nell’epoca della tecnica, in quanto fenomeno planetario,
molto spesso I'umano paghi la cecita rispetto ai fini della sua azione. Questo prova una autonomia teleologica
della tecnica, che diviene istanza a se stante, con una teleologia propria, immanente ed extraumana. La cecita
verso i fini e il gap tra agire e immaginare € cio che connotano in Anders il dislivello prometeico, la situazione
tipica dell'uomo nell’epoca della tecnica. Cfr. Anders (2007a).

49 Bucharin (1925), p. 116.

50 Marx (2024), p. 182 e ss. Sul tema cfr. anche il passo dei Grundrisse in Marx (1970b), p. 402 e ss.

49



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

(Organprojektion)5l. Ogni strumento € medium del nostro rapporto con la natura, ma €
anche esteriorizzazione protesica della nostra stessa natura organica. La questione, posta
in questi termini, potrebbe consentire di interpretare l'intera societa umana come un
sistema di organi artificiali che, grazie alla tecnologia e alla cooperazione, consentono un
adattamento diretto e immediato alla natura. Questo, contemporaneamente esonererebbe
l'vomo dall’adattamento corporeos?, di fatto disattivando via via le funzioni organiche
potenziante e surrogare dagli strumenti. Anche in Marx, dunque, la tecnica avrebbe una
ancipite funzione di proiezione, ma anche di disattivazione corporea, ovvero il principio
della Kérperausschaltung poi formulato da Paul Alsbergs3. Essa €, come correlato del lavoro
e frutto della libera creativita dell'uomo, in prima istanza, una potenza emancipatrice, che
affranca l'uomo dalla lotta per lesistenza e dal lavoro, ma anche la possibilita
dell’esautorazione umana.

Il sistema tecnico ed economico, che scaturisce dallincessante lavoro umano di
trasformazione della natura, funge da preciso indicatore materiale del rapporto tra la
societa e la natura stessa. Cosi come la biologia evoluzionistica e la meccanica del vivente
studiano il processo di formazione degli organi e della morfologia delle forme viventi,
bisognerebbe inaugurare anche una teoria evoluzionista dell’oggetto tecnico come indice
di un determinato sviluppo sociale ed economico di una organizzazione sociale5*. Marx, da
attento ed entusiasta lettore di Darwin55, in una nota del XIII capitolo del Capitales¢ osserva
che cosi come il naturalista ha posto l'attenzione sulla storia della tecnologia naturale,
ovvero sulla formazione degli organi degli animali e delle piante, altrettanta attenzione la
meriterebbe lo studio degli organi artificiali produttivi dell'uomo sociale, che costituiscono
il presupposto materiale per qualunque organizzazione ed evoluzione della societa. Anzi,
tal compito, parafrasando Vico, sarebbe ancora pitl semplice perché siamo noi gli architetti

51 Kapp (1877), pp. 40-67.

52 1] concetto di esonero (Entlastung) € centrale in Gehlen per comprendere la specificita antropologica
dell’essere umano, da lui definito, sulla scorta di Herder, come Mdngelwesen, ovvero “essere carente”. L'uomo,
privo di specializzazioni istintuali rigide, sopperisce tecnicamente a questa indeterminatezza biologica,
mediante la costruzione di istituzioni, strumenti e abitudini che funzionano da dispositivi di esonero. Tali
strutture permettono all’individuo di alleggerire il carico cognitivo e comportamentale richiesto dall’ambiente,
stabilizzando 1’azione e riducendo I'imprevedibilita del mondo. Le istituzioni, in particolare, assumono un ruolo
determinante nel fornire cornici comportamentali predefinite, liberando cosi l'individuo dalla necessita di
decidere di volta in volta. In questo senso, I’esonero non € solo un meccanismo adattivo, ma anche una
condizione di possibilita della liberta umana, poiché consente all’'uomo di investire energie in attivita superiori,
simboliche o creative. Si vede come la macchina in Marx, sebbene da prospettive teoriche ed epistemologiche
differenti, ha nei Grundrisse lo stesso potere emancipativo ed esonerante. Cfr. Gehlen (2010).

53 Paul Alsberg introduce il concetto di Kérperausschaltungsprinzip (principio di disattivazione del corpo)
per descrivere una svolta fondamentale nell’evoluzione dell’essere umano rispetto agli altri animali. A differenza
delle altre specie, che adattano il corpo all’ambiente attraverso mutazioni biologiche, I'uomo sviluppa una
strategia opposta: surroga nella mediazione tecnica l’adattamento corporeo-biologico. Il principio di
disattivazione si manifesta, dunque, nella capacita dell’essere umano di esteriorizzare le proprie funzioni vitali
e operative a strumenti e oggetti esterni, dislocando cosi la funzione biologica e bio-meccanica fuori dal corpo
stesso. In questa prospettiva, il bastone non € solo un ausilio, ma un prolungamento ontologicamente decisivo
del corpo, espressione di una riconfigurazione tecnica dell’adattamento. Alsberg identifica in questa capacita
la cifra distintiva dell’'umanita, sottolineando come essa comporti una progressiva emancipazione dalle
determinazioni biologiche e un’espansione potenzialmente illimitata del potere di agire nel mondo. Cfr. Alsberg
(2020). 11 principio di disattivazione corporea, che Alsberg ascrive alle tecnologie, ¢ una dinamica ravvisabile
anche in Marx come vedremo, specialmente riguardo al potere esautorante che le macchine hanno nei confronti
del lavoro vivo.

54 Cfr. anche Bucharin (1925), p. 117.

55 | risaputo che tra i due studiosi ci furono dei contatti indiretti. Marx lesse l'origine della specie nel 1860
e partecipo ad una serie di lezioni a Londra in cui Huxley spiegava agli operai inglesi la teoria dell’evoluzione.
Marx accetto con entusiasmo la teoria dell’evoluzione, soprattutto il suo impianto materialista e la sua natura
non teleologica. Addirittura, confessera ad Engels che I’Origine conteneva le basi di storia naturale per la loro
visione, in quanto fondava la lotta di classe nella selezione. Ci fu anche nel 1973 uno scambio epistolare tra i
due, dopo che Marx invid a Darwin una copia (in tedesco) del Capitale. Darwin probabilmente non lesse il
lavoro di Marx, non vi sono annotazioni sulla copia, e semmai sfoglio fino alla pagina 105 che risulta 'ultima
tagliata. Per un quadro esaustivo della questione vedi Colp (1974).

56 Marx (2024), p. 377 n.

50



Lorenzo De Stefano

degli enti artificiali. Una storia e una genealogia della tecnica sono quindi compiti primari
di ogni concezione materialistica della storia, in quanto base materiale di ogni societa
storicamente datas?. La tecnica, quindi, svela il comportamento attivo dell'umano nei
confronti della natura, i modi immediati di produzione e riproduzione della sua vita.

Le tecniche mostrano come l'essere umano interagisce con la natura, il modo in cui
organizza la produzione per garantirsi la sopravvivenza, e rivela cosi anche come si
sviluppano i suoi rapporti sociali e le idee che da questi rapporti nascono. In una singolare
assonanza del passo del Capitale citato con l'opera di Kapp, i primi strumenti sono
riproduzioni di funzioni ed organi specifici dell’essere umano e si vanno via via a
specializzare secondo gradi di astrazione sempre maggiore dal loro corrispettivo organicoss.
Se infatti gli strumenti sono esteriorizzazioni della nostra liberta creatrice, essi stessi
tendono da un lato all’autonomia, dall’altro a riunirsi in complessi macchinici sempre piu
sofisticati proprio come naturale esteriorizzazione della natura cooperativa dei rapporti di
produzione umani. Kapp a tal proposito, ma € una riflessione che potrebbe essere fatta
propria anche da Marx, sottolineava cosi come ’avambraccio si esteriorizza nel martello,
I'intero sistema nervoso si esteriorizza nella rete del telegrafo e oggi potremmo dire la nostra
conoscenza e ragione si esteriorizzano nella Al. E chiaro che il modello dell’esteriorizzazione
€ qui il corpo umano e l'intera attivita umana; tendenza del macchinico & quindi l'integrale
sostituzione dell’'uomo, o meglio, l'affrancamento di questo dalla fatica dell’attivita
lavorativa diretta sulla natura.

Possiamo ora sulla scorta di quanto esposto provare una interpretazione del noto
frammento di Miseria della filosofia, che per comodita riportiamo:

I1 signor Proudhon, l'economista, invece, ha compreso perfettamente che gli uomini
fabbricano il panno, la tela, la seta entro determinati rapporti di produzione. Ma egli non
ha compreso che questi rapporti sociali determinati sono prodotti dagli uomini
esattamente come sono la tela, il lino, ecc. I rapporti sociali sono intimamente connessi
alle forze produttive. Impadronendosi di nuove forze produttive, gli uomini cambiano il
loro modo di produzione e, cambiando il modo di produzione, la maniera di guadagnarsi
la vita, cambiano tutti i loro rapporti sociali. II mulino a braccia vi dara la societa col
signore feudale, e il mulino a vapore la societa col capitalista industriale. Quegli stessi
uomini che stabiliscono i rapporti sociali conformemente alla loro produttivita materiale,
producono anche i principi, le idee, le categorie, conformemente ai loro rapporti sociali.
Cosi queste idee, queste categorie sono tanto poco eterne quanto le relazioni che esse
esprimono. Sono prodotti storici e transitori. Vi € un continuo movimento accrescimento
nelle forze produttive, di distruzione nei rapporti sociali, formazione le idee; di immutabile
non vi e che l'astrazione del movimento: mors immortalis>.

Sulla scorta delle analisi precedenti, ci pare che questo passaggio sia in continuita con i
passi del Capitale e dei Manoscritti sopra discussi. L’attivita lavorativa di trasformazione
della natura produce direttamente, in quanto attivita collettiva e cooperativa, i rapporti
sociali e di produzione. Il lavoro, come attivita della forza produttiva, € perdé sempre dato
in rapporti sociali in quanto non esiste nella preistoria e nella storia un lavoratore singolo
e irrelato, data la complessita del sistema dei bisogni. I rapporti sociali ci sembrano quindi
scaturire dalla natura poietica ed esteriorizzante dell’'uomo, questi peréo a loro volta
organizzano le forze produttive. L’animale sociale ¢ tale solo sulla scorta del suo essere
animale tecnico e viceversa. E questa ancestrale tecnicita, che & sempre apertura alla

57 Ibidem.

58 K utile citare qui alcuni passaggi da Kapp (1877), p. 45: «Utilizzando gli oggetti trovati nel’ambiente
immediato, i primi strumenti si presentarono come un prolungamento, un’espansione o una riduzione degli
organi corporei» (p. 42), «Il dito piegato diventa un uncino; la cavita della mano, una ciotola; la spada, la lancia,
il timone, la pala, il rastrello, I’aratro, il tridente rappresentano le varie direzioni e posizioni del braccio, della
mano e delle dita».

59 Marx (1969), p. 92.

51



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

cooperazione, informa anche la struttura delle forze produttive (forza lavoro, mezzi e
conoscenze tecniche). E il lavoro stesso che crea ed instaura i rapporti sociali come
espressione delle forze produttive, che a loro volta sono espressione di un fondamento zoo-
tecno-logico. Le forze produttive non sono statiche ma dinamiche, in quanto, cambiando i
modi di produzione in base a nuove necessita nel sistema dei bisogni nascono nuovi
rapporti di potere o si incoraggiano anche nuove scoperte scientifiche e geografiche. Le
idee, il diritto, la cultura, il livello della sovrastruttura sono anche essi espressione o
conseguenze della naturale produttivita con cui I'uomo provvede al proprio sistema di
bisogni, pertanto, anche il tipo di soggettivita, sia individuale che di classe, € un prodotto
di questa dinamica. Ed ecco spiegato perché il signore feudale & prodotto dal mulino a
braccia, il mulino a vapore da il capitalista e ancora la fabbrica il proletario, non perché
I’ente tecnico ha da sé una funzione spermatica, ma perché esso in quanto prodotto ed
esteriorizzazione dell'umano, quindi espressione di una cultura materiale, di conoscenze
tecno-scientifiche e di determinati rapporti di produzione, retroagisce sui rapporti di
produzione stessi creando nuove soggettivita e rapporti di classe. Cio spiega perché la
tecnica influenza i processi di soggettivazione degli uomini storicamente dati, i rapporti di
produzione e i conflitti tra classi. Questi piani sono appunto interrelati come Marx sostiene
anche nel Manifesto:

La grande industria ha prodotto il mercato mondiale, gia avviato dalla scoperta
dell’America. Il mercato mondiale ha dato uno sviluppo immenso al commercio, alla
navigazione, alle comunicazioni su terraferma. Questo sviluppo ha contribuito a sua volta
all’espansione dell’industria, e, nella stessa misura in cui si estendevano l'industria, il
commercio, la navigazione, le ferrovie, anche la borghesia si & sviluppata, ha accresciuto
i suoi capitali e ha risospinto in secondo piano tutte le classi tramandate dal Medioevo®°.

La grande industria, che nasce a differenza della manifattura non dalla forza-lavoro, ma
dal mezzo di lavoro®!, (quindi comunque a partire dalle forze produttive) produce il mercato
globale che era gia stato pero inaugurato dalla scoperta dell’America, questa a sua volta
frutto di conoscenze tecno-scientifiche e di rapporti di produzione prodotte a partire dal
crepuscolo della societa feudale. A sua volta il mercato, quindi la struttura economica ha
determinato lo sviluppo dell’industria e quindi un nuovo tipo di rapporti sociali e di
produzione conflittuali tra borghesia e proletariato. Il conflitto di classe € dunque
determinato come afferma anche la prefazione del 1859 a Per la critica dell’economia
politica, da questa dialettica tra forze produttive e rapporti di produzione.

Riportiamo qui il passo:

Nella produzione sociale della loro esistenza, gli uomini entrano in rapporti determinati,
necessari, indipendenti dalla loro volonta, in rapporti di produzione che corrispondono a
un determinato grado di sviluppo delle loro forze produttive materiali. L'insieme di questi
rapporti di produzione costituisce la struttura economica della societa, ossia la base reale
sulla quale si eleva una sovrastruttura giuridica e politica e alla quale corrispondono
forme determinate della coscienza sociale. Il modo di produzione della vita materiale
condiziona, in generale, il processo sociale, politico e spirituale della vita. Non ¢ la
coscienza degli uomini che determina il loro essere, ma &, al contrario, il loro essere
sociale che determina la loro coscienza. A un dato punto del loro sviluppo, le forze
produttive materiali della societa entrano in contraddizione con i rapporti di produzione
esistenti, cioé con i rapporti di proprieta (che ne sono soltanto l’espressione giuridica)
dentro i quali tali forze per I'innanzi s’erano mosse. Questi rapporti, da forme di sviluppo
delle forze produttive, si convertono in loro catene. E allora subentra un’epoca di

60 Marx (1999), p. 82.
61 Marx (2024), p. 376.

52



Lorenzo De Stefano

rivoluzione sociale. Con il cambiamento della base economica si sconvolge pitl 0 meno
rapidamente tutta la gigantesca sovrastruttura®2.

La riproduzione della vita sociale umana, che comprende e risolve la riproduzione biologica
nella specie, instaura determinati rapporti di produzione, che riflettono le forze produttive
materiali. Questi rapporti costituiscono la struttura rispetto a cui ogni piano
sovrastrutturale (politico, sociale, culturale, psicologico, identitario) ¢ determinato. Il
conflitto nasce nel momento in cui i rapporti di produzione esistenti non sono piu adeguati
allo sviluppo delle forze produttive che a loro volta erano espressione di tali rapporti. La
rivoluzione € diretta e inevitabile espressione di questa dinamica storica, in cui perod la
base economica strutturale ci pare a tutti gli effetti espressione dell’esigenza pratica della
riproduzione della vita sociale dell'uomo.

Tirando le somme, quindi, da questa densa analisi riguardo il fondamento antropologico
della filosofia marxista, si vede come la posizione determinista sostenuta da Bucharin e
Shaw puo essere mantenuta solo a patto che la si fondi su un piano trascendentale che
vede nell’attivita formatrice ed esteriorizzatrice dell'umano il suo punto iniziale e non nel
determinismo tecnico, che come tale ne sarebbe epifenomeno. Non si tratta, quindi in
poche parole, di determinare una priorita all’interno delle forze produttive del ruolo della
forza lavoro, dei mezzi di produzione o della scienza, ma di considerarle dialetticamente
nella loro circolaritd e a un tempo radicate a partire dal fondamento zoo-tecno-logico
dell'umano come animale poietico ed esteriorizzante. Per quel che riguarda il rapporto tra
forze produttive e rapporti di produzione, ci sembra che Marx pur ammettendo una
reciproca influenza tra i due piani, assegni un primato alle forze produttive.

D’altro canto, cido che Lukacs, come i critici del determinismo, non ha visto & che se la
tecnica € il modo della poiesis con cui 'uomo tenta di riprodurre la sua vita biologica e
sociale modificando la natura, allora questo piano & ontologicamente e antropologicamente
primo rispetto anche alla dialettica tra forze produttive e rapporti di produzione,
semplicemente perché I'uomo in quanto vivente vuole innanzitutto vivere; la rivoluzione
non € altro che la ricerca di migliori condizioni di vita al di 1a della bruta sopravvivenza. Se
cio € vero allora, azzardiamo qui solo come ipotesi, il materialismo marxiano andrebbe
fondato sull’antropologia della tecnica e addirittura sulla paleoantropologia, sulla
archeologia cognitiva e sulla psicologia evoluzionistica®3. Le relazioni tra esseri umani nel
processo di produzione materiale sono tali a loro volta solo a partire da un fondamento
antropologico dell'umano come essere che deve necessariamente trasformare
collettivamente la natura per esistere e mantenersi nel mondo. Cid che sia i deterministi
sia i loro critici non vedrebbero € il fondamento antropologico del materialismo, nella
definizione dell'umano come animale poietico che esteriorizza il suo bisogno e la sua
corporeita nel tentativo di afferrare (Ergreifen) e concettualizzare (Begreifen) la natura,
trasformarla e prevederla. Al determinismo tecnologico ¢ dunque opportuno sostituire il
fondamento zoo-tecno-logico dell’anthropos, in cui Marx in via preliminare articola la
relazione antropologica tra umano-natura-tecnica. Ed ecco perché, se in Marx esiste un
piano fondazionale, esso, ci pare, sia rintracciabile a monte delle forze produttive, in
quanto esse stesse espressione teleologica del conatus vitale di quell’ente che per esistere
deve coscientemente modificare la natura per realizzare la propria liberta. Su questo
fondamento antropologico, unendo indissolubilmente prassi, tecnica e liberta, € possibile
affrontare la questione della macchina e dell’alienazione dell’'umano nel sistema
capitalistico.

62 Marx (1979), p. 5.

63 Per la verita, un tentativo piti o meno esplicito di fondare il marxismo nella archeologia e nella psicologia
cognitiva € stato attuato da Tomasello, che con ’acribia che costituisce gli scienziati empirici, nel suo Diventare
Umano individua nello sviluppo ontogenetico e filogenetico dell’intenzionalita congiunta e collettiva il principale
fattore dell’ominazione. Cfr. Tomasello (2019).

53



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

4. Macchine, rapporti di produzione, scienza

Tutti questi piani confluiscono nella questione delle macchine. Questione che proietta e
risolve I’'antropologia e ’ontologia nella politica. Sarebbe fare a Marx un torto troppo grande
se si vivisezionasse la sua filosofia nella ricerca di un piano trascendentale o fondazionale,
tralasciando la sua portata politica ed emancipativa. Come € noto, Marx dedica alle
macchine numerosi passi dei Manoscritti, del Manifesto, dei Grundrisse, di Miseria della
Filosofia e il noto XIII capitolo del Capitale intitolato “Il macchinario e la grande industria”.
La macchina ¢ il mezzo di lavoro tipico della societa capitalistica. Laddove la manifattura
prende come punto di partenza la forza lavoro nella cooperazione semplice, la grande
industria capitalistica ha nella macchina come mezzo di lavoro il suo principio di
individuazione. Nell'industria capitalistica il lavoratore, costretto a vendere la propria forza
lavoro, &€ degradato a macchina. Citando Sieyes, Losurdo nella sua introduzione al
Manifesto®* nota come nella prospettiva marxiana la macchina trasforma 1'uomo in
macchina da lavoro, strumenti umani della produzione, strumenti bipedi, o, come lo stesso
Marx avra modo di sentenziare nel Frammento sulle macchine dei Grundrisse, «organi
coscienti delle macchine»®5. Ora, la macchina, in quanto mezzo di produzione e quindi
come forza produttiva, & la responsabile dei processi di soggettivazione ed alienazione della
classe operaia. Per comprendere, dunque, l’effettiva portata della teoria delle macchine
marxiana bisognera ad un tempo comprendere cosa sia effettivamente una macchina, ma
anche quali rapporti di produzione essa invera e modifica e quali effetti retroattivi essa
abbia sulla forza lavoro. Per far questo, ed evitare di disperdere la discussione in troppi
riferimenti testuali, mi concentrero essenzialmente sul Frammento sulle macchine dei
Grundrisse e sul I libro del Capitale.

Come sottolinea Raniero Panzieri, all’origine del sistema capitalistico troviamo la
cooperazione semplice®6. L'originaria cooperazione che contraddistingue 'operare umano,
nel sistema capitalistico non si da come condizione immediatamente preliminare a
differenza di quanto accade nella manifattura. La forma capitalistica presuppone, di fatti,
l'operaio salariato libero che vende il suo lavoro al capitalista, il lavoro non si trova dunque
gia socializzato. La manifattura aveva gia introdotto la divisione del lavoro riunendolo in
un’unica fabbrica sotto il controllo centralizzato del singolo capitalista. Introducendo una
divisione del lavoro sempre piu dettagliata, in cui ogni operaio si specializza in una sola
operazione, essa rende il processo produttivo piu efficiente ma anche piu alienante. La
direzione del capitalista coordina le diverse operazioni degli operai, trasformando il lavoro
individuale in un lavoro collettivo, in cui il singolo lavoratore € solo una parte di un
processo piu ampio. Questi cooperanti sono tuttavia, in quanto salariati, «un modo
particolare di esistenza del capitale»®?. La forza produttiva sociale del lavoro si sviluppa
gratuitamente, non appena gli operai vengono messi in determinate condizioni “operative”,
non € un prerequisito, ma una conseguenza del lavoro in fabbrica. Questa forza produttiva
¢ dunque immanente al capitale per sua stessa natura. La fabbrica € il luogo della divisione
del lavoro tipica del processo produttivo del capitalismo. Gia nella manifattura, come forma
embrionale, la contrapposizione tra potenze intellettuali della produzione e gli operai si fa
esplicita. Questa scissione si completa poi con la grande industria che separa la scienza
dal lavoro, facendo della prima una potenza indipendente dal lavoro piegata al servizio del
capitale. Secondo Panzieri lo sviluppo della tecnologia avviene all’interno di questo sviluppo
capitalistico®8. Nella manifattura, per quanto parcellizzata, ’attivita artigiana € ancora

64 Marx (1999), p. 30.

65 Marx (1970), p. 390.

66 Panzieri (1961).

67 Ivi, p. 53.

68 Ivi, p. 54. Panzieri in questo frangente sembrerebbe avallare dunque una prioritd dei rapporti di
produzione sulle forze produttive. In questo contesto, in conformita all’impostazione del lavoro, concediamo a
Panzieri che lo sviluppo della tecnologia avviene allinterno del capitalismo, purché si tratti delle tecnologie
capitaliste e non della tecnologia come naturale esteriorizzazione del lavoro umano, che, come abbiamo visto

54



Lorenzo De Stefano

protagonista, e poiché non vi €& ancora in questa una struttura oggettiva,
I'insubordinazione, dovuta ancora alla specializzazione della manodopera €& ancora
possibile. E proprio perché la manifattura ha una base tecnica ristretta che entra in
contraddizione con i bisogni da essa creati®®. L'introduzione della macchina per la genesi
del capitalismo industriale € fondamentale; essa sarebbe per il sistema capitalistico un po’
quello che la figura dell’astuzia della ragione aveva nell’avvicendarsi delle fasi storiche nella
filosofia hegeliana, porta i rapporti di produzione e quindi la storia a una fase successiva.
La manifattura non aveva potuto appropriarsi della produzione sociale in tutto il suo
volume7”°, proprio perché non aveva saputo superare la specializzazione nel processo
lavorativo. La macchina incorpora in sé la divisone, rendendo il lavoro dell’operaio
indifferente e non specializzato.

Le macchine superano l’attivita di tipo artigianale come principio regolatore della
produzione sociale. Cosi da una parte viene eliminato il motivo tecnico dell’annessione
del lavoratore a una funzione parziale per tutta la vita e, dall’altra parte cadono i limiti
che quello stesso principio imponeva al dominio del capitale?!.

La macchina, sebbene faccia intravedere il suo potere emancipatore in quanto affranca il
lavoratore dalla ripetitivita della sua attivita, ne realizza concretamente ’asservimento al
sistema industriale. E lo puo fare perché ha una struttura ben precisa, in virtu della quale
lo specialismo dell’operaio puo essere superato e sostituito. Per comprendere il perché,
occorre far riferimento al suo meccanismo, cosa che Marx stesso compie in una vera e
propria fenomenologia genealogico-critica della macchina nel XIII capitolo del Capitale. La
macchina nel sistema capitalistico non € istanza neutrale’2, ma vincola e promuove una
determinata organizzazione delle forze produttive, incorporante rapporti di potere e
sfruttamento. Se la macchina € sempre teleologicamente orientata, in questo caso, lo € a
partire da determinati rapporti di produzione. Nella sua teoria delle macchine, Marx opera
una distinzione tra macchina e strumento di lavoro tradizionale, e tra macchina e
meccanismo. La macchina si articola in tre principali meccanismi: la macchina motrice
(es. motore a vapore) che fornisce l’energia, meccanismo di trasmissione e macchina
operatrice o macchina utensile che realizza 'operazione lavorativa finale73. La rivoluzione
industriale si impadronisce in primis dell’'ultima parte dell’'utensile artigiano, lasciando
all'uomo due compiti: il primo ancora di generica forza motrice, il secondo di controllore
della macchina. Vediamo come qui come lo schema dell’esteriorizzazione e la proiezione
organica sia adeguato: la prima funzione che la macchina esteriorizzerebbe e surroga ¢ la
manodopera specifica. Marx aggiunge poi sempre tra le pagine del Capitale’, che proprio
dalla macchina utensile sia iniziata la rivoluzione del capitale, e l’evoluzione della
macchina motrice verso un tipo di meccanismo sempre pitt automatico che converte e
surroga la motilita umana con le forze naturali (vapore, acqua, elettricita)7s.

In un passaggio decisivo del XIII capitolo notiamo quanto segue:

Se ora guardiamo piu da vicino la macchina utensile o macchina operatrice vera e propria,
a grandi linee, anche se spesso in forma molto modificata, troviamo gli apparecchi e gli
strumenti con i quali lavorano l’artigiano e 'operaio manifatturiero; adesso pero non pita
come strumenti dell'Tuomo, ma come strumenti di un meccanismo, ovvero come strumenti

in Marx e come, tra gli altri Leroi-Gourhan (1977) ha sottolineato, € un universale antropologico e naturale
correlato dell’esistenza umana.

69 Panzieri (1961), p. 54.

70 Marx (2024), p. 374.

71 Ivi, p. 375.

72 Sulla non neutralita della macchina, cfr. Cengia (2017).

73 Marx (2024), p. 379.

74 Marx (2024), p. 380.

75 In questo caso, l'influenza delle forze produttive sui rapporti di produzione ci pare esplicita.

55



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

meccanici. [...] Dopo che gli sia stato comunicato il movimento corrispondente, la
macchina utensile ¢ dunque un meccanismo che, con i suoi strumenti, esegue le stesse
operazioni che prima erano eseguite con analoghi strumenti dal lavoratore?6.

L’'introduzione della macchina, dunque, demansiona l'operaio proprio perché ne
esteriorizza le funzioni operative e cognitive sostituendole. Di conseguenza, la
specializzazione della manodopera decade e puod essere reperita piit a buon mercato.
Questo perché lo scopo della macchina (la sua teleologia immanente) nel processo di
valorizzazione capitalistico non é facilitare il lavoro e la produzione di una maggior quantita
e diffusione di merci e valori d’'uso, bensi l'intensificazione dell’estrazione del plusvalore
relativo, aumentando la produttivita del lavoro (le ore lavorate che presiedono all’aumento
della produttivita) e ridurre il valore della forza lavoro. Contrariamente alla sua dimensione
ontologica di via traversa e di artificio per dominare la natura e liberare 'uomo dalla fatica,
la vocazione della macchina, e quindi il suo telos eteronomo nel capitalismo, € 1’estrazione
di valore e 'aumento del capitale. L’estrazione del pluslavoro € cosi maggiorata, poiché il
lavoro necessario ¢ ridotto e, ad un tempo, € estesa la porzione della giornata lavorativa
dedicata alla produzione di plusvalore. Si vede qui come la circolarita del rapporto tra forze
produttive e rapporti di produzione €& realta concreta: se da un lato € la macchina a
consentire il passaggio da manifattura a capitalismo industriale, con il conseguente
demansionamento dell’operaio, & altrettanto vero che il telos della macchina in tale sistema
¢ piegato e condizionato dai rapporti di produzione preesistenti, in quanto la potenza
emancipatrice dell’esteriorizzazione e 1’esonero che la macchina autorizza, sono piegati
all’interesse del capitale come mezzo di produzione e capitale fisso.

Nel Frammento sulle macchine contenuto nei Grundrisse Marx aveva gia anticipato
questi temi’?. Tra le sue righe Marx sottolinea come il capitale inglobi il mezzo di lavoro (da
cui, come si & detto, € esso stesso inverato) nel processo di valorizzazione, esso diventa un
modo di esistenza del capitale come capitale fisso’8. Il capitale trasforma poi la macchina
configurandola come sistema automatico di macchine??, composto da piul organi tendenti
a una generale automazione. In questo sistema, l'operaio stesso € solo un organo o
ingranaggio cosciente. La macchina non €& pitt mezzo di lavoro dell’operaio singolo che
media, conformemente alla sua vocazione originaria, il rapporto tra lavoratore e natura,
ma € anzi l'operaio il medium dell’azione della macchina, diventando praticamente
strumento dello strumento, prodotto del proprio prodotto. La macchina & esteriorizzazione
completa del lavoratore o, meglio, della forza lavoro in essa incorporata e che va a
sostituire: essa ha una propria anima autonoma a differenza dello strumento, costituita
dalle leggi che ne determinano il funzionamento, un sistema di organi ed arti, e un proprio
metabolismo (macchina motrice) che consuma materie prime per mantenersi in vita.
L’attivita dell’operaio € regolata e infine sostituita dalla macchina. La macchina incorpora
e risolve in sé, dunque, le forze produttive; anche la scienza che € inglobata e agisce al di
sopra dell’operaio come un potere estraneo, piegata al processo di estrazione del valore del
capitale. In questo modo, la scissione tra lavoro intellettuale e pratico raggiunge la sua
acme. Jean Fallot in Marx e la questione delle macchine sottolinea come la scienza nel
sistema capitalistico, in quanto lavoro intellettuale, neghi la sua essenza: viene prodotta
socialmente e potrebbe beneficiare I'umanita, ma entro il capitale assume un carattere

76 Ivi, p. 378 e ss.

77 Per una trattazione di come Marx nel Capitale superi alcune concezioni espresse nei Grundrisse cfr.
Heinrich (2013).

78 Marx (1970b), p. 389.

79 Ivi, p. 390. Questa idea ha avuto molta fortuna in una certa critica francese alla tecnica come in Ellul e
Latouche; anche il concetto di Apparatenwelt che troviamo in Anders ¢ debitore di questa dinamica evidenziata
da Marx del capitale nello svilupparsi in un sistema di apparati. La differenza tra la concezione marxiana e
quella di Anders € che tuttavia in quest’ultimo il piano economico ¢ sempre subordinato a quello ontologico
della tecnica al punto che tanto il sistema capitalistico che quello socialista sono indifferentemente piegati allo
strapotere della tecnica “soggetto della storia”. In Marx una tale posizione, come abbiamo evidenziato, non &
sostenibile. Cfr. Latouche (1995) e Anders (2007b), pp. 251-256.

56



Lorenzo De Stefano

ambivalente e conflittuale. In particolare, la scienza aumenta la produttivita del lavoro, ma
tramite la macchina e lorganizzazione sociale del lavoro nella fabbrica accentua
I’alienazione del lavoratore e le disuguaglianze. In secondo luogo, essa nella produzione &
motore del plusvalore relativo. Le macchine che incorporano le conoscenze scientifiche
pregresse e lintelletto generale, di cui diremo a breve, incorporano il lavoro umano
presente e passato, permettendo di produrre a costi sempre minori. La tecnica e la
macchina, come Fallot sottolinea nella critica al lorianismo, non sono dunque avulse dal
rapporto sociale, esse non sono di per sé istanze neutrali, ma dipendono dai modi di
produzione in cui sono inserite che ne determinano la portata emancipativa od oppressiva.
Fallot, con cui condividiamo una impostazione antropologica ma antiessenzialista8®, nota
come le macchine di per sé siano esteriorizzazioni dei rapporti sociali e produttivi
determinati dalla natura sociale del lavoro umano, che potenziano le capacita collettive. In
questo contesto, Fallot distingue quattro definizioni marxiste di scienzasl: scienza come
mezzo di lavoro, scienza come forza produttiva, scienza come potenza del lavoro sociale e
scienza come potenza intellettuale della produzione e general intellect. Come abbiamo
accennato, la scienza nella sua singolare saldatura con la tecnica, diviene essa stessa una
parte integrante degli strumenti produttivi. Del resto, anche Lenin aveva sottolineato come
la prassi € mediazione tra pensiero e mondo. Nel capitalismo questo mezzo di lavoros2,
prodotto dal lavoro intellettuale, € strumento ausiliario del lavoro della mano, che nella
divisione del lavoro capitalistico € pero separato dal lavoratore e oggettivato nella
macchina. La questione della riappropriazione sociale dei mezzi di produzione interessa
dunque anche la scienza; ’alienazione dell’'operaio sussunto alla macchina ¢ la stessa dello
scienziato, la cui ricerca € sottomessa alle esigenze del ciclo produttivo del capitale. Ma se
le cose stanno cosi, la scienza € anche forza produttiva immediata83 come energia sociale
e sapere cumulativo. Essa € sia scienza-soggetto, ossia l’attivita propria degli scienziati,
ma anche scienza-oggetto come oggettivata in tecnologie, manuali, istituzioni. Il
capitalismo, oltre a separare lavoro pratico da quello intellettuale, tende anche a separare
queste due dimensioni. La scienza-oggetto € appropriata dal capitale che estromette 'uomo
comune, finanche lo scienziato, che in questo € un lavoratore salariato comune, dalla sua
fruizione. Tuttavia, € proprio questo carattere sociale della scienza e della tecnica come
sviluppo delle forze produttive a costituire un elemento rivoluzionario capace di rompere i
rapporti di produzione esistenti e di creare le basi per la nuova societa socialista.

La scienza concretizzata nelle macchine € pero anche potenzialmente, in quanto forza
produttiva, capace di emancipare 1'uomo dalla fatica e dall’alienazione, in base al rapporto
dialettico tra forze produttive e rapporti di produzione. Per questo motivo, essa &€ anche
potenza del lavoro sociale, in quanto impresa collettiva, universale e trans-generazionale.
Nel capitalismo essa appare estranea e contrapposta al lavoratore, estraniata rispetto al
lavoro e quindi rispetto alla propria essenza, come nel Frammento sulle macchine appena
discusso. La scienza incorporata nella macchina esautora l'operaio e lo costringe a mero
supervisore del processo produttivo, e d’altro canto organizza scientificamente il lavoro
come dottrina dell’organizzazione manageriale e scienza sociale. In poche parole, assume
dal capitale la sua natura impositiva. Dall’altro lato, come lavoro generale collettivo,

80 Fallot (1971), pp. 212-214.

81 Ivi, pp. 68-116.

82 La scienza, cosi come la macchina nel sistema capitalistico sono mezzi di lavoro, hanno pertanto un
valore d’uso oltre che di scambio.

83 Citiamo qui un passo dei Manoscritti: «<Ma la scienza naturale si € intromessa tanto piu praticamente
nella vita dell'uomo mediante 'industria, e I’ha trasformata, e ha preparato l'emancipazione dell’'uomo, pur
avendo dovuto immediatamente condurre a compimento la sua disumanizzazione. L’industria & il rapporto
storico reale della natura e quindi della scienza naturale con l'uomo; percio, se essa viene intesa come la
rivelazione essoterica delle forze essenziali dell’'uomo, viene pure compresa l’'essenza umana della natura o
l'essenza naturale dell’'uomo; di conseguenza le scienze naturali perdono la loro direzione astrattamente
materiale o meglio idealistica, e diventano la base della scienza umana, come gia ora son diventate, per quanto
in forma estraniata, la base della vita umana reale inde il dire che una €& la base della vita e un’altra quella
della scienza € sin da principio una menzogna. Cfr. Marx (1968), p. 121 e ss.

57



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

espressione della natura dell’'uomo, il pensiero scientifico giunge nell’industria alla sua
piena maturazione e oggettivazione. L’industria come complesso di macchine, frutto del
lavoro intellettuale e pratico socializzato, realizza in potenza in una forma ancora
estraniata il fondamento zoo-tecno-logico dell'umano.

Cio ¢ esplicito nell'ultima forma di scienza descritta da Fallot: il general intellect,
espressione, come € noto, usata da Marx solo nei Grundrisse. La tematica € assai vasta e
numerosi studi sono stati pubblicati su questa figura del pensiero marxiano e sulla sua
continuita/discontinuita con la nozione del Gesamtarbeiter del Capitale$*. Proprio nella
sua determinazione sociale, la scienza rappresenta il potere intellettuale collettivo della
societa che nella produzione capitalistica si presenta come sistema oggettivo indipendente
dagli individui. Il capitale, dunque, da un lato per realizzarsi grazie alla macchina
presuppone un determinato sviluppo delle forze produttive, dall’altro queste ultime sono
forzate e indirizzate nel loro sviluppo dal capitale stesso. La macchina incarna, quindi, il
“cervello sociale”s5 che, come lavoro oggettivato, domina sul lavoro vivosé. La conoscenza,
patrimonio comune dell'umanita, viene appropriata, cosi come la forza lavoro dal capitale,
ma, allo stesso tempo, preparerebbe le condizioni per il superamento del capitale stesso.
Questo perché l'automazione tendendo a ridurre il tempo di lavoro al minimo farebbe
crollare il presupposto stesso della sua accumulazione: il tempo di lavoro come fonte della
sua ricchezza.

Esso da un lato evoca, quindi tutte le forze della scienza e della natura, come della
combinazione sociale e delle relazioni sociali al fine di rendere la creazione della ricchezza
(relativamente) indipendente dal tempo di lavoro impiegato in essa. Dall’altro esso intende
le gigantesche forze sociali cosi create alla stregua del tempo di lavoro, e imprigionarle
nei limiti che sono necessari per conservare come valore il valore gia creatos”.

Come l'apprendista stregone, il capitale, che sussume come sua base le forze sociali, la
scienza e i mezzi di produzione solo come mezzi e capitale fisso, invera le condizioni per far
saltare in aria questa basess.

E sul terreno dunque dell’automazione capitalistica, al maturare dei nuovi mezzi di
produzione, che si da la possibilita di una riconfigurazione dei rapporti di produzione. I1
terreno € maturo per trarre le conclusioni da questo lungo excursus marxiano.

5. Conclusioni: Macchine ed emancipazione

La natura non costruisce macchine, non costruisce locomotive, ferrovie, telegrafi elettrici
filatoi automatici ecc. Essi sono prodotti dellindustria umana: materiale naturale,
trasformato in organi della volonta umana sulla natura o della sua esplicazione nella
natura. Sono organi del cervello umano creati dalla mano umana; capacita scientifica
oggettivata umana; forza di conoscenza oggettivata. Lo sviluppo del capitale fisso mostra
fino a quale grado il sapere sociale generale, knowledge, ¢ diventato forza produttiva
immediata, e quindi le condizioni del processo vitale stesso della societa sono passate
sotto il controllo del general intellect, e rimodellate in conformita ad esso; fino a quale
grado le forze produttive sociali sono prodotte, non solo nella forma del sapere, ma come
organi immediati della prassi sociale, del processo di vita reales9.

Questo passaggio del Frammento sembra condensare gli argomenti discussi sin qui. La
macchina €, come sottolineato in precedenza, artificio umano troppo umano che permette alla

84 Cfr. le due visioni contrapposte di Negri (1998) e Heinrich (2013).
85 Marx (1970), p. 392.

86 Ivi, p. 391.

87 Ivi, p. 402.

88 Jbidem.

89 Marx (1970b), pp. 402 e ss.

58



Lorenzo De Stefano

nostra specie di aggirare per una via traversa la natura®. In quanto tale, essa ¢
esteriorizzazione e proiezione dei nostri organi e frutto della nostra volonta, che & sempre
necessita vitale, di dominio e trasformazione della natura. Essa & l'oggetto in cui necessita
naturale e liberta creativa dell'umano vengono a integrarsi. La sua natura ancipite armonizza
dialetticamente liberta e necessita, natura e cultura, potenziamento ed esonero. In essa la
nostra natura propria viene a compimento dialetticamente proprio come artificialita, in quanto
I'umano € 'animale artificiale per sua natura. Ogni macchina pero non ¢é fine a se stessa, ha
sempre una finalitd eteronoma che dipende a un tempo dalle forze produttive che I’hanno
inverata e rispetto a cui assolve alla funzione di potenziamento ed esteriorizzazione, ma anche
sempre dai rapporti di produzione che la pervadono. Come tale, nessuna macchina ¢ mai
neutrale, ma concrezione storicamente determinata di scienza e potere. Marx ha avuto il merito
di sottolineare come in ogni macchina nella fase del capitalismo dispiegato alberghi
contemporaneamente il piu grande pericolo, ma anche cio che puo potenzialmente salvare. La
diffusione dell’automazione, la democratizzazione della tecnologia, la diffusione del sapere e
dell’intelletto generale, divengono istanze sempre piu difficili da governare univocamente,
rispetto a cui la societa del controllo come propaggine della gestione cibernetica del parco
sociale®! appare sempre meno in grado di garantire ordine e disciplinamento. Naturalmente,
nuove forme di capitalismo e di rapporti di produzione pervadono le macchine paradigmatiche
contemporanee: le tecnologie digitali e dellinformazione, dando forma a nuovi modi di
produzione e alienazione®2.

Nel corso degli ultimi due secoli, il modo di produzione capitalistico ha evidenziato una
notevole capacita di autoriproduzione e adattamento, anche in seguito a crisi sistemiche
ricorrenti. Tali dinamiche, lungi dal compromettere la stabilita strutturale del sistema, ne
hanno spesso favorito una riorganizzazione interna, rafforzando l’egemonia del capitale e
contribuendo alla sua legittimazione come unico orizzonte economico e simbolico praticabile93.
In questo contesto, tuttavia, ’analisi marxiana individua nella macchina e, piu in generale, nei
processi di meccanizzazione e automazione, un possibile vettore di superamento delle
contraddizioni intrinseche al capitale stesso. L’apparato tecnico-produttivo, se sottratto alla
logica dell’accumulazione, viene configurato da Marx come potenziale fondamento materiale di
una futura formazione sociale comunista, orientata all’emancipazione dall’alienazione del
lavoro e alla riconfigurazione dei rapporti sociali.

Questo tema € naturalmente molto vasto e solamente accennabile in chiusura del
contributo. La trilogia di Hardt e Negri®¢ Impero, Moltitudine e Comune, ha costituito un
tentativo di pensare con Marx e oltre Marx le implicazioni filosofiche dei Grundrisse e in
generale ’eredita marxiana soprattutto nelle trasformazioni delle macchine informatiche, che
hanno portato ad una nuova figura di operaio: 'operaio sociale9s. Il presente saggio ha voluto
posizionarsi rispetto a questi temi assai complessi un passo indietro, ricercando e fondando la
teoria marxiana delle macchine in un sostrato zoo-tecno-logico. In questo modo, si & voluto
ricondurre ed analizzare l'origine del lavoro e della tecnica con Marx alla sua radice biologica e
vitale, come quella libera attivita di quell’essere che per esistere € costretto ad esercitare la
propria inesauribile liberta nei confronti della natura. Ed €& per questo che nella questione delle
macchine, nella teleologia a loro immanente ne va sempre della emancipazione dei lavoratori,
e con essi dell’intera umanita.

Bibliografia
Alsberg, P. (2020), L’enigma dell’'umano. Per una soluzione biologica, trad. it. a cura di E.
Nardelli, Inschibollet, Roma.

90 Cfr. supra, p. 44.

91 Cfr. G. Deleuze (1990).

92 Importanti studi in questo senso li troviamo in Zuboff (2019), Srnicek (2016) e Piketty (2014).
93 Fisher (2018).

94 Hardt e Negri (2003), (2004), (2010).

95 Sul tema vedi anche Di Marco (2018), p. 264 e ss.

59



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

Anders, G. (2007a) L’Uomo e antiquato. I. Considerazioni sull’anima nell’epoca della
seconda rivoluzione industriale, trad. it. a cura di L. Dallapiccola, Bollati Boringhieri,
Torino.

Anders, G. (2007b) L’Uomo e antiquato. II. Sulla distruzione della vita nell’epoca della terza
rivoluzione industriale, trad. it. a cura di M.A. Mori, Bollati Boringhieri, Torino.

Aristotele (2011), Fisica, a cura di R. Radice, Bompiani, Milano.

Aristotele (2010), Meccanica, a cura di M. Ferrini, Bombiani, Milano.

Axelos, K. (1963), Marx pensatore della tecnica, trad. it. a cura di A. Bonomi, Sugar Editore,
Milano.

Babbage, C. (1832), On the Economy of Machinery and Manufactures, Charles Knight,
London.

Bimber, B. (1990), “Karl Marx and the Three Faces of Technological Determinism”, Social
Studies of Science, vol. 20, n. 2, pp. 333-351.

Bucharin, N. (1925), Historical Materialism a System of Sociology, International Press, New
York; trad. it. (1977), Teoria del materialismo storico. Manuale popolare di sociologia
marxista, a cura di A. Binazzi, La Nuova Italia, Firenze.

Cengia, A. (2017), “Marx: Innovazione e uso capitalistico delle macchine”, Quaderni
Materialisti, n. 16, pp. 129-154.

Cera, A. (2007), Sulla questione di una filosofia della tecnica, in N. Russo (a cura di), L’'uomo
e le macchine: per un’antropologia della tecnica, Guida, Napoli, pp. 41-1185.

Cera, A. (2020), “Lineamenti di una Filosofia della Tecnica al Nominativo (TECNOM)”, in
M. Pavanini (a cura di), Tecnica. Figure e strutture dell’artificio, Kaiak Edizioni, Tricase.

Colp, R. Jr. (1974), “The Contacts Between Karl Marx and Charles Darwin”, Journal of the
History of Ideas, vol. 35, n. 2, pp. 329-338.

De Stefano, L. (2023), “La mente esteriorizzata. Per una critica genetica dell’Intelligenza
Artificiale”, Lo Sguardo, n. 36, pp. 255-284.

Deleuze, G. (2000), “La societa del controllo”, in Pourparler, a cura di S. Verdicchio,
Quodlibet, Macerata, pp. 234-241.

Di Marco, G.A. (2018), Il Lavoro della talpa: scritti su Marx, a cura di R. Evangelista, R.
Gimigliano, A. P. Ruoppo, I. Viparelli, FedOAPress, Napoli.

Di Marco, G.A. (1984), Marx Nietzsche Weber, Guida, Napoli.

Dyer-Witheford, N. (1999), Cyber-Marx. Cycles and Circuits of Struggle in High-Technology
Capitalism, University of Illinois Press, Chicago.

Engels, F. (1950), Ludwig Feuerbach e il punto di approdo della filosofia classica tedesca,
trad. it. a cura di P. Togliatti, Editori Riuniti, Roma.

Fallot, J. (1971), Marx e la questione delle macchine, trad. it. a cura di M. Pantani, La Nuova
Italia, Firenze.

Fisher, M. (2018), Realismo Capitalista, trad. it. a cura di V. Mattioli, Nero edizioni, Roma.

Ford, D.F. (2023), Marx and Technology, in P. Jandri¢ (ed.), Encyclopedia of Postdigital
Science and Education, Springer, Netherland.

Gehlen, A. (2010), L’'uomo. La sua natura e il suo posto nel mondo, a cura di V. Rasini,
Mimesis, Milano-Udine.

Heidegger, M. (1999), Concetti fondamentali della metafisica. Mondo-Finitezza-Solitudine,
trad. it. a cura di P. Coriando, a cura di C. Angelino, il melangolo, Genova.

Heilbroner, R.L. (1967), “Do Machines Make History?”, Technology and Culture, vol. 8, n.
3, pp- 335-345.

Heinrich, M. (2013), The “Fragment on Machines”. A Marxian Misconception in the
Grundrisse and its Overcoming in Capital, in R. Bellofiore, G. Starosta, P.D. Thomas
(eds.), In Marx’s Laboratory. Critical Interpretations of the Grundrisse, Brill, Leiden, pp.
195-212.

Kapp, E. (1877), Grundlinien einer Philosophie der Technik. Zur Entstehungsgechichte der
Kultur aus neuen Gesichtpunkten, Weistermann, Braunschweig.

60



Lorenzo De Stefano

Latouche, S. (1995), La Megamacchina, trad. it. a cura di A. Salsano, Bollati Boringhieri,
Torino.

Leroi-Gourhan, A. (1977), Il gesto e la parola, voll. I e II, trad. it. a cura di F. Zannino
Einaudi, Torino.

Lukacs, G. (1966), “Technology and Social Relations”, New Left Review,
vol. O, Fasc. 39, pp. 27-34.

Lukacs, G. (1973), Storia e coscienza di classe, trad. it. a cura di G. Piana, Arnoldo
Mondadori, Milano.

MacKenzie, D. (1984), “Marx and the Machine”, Technology and Culture, vol. 25, n. 3, pp.
473-502.

Malafouris, L. (2013), How Things Shape the Mind: A Theory of Material Engagement, MIT
Press, Cambridge.

Marx, K. (2024), Il Capitale. Libro I, a cura di R. Fineschi, Einaudi, Torino.

Marx, K. (1968), Manoscritti Economico-Filosofici del 1844, a cura di N. Bobbio, Einaudi,
Torino.

Marx, K. (1969), Miseria della filosofia. Risposta alla Filosofia della Miseria del signor
Proudhon, a cura di F. Engels, trad. it. a cura di F. Rodano, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1970a), Lineamenti Fondamentali della critica dell’economia politica 1857-1858.
Vol. I trad. it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze.

Marx, K. (1970b), Lineamenti Fondamentali della critica dell’economia politica 1857-1858.
Vol. II, trad. it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze.

Marx, K. (1999), Manifesto del partito comunista, a cura di D. Losurdo, Bari, Laterza.

Negri, A. (1998), Con Marx oltre Marx, Manifesto Libri, Roma.

Panzieri R. (1961), “Sull’'uso capitalistico delle macchine nel neocapitalismo”, Quaderni
rossi, n. 1, pp. 53-72.

Pask, G. (1969), The Meaning of Cybernetics in the Behavioural Sciences (The Cybernetics
of Behaviour and Cognition; Extending the Meaning of “Goal”), in J. Rose (ed.), Progress
of Cybernetics, Gordon & Breach, London-New York, pp. 15-44.

Pasquinelli, M. (2019), “On the Origin of Marx’s General Intellect”, Radical Philosophy, n.
206, pp. 43-56.

Pasquinelli, M. (2023), The Eye of the Master. A Social History of Artificial Intelligence, Verso,
New York-London.

Reinfelder, M. (1980) Introduction, in P. Slater (ed.), Breaking the Spell of Technicism,
Outlines of a Chritique of Technology, Ink Links, London, pp. 9-37.

Rosenberg N. (1976), “Marx as a Student of Technology”, Monthly Review, vol. 28, n. 3.

Rosenberg N. (1982), Inside the Black Box, Cambridge University Press, Cambridge.

Russo, N. (2021), “Ontologia e genealogia delle macchine: un sunto”, Mechane, n. 1, pp.
13-25.

Russo, N. (2008), I contributo della teoria delle macchine alle scienze della natura e
dell’'uomo, in Polymechanos Anthrospos, Guida, Napoli.

Russo, N. (2023), “Para physin. Spunti aristotelici, e non, intorno al concetto di macchina”,
Bollettino Filosofico, n. 38, pp. 98-106.

Shaw, W.H. (1979), “The Handmill Gives You the Feudal Lord” Marx’s Technological
Determinism”, History and Theory, n. 18, pp. 155-176.

Slater, P. (ed.) (1980), Outlines of a Chritique of Technology, Ink Links, London.

Smith, T. (2013), “The ‘General Intellect’ in the Grundrisse and Beyond”, Historical
Materialism, vol. 21, n. 4, pp. 235-255.

Srnicek, N. (2016), Platform Capitalism, John Wiley & Sons, New Jersey.

Stalin, J. (1973), The Essential Stalin: Major Theoretical Writings 1905-1952, trans. by B.
Franklin, Croom Helm Ltd, London.

Thompson, W. (1824), An Inquiry into the Principles of the Distribution of Wealth Most
Conducive to Humane Happiness Applied to the Newly Proposed System of Voluntary
Equality of Wealth, Longman, London.

61



Come organi coscienti. Per una teoria delle macchine a partire da Marx

Tomasello, M. (2019), Diventare umani, Raffaello Cortina Editore, Milano.

Vercellone C. (2007), “From Formal Subsumption to General Intellect: Elements for a
Marxist Reading of the Thesis of Cognitive Capitalism”, Historical Materialism, n. 15, pp.
13-36.

Virno, P. (2007), “General Intellect, Historical Materialism Research”, Critical Marxist
Theory, vol. 15, n. 3.

Wendling, A.E. (2009), Karl Marx on Technology and Alienation, Palgrave Macmillan,
London.

Winner, L. (1977), Autonomous Technology. Technics-out-of-Control as a Theme in Political
Thought, MIT Press, Massachusetts.

Zuboff, S. (2019), Il capitalismo della sorveglianza. Il futuro dell’'umanita nell’era dei nuovi
poteri, trad. it. a cura di P. Bassotti, Luiss, Roma.

62



