
 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 63-81 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12965 

63 
 

FRANCK FISCHBACH* 
 

THÈSES SUR LA REPRODUCTION SOCIALE SOUS LE CAPITALISME 
 
 

Abstract: Theses on Social Reproduction under Capitalism 
 
The purpose of this article is to distinguish and articulate three forms of reproduction: economic 

(re)production, social reproduction, and the reproduction of social structures. After defining these 
different forms of reproduction, the task is to diagnose the state in which each of them finds itself today, 
as well as the contradictions that arise between them in our contemporary capitalist societies. The article 
introduces the concept of “ecological reproduction” and focuses on the link between social reproduction 
and ecological reproduction, showing in particular how a crisis in the latter leads to a crisis in the former. 

 
Keywords: Crisis of Reproduction, Ecological Reproduction, Economic Production, Reproduction of 

Relations of Production, Social Reproduction 
 

 
En première approche, on peut dire que la reproduction d’une société mobilise deux types 
d’activités: d’une part des activités de production des biens et des services qui sont 
indispensables à la satisfaction des besoin sociaux; et d’autre part un ensemble d’activités 
qui ne sont généralement pas considérées comme productives (raison pour laquelle elles 
sont aussi, le plus souvent, pas payées ou mal payées), mais qui sont indispensables à 
l’existence et au maintien de la vie sociale en tant que telle. Le premier type recouvre les 
activités reconnues comme productives dont on peut dire, avec Nancy Fraser, qu’elles sont 
celles qui assurent la «reproduction économique» de la société. Le second type rassemble 
les activités qui sont consacrées à l’entretien de ce qu’on peut appeler à la suite de Tim 
Ingold1 le «courant de mutualité» entre les individus, sans lequel il n’y a pas de vie sociale 
possible. Relèvent de cette catégorie les activités qui consistent «à donner naissance aux 
enfants et à les socialiser, à prendre soin des aînés, à maintenir le foyer en état, à 
construire des communautés et à entretenir les significations partagées, les dispositions 
affectives et les horizons de valeurs qui sous-tendent la coopération sociale»2. On peut dire 
de ces activités qu’elles assurent la «reproduction sociale» au sens strict du terme, c’est-à-
dire au sens où il s’agit des activités qui, prenant soin du courant de mutualité entre les 
personnes, permettent qu’il existe quelque chose comme la vie sociale3. 

On voit que les activités qui assurent la reproduction sociale sont des activités sans 
lesquelles il ne pourrait pas y avoir de production économique et cela même si, la plupart 
du temps, ces activités sont considérées comme improductives et, à ce titre, sont 
minorisées4. Pourtant, si on ne prenait pas soin des corps (aussi bien au point de vue de 
l’alimentation qu’à celui de la santé), si on ne donnait pas leur première éducation aux 

 
* Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, Institut Universitaire de France. 

 
1 Ingold (2021), p. 110. 
2 Fraser (2022), p. 64; (2025), p. 28. 
3 C’est pourquoi, si l’on peut bien ramener la production économique à l’activité consistant à «faire du 

profit», il paraît plus difficile de réduire la reproduction sociale à l’activité de «créer les êtres humains» ou de 
«faire des personnes» (Arruzza, Bhattacharya, Fraser, 2019, pp. 102-103), dans la mesure où cela risque de 
conduire à négliger la dimension essentiellement relationnelle de la seconde, c’est-à-dire le fait qu’elle ne puisse 
se déployer que dans un courant de socialité et de mutualité qu’il s’agit d’entretenir en tant que tel. 

4 Où l’on rejoint la dimension de la reconnaissance: un travail est dit «reproductif» dans la mesure même 
où il n’est pas reconnu comme productif. C’est en particulier le cas du travail consistant à «faire des personnes» 
(voir ci-dessus), que Marx qualifiait de reproductif alors qu’il était sans doute le plus à même de le reconnaître 
comme productif puisque, d’un point de vue marxien, il s’agit du «travail de production de cette marchandise 
particulière qu’est la force de travail» (Dalla Costa, 2023, p. 86). 



Thèses sur la reproduction sociale sous le capitalisme 
 

 
64 

 

 

enfants, si on ne les assurait pas de la stabilité du milieu affectif qui leur permet de 
grandir, si on n’entretenait pas les liens familiaux et les liens d’amitié, si on ne prenait pas 
soin des liens entre les générations, si rien de tout cela n’était assuré, y aurait-il seulement 
des acteurs économiques, c’est-à-dire des individus en état de produire, de travailler et de 
consommer? C’est en ce sens qu’on peut dire que l’ensemble de la sphère économique 
dépend de la sphère sociale où l’on prend soin des individus, des conditions naturelles et 
sociales de leur existence, de la construction et du maintien de leur cadre affectif et 
relationnel. 

Ceci dit, dans les conditions historiques et sociales actuelles, les activités assurant la 
reproduction économique des sociétés et celles assurant leur reproduction proprement 
sociale semblent se trouver dans une situation très particulière qui fait la singularité de 
notre moment présent. Il y a d’une part entre elles (a) une tension structurelle, voire une 
contradiction: les activités productives, sous leur forme actuelle, tendent à déstabiliser le 
processus social dont elles dépendent pourtant elles-mêmes. Mais à cela s’ajoute, d’autre 
part, (b) que ces deux formes d’activités reproductives en viennent maintenant à se heurter 
à des limites spécifiques à chacune d’elles. 

S’agissant (a) de la contradiction structurelle entre les deux, elle tient au fait que le 
système économique actuel n’assure sa reproduction que par un développement constant 
de la production, dont l’effet est de déstabiliser les conditions de la reproduction sociale5. 
C’est ce que N. Fraser désigne comme «la pulsion du capitalisme à l’accumulation illimitée  
[qui] le conduit à cannibaliser les activités socio-reproductives sur lesquelles il repose»6. 
Tout se passe comme si la tendance à l’accumulation non seulement se détachait de ses 
propres conditions sociales, mais allait jusqu’à se retourner contre elles: c’est ainsi que 
sont déstabilisées et compromises les capacités proprement sociales des individus, leur 
capacité même à agir les uns envers les autres en tant qu’êtres sociaux7. 

À cette contradiction fondamentale entre production économique et reproduction sociale 
vient s’ajouter (b) le fait que ces deux formes d’activités se heurtent désormais à des limites 
qui entravent la poursuite de leur développement, à l’une autant qu’à l’autre. Les activités 
économiques de production (ou les activités de reproduction économique) atteignent leurs 
limites en ce sens que la poursuite de leur déploiement, sous sa forme actuelle, implique 
leur confrontation aux «limites planétaires»8: telles qu’elles se déploient, ces activités 
économiques productives épuisent les ressources terrestres, bouleversent les cycles bio-
géo-chimiques terrestres, engendrent le réchauffement du climat et provoquent l’extinction 
massive des espèces vivantes. Elles engendrent dans cette zone de notre planète dite 
«critique»9, située entre lithosphère et atmosphère, des conditions nouvelles dont il n’est 
pas certain qu’elles soient à l’avenir encore compatibles avec la reproduction des formes 
humaines de vie sociale. 

Quant aux activités qui assurent la reproduction sociale, elles aussi semblent atteindre 
leurs limites. À commencer par une limite temporelle: la pression exercée, dans leur forme 
actuelle, par les activités économiquement productives est telle que vient à manquer le 
temps qu’il est nécessaire de consacrer aux activités de reproduction sociale, tel le soin 

 
5 Cf. Fraser (2022), p. 65: «Il y a là une “contradiction sociale” profondément logée dans la structure 

institutionnelle de la société capitaliste [;] […] la logique de la production économique outrepasse celle de la 
reproduction sociale, déstabilisant le processus même dont dépend le capital [et] compromettant les capacités 
sociales, tant domestiques que publiques, qui sont nécessaires à soutenir l’accumulation sur le long terme» 
(nous traduisons; voir trad. citée, pp. 103-104). 

6 Ivi, p. 63 (trad. citée, p. 99).  
7 Ivi, p. 76 (trad. citée, p. 123) mentionne, à titre d’exemples, le fait qu’un nombre non négligeable de firmes 

américaines incitent financièrement leurs employées hautement qualifiées à reporter toujours davantage le 
moment d’être enceintes, ou le fait que d’autres firmes vont encore plus loin en offrant une coûteuse 
congélation d’ovocytes à leurs salariées de haut rang les mieux payées. 

8 Cf. Rockström, Steffen, Noone, Persson et al. (2009). 
9 Cf. Gaillardet (2023). 



Franck Fischbach 
 

 
65 

 

aux enfants ou aux aînés, l’entretien des liens d’amitié et de proximité, donc du courant 
de socialité10. 

Mais, au-delà de ces relations sociales directes entre individus, ce sont les institutions 
de la reproduction sociale qui sont également toutes en crise: les systèmes publics de santé 
et d’éducation, en particulier, peuvent être vus comme des institutions de la reproduction 
sociale11, au sens où ce sont elles qui prennent soin des corps, de l’éducation des jeunes 
et de la reproduction du cadre culturel de la société12. Ces institutions de la reproduction 
sociale – prévues initialement pour fonctionner en dehors de la contrainte productive et 
des lois du marché – ont été toujours davantage soumises à des impératifs de valorisation 
venus de la sphère de la production économique et de celle des échanges marchands, avec 
des conséquences sociales négatives qui avaient été envisagées de longue date par Karl 
Polanyi. Le «démembrement rapide et violent» de telles «institutions fondamentales» 
engendre, disait Polanyi, une «catastrophe culturelle»13 dont on peut penser qu’elle 
consiste en grande partie en ce que certains des ressorts fondamentaux de la reproduction 
de la vie sociale sont brisés. Il en résulte des atteintes graves portées à des conditions 
essentielles de la vie sociale et une mise en crise de la reproduction sociale.  

En suivant le philosophe social hongrois, on peut dire que, dans les sociétés 
précapitalistes, les activités économiques de production étaient directement mises au 
service de la reproduction sociale, tandis que, dans notre mode de production, les activités 
de production économique s’émancipent de la reproduction sociale14 dans la mesure où la 
fin qu’elles visent n’est plus la reproduction sociale, mais celle de la richesse sur une base 
élargie à chaque cycle de production. C’est en ce sens qu’on peut parler d’un mode de 
production dont la spécificité est de compromettre sa propre base sociale pour autant qu’il 
épuise les sources naturelles de la production économique et que, dans le même temps, il 
déstabilise les ressources humaines de la reproduction sociale. 

On voit ainsi comment, dans la philosophie sociale contemporaine, sont à la fois 
distinguées et articulées l’une à l’autre la reproduction sociale et la reproduction 
économique. Mais il ne faudrait pas négliger le fait que, en plus de la reproduction 
économique et de la reproduction sociale, la reproduction a été théorisée encore en un 
autre sens: je veux parler de la reproduction des structures sociales, soit un aspect dont il 
est fort peu question dans les Social Reproduction Studies contemporaines. C’était pourtant 
le sens dominant du concept de reproduction dans la philosophie sociale et la sociologie 
des années 1960 aux années 1980. Et c’est ce sens-là du concept qui a été théorisé 
notamment par P. Bourdieu et par L. Althusser.  

Le modèle des Social Reproduction Studies a certes l’avantage de prendre en 
considération la manière dont des activités matérielles d’entretien et de renouvellement de 
la vie sociale et de leur propre vie sont déployées par les vivants sociaux que nous sommes. 
Mais ce modèle a l’inconvénient de négliger les rapports qu’une société dans son ensemble 
entretient avec son environnement et ses ressources15: quand ce rapport est évoqué, c’est 
le plus souvent de façon métaphorique, en posant que la société «puise dans le travail 

 
10 T. Parrique note à ce sujet que, «si la finitude des ressources naturelles implique qu’aucune production 

matérielle ne puisse croître indéfiniment, la finitude du temps disponible implique qu’aucune production tout 
court ne peut croître indéfiniment»: on ne peut pas faire «qu’une heure passée à concevoir des publicités sur 
Internet» ne soit pas «une heure de moins disponible pour aider la voisine à monter ses courses» (Parrique, 
2022, p. 95). 

11 Federici, Dalla Costa (2020), p. 66; Fraser (2022), p. 62. 
12 Fraser, Jaeggi (2018), p. 44. 
13 Polanyi (1983), p. 214. 
14 Ivi, p. 106: «Aucune société, c’est vrai, ne peut exister sans qu’un système d’un type ou d’un autre assure 

l’ordre dans la production et la distribution des biens; mais cela n’implique pas l’existence d’institutions 
économiques séparées; normalement, l’ordre économique est simplement fonction de l’ordre social, qui le 
contient». 

15 Les travaux de la première vague de l’écoféminisme allemand (Maria Mies, Veronika Bennholdt-Thomsen, 
Claudia von Werlhof) font ici assurément exception. 



Thèses sur la reproduction sociale sous le capitalisme 
 

 
66 

 

 

reproductif gratuit» à la manière dont elle «puise dans les ressources naturelles gratuites»16. 
Quant au modèle de la reproduction économique, il a eu et il a encore tendance à ne 
considérer la nature que comme un robinet ouvert de ressources et comme un déversoir 
où l’on peut indéfiniment vidanger17. Nous avons donc bien, dans ces deux cas, des 
activités matérielles de reproduction, mais pas d’attention particulière portée à la question 
du métabolisme éco-social considéré comme un processus dont le maintien à l’équilibre 
est indispensable à la reproduction de la société dans son ensemble. 

Le modèle sociologique de la reproduction des structures sociales ou des rapports 
sociaux, quant à lui, a l’avantage de se porter à la hauteur des processus structurels grâce 
auxquels une société parvient à se reproduire en tant que totalité. Mais il le fait en se 
focalisant sur les ressources symboliques (Bourdieu), idéologiques (Althusser) ou formelles 
(Habermas) qui sont indispensables à ce que ces processus de reproduction aient lieu. 
C’est alors ici la dimension matérielle de la reproduction sociale, dans son rapport à la fois 
aux ressources naturelles et aux vivants que sont aussi les êtres sociaux, qui risque d’être 
perdue de vue. 

On voit qu’il reste donc un travail théorique d’ampleur à fournir si l’on veut vérifier la 
possibilité pour la philosophie sociale de se structurer autour de la question de la 
reproduction et de ses enjeux sociaux, économiques et écologiques. C’est notre objectif ici 
que de tenter de nous assurer que la philosophie sociale n’est pas victime des 
amphibologies du concept de reproduction. Que la reproduction soit entendue en plusieurs 
sens est une chose, mais autre chose est de s’assurer que ces différents sens n’entrent pas 
en contradiction les uns avec les autres, selon qu’il s’agit de reproduction de la vie sociale, 
de reproduction économique ou de reproduction des structures sociales. Ces différents 
sens sont-ils compatibles les uns avec les autres? L’introduction de la dimension de la 
naturalité, du rapport à la nature et à ses ressources dans les théories de la reproduction, 
l’ajout donc de la reproduction écologique ouvre-t-elle la perspective d’une unification des 
différents sens de la reproduction, ou bien au contraire atteste-t-elle que ces sens sont 
irréductiblement différents les uns des autres, et peu voire non compatibles les uns avec 
les autres? Tels sont les problèmes que nous voudrions tenter d’examiner et d’éclaircir ici, 
en commençant par fournir un effort de définition des principaux concepts qui sont 
mobilisés par les différentes approches de la reproduction et en poursuivant avec la 
proposition de quelques Thèses sur la reproduction sous le capital. 
 
-Définitions:  
 
-Définition 1: 
Par «reproduction sociale» (social reproduction), on entendra ici – à la suite de Nancy Fraser 
– l’ensemble des «activités d’approvisionnement, de prise de soin (caregiving) et 
d’interaction qui créent et maintiennent les liens sociaux (social bonds)»18. 
Entendons bien que ces activités ne se contentent pas de simplement soutenir la 
reproduction sociale, qu’elles ne font pas que la permettre, mais qu’elles sont elles-mêmes 
la reproduction sociale en acte: c’est pourquoi, la reproduction sociale consistant en un 
ensemble d’activités, il est fréquent que l’expression de «travail reproductif» soit utilisée 
comme synonyme de «reproduction sociale». 

 
16 Arruzza, Bhattacharya, Fraser (2019), p. 99. 
17 Une exception à cette tendance est représentée par les travaux d’Éric Pineault (2023), ceux de l’Institute 

of Social Ecology de Vienne (Krausmann, Fischer-Kowalski et al., 2008; Görg, Brand et al., 2017) et ceux de 
l’Institut für sozial-ökologische Forschung (ISOE) de Francfort (Becker, Jahn, 2006). De manière générale, 
l’usage de la catégorie de «métabolisme» (Stoffwechsel) permet la prise en considération des rapports à 
l’environnement propres à un système social de production considéré dans son ensemble. 

18 Fraser (2022), p. 64; Fraser (2025), p. 27. Voir aussi: Fraser, Jaeggi (2018), p. 52. 



Franck Fischbach 
 

 
67 

 

Cela tient aussi au fait que la reproduction sociale, dans le cadre du marxisme 
féministe, a d’abord été pensée comme «reproduction de la force de travail»19: il s’agissait 
alors de penser toutes les activités (de soin, d’approvisionnement, d’entretien: achat des 
aliments, préparation des repas, soins prodigués aux membres de la famille, notamment 
aux plus jeunes et aux anciens, entretien du domicile, etc.20) qui se déroulent dans l’espace 
privé ou domestique, qui sont très majoritairement accomplies par les femmes, qui ne 
jouissent d’aucune reconnaissance et ne sont donc ni salariées, ni rémunérées, tout en 
étant absolument indispensables à ce que la force de travail (majoritairement masculine) 
puisse se présenter à l’embauche chaque matin.  

Dans la dernière période, les théories de la reproduction sociale se sont libérées de leur 
limitation à la reproduction de la seule force de travail21 et du centrage sur le travail 
domestique, de sorte que la reproduction sociale est désormais conçue comme consistant 
en cette activité «qualifiée indifféremment de “care”22, de “travail affectif” ou de 
“subjectivation”»23: c’est l’ensemble des activités qui «forment les sujets humains du 
capitalisme, les soutenant en tant qu’êtres naturels incorporés, tout en les constituant en 
même temps en tant qu’êtres sociaux en ceci qu’elles forment leur habitus et l’ethos 
culturel dans lequel ils se meuvent»24. L’ampleur du champ désormais couvert par la 
notion de reproduction sociale est manifeste au fait qu’elle désigne l’ensemble des activités 
qui permettent de «faire des personnes» (par opposition aux activités qui permettent de 
«faire du profit»)25. 

La «reproduction sociale» possède une face naturelle et une face sociale pour autant 
qu’il s’agit à la fois, d’une part, de la reproduction et de l’entretien de la vie humaine en 
tant que vie naturelle incorporée ou incarnée, et d’autre part de la reproduction des 
qualités et des capacités qui permettent aux individus de mener une vie sociale, donc de 
la reproduction de leur aptitude à nouer des relations sociales et à entretenir des liens 
sociaux.  
 
-Définition 2: 
-Par «production économique», on entend l’ensemble des activités productrices de biens et 
de services qui sont indispensables à satisfaire les besoins des individus au sein d’une 
société donnée. En tant qu’elle permet la satisfaction des besoins des individus membres 
d’une société donnée, et donc en tant qu’elle permet l’entretien et le renouvellement de leur 
vie tant individuelle que collective, la production économique n’est pas en soi distincte de 
la reproduction sociale: à ce stade, on peut dire que sans production économique, pas de 
reproduction sociale (c’est-à-dire pas de reproduction des conditions permettant aux 
individus de continuer à vivre, donc pas de reproduction non plus de la société qu’ils 
forment et dans laquelle ils vivent). 
 

A) La production économique devient marchande quand les biens et les services 
produits sont portés sur des marchés pour y être échangés contre d’autres biens et 
services. 

B) Cette production marchande devient capitaliste quand le but de l’échange n’est plus 
l’acquisition d’un bien ou d’un service en raison de son utilité, mais la réalisation 

 
19 Voir en particulier Mariarosa Dalla Costa, Les femmes et la subversion sociale (1972) et Capitalisme et 

reproduction (1994), in Dalla Costa (2023); ainsi que Selma James, Sexe, race, classe…  et autonomie (1974) et 
Marx et le féminisme (1983), in James (2024); voir aussi Vogel (2022). 

20 Voir par ex. James (2024), pp. 63-64. 
21 Un très bon témoin de cette généralisation de la thématique de la reproduction au-delà de l’entretien de 

la force de travail à l’ensemble des activités de soin en général, est le texte de Dalla Costa (1994), in Dalla 
Costa (2023), pp. 309 ss. 

22 Que l’on peut traduire par «l’activité de prendre soin». 
23 Fraser (2022), p. 64. 
24 Ivi, p. 27). Notons que «cultural ethos» est rendu en allemand (dans Kapitalismus, éd. citée) par le terme 

hégélien de Sittlichkeit. 
25 Arruzza, Bhattacharya, Fraser (2019), p. 105. 



Thèses sur la reproduction sociale sous le capitalisme 
 

 
68 

 

 

de la valeur du bien ou du service vendu avec un bonus susceptible d’être réinvesti 
dans une nouvelle production, et ainsi de suite.  

 
-Remarque: 
Les Thèses 2A et 2B se fondent sur les analyses de Marx dans le Livre 1 du Capital, Section 
2, Ch. IV: «Transformation de l’argent en capital». On trouve là l’analyse de «la forme 
immédiate de la circulation des marchandises», à savoir la forme M-A-M, «transformation 
de la marchandise en argent et retransformation de l’argent en marchandise: «vendre pour 
acheter». À cette première forme, celle de la «circulation simple des marchandises», s’ajoute 
une seconde forme de circulation dont la forme est A-M-A’ (où A’>A): dans ce cas, on achète 
une marchandise pour la vendre et, par cette vente, obtenir plus de valeur qu’on n’en avait 
au départ. Ici, on «achète de la marchandise avec l’argent et, avec la marchandise, de 
l’argent»26. Où l’on voit que ce qui circule, dans la seconde forme, ce n’est plus la 
marchandise, mais l’argent lui-même – ou plutôt: la valeur, puisque, dans ce cas, l’argent 
et la marchandise «ne fonctionnent que comme différents modes d’existence de la valeur 
elle-même»27. C’est donc une quantité de valeur qui prend une fois forme de marchandise, 
une autre fois forme d’argent, le passage par ces différentes formes (littéralement: ces 
métamorphoses) n’ayant d’autre fin que l’accroissement de la valeur elle-même. 

On peut alors aussi comprendre en quoi consiste la différence entre une production 
simplement marchande et la production capitaliste (une différence qualitative qui 
n’empêche pas – nos formations sociales l’attestent – que les deux dimensions puissent se 
cumuler et se combiner): la première vise la production de marchandises dont la mise sur 
le marché fait que «leur valeur reçoit, tout au plus, face à leur valeur d’usage, la forme 
autonome de monnaie»; la seconde en revanche aboutit à ce que la valeur des 
marchandises «se présente soudain comme une substance en procès, une substance qui 
se met en mouvement par elle-même»28. C’est que le but d’une production qui n’est plus 
seulement marchande, mais qui est en outre devenue capitaliste, est de se réduire elle-
même, en tant que production, au rang d’un moyen, d’un simple intermédiaire permettant 
et visant l’accroissement de la quantité de valeur. 
 
-Définition 3: 
Par «reproduction de la structure sociale», on entend la «reproduction de la structure des 
rapports de force entre classes»29. Le propre de l’approche de la reproduction par Bourdieu 
a ainsi été initialement de montrer le rôle que joue – par l’intermédiaire du système 
d’enseignement – la «reproduction culturelle», en tant que reproduction de rapports 
symboliques, dans la reproduction sociale elle-même en tant que reproduction des 
rapports de force entre classes sociales. 

En ce sens, la reproduction culturelle en tant que reproduction des rapports 
symboliques s’inscrit au sein du cadre général de la reproduction de la structure sociale 
en tant que reproduction des rapports des rapports de forces entre classes: la première 
participe de la seconde dont elle n’est pas seulement un aspect, mais une composante 
essentielle au sens où elle en est une condition de possibilité. La reproduction des rapports 
de force existant entre classes présuppose et exige que soient aussi reproduits les rapports 
symboliques. 

C’est en ce sens que ce qu’on peut entendre avec Bourdieu par «reproduction de la 
structure sociale» est proche de ce que, dans le marxisme, on entend par «reproduction 
des rapports sociaux de production». Althusser, par exemple, part de la nécessité où se 
trouve toute «formation sociale» de «reproduire les conditions de sa production», ce qui 
signifie que toute formation sociale doit reproduire 1) les forces productives (c’est-à-dire 

 
26 Marx (1993), p. 166. 
27 Ivi, p.173. 
28 Ivi, p. 174 (je souligne, F.F.). 
29 Bourdieu, Passeron (1970), pp. 25-26. 



Franck Fischbach 
 

 
69 

 

les moyens de production et la force de travail) et 2) les rapports de production existants»30. 
C’est l’analyse de la reproduction de la force de travail qui fait apparaître qu’il ne s’agit pas 
seulement de la reproduire en entretenant le corps vivant des travailleurs, ni non plus 
seulement de reproduire la qualification de la force de travail, mais qu’il s’agit en outre à 
chaque fois de reproduire son assujettissement à l’idéologie dominante, sans quoi elle 
risquerait de ne pas tolérer longtemps d’être exploitée. C’est la reproduction d’un tel 
assujettissement qui conduit au problème de la reproduction des rapports (sociaux) de 
production en tant qu’ils sont des rapports d’exploitation d’une classe par une autre. 

La thèse fondamentale d’Althusser est que «c’est le rôle fondamental de la 
Superstructure» [= État + idéologie(s)] «d’assurer la perpétuation de l’exploitation des 
travailleurs, donc la reproduction des rapports de production en tant qu’ils sont des 
rapports d’exploitation»31. Plus exactement, au sein de la Superstructure, «ce sont les 
appareils idéologiques d’État qui assument la fonction fondamentale de la reproduction 
des rapports de production»32. De même que, chez Bourdieu, la reproduction des rapports 
de force entre groupes sociaux exige que soient reproduits les rapports symboliques, de 
même chez Althusser, le rapport social d’exploitation ne pourrait être reproduit comme tel, 
c’est-à-dire en tant que rapport de force et de contrainte, au moyen des seuls appareils 
répressifs d’État et sans qu’interviennent les appareils idéologiques d’État en tant qu’ils 
exercent leur fonction «au sein même du jeu des rapports de production» en ne se 
contentant pas d’en assurer et permettre le fonctionnement, mais en les justifiant et en 
convaincant les individus de cette justification.  
 
-Remarque: 
Si l’on pose la question du rapport à la production économique, il est évident que Bourdieu 
n’ignore rien de la nécessité où se trouve toute société de «persévérer dans son existence», 
c’est-à-dire de produire et de reproduire les conditions économiques de sa propre 
existence. Ceci dit, une saine division du travail entre les différentes sciences sociales 
conduit le sociologue à considérer que la reproduction des conditions matérielles 
d’existence d’une société relève de l’économie, tandis que l’objet de la sociologie est bien 
plutôt constitué de la reproduction des relations sociales établies33. Les deux formes de 
reproduction sont aussi importantes l’une que l’autre, mais elles ne relèvent pas du même 
champ d’études, ni du même domaine scientifique: Bourdieu écrit ainsi que, «dans le 
travail de reproduction des relations établies – fêtes, cérémonies, échanges de dons, de 
visites ou de politesses et, surtout, mariages –, qui n’est pas moins indispensable à 
l’existence du groupe que la reproduction des fondements économiques de son existence, 
le travail nécessaire pour dissimuler la fonction des échanges entre pour une part qui n’est 
pas moins importante que le travail exigé pour le remplissement de la fonction»34. Bourdieu 
dit clairement ici son hostilité à un réductionnisme qui ramènerait la reproduction sociale 
à la seule «reproduction des fondements économiques»: aussi insiste-t-il sur le fait que «le 
travail de reproduction des relations établies» n’est pas moins indispensable que le travail 
économique de production et d’échange des biens. Et quand il énumère quelques-unes des 
formes que peut prendre ce travail de reproduction des relations sociales, on voit aussitôt 

 
30 Althusser (1995), p. 74. 
31 Ivi, p. 239. 
32 Ibidem. 
33 Notons que, selon Bourdieu, la reproduction proprement sociale prime sur la reproduction économique 

des conditions d’existence de la société dans la mesure où, en définitive, elle l’englobe: «L’immersion de 
l’économie dans le social est telle (…) qu’il faut garder clairement à l’esprit que l’objet véritable d’une véritable 
économie des pratiques n’est autre chose, en dernière analyse, que l’économie des conditions de production et 
de reproduction des agents et des institutions de production et de reproduction économique, culturelle et 
sociale, c’est-à-dire l’objet même de la sociologie dans sa définition la plus complète et la plus générale» 
(Bourdieu, 2000, pp. 25-26). 

34 Bourdieu (1980), p. 191. 



Thèses sur la reproduction sociale sous le capitalisme 
 

 
70 

 

 

qu’elles relèvent de l’ordre symbolique (fêtes, cérémonies, dons et contre-dons, échanges 
de politesse, etc.). 

On demandera peut-être à quoi s’atteste cette dimension symbolique: elle s’atteste, 
semble-t-il, au fait même que ces formes dissimulent (ou refoulent) la fonction réelle des 
activités qui s’y déploient. Ces activités ont en effet pour fonction de reproduire et 
d’entretenir les rapports sociaux établis (et donc les rapports de force entre groupes 
sociaux), mais elles parviennent d’autant mieux à cette fin qu’elles se donnent l’apparence 
de la gratuité et du désintéressement et qu’elles gomment ainsi la dimension utilitaire 
(c’est-à-dire reproductive) qui est la leur – et c’est en quoi consiste précisément leur 
symbolisme. À quoi s’ajoute que l’objet de Bourdieu n’était pas tant la reproduction de la 
société dans son ensemble que celle – au sein de celle-ci – de groupes sociaux particuliers, 
et donc les stratégies conscientes et inconscientes auxquelles une génération, dans un 
groupe social donné, recourt afin de faire de ses descendants les «héritiers» non pas 
seulement de son capital économique, mais aussi de son capital culturel et symbolique.  

À cela s’ajoute que Bourdieu, comme Althusser, s’inscrivait dans une tradition au sein 
de laquelle la dimension des conditions naturelles de la reproduction de la structure 
sociale, si elle n’était pas ignorée, n’était guère approfondie: c’est pourquoi l’un et l’autre 
pensent dans le cadre d’une opposition entre production et reproduction, estimant que le 
travail dit «productif» a affaire aux conditions naturelles et matérielles d’existence de la 
société, tandis que la question de la reproduction de la société engage la dimension 
irréductiblement symbolique des relations sociales. Au fond, Bourdieu et Althusser 
semblent avoir estimé que la disponibilité des conditions naturelles de la production 
économique était assurée et que, en conséquence, la dimension matérielle de la 
reproduction, telle qu’assurée par le travail productif, n’était pas en elle-même 
problématique – d’où le déplacement de l’accent sur la dimension symbolique chez 
Bourdieu et idéologique chez Althusser. 

Encore moins problématique pour eux était le fait que, dans les sociétés industrielles 
modernes, le travail n’est considéré comme socialement productif que pour autant qu’il 
produit des marchandises et permet l’accumulation de la valeur. Le travail ainsi compris 
l’est par opposition à des travaux considérés comme «improductifs» qui, eux, sont à 
dominante naturelle (et sont socialement dévalorisés): ce sont précisément les travaux 
reproductifs, assurés par les femmes et/ou par des populations subalternes (notamment 
issues de l’immigration)35. 

Ces travaux permettent la subsistance de la société et de ses membres, mais ils n’y 
parviennent que dans le cadre d’interactions avec «la nature» – qu’il s’agisse de la nature 
«externe» ou de celle des individus socialisés eux-mêmes, en tant qu’ils sont aussi toujours 
des êtres vivants et naturels. La reproduction sociale repose ainsi sur «une somme 
faramineuse de travail domestique accompli “à titre gracieux” pour la reproduction de la 
main d’œuvre, et, parallèlement sur la dévalorisation de ces activités reproductives pour 
diminuer le coût de la force de travail»36. Ignorants ce travail reproductif en lien direct 

 
35 Notons que la valorisation du travail reproductif peut conduire certaines théoriciennes écoféministes à 

se réapproprier la catégorie de «travail productif», tout en en inversant le sens. C’est le cas chez Maria Mies et 
Veronika Bennholdt qui écrivent que «la perspective de la subsistance repose sur une critique radicale des 
concepts de travail et de productivité: contrairement à ce qui se passe dans la production de valeur d’échange, 
seul le travail qui produit réellement la vie, l’entretient et l’embellit, sera qualifié de travail productif, et non le 
travail dont le seul but est de donner naissance à encore et toujours plus d’argent» (Mies, Bennholdt, 2022, p. 
124). Considérant quant à nous qu’on ne «produit» pas réellement la vie, mais que, au mieux, on l’engendre et 
qu’on entretient les conditions de sa reproduction, nous préférons réserver l’usage de la catégorie de travail 
productif aux activités produisant des choses qui sont des marchandises, et parler de travail reproductif 
lorsqu’il s’agit «des activités qui permettent de soutenir les êtres humains en tant qu’être sociaux incarnés» 
(Arruzza, Bhattacharya, Fraser, 2019, p. 103): relèvent du «travail productif» les activités qui permettent de 
«faire du profit», tandis que relèvent du «travail reproductif» celles qui permettent, sinon de «faire des personnes» 
(voir note 3 page 1), du moins de les engendrer, de les éduquer et de les soigner, mais aussi de maintenir 
l’environnement naturel dans un état qui permettent à ces personnes de mener une vie qui soit «safe». 

36 Federici (2016), p. 146. 



Franck Fischbach 
 

 
71 

 

aussi bien avec la dimension vitale et naturelle de l’existence sociale qu’avec l’inscription 
de celle-ci dans un environnement naturel, l’intérêt de penseurs comme Althusser ou 
Bourdieu s’est prioritairement porté sur la dimension symbolique de la reproduction de la 
société: leur objet était la reproduction des structures sociales ou la reproduction des 
rapports sociaux, et non ce qu’on a théorisé après eux sous le nom de «reproduction 
sociale». 

Cela nous conduit à devoir distinguer la «reproduction écologique» à la fois de la 
production économique et de la reproduction de la structure sociale. 
 
-Définition 4: 
Par «reproduction écologique», nous entendons la reproduction et l’entretien, par les 
actrices et les acteurs d’une société donnée, des conditions naturelles qui leur permettent 
de continuer à vivre au sein d’un environnement qui soit suffisamment sûr (safe) pour que 
les activités économiquement productives et socialement reproductives, sur lesquelles 
repose leur existence, puissent se poursuivre. 

Autrement dit, la reproduction écologique d’une société implique la prise en 
considération des échanges métaboliques qui ont lieu entre cette société et 
l’environnement terrestre et atmosphérique qui est le sien, au sens où la reproduction de 
cette société suppose que ces échanges soient maintenus autour d’un point d’équilibre. 

Plus exactement, si la production économique est comprise comme un processus 
permanent entre l’input des ressources en matériaux et en énergies que la société prélève 
dans son environnement et l’output des biens et des services économiquement valorisés 
que cette société engendre (et en quoi consiste la production économique proprement dire), 
alors ce processus mobilise en permanence un flux de matières et d’énergies qu’on peut 
considérer comme un throughput, un «débit» qui est «une catégorie et une réalité bien plus 
large que l’output économique»: «si l’output valorisé se présente lui-même comme “une vaste 
collection de marchandises” – biens d’équipement, biens de consommation, services, 
bâtiments et infrastructures – [alors] le débit (throughput) est la masse des flux d’énergies 
et de matières qu’une société mobilise, transforme et dissipe dans son processus 
économique orienté vers la production, la consommation et l’usage de cet output 
valorisé»37. Si la production de l’output économique d’une société en vient à reposer sur un 
débit de matières et d’énergies tel que, par exemple, les matériaux qu’il rejette dans 
l’environnement et les gaz qu’il dissipe dans l’atmosphère engendrent des conditions de 
moins en moins favorables à une vie (humaine et non-humaine) qui soit «sûre», on peut 
parler d’un équilibre métabolique compromis, voire rompu. On est alors confronté à une 
production économique et à une reproduction de la structure sociale qui tendent à 
compromettre la reproduction écologique de la société. Comme le note Nancy Fraser: 
«l’économie du système est constitutivement dépendante de la nature, qui lui sert de 
robinet pour les intrants de la production, et de vidange pour l’élimination de ses 
déchets»38. Le déséquilibre apparaît dès lors que le système considère que ce «robinet» est 
constamment ouvert et que la «vidange» permanente ne pose pas de problème, c’est-à-dire 
dès lors que le système présuppose – du côté de la nature – à la fois des ressources infinies 
et une capacité également infinie d’absorption et de recyclage des déchets. 
 
-Remarque 1: 
À la différence de l’approche par la seule production économique, celle par la reproduction 
sociale est amenée à devoir prendre en considération le fait qu’une société humaine est 
dans la nécessité d’avoir à entretenir et à reproduire les conditions externes dont dépend 
la perpétuation de sa propre existence. En ce sens, la perspective de la reproduction sociale 
ouvre la voie à celle de la reproduction écologique pour autant qu’elle rappelle que, quelle 
que soit la puissance des forces de production développées et mises en œuvre par une 

 
37 Pineault (2023), p. 31. 
38 Fraser (2025), p. 140. 



Thèses sur la reproduction sociale sous le capitalisme 
 

 
72 

 

 

société donnée, celle-ci reste confrontée à la nécessité d’avoir à se reproduire et que, pour 
pouvoir le faire, elle doit adresser à son environnement naturel et à l’écosystème terrestre 
des demandes en flux d’énergies et de matières qui ne soient pas supérieures à l’offre de 
ce même écosystème, de même qu’elle ne devra pas déverser dans ce dernier des flux de 
déchets dans des quantités supérieures aux capacités d’absorption qui sont propres à ce 
même écosystème. 

Or la crise écologique contemporaine fait apparaître, d’une part, que la production 
économique et la reproduction sociale supposent des conditions que la société ne peut pas 
considérer comme indéfiniment disponibles, particulièrement quand la société en question 
puise dans des stocks d’énergies et de matières qui ne sont pas renouvelables au sens où 
ils ne sont pas reproductibles à une échelle de temps homogène à la temporalité historique 
et sociale. Mais la crise écologique fait aussi apparaître, d’autre part, que la société produit 
dans l’écosystème terrestre des effets – tels les modifications des grands cycles du carbone 
ou de l’azote, ou encore la production de gaz à effet de serre et le changement climatique 
qui en résulte – dont la conséquence à long terme est de mettre en question la reproduction 
de la société dans des conditions qui soient acceptables, tolérables et «sûres» (safe) pour 
la plupart de ses membres39. La question se pose désormais de savoir comment la société 
peut continuer à se reproduire si elle ne permet pas (ou plus) que les conditions naturelles 
de sa propre existence se reproduisent, c’est-à-dire si elle compromet les conditions 
naturelles de sa propre reproduction. 
 
-Remarque 2: 
L’extension que prend désormais, dans notre contexte contemporain, le concept de 
«reproduction sociale» en lien avec ce que nous venons d’appeler la «reproduction 
écologique» pourra surprendre dans la mesure où les principaux usages qui en ont d’abord 
été faits – avant sa réappropriation par les féminismes de la reproduction et de la 
subsistance40 – ne relevaient absolument pas du champ de l’écologie sociale. Cette absence 
de la dimension naturelle dans la conception de la reproduction, et donc de toute portée 
écologique de celle-ci, est frappante chez les principaux représentants de ce qu’on peut 
appeler le «moment 1970»41 des théories de la reproduction sociale, alors essentiellement 
comprise au sens de reproduction des structures sociales42. 

Par exemple, dans le cadre d’une théorie de la reproduction qui, comme celle 
d’Althusser, s’occupait prioritairement du rôle joué, dans la reproduction de la société, par 
ce que le marxisme nomme la «superstructure» (les institutions juridico-étatiques et les 
idéologies), la question des conditions extra-sociales, et donc «naturelles», de la 
reproduction sociale était mentionnée en passant, mais sans être développée, et donc 
aussitôt ignorée: Althusser écrivait ainsi, sans sourciller, «[qu’] une façon de “produire”, 
écrivait Althusser, c’est une façon de “s’attaquer à la nature” puisque c’est de la nature, et 
de la nature seule, que toute formation sociale, qui ne vit pas de l’air du temps ou de la 
parole de Dieu, extrait les produits matériels nécessaires à sa subsistance (alimentation, 
abri, vêtements, etc.)»43. Un mode de production, précisait encore Althusser, est ainsi «une 
façon de s’attaquer à la nature pour lui arracher des biens de subsistance (cueillette, 
chasse, pêche, extraction de minéraux, etc.), ou les lui faire produire (élevage, 
agriculture)»44. Il est remarquable que, pour Althusser, la question de savoir s’il est 
possible «d’attaquer» indéfiniment la nature ne se pose absolument pas: il va de soi pour 

 
39 Sur la notion de «safe operating space», voir Rockström, Steffen, Noone, Persson et al., (2009). 
40 Voir Pruvost (2021). 
41 La reproduction de Pierre Bourdieu et Jean-Claude Passeron étant publiée en 1970, tandis qu’Althusser 

publiait également en 1970 son texte intitulé Idéologie et appareils idéologiques d’État (La Pensée, n. 151, juin 
1970), partie du manuscrit aujourd’hui connu sous le titre de Sur la reproduction (Althusser, 1995). 

42 Pour une confrontation des représentants de ce «moment 1970» de la reproduction sociale avec les acquis 
plus récents des théories féministes de la reproduction, voir Balibar (2021). 

43 Althusser (1995), p. 46. 
44 Ibidem. 



Franck Fischbach 
 

 
73 

 

lui que la nature est indéfiniment attaquable et qu’elle livrera continûment à la société ce 
que ces attaques la force à lui fournir. 

Aussi la question de la reproduction de la société ne se pose-t-elle pas, chez Althusser, 
sur le plan matériel de l’interaction entre société et nature: elle ne se pose qu’à l’intérieur 
de la société elle-même et il s’agira donc d’identifier, dans la superstructure de la société, 
les instances spécifiquement dédiées à la reproduction de ce qui, chez Althusser, porte le 
nom marxien de «rapports de production»45 – l’instance des «Appareils idéologiques 
d’État»46 étant, parmi ces instances, celle qui retient particulièrement l’attention 
d’Althusser en raison de son mode particulier de fonctionnement. En effet, si les instances 
super-structurelles de la reproduction possèdent toutes une efficacité bel et bien 
matérielle, ce sont celles fonctionnant à l’idéologie, c’est-à-dire – en définitive – au 
symbolique qui restaient, selon Althusser, en attente d’une théorisation suffisante au sein 
du marxisme. On tient là un trait commun aux théories de la reproduction au sens de la 
reproduction de la structure sociale: qu’il s’agisse avec Bourdieu de déterminer la part 
prise par la reproduction des rapports culturels dans la reproduction des rapports de 
forces entre classes sociales, ou avec Althusser du rôle de la superstructure dans la 
reproduction des rapports sociaux en tant qu’ils sont inséparablement des rapports 
d’exploitation, dans les deux cas, l’accent est mis sur le rôle irréductible du symbolique 
dans la reproduction de la société.  
 
-Remarque 3: 
Notons encore que, même là où il s’intéresse à la reproduction de la force de travail, 
Althusser ne considère pas prioritairement celle-ci comme une force naturelle qu’il faut 
reproduire, entretenir et renouveler, ou dont il faut prendre soin: ce qui importe à ses yeux, 
c’est le «moyen matériel de se reproduire» tel qu’il est donné à la force de travail sous la 
forme du salaire (donc comme un moyen socialement institué). Le salaire est certes vu 
comme le moyen qui permet au travailleur salarié de «se loger, se vêtir, se nourrir», tout 
comme il est aussi le moyen «indispensable à l’élevage et à l’éducation des enfants où le 
prolétaire se reproduit»47: mais que le fait de se reproduire (au sens d’engendrer), de devoir 
être élevé, d’avoir à se loger, à se vêtir et à se nourrir soient des choses qui n’ont-elles-
mêmes que sous le présupposé la force de travail soit d’abord celle d’un être naturel, d’un 
être vivant qui possède des besoins physiologiques – c’est là un aspect qu’Althusser laisse 
dans l’ombre, tout comme il néglige le fait que ces tâches (engendrer, nourrir, vêtir, 
alimenter, élever, etc.) sont accomplie par les femmes des prolétaires. 

Manifestement, selon Althusser, on peut puiser aussi allègrement dans les ressources 
féminines qu’on peut indéfiniment «attaquer la nature». Le féminisme de la reproduction 
a, depuis, montré que ces deux sortes de pillage des ressources (celles de la nature et celles 
du travail reproductif essentiellement féminin et subalternisé) sont inséparables: c’est la 
même logique en effet qui, dans nos sociétés, conduit à considérer, d’une part, «la nature 
comme un “robinet” qui fournirait l’énergie et les matières premières et, en même temps, 
comme un “siphon” qui absorberait les déchets»48, et d’autre part «les capacités mises au 
services du travail de reproduction sociale comme acquises, gratuites, illimitées et 

 
45 On a vu plus haut que c’est, selon Althusser, le propre de la superstructure que d’être l’instance 

reproductrice des rapports sociaux: «La superstructure entretient avec l’infrastructure ce rapport spécifique 
de reproduire les conditions de fonctionnement de l’infrastructure» (Althusser, 1995, p. 194). Voir aussi ivi, p. 
83: «Nous pensons que c’est à partir de la reproduction qu’il est possible et nécessaire de penser l’existence et 
la nature de la superstructure»; ou encore ivi, p. 239: «Le rôle fondamental de la superstructure, donc de tous 
les appareils d’État, est d’assurer (…) la reproduction des rapports de production qui sont en même temps des 
rapports d’exploitation». 

46 Étant entendu que les «Appareils idéologiques d’État» (école, églises, famille, partis politiques, syndicats, 
médias, institutions culturelles, etc.) ne sont qu’une des deux composantes des «Appareils d’État», l’autre étant 
l’ «Appareil répressif d’État» (police, armée, prisons) qui, à la différence des précédents (qui fonctionnent surtout 
au symbolique), fonctionne de façon prévalente à la violence. 

47 Althusser (1995), p. 76. 
48 Arruzza, Bhattacharya, Fraser (2019), p. 98. 



Thèses sur la reproduction sociale sous le capitalisme 
 

 
74 

 

 

disponibles en permanence»49 – de sorte que «s’il était contraint de payer tout ce qu’il doit 
pour que la nature, la puissance publique et la société puissent se reproduire, les profits 
du capital seraient réduits à néant»50. 
 
-Remarque 4: 
La Remarque 3 permet d’entrevoir l’existence d’un lien entre la reproduction écologique et 
la reproduction sociale en tant que cette dernière repose sur un travail reproductif qui 
consiste lui-même en un ensemble d’activités de soin et d’entretien apportées aux 
personnes humaines considérées comme des êtres inséparablement naturels et sociaux. 
Nancy Fraser établit fermement ce lien entre reproduction sociale et reproduction 
écologique. Elle le fait en commençant par rappeler que le travail reproductif recouvre des 
activités qui ont affaire aux humains en tant qu’êtres vivants, c’est-à-dire en tant qu’êtres 
qui naissent, qui souffrent et qui meurent: «Le travail de reproduction sociale est 
intimement lié aux questions de vie et de mort [;] les soins aux enfants impliquent non 
seulement la socialisation, l’éducation et le soutien affectif, mais aussi la gestation, 
l’accouchement, les soins postnataux et une protection constante [;] de même, les soins 
aux malades et aux mourants cherchent autant à guérir les corps et à soulager la douleur 
qu’à apporter du réconfort et à garantir la dignité [;] et tout le monde – jeunes ou vieux, 
malades ou bien-portants – dépend du travail de care pour le logement, la nourriture et 
l’hygiène, dans l’intérêt du bien-être physique et du lien social [:] en somme, l’objectif du 
travail de reproduction sociale est donc de subvenir aux besoins d’êtres tout à la fois 
naturels et culturels»51. C’est bien au niveau de cette articulation du vital et du social 
qu’intervient le travail reproductif et donc la reproduction sociale: les soins apportés à un 
mourant doivent avoir le double objectif à la fois de lutter contre la douleur – et doivent 
donc le traiter jusqu’au bout comme un vivant qui souffre – et de préserver sa dignité, donc 
le traiter jusqu’au bout comme un être social qui est en relation avec les autres.  

Le lien entre reproduction sociale et reproduction écologique se manifeste au fait que, 
sous le capitalisme, la crise de la reproduction écologique est en même temps une crise de 
la reproduction sociale. C’est le fait que la reproduction sociale soit à ce point «intimement 
liée à la reproduction environnementale» qui explique que «tant de crises de la première 
sont aussi des crises de la seconde»52, raison pour laquelle, selon N. Fraser, «on ne peut 
comprendre correctement la contradiction écologique du capitalisme si on ne pense pas 
cette dernière en lien avec sa contradiction socio-reproductive»53. On comprend en effet 
relativement aisément ce que ces deux contradictions ont en commun: à savoir une 
séparation suivie de l’occultation de ce qui a été séparé. De même en effet que le capital 
sépare la production économique de la nature en faisant comme si la seconde pouvait 
alimenter indéfiniment et gratuitement la pulsion de la première à l’accumulation illimitée, 
de même le capital sépare-t-il le travail économiquement productif du travail socialement 
reproductif, faisant comme si le travail pouvait être indéfiniment productif 
indépendamment des soins et de l’entretien de la force de travail en tant que force 
naturelle. C’est cette occultation simultanée, sous le capital, de la nature dont dépend la 
production économique et du travail socio-reproductif dont dépend le travail 
économiquement productif qui engendre à la fois la crise de la reproduction écologique et 
la crise de la reproduction sociale. 

L’une des contradictions inhérentes au capital se manifeste au fait qu’il ne parvient à 
diminuer le risque de crise socio-reproductive à un endroit qu’en déclenchant une crise 
écologique ailleurs. Un exemple en est donné par N. Fraser quand elle explique que ce qui, 
aux États-Unis et en Europe, dans la phase fordiste de développement qui a aussi été le 

 
49 Ivi, p. 109. 
50 Ivi, p. 100. 
51 Fraser (2025), p. 147. 
52 Ivi, p. 148. 
53 Ibidem. 



Franck Fischbach 
 

 
75 

 

moment de l’institution de formes de sécurité sociale, ce qui donc «a garanti l’augmentation 
des dépenses publiques consacrées à la protection sociale dans le Nord global, c’est 
l’intensification du pillage de la nature dans le Sud global»: le capital n’est parvenu à 
«s’acquitter [dans le Nord] de certains coûts socio-reproductif» qu’en «s’exonérant [dans le 
Sud] de la facture – bien plus salée – de la reproduction environnementale»54. 
 
Sur la base de ces Définitions et de leurs Remarques, il est possible de formuler 3 Thèses 
relatives à la production et à la reproduction considérées dans leurs dimensions politique, 
sociale et écologique, et dans leur lien avec les crises structurelles qui affectent le 
capitalisme tardif. 
 
 
Thèse 1:  
 
Dans les sociétés précapitalistes, les activités économiques de production étaient 
directement mises au service de la reproduction sociale, tandis que, dans le mode de 
production capitaliste, les activités de production économique se sont séparées de la 
reproduction sociale. En effet, dans nos sociétés, la fin visée par la production économique 
n’est plus prioritairement la reproduction sociale, mais la reproduction de la valeur sur une 
base élargie à chaque cycle de production, et donc l’accumulation du capital (cf. Déf. 2 B). 
 
Le capitalisme repose sur la séparation entre la production économique et la reproduction 
sociale. C’est ce que pose Nancy Fraser quand elle écrit que «le système joue sur la division 
– en séparant production et reproduction et en faisant de la première le seul espace pour 
la valeur». «Cela permet, ajoute-t-elle, à l’économie de prospérer sur le dos de la société, de 
cannibaliser le travail de care sans le reconstituer, d’épuiser les énergies nécessaires pour 
le fournir, et donc de mettre en péril une condition essentielle de sa propre existence». 
Nous reviendrons plus loin sur la conclusion que N. Fraser en tire, à savoir « [qu’]une 
tendance aux crises est logée au cœur même de la société capitaliste – dans ce cas, une 
tendance aux crises de la reproduction sociale»55.  

On a dit plus haut (cf. Déf. 2) que, de façon générale (ce qui signifie: en dehors du cas 
particulier du capitalisme), sans production économique, il n’y a pas de reproduction 
sociale. Autrement dit: en dehors du capitalisme, la production économique et la 
reproduction sociale se présentent comme non séparées (et comme inséparables) l’une de 
l’autre. Le mode de production capitaliste, quant à lui, sépare la production économique 
de la reproduction sociale: il fait de la reproduction sociale une condition de la production 
économique, mais une condition qu’il occulte, qui n’apparaît donc pas comme telle, ou une 
condition dont on fait comme si elle allait de soi, une condition tellement évidente qu’on 
n’a pas à s’en préoccuper et dont on peut supposer qu’elle sera toujours disponible. En 
d’autres termes: le capitalisme dissimule ou tente de dissimuler le fait que, sans 
reproduction sociale, il n’y a pas de production économique.  
 
Cela nous conduit à formuler une seconde Thèse. 
 
Thèse 2: 
 
Le capitalisme est un mode de production dont la spécificité est de compromettre sa propre 
base (naturelle et sociale) pour autant qu’il épuise les sources naturelles de la production 
économique et que, dans le même temps, il déstabilise les ressources humaines de la 
reproduction sociale. 
 

 
54 Ivi, p. 167. 
55 Fraser (2025), p. 146.  



Thèses sur la reproduction sociale sous le capitalisme 
 

 
76 

 

 

Le propre du capitalisme n’est en effet pas seulement de séparer production économique 
et reproduction sociale, il est de compromettre cette dernière. Karl Polanyi a su très tôt 
comprendre et analyser de quelle manière et par quelles voies cette compromission a lieu. 
Ce que l’on décrit aujourd’hui en termes de séparation entre la production économique et 
la reproduction sociale a été de longue date interprété par le penseur hongrois comme 
l’existence d’un système économique séparé du reste de la société et comme l’inversion de 
l’ordre de préséance entre l’ordre économique et l’ordre social: pour toutes les sociétés qui 
ont précédé l’invention et l’instauration du marché autorégulé, «l’ordre économique est 
simplement fonction de l’ordre social qui le contient»56. Dans les sociétés capitalistes 
caractérisées par l’existence d’un grand marché autorégulé, c’est à l’inverse l’ordre social 
dans son ensemble qui devient fonction de l’ordre économique: ici, c’est l’ordre économique 
qui prétend inventer une société qui soit fonction de lui, qui lui corresponde et qui puisse 
lui permettre de continuer à prospérer. 

Mais en inventant ou en prétendant inventer la société qui lui convient, c’est l’ordre 
social en tant que tel que l’ordre économique menace en son existence même. «Une 
économie de marché ne peut exister que dans une société de marché»57: une économie de 
ce genre se doit donc d’instituer une telle «société de marché» (une expression qui implique 
– on va le voir – une contradiction dans les termes). Mais l’institution d’une telle société de 
marché suppose un usage extensif de la catégorie de marchandise en tant qu’elle désigne 
l’ensemble des objets qui sont produits en vue de la vente. Là où l’on passe de l’usage 
d’une catégorie à l’invention de fictions sur la base de cette catégorie, c’est quand on se 
met à exiger que tous les éléments, toutes les composantes de la production industrielle 
soient des marchandises, et donc quand on se met à penser qu’il peut exister un marché 
pour tous ces éléments, pour toutes ces composantes. 

Trois composantes essentielles de la production industrielle deviennent alors des 
marchandises, des choses pour lesquelles il est possible de créer un marché: le travail, la 
terre et la monnaie. De fait, le travail, la terre et la monnaie sont bien «des éléments 
essentiels de l’industrie», des composantes fondamentales de la production industrielle, 
mais ils ne sont pas pour autant des marchandises – et les considérer comme telles, c’est 
produire des fictions. 

Le travail, la terre et la monnaie ne sont pas des marchandises parce qu’aucun de ces 
éléments n’a jamais été créé, ni engendré, ni produit en vue de la vente. La monnaie a été 
créée en vue de permettre les échanges de biens et de services, donc l’échange de 
marchandises, et non pour être elle-même vendue: Aristote, lorsqu’il dénonçait la 
chrématistique, avait en réalité déjà compris qu’il était contraire à la nature de la monnaie 
que, de moyen d’échanger des marchandises, elle soit elle-même transformée en une 
marchandise de manière à être vendue afin d’accumuler de la valeur. Quant au travail, 
qu’est-il sinon «les êtres humains dont chaque société est faite»? Et la terre: qu’est-elle 
sinon «le milieu naturel dans lequel chaque société existe»58? Qui osera prétendre que les 
êtres humains et les activités qu’ils déploient en tant que vivants, que l’environnement 
naturel de la société ont été engendrés pour être vendus? Assurément personne – et c’est 
pourtant la fiction sur laquelle repose le marché autorégulé. 

Bien qu’il soit assez évident que, en ce qui concerne le travail, la terre et la monnaie, «le 
postulat selon lequel tout ce qui est acheté et vendu doit avoir été produit pour la vente 
est carrément faux»59, c’est pourtant sur cette fiction que repose le grand marché 
autorégulé. Qu’un marché fonctionne grâce à des fictions n’aurait rien de grave si ces 
fictions n’étaient pas des menaces directes pour la société. Considérer le travail, la terre et 
la monnaie comme des marchandises, comme des choses produites pour être vendues, et 
organiser – à l’aide de cette fiction – un marché du travail, un marché de la terre et un 

 
56 Polanyi (1983), p. 106. 
57 Ibidem.  
58 Ibidem. 
59 Ivi, p. 107. 



Franck Fischbach 
 

 
77 

 

marché de la monnaie, c’est faire peser une menace mortelle sur la société. Inclure le 
travail, la terre et la monnaie «dans le mécanisme du marché, c’est subordonner aux lois 
du marché la substance de la société elle-même»60; et c’est une telle subordination qui 
constitue une menace pour la «substance naturelle et humaine de la société». Qu’est-ce en 
effet que le travail, sinon «l’activité économique qui accompagne la vie elle-même»61? Et 
qu’est-ce que la terre, sinon «l’autre nom de la nature, qui n’est pas produite par 
l’homme»62? Ni la vie ni la nature n’ayant été produites en vue d’aucune vente, les 
considérer l’une et l’autre malgré tout comme des marchandises, comme des choses 
destinées au marché, c’est porter une atteinte potentiellement irrémédiable et 
possiblement mortelle à deux conditions qui sont essentielles à l’existence et à la 
reproduction de toute société en tant que telle: l’activité activité humaine vitale dont 
dépend toute vie sociale, et la nature dont dépend l’activité humaine elle-même en tant 
qu’activité vitale d’êtres naturels et vivants. 
 
Thèse 3: 
 
Le propre des rapports de production capitalistes, en tant que rapports sociaux à la nature, 
est d’être des rapports qui soumettent les processus naturels d’engendrement et de 
reproduction de la vie à la reproduction des rapports sociaux eux-mêmes, c’est-à-dire à la 
reproduction de la structure sociale spécifiquement capitaliste. 
Pour l’exprimer plus brièvement, disons que, sous le capitalisme, a lieu une subordination 
de la reproduction écologique à la reproduction des rapports sociaux ou à la reproduction 
de la structure sociale en tant que celle-ci est une structure de classes. 

La subordination des processus naturels à la reproduction des rapports sociaux est la 
spécificité du rapport social capitaliste à la nature. Dans les modes de production 
précapitalistes, l’inverse prévalait: la reproduction des rapports sociaux de production 
(donc la reproduction de la structure sociale) y restait subordonnée et soumise à la 
reproduction des processus naturels et vitaux, donc à la reproduction écologique (cf. 
Définition 4). 

Avant le capitalisme, il était évident que les individus devaient d’abord se reproduire en 
tant qu’êtres vivants, pour pouvoir ensuite reproduire leur vie sociale et pour que, enfin, 
les rapports sociaux puissent à leur tour se reproduire. Sous le capitalisme, c’est l’inverse: 
les rapports sociaux de production doivent d’abord être reproduits, et la reproduction de 
la vie sociale comme celle de la vie naturelle (c’est-à-dire la reproduction écologique) 
viennent ensuite et lui sont subordonnées. 

On comprendra mieux ce dont il retourne en prenant l’exemple d’une réalité qui est 
certes une force naturelle mais en même temps quelque chose qui n’a de sens qu’au sein 
de rapports sociaux historiquement déterminés: la force de travail est une telle réalité – 
peut-être la seule dans son genre.  

D’une part en effet, la force de travail est une force naturelle qui existe dans des corps 
humains en tant que corps vivants, chacun étant constitué d’un ensemble de forces 
physiques et psychiques : vu sous cet angle, «l’être humain lui-même, considéré comme 
pure existence de force de travail, est un objet naturel, une chose, certes vivante et 
consciente de soi, mais une chose»63. Mais, sous un autre angle, nous avons affaire à 
quelque chose qui n’a en revanche absolument plus rien de «naturel»: que cette force soit 
posée comme une capacité, une faculté ou une puissance dont le possesseur vend l’usage 
à un autre possesseur, celui des moyens de mettre en œuvre cette puissance. Il n’y a là 
strictement plus rien de naturel, il s’agit d’une réalité entièrement dépendante des rapports 
sociaux de production de type capitaliste en tant qu’ils configurent et mettent en forme 

 
60 Ivi, p. 106. 
61 Ivi, p. 107. 
62 Ibidem.  
63 Marx (1993), p. 227. 



Thèses sur la reproduction sociale sous le capitalisme 
 

 
78 

 

 

historiquement la force de travail. Les deux aspects sont aussi essentiels l’un que l’autre 
à la force de travail: pour pouvoir être exploitée sous les rapports sociaux capitalistes, il 
faut qu’elle soit les deux à la fois, il faut qu’elle soit un ensemble de forces vitales 
présentant une utilité, mais il faut aussi que ses forces soient, sous la forme d’aptitudes 
et de capacités, la propriété de quelqu’un, d’un sujet (ou d’une “personne”) capable d’en 
vendre l’usage à quelqu’un d’autre. 

On peut interpréter comme un indice de ce caractère clivé en elle-même de la force de 
travail l’hésitation qui est souvent celle de Marx entre deux termes pour la désigner: à 
l’époque des Grundrisse (1857-58), il utilisait le terme Arbeitsvermögen, avant de lui 
préférer, dans Le Capital (1867), celui de Arbeitskraft, mais sans qu’Arbeitsvermögen 
disparaisse pour autant64. Ces termes expriment en réalité le caractère scindé de la force 
de travail et désignent les deux côtés de ce clivage: Arbeitskraft exprime la force de travail 
comme force naturelle, tandis que Arbeitsvermögen exprime clairement la réduction de la 
force de travail à une capacité subjective, telle qu’elle résulte des rapports sociaux 
capitalistes qui la séparent des moyens de sa réalisation et de ceux qui les possèdent. Il 
reste une trace très significative de cela au Chapitre IV du Livre 1 du Capital: «par “force 
de travail” (Arbeitskraft) ou “puissance de travail” (Arbeitsvermögen), écrit Marx, nous 
entendons l’ensemble des capacités (Fähigkeiten) physiques et intellectuelles qui existent 
dans la corporéité, dans la personnalité vivante d’un être humain, et qu’il met en 
mouvement aussi souvent qu’il produit une valeur d’usage de n’importe quelle sorte»65. 
Dans la suite immédiate du texte, Marx revient à l’usage de Arbeitskraft au long d’un 
examen des conditions grâce auxquelles «le possesseur d’argent trouve la force de travail 
comme marchandise sur le marché». La fin du développement consacré à ces conditions 
aboutit à la contrainte où se trouve le possesseur de force de travail de la mettre en vente 
en tant que marchandise, et c’est alors que Marx juge utile de rappeler que la marchandise 
“force de travail” «existe uniquement dans la corporéité vivante [de son possesseur]»66. En 
tant que force, elle n’existe certes que là et nulle part ailleurs, mais en réalité, ce n’est pas 
cette force elle-même que son détenteur apporte sur le marché: cette force, en tant que 
force réelle d’une corporéité vivante, n’apparaitra et n’existera réellement comme force que 
dans le procès de travail. En revanche, comme Marx le dit ici, au moment de la vente et de 
l’achat, donc avant le procès de travail, «la force de travail existe uniquement comme une 
disposition (als Anlage) de l’individu vivant»67. C’est de cela que le possesseur des moyens 
de travail fait l’acquisition: de l’usage (à venir, dans le procès de travail) d’une disposition, 
d’une capacité ou aptitude à travailler, donc d’un Arbeitsvermögen et non d’une 
Arbeitskraft. 

Où l’on voit que l’institution sociale-historique du travailleur en sujet dépositaire d’une 
pure puissance de travail68 ne supprime rien de la nécessité où il se trouve de devoir vivre 
et de devoir renouveler ses forces, au contraire. L’élément vital et naturel fait bien retour, 

 
64 Sur l’importance du concept d’Arbeitsvermögen, voir Vioulac (2009), p. 30. 
65 MARX (1993), p. 188 (nous modifions la traduction). 
66 Ivi, p. 189. 
67 Marx (1993), p. 192. 
68 La «transformation» des individus en «sujets» par l’idéologie (ou par «l’interpellation» idéologique), 

théorisée par Althusser (1995), p. 226, ne nous paraît pas séparable de la transformation, dans et par les 
rapports sociaux capitalistes, des individus concrets et vivants en sujets simples détenteurs et supports d’une 
pure puissance de travail. Si ces deux transformations devaient s’avérer inséparables (au point, peut-être, de 
n’en former qu’une seule), alors cela voudrait dire que la transformation des individus en sujets ne relève pas 
que de la superstructure et qu’elle possède au moins un ancrage dans les rapports sociaux de production, 
donc dans l’infrastructure: on rejoindrait alors Nicos Poulantzas quand il écrivait que «c’est parce que les 
rapports politico-idéologiques sont d’ores et déjà présents dans la constitution des rapports de production 
qu’ils jouent un rôle essentiel dans leur reproduction» (Poulantzas, 2013, p. 62). De plus, si cette 
transformation ne se produit elle-même que sous les rapports capitalistes de production en tant qu’eux seuls 
«recrutent» des sujets propriétaires de leur force de travail, il deviendrait plus difficile de maintenir la thèse du 
caractère transhistorique de l’interpellation idéologique des individus en «sujets» (et dès lors aussi la thèse du 
caractère anhistorique de l’idéologie elle-même). 



Franck Fischbach 
 

 
79 

 

mais c’est parce qu’en réalité il n’a jamais disparu, ayant bel et bien été présent de bout 
en bout: dès le départ puisque c’est la contrainte de «la nécessité naturelle» qui pousse à 
vendre l’usage de ses forces celui qui a été réduit à une simple puissance de travail, et à 
la fin puisque, dans «son activation, le travail occasionne la dépense d’un quantum 
déterminé de muscle humain, de nerf, de cerveau qu’il faut de nouveau remplacer»69. Mais 
cette nécessité naturelle est entièrement recouverte par un dispositif social et subsumée 
sous lui. 

Ce dispositif social et historique spécifiquement capitaliste est celui qui superpose à la 
contrainte naturelle (que connaissent tous les vivants) d’avoir à entretenir et à renouveler 
leurs forces et leur vie, celle (pour certains humains) de devoir vendre une marchandise (la 
force de travail), et qui donc superpose à la nécessité de se procurer des moyens de 
subsistance pour vivre, celle d’acquérir des marchandises. 

En ce sens, on peut parler de la subordination d’une nécessité naturelle (celle de se 
reproduire en tant que vivant et de reproduire ses forces en tant qu’être naturel) à une 
contrainte sociale qui, en dernière instance, est celle qu’impose un rapport social de 
production qui est un rapport d’exploitation permettant l’extraction et l’accumulation de 
la valeur. 

Si l’analyse de la manière tout à fait spécifique dont la force humaine de travail est 
effectivement mise au travail sous les rapports sociaux capitalistes est absolument 
centrale dans l’approche marxiste, ce n’est pas en raison d’un parti pris ou d’un préjugé 
anthropocentrique: c’est parce que c’est là que se joue la possibilité de la mise au travail 
spécifiquement capitaliste de toutes les autres naturalités et de l’ensemble «la nature», 
c’est-à-dire de l’ensemble de la zone habitable du globe où se déroulent les échanges 
métaboliques entre les sociétés humaines et leurs milieux. 

La manière dont les forces des corps humains sont mises au travail sert en effet de 
modèle à la mise au travail de toutes les naturalités sous les rapports sociaux capitalistes. 
La spécificité de ces rapports n’est en effet pas de mettre au travail des êtres ou des 
processus naturels: tous les modes de productions antérieurs au capitalisme l’ont déjà fait 
et, en ce sens, Paul Guillibert a raison d’affirmer que «l’appropriation et la mise au travail 
n’épuisent pas les relations capitalistes à la nature»70. Si spécificité il y a, elle doit donc se 
trouver dans la manière de le faire. Et c’est le cas: le propre des rapports de production 
capitalistes, en tant que rapports sociaux à la nature, est d’être des rapports qui 
soumettent les processus naturels d’engendrement et de reproduction de la vie à la 
reproduction des rapports sociaux eux-mêmes. 

D’où notre Thèse selon laquelle, sous le capitalisme, a lieu une subordination de la 
reproduction sociale et de la reproduction écologique à la reproduction des rapports sociaux, 
c’est-à-dire à la reproduction de la structure sociale en tant que structure de classes et 
rapport d’exploitation. 

On comprend mieux alors l’issue qu’entrevoyait Marx: «instituer systématiquement le 
métabolisme [entre l’homme et la terre] en loi régulatrice de la production sociale, sous 
une forme adéquate au plein développement de l’homme»71. C’est-à-dire très exactement 
inverser le rapport capitaliste de subordination de la reproduction sociale et de la 
reproduction écologique à la reproduction de la structure sociale, et donc soumettre la 
reproduction des rapports sociaux à la reproduction des forces naturelles et des processus 
qui rendent la terre habitable (= reproduction écologique) ainsi qu’à la reproduction des 
êtres naturels et sociaux que nous sommes (= reproduction sociale). Sous le capitalisme, 
les choses marchent sur la tête: la reproduction écologique et la reproduction sociale s’y 

 
69 Marx (1993), p. 192. 
70 Guillibert (2023), p. 125. 
71 Marx (1993), p. 566. Ce passage est souvent cité, mais sans que son importance soit bien vue (par 

exemple Benton, Marxisme et limites naturelles: critique et reconstruction écologiques, in Lowy, J.-M. Harribey 
(Dir.), 2003, p. 51) ou, quand elle est aperçue, sans que cette importance soit précisée (par exemple Foster, 
2000, p. 67). 



Thèses sur la reproduction sociale sous le capitalisme 
 

 
80 

 

 

trouvent subordonnées à la production économique, à la reproduction des rapports 
sociaux de production et à la reproduction de la structure sociale en tant structure de 
classes. Il faut renverser ce rapport et remettre les choses sur leurs pieds: c’est «la sphère 
de la production marchande [qui] est encastrée dans la sphère plus large de la 
reproduction sociale, elle-même encastrée dans l’économie du vivant ou [dans la] sphère 
de la reproduction écologique»72 – et non pas l’inverse! On dira que c’est vouloir revenir à 
ce qui prévalait avant que les rapports capitalistes de production ne deviennent 
dominants. On aura tort puisqu’il s’agit de subordonner volontairement et consciemment 
la reproduction des rapports sociaux à celle des processus naturels et sociaux dont la 
précédente dépend – là où, antérieurement, n’étant ni sue ni consciente, cette 
subordination ne pouvait qu’être subie. 

 
 
Bibliographie 
Althusser, L. (1995), Sur la reproduction [1970], Introduction de J. Bidet, PUF, Paris. 
Arruzza, C., Bhattacharya, T., Fraser, N. (2019), Féminisme pour les 99%. Un manifeste, 

trad. fr. de V. Dervaux, La Découverte, Paris, Postface. 
Becker, E., Jahn, T. (2006), Soziale Ökologie. Grundzüge einer Wissenschaft von den 

gesellschaftlichen Naturverhältnissen, Campus Verlag, Frankfurt-New York. 
Balibar, E. (2021), “Reproductions: une généalogie”, Actuel Marx, n. 70. 
Benton, T. (2003), Marxisme et limites naturelles: critique et reconstruction écologiques, in 

M. Lowy, J.-M. Harribey (Dir.), Capital contre nature, PUF, Paris. 
Bourdieu, P., Passeron, J.-C. (1970), La reproduction. Éléments pour une théorie du système 

d’enseignement, Minuit, Paris. 
Bourdieu, P. (1980), Le sens pratique, Minuit, Paris. 
Bourdieu, P. (2000), Les structures sociales de l’économie, Seuil, Paris. 
Dalla Costa, M. (2023), Femmes et subversion sociale. Anthologie 1972-2008, trad. fr. de É. 

Chédikian, Entremonde, Genève. 
Federici, S., Dalla Costa, M. (2020), La crise de la reproduction sociale. Entretiens avec 

Louise Toupin, Les Éditions du Remue-Ménage, Montrèal. 
Federici, S. (2016), Point zéro: propagation de la révolution. Salaire ménager, reproduction 

sociale, combat féministe, trad. fr. de D. Tissot, éditions iXe, Donnemarie-Dontilly. 
Foster, J.B. (2000), Marx écologiste, trad. fr. de A. Blanchard, J. Gross, C. Nordmann, 

Éditions Amsterdam, Paris. 
Fraser, N., Jaeggi, R. (2018), Capitalism. A Conversation in Critical Theory, Ed. by B. 

Milstein, Polity Press, Cambridge. 
Fraser, N. (2022), Cannibal Capitalism. How Our System is Devouring Democracy, Care and 

the Planet – and What We Can Do about It, Verso, London-New York.  
Fraser, N. (2025), Le capitalisme est un cannibalisme. Comment notre système dévore la 

démocratie, les liens sociaux et la planète – et ce que nous pouvons faire pour y remédier, 
trad. fr. de L. Mistral, Agone, Marseille. 

Gaillardet, J. (2023), La Terre habitable, ou l’épopée de la zone critique, La Découverte, 
Paris. 

Görg, C., Brand, U. et al. (2017), “Challenges for Social-Ecological Transformations: 
contributions from Social and Political Ecology”, Sustainability, n. 9, 1045. 

Guillibert, P. (2023), Exploiter les vivants. Une écologie politique du travail, Éditions 
Amsterdam, Paris. 

Ingold, T. (2021), Machiavel chez les babouins. Pour une anthropologie au-delà de l’humain, 
trad. fr. de Ch. Degoutin & L. Perez, sous la dir. de L. Balice, Le Pré Saint-Gervais, 
Asinamali. 

 
72 Parrique (2022), p. 94. 



Franck Fischbach 
 

 
81 

 

James, S. (2024), Sexe, race et classe. La stratégie de l’autonomie, trad. fr. de M. Le Corre, 
N. Rousseaux, U. Boust-Khattou, Premiers Matins de Novembre Éditions, Toulouse. 

Krausmann, F., Fischer-Kowalski, M. et al. (2008), “The Global Sociometabolic Transition: 
Past and Present Metabolic Profiles and their Future Trajectories”, Journal of Industrial 
Ecology, n. 12 (5/6). 

Marx, K. (1993), Le Capital, Livre 1, trad. fr. de J.-P. Lefebvre, PUF, Paris. 
Mies, M., Bennholdt, V. (2022), La subsistance. Une perspective écoféministe, trad. fr. de 

A. Gouilleux, C. Pierre, Éditions La Lenteur, Paris. 
Parrique, T. (2022), Ralentir ou périr. L’économie de la décroissance, Le Seuil, Paris. 
Pineault, E. (2023), A Social Ecology of Capital, Pluto Press, London. 
Polanyi, K. (1983), La Grande Transformation. Aux origines politiques et économiques de 

notre temps (1944), trad. fr. de C. Malamoud et M. Angeno, Gallimard, Paris. 
Poulantzas, N. (2013), L’État, le pouvoir, le socialisme [1978], Les Prairies ordinaires, Paris. 
Pruvost, G. (2021), Quotidien politique. Féminisme, écologie, subsistance, La Découverte, 

Paris. 
Rockström, J., Steffen, W., Noone, K., Persson, A. et al. (2009), “Planetary Boundaries: 

Exploring the Safe Operating Space for Humanity”, Ecology and Society, vol.14, iss. 2, 
art. 32. 

Vioulac, J. (2009), “Capitalisme et nihilisme. Marx et le problème du dépassement de la 
métaphysique”, Philosophie, n. 102. 

Vogel, L. (2022), Le marxisme et l’oppression des femmes. Vers une théorie unitaire [1983], 
trad. fr. de Y. Douet, P. Guerpillon, V. Heimendinger, A. Koechlin, Éditions sociales, 
Paris. 

 
 
 
 
 


