FRANCK FISCHBACH*

THESES SUR LA REPRODUCTION SOCIALE SOUS LE CAPITALISME

Abstract: Theses on Social Reproduction under Capitalism

The purpose of this article is to distinguish and articulate three forms of reproduction: economic
(re)production, social reproduction, and the reproduction of social structures. After defining these
different forms of reproduction, the task is to diagnose the state in which each of them finds itself today,
as well as the contradictions that arise between them in our contemporary capitalist societies. The article
introduces the concept of “ecological reproduction” and focuses on the link between social reproduction
and ecological reproduction, showing in particular how a crisis in the latter leads to a crisis in the former.

Keywords: Crisis of Reproduction, Ecological Reproduction, Economic Production, Reproduction of
Relations of Production, Social Reproduction

En premiére approche, on peut dire que la reproduction d’'une société mobilise deux types
d’activités: d'une part des activités de production des biens et des services qui sont
indispensables a la satisfaction des besoin sociaux; et d’autre part un ensemble d’activités
qui ne sont généralement pas considérées comme productives (raison pour laquelle elles
sont aussi, le plus souvent, pas payées ou mal payées), mais qui sont indispensables a
l'existence et au maintien de la vie sociale en tant que telle. Le premier type recouvre les
activités reconnues comme productives dont on peut dire, avec Nancy Fraser, qu’elles sont
celles qui assurent la «reproduction économique» de la société. Le second type rassemble
les activités qui sont consacrées a ’entretien de ce qu’on peut appeler a la suite de Tim
Ingold! le «courant de mutualité» entre les individus, sans lequel il n’y a pas de vie sociale
possible. Relévent de cette catégorie les activités qui consistent «a donner naissance aux
enfants et a les socialiser, a prendre soin des ainés, a maintenir le foyer en état, a
construire des communautés et a entretenir les significations partagées, les dispositions
affectives et les horizons de valeurs qui sous-tendent la coopération sociale»2. On peut dire
de ces activités qu’elles assurent la «reproduction sociale» au sens strict du terme, c’est-a-
dire au sens ou il s’agit des activités qui, prenant soin du courant de mutualité entre les
personnes, permettent qu’il existe quelque chose comme la vie sociale3.

On voit que les activités qui assurent la reproduction sociale sont des activités sans
lesquelles il ne pourrait pas y avoir de production économique et cela méme si, la plupart
du temps, ces activités sont considérées comme improductives et, a ce titre, sont
minorisées*. Pourtant, si on ne prenait pas soin des corps (aussi bien au point de vue de
l'alimentation qu’a celui de la santé), si on ne donnait pas leur premiére éducation aux

* Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, Institut Universitaire de France.

1 Ingold (2021), p. 110.

2 Fraser (2022), p. 64; (2025), p. 28.

3 C’est pourquoi, si I'on peut bien ramener la production économique a l’activité consistant a «faire du
profit», il parait plus difficile de réduire la reproduction sociale a l’activité de «créer les étres humains» ou de
«faire des personnes» (Arruzza, Bhattacharya, Fraser, 2019, pp. 102-103), dans la mesure ou cela risque de
conduire a négliger la dimension essentiellement relationnelle de la seconde, c’est-a-dire le fait qu’elle ne puisse
se déployer que dans un courant de socialité et de mutualité qu’il s’agit d’entretenir en tant que tel.

4 Ou l'on rejoint la dimension de la reconnaissance: un travail est dit «reproductif» dans la mesure méme
ou il n’est pas reconnu comme productif. C’est en particulier le cas du travail consistant a «faire des personnes»
(voir ci-dessus), que Marx qualifiait de reproductif alors qu’il était sans doute le plus & méme de le reconnaitre
comme productif puisque, d'un point de vue marxien, il s’agit du «travail de production de cette marchandise
particuliére qu’est la force de travail» (Dalla Costa, 2023, p. 86).

Bollettino Filosofico 40 (2025): 63-81
ISSN 1593 - 7178

E-ISSN 2035 - 2670

DOI 10.6093/1593-7178/12965

63



Theéses sur la reproduction sociale sous le capitalisme

enfants, si on ne les assurait pas de la stabilité du milieu affectif qui leur permet de
grandir, si on n’entretenait pas les liens familiaux et les liens d’amitié, si on ne prenait pas
soin des liens entre les générations, si rien de tout cela n’était assuré, y aurait-il seulement
des acteurs économiques, c’est-a-dire des individus en état de produire, de travailler et de
consommer? C’est en ce sens qu’on peut dire que l'ensemble de la sphére économique
dépend de la sphére sociale ou 'on prend soin des individus, des conditions naturelles et
sociales de leur existence, de la construction et du maintien de leur cadre affectif et
relationnel.

Ceci dit, dans les conditions historiques et sociales actuelles, les activités assurant la
reproduction économique des sociétés et celles assurant leur reproduction proprement
sociale semblent se trouver dans une situation trés particuliére qui fait la singularité de
notre moment présent. Il y a d'une part entre elles (a) une tension structurelle, voire une
contradiction: les activités productives, sous leur forme actuelle, tendent a déstabiliser le
processus social dont elles dépendent pourtant elles-mémes. Mais a cela s’ajoute, d’autre
part, (b) que ces deux formes d’activités reproductives en viennent maintenant a se heurter
a des limites spécifiques a chacune d’elles.

S’agissant (a) de la contradiction structurelle entre les deux, elle tient au fait que le
systéme économique actuel n’assure sa reproduction que par un développement constant
de la production, dont l’effet est de déstabiliser les conditions de la reproduction sociales.
C’est ce que N. Fraser désigne comme «a pulsion du capitalisme a I’accumulation illimitée
[qui] le conduit a cannibaliser les activités socio-reproductives sur lesquelles il repose»®.
Tout se passe comme si la tendance a 'accumulation non seulement se détachait de ses
propres conditions sociales, mais allait jusqu’a se retourner contre elles: c’est ainsi que
sont déstabilisées et compromises les capacités proprement sociales des individus, leur
capacité méme a agir les uns envers les autres en tant qu’étres sociaux’.

A cette contradiction fondamentale entre production économique et reproduction sociale
vient s’ajouter (b) le fait que ces deux formes d’activités se heurtent désormais a des limites
qui entravent la poursuite de leur développement, a 'une autant qu’a ’autre. Les activités
économiques de production (ou les activités de reproduction économique) atteignent leurs
limites en ce sens que la poursuite de leur déploiement, sous sa forme actuelle, implique
leur confrontation aux «limites planétaires»®: telles qu’elles se déploient, ces activités
économiques productives épuisent les ressources terrestres, bouleversent les cycles bio-
géo-chimiques terrestres, engendrent le réchauffement du climat et provoquent ’extinction
massive des espéces vivantes. Elles engendrent dans cette zone de notre planéte dite
«critique»9, située entre lithosphére et atmosphére, des conditions nouvelles dont il n’est
pas certain qu’elles soient a ’avenir encore compatibles avec la reproduction des formes
humaines de vie sociale.

Quant aux activités qui assurent la reproduction sociale, elles aussi semblent atteindre
leurs limites. A commencer par une limite temporelle: la pression exercée, dans leur forme
actuelle, par les activités économiquement productives est telle que vient a manquer le
temps qu’il est nécessaire de consacrer aux activités de reproduction sociale, tel le soin

5 Cf. Fraser (2022), p. 65: dl y a la une “contradiction sociale” profondément logée dans la structure
institutionnelle de la société capitaliste [;] [...] la logique de la production économique outrepasse celle de la
reproduction sociale, déstabilisant le processus méme dont dépend le capital [et] compromettant les capacités
sociales, tant domestiques que publiques, qui sont nécessaires a soutenir I’'accumulation sur le long terme»
(nous traduisons; voir trad. citée, pp. 103-104).

6 Ivi, p. 63 (trad. citée, p. 99).

7 Ivi, p. 76 (trad. citée, p. 123) mentionne, a titre d’exemples, le fait qu’'un nombre non négligeable de firmes
ameéricaines incitent financiérement leurs employées hautement qualifiées a reporter toujours davantage le
moment d’étre enceintes, ou le fait que d’autres firmes vont encore plus loin en offrant une couteuse
congélation d’ovocytes a leurs salariées de haut rang les mieux payées.

8 Cf. Rockstréom, Steffen, Noone, Persson et al. (2009).

9 Cf. Gaillardet (2023).

64



Franck Fischbach

aux enfants ou aux ainés, l’entretien des liens d’amitié et de proximité, donc du courant
de socialité!o.

Mais, au-dela de ces relations sociales directes entre individus, ce sont les institutions
de la reproduction sociale qui sont également toutes en crise: les systémes publics de santé
et d’éducation, en particulier, peuvent étre vus comme des institutions de la reproduction
socialell, au sens ou ce sont elles qui prennent soin des corps, de ’éducation des jeunes
et de la reproduction du cadre culturel de la société!2. Ces institutions de la reproduction
sociale — prévues initialement pour fonctionner en dehors de la contrainte productive et
des lois du marché - ont été toujours davantage soumises a des impératifs de valorisation
venus de la sphere de la production économique et de celle des échanges marchands, avec
des conséquences sociales négatives qui avaient été envisagées de longue date par Karl
Polanyi. Le «démembrement rapide et violent» de telles «institutions fondamentales»
engendre, disait Polanyi, une «catastrophe culturelle»!3 dont on peut penser qu’elle
consiste en grande partie en ce que certains des ressorts fondamentaux de la reproduction
de la vie sociale sont brisés. Il en résulte des atteintes graves portées a des conditions
essentielles de la vie sociale et une mise en crise de la reproduction sociale.

En suivant le philosophe social hongrois, on peut dire que, dans les sociétés
précapitalistes, les activités économiques de production étaient directement mises au
service de la reproduction sociale, tandis que, dans notre mode de production, les activités
de production économique s’émancipent de la reproduction sociale!* dans la mesure ou la
fin qu’elles visent n’est plus la reproduction sociale, mais celle de la richesse sur une base
élargie a chaque cycle de production. C’est en ce sens qu’on peut parler d'un mode de
production dont la spécificité est de compromettre sa propre base sociale pour autant qu’il
épuise les sources naturelles de la production économique et que, dans le méme temps, il
déstabilise les ressources humaines de la reproduction sociale.

On voit ainsi comment, dans la philosophie sociale contemporaine, sont a la fois
distinguées et articulées 1'une a l'autre la reproduction sociale et la reproduction
économique. Mais il ne faudrait pas négliger le fait que, en plus de la reproduction
économique et de la reproduction sociale, la reproduction a été théorisée encore en un
autre sens: je veux parler de la reproduction des structures sociales, soit un aspect dont il
est fort peu question dans les Social Reproduction Studies contemporaines. C’était pourtant
le sens dominant du concept de reproduction dans la philosophie sociale et la sociologie
des années 1960 aux années 1980. Et c’est ce sens-la du concept qui a été théorisé
notamment par P. Bourdieu et par L. Althusser.

Le modéle des Social Reproduction Studies a certes l'avantage de prendre en
considération la maniére dont des activités matérielles d’entretien et de renouvellement de
la vie sociale et de leur propre vie sont déployées par les vivants sociaux que nous sommes.
Mais ce modeéle a I'inconvénient de négliger les rapports qu'une société dans son ensemble
entretient avec son environnement et ses ressources!s: quand ce rapport est évoqué, c’est
le plus souvent de facon métaphorique, en posant que la société «puise dans le travail

10 T. Parrique note a ce sujet que, «si la finitude des ressources naturelles implique qu’aucune production
matérielle ne puisse croitre indéfiniment, la finitude du temps disponible implique qu’aucune production tout
court ne peut croitre indéfiniment»: on ne peut pas faire «qu'une heure passée a concevoir des publicités sur
Internet» ne soit pas «une heure de moins disponible pour aider la voisine a monter ses courses» (Parrique,
2022, p. 95).

11 Federici, Dalla Costa (2020), p. 66; Fraser (2022), p. 62.

12 Fraser, Jaeggi (2018), p. 44.

13 Polanyi (1983), p. 214.

14 Ivi, p. 106: «<Aucune société, c’est vrai, ne peut exister sans qu’'un systéme d’un type ou d’'un autre assure
lPordre dans la production et la distribution des biens; mais cela n’implique pas l’existence d’institutions
économiques séparées; normalement, 'ordre économique est simplement fonction de l'ordre social, qui le
contient».

15 Les travaux de la premiére vague de ’écoféminisme allemand (Maria Mies, Veronika Bennholdt-Thomsen,
Claudia von Werlhof) font ici assurément exception.

65



Theéses sur la reproduction sociale sous le capitalisme

reproductif gratuit» a la maniére dont elle «puise dans les ressources naturelles gratuites»!6.
Quant au modéle de la reproduction économique, il a eu et il a encore tendance a ne
considérer la nature que comme un robinet ouvert de ressources et comme un déversoir
ou l'on peut indéfiniment vidanger!”. Nous avons donc bien, dans ces deux cas, des
activités matérielles de reproduction, mais pas d’attention particuliére portée a la question
du meétabolisme éco-social considéré comme un processus dont le maintien a I’équilibre
est indispensable a la reproduction de la société dans son ensemble.

Le modeéle sociologique de la reproduction des structures sociales ou des rapports
sociaux, quant a lui, a ’'avantage de se porter a la hauteur des processus structurels grace
auxquels une société parvient a se reproduire en tant que totalité. Mais il le fait en se
focalisant sur les ressources symboliques (Bourdieu), idéologiques (Althusser) ou formelles
(Habermas) qui sont indispensables a ce que ces processus de reproduction aient lieu.
C’est alors ici la dimension matérielle de la reproduction sociale, dans son rapport a la fois
aux ressources naturelles et aux vivants que sont aussi les étres sociaux, qui risque d’étre
perdue de vue.

On voit qu’il reste donc un travail théorique d’ampleur a fournir si l'on veut vérifier la
possibilité pour la philosophie sociale de se structurer autour de la question de la
reproduction et de ses enjeux sociaux, économiques et écologiques. C’est notre objectif ici
que de tenter de nous assurer que la philosophie sociale n’est pas victime des
amphibologies du concept de reproduction. Que la reproduction soit entendue en plusieurs
sens est une chose, mais autre chose est de s’assurer que ces différents sens n’entrent pas
en contradiction les uns avec les autres, selon qu’il s’agit de reproduction de la vie sociale,
de reproduction économique ou de reproduction des structures sociales. Ces différents
sens sont-ils compatibles les uns avec les autres? L’introduction de la dimension de la
naturalité, du rapport a la nature et a ses ressources dans les théories de la reproduction,
I’ajout donc de la reproduction écologique ouvre-t-elle la perspective d'une unification des
différents sens de la reproduction, ou bien au contraire atteste-t-elle que ces sens sont
irréductiblement différents les uns des autres, et peu voire non compatibles les uns avec
les autres? Tels sont les problémes que nous voudrions tenter d’examiner et d’éclaircir ici,
en commencant par fournir un effort de définition des principaux concepts qui sont
mobilisés par les différentes approches de la reproduction et en poursuivant avec la
proposition de quelques Théses sur la reproduction sous le capital.

-Définitions:

-Définition 1:

Par «reproduction sociale» (social reproduction), on entendra ici — a la suite de Nancy Fraser
— lensemble des «activités d’approvisionnement, de prise de soin (caregiving) et
d’interaction qui créent et maintiennent les liens sociaux (social bonds)»18.

Entendons bien que ces activités ne se contentent pas de simplement soutenir la
reproduction sociale, qu’elles ne font pas que la permettre, mais qu’elles sont elles-mémes
la reproduction sociale en acte: c’est pourquoi, la reproduction sociale consistant en un
ensemble d’activités, il est fréequent que l'expression de «travail reproductifp soit utilisée
comme synonyme de «reproduction sociale».

16 Arruzza, Bhattacharya, Fraser (2019), p. 99.

17 Une exception a cette tendance est représentée par les travaux d’Eric Pineault (2023), ceux de I'Institute
of Social Ecology de Vienne (Krausmann, Fischer-Kowalski et al., 2008; Goérg, Brand et al., 2017) et ceux de
UInstitut fiir sozial-6kologische Forschung (ISOE) de Francfort (Becker, Jahn, 2006). De maniére générale,
l'usage de la catégorie de «métabolisme» (Stoffwechsel) permet la prise en considération des rapports a
Penvironnement propres a un systéme social de production considéré dans son ensemble.

18 Fraser (2022), p. 64; Fraser (2025), p. 27. Voir aussi: Fraser, Jaeggi (2018), p. 52.

66



Franck Fischbach

Cela tient aussi au fait que la reproduction sociale, dans le cadre du marxisme
féministe, a d’abord été pensée comme «reproduction de la force de travail»19: il s’agissait
alors de penser toutes les activités (de soin, d’approvisionnement, d’entretien: achat des
aliments, préparation des repas, soins prodigués aux membres de la famille, notamment
aux plus jeunes et aux anciens, entretien du domicile, etc.2%) qui se déroulent dans l’espace
privé ou domestique, qui sont trés majoritairement accomplies par les femmes, qui ne
jouissent d’aucune reconnaissance et ne sont donc ni salariées, ni rémunérées, tout en
étant absolument indispensables a ce que la force de travail (majoritairement masculine)
puisse se présenter a ’embauche chaque matin.

Dans la derniére période, les théories de la reproduction sociale se sont libérées de leur
limitation a la reproduction de la seule force de travail?! et du centrage sur le travail
domestique, de sorte que la reproduction sociale est désormais congcue comme consistant
en cette activité «qualifiée indifféeremment de “care”?, de “travail affectif” ou de
“subjectivation”?3: c’est ’ensemble des activités qui «forment les sujets humains du
capitalisme, les soutenant en tant qu’étres naturels incorporés, tout en les constituant en
méme temps en tant qu’étres sociaux en ceci qu’elles forment leur habitus et 'ethos
culturel dans lequel ils se meuvent»?4. L’ampleur du champ désormais couvert par la
notion de reproduction sociale est manifeste au fait qu’elle désigne I’'ensemble des activités
qui permettent de «faire des personnes» (par opposition aux activités qui permettent de
«faire du profit»)25.

La «reproduction sociale» posséde une face naturelle et une face sociale pour autant
qu’il s’agit a la fois, d'une part, de la reproduction et de l'entretien de la vie humaine en
tant que vie naturelle incorporée ou incarnée, et d’autre part de la reproduction des
qualités et des capacités qui permettent aux individus de mener une vie sociale, donc de
la reproduction de leur aptitude a nouer des relations sociales et a entretenir des liens
sociaux.

-Définition 2:

-Par «production économique», on entend ’ensemble des activités productrices de biens et
de services qui sont indispensables a satisfaire les besoins des individus au sein d’une
société donnée. En tant qu’elle permet la satisfaction des besoins des individus membres
d’une société donnée, et donc en tant qu’elle permet I’entretien et le renouvellement de leur
vie tant individuelle que collective, la production économique n’est pas en soi distincte de
la reproduction sociale: a ce stade, on peut dire que sans production économique, pas de
reproduction sociale (c’est-a-dire pas de reproduction des conditions permettant aux
individus de continuer a vivre, donc pas de reproduction non plus de la société qu’ils
forment et dans laquelle ils vivent).

A) La production économique devient marchande quand les biens et les services
produits sont portés sur des marchés pour y étre échangés contre d’autres biens et
services.

B) Cette production marchande devient capitaliste quand le but de ’échange n’est plus
l’acquisition d’un bien ou d'un service en raison de son utilité, mais la réalisation

19 Voir en particulier Mariarosa Dalla Costa, Les femmes et la subversion sociale (1972) et Capitalisme et
reproduction (1994), in Dalla Costa (2023); ainsi que Selma James, Sexe, race, classe... et autonomie (1974) et
Marx et le féminisme (1983), in James (2024); voir aussi Vogel (2022).

20 Voir par ex. James (2024), pp. 63-64.

21 Un trés bon témoin de cette généralisation de la thématique de la reproduction au-dela de ’entretien de
la force de travail a ’ensemble des activités de soin en général, est le texte de Dalla Costa (1994), in Dalla
Costa (2023), pp. 309 ss.

22 Que l'on peut traduire par «l’activité de prendre soin».

23 Fraser (2022), p. 64.

24 Ivi, p. 27). Notons que «cultural ethos» est rendu en allemand (dans Kapitalismus, éd. citée) par le terme
hégélien de Sittlichkeit.

25 Arruzza, Bhattacharya, Fraser (2019), p. 105.

67



Theéses sur la reproduction sociale sous le capitalisme

de la valeur du bien ou du service vendu avec un bonus susceptible d’étre réinvesti
dans une nouvelle production, et ainsi de suite.

-Remarque:

Les Theses 2A et 2B se fondent sur les analyses de Marx dans le Livre 1 du Capital, Section
2, Ch. IV: «Transformation de l'argent en capital». On trouve la l’analyse de «da forme
immeédiate de la circulation des marchandises», a savoir la forme M-A-M, «transformation
de la marchandise en argent et retransformation de I’'argent en marchandise: «vendre pour
acheter». A cette premiére forme, celle de la «circulation simple des marchandises», s’ajoute
une seconde forme de circulation dont la forme est A-M-A’ (ou A’>A): dans ce cas, on achéte
une marchandise pour la vendre et, par cette vente, obtenir plus de valeur qu’on n’en avait
au départ. Ici, on «achéte de la marchandise avec l'argent et, avec la marchandise, de
largent»26. Ou l'on voit que ce qui circule, dans la seconde forme, ce n’est plus la
marchandise, mais 'argent lui-méme — ou plutoét: la valeur, puisque, dans ce cas, 'argent
et la marchandise «ne fonctionnent que comme différents modes d’existence de la valeur
elle-méme»27. C’est donc une quantité de valeur qui prend une fois forme de marchandise,
une autre fois forme d’argent, le passage par ces différentes formes (littéralement: ces
métamorphoses) n’ayant d’autre fin que l'accroissement de la valeur elle-méme.

On peut alors aussi comprendre en quoi consiste la différence entre une production
simplement marchande et la production -capitaliste (une différence qualitative qui
n’empéche pas — nos formations sociales I’attestent — que les deux dimensions puissent se
cumuler et se combiner): la premiére vise la production de marchandises dont la mise sur
le marché fait que «eur valeur recoit, tout au plus, face a leur valeur d’'usage, la forme
autonome de monnaie»; la seconde en revanche aboutit a ce que la valeur des
marchandises «se présente soudain comme une substance en procés, une substance qui
se met en mouvement par elle-méme»28. C’est que le but d’'une production qui n’est plus
seulement marchande, mais qui est en outre devenue capitaliste, est de se réduire elle-
méme, en tant que production, au rang d’'un moyen, d’'un simple intermédiaire permettant
et visant laccroissement de la quantité de valeur.

-Définition 3:

Par «reproduction de la structure sociale», on entend la «reproduction de la structure des
rapports de force entre classes»29. Le propre de 'approche de la reproduction par Bourdieu
a ainsi été initialement de montrer le role que joue — par lintermédiaire du systéme
d’enseignement — la «reproduction culturelle», en tant que reproduction de rapports
symboliques, dans la reproduction sociale elle-méme en tant que reproduction des
rapports de force entre classes sociales.

En ce sens, la reproduction culturelle en tant que reproduction des rapports
symboliques s’inscrit au sein du cadre général de la reproduction de la structure sociale
en tant que reproduction des rapports des rapports de forces entre classes: la premiére
participe de la seconde dont elle n’est pas seulement un aspect, mais une composante
essentielle au sens ou elle en est une condition de possibilité. La reproduction des rapports
de force existant entre classes présuppose et exige que soient aussi reproduits les rapports
symboliques.

C’est en ce sens que ce qu’on peut entendre avec Bourdieu par «reproduction de la
structure sociale» est proche de ce que, dans le marxisme, on entend par «reproduction
des rapports sociaux de production». Althusser, par exemple, part de la nécessité ou se
trouve toute «formation sociale» de «reproduire les conditions de sa production», ce qui
signifie que toute formation sociale doit reproduire 1) les forces productives (c’est-a-dire

26 Marx (1993), p. 166.

27 Ivi, p.173.

28 Ivi, p. 174 (je souligne, F.F.).

29 Bourdieu, Passeron (1970), pp. 25-26.

68



Franck Fischbach

les moyens de production et la force de travail) et 2) les rapports de production existants»30.
C’est I'analyse de la reproduction de la force de travail qui fait apparaitre qu’il ne s’agit pas
seulement de la reproduire en entretenant le corps vivant des travailleurs, ni non plus
seulement de reproduire la qualification de la force de travail, mais qu’il s’agit en outre a
chaque fois de reproduire son assujettissement a lidéologie dominante, sans quoi elle
risquerait de ne pas tolérer longtemps d’étre exploitée. C’est la reproduction dun tel
assuyjettissement qui conduit au probléme de la reproduction des rapports (sociaux) de
production en tant qu’ils sont des rapports d’exploitation d'une classe par une autre.

La thése fondamentale d’Althusser est que «c’est le role fondamental de la
Superstructure» [= Etat + idéologie(s)] «d’assurer la perpétuation de l'exploitation des
travailleurs, donc la reproduction des rapports de production en tant qu’ils sont des
rapports d’exploitation»3!. Plus exactement, au sein de la Superstructure, «ce sont les
appareils idéologiques d’Etat qui assument la fonction fondamentale de la reproduction
des rapports de production»32. De méme que, chez Bourdieu, la reproduction des rapports
de force entre groupes sociaux exige que soient reproduits les rapports symboliques, de
méme chez Althusser, le rapport social d’exploitation ne pourrait étre reproduit comme tel,
c’est-a-dire en tant que rapport de force et de contrainte, au moyen des seuls appareils
répressifs d’Etat et sans qu’interviennent les appareils idéologiques d’Etat en tant qu’ils
exercent leur fonction «au sein méme du jeu des rapports de production» en ne se
contentant pas d’en assurer et permettre le fonctionnement, mais en les justifiant et en
convaincant les individus de cette justification.

-Remarque:

Sil’on pose la question du rapport a la production économique, il est évident que Bourdieu
n’ignore rien de la nécessité ou se trouve toute société de «persévérer dans son existencey,
c’est-a-dire de produire et de reproduire les conditions économiques de sa propre
existence. Ceci dit, une saine division du travail entre les différentes sciences sociales
conduit le sociologue a considérer que la reproduction des conditions matérielles
d’existence d’une société reléve de ’économie, tandis que l'objet de la sociologie est bien
plutét constitué de la reproduction des relations sociales établies33. Les deux formes de
reproduction sont aussi importantes I'une que l'autre, mais elles ne relévent pas du méme
champ d’études, ni du méme domaine scientifique: Bourdieu écrit ainsi que, «dans le
travail de reproduction des relations établies — fétes, cérémonies, échanges de dons, de
visites ou de politesses et, surtout, mariages —, qui n’est pas moins indispensable a
l'existence du groupe que la reproduction des fondements économiques de son existence,
le travail nécessaire pour dissimuler la fonction des échanges entre pour une part qui n’est
pas moins importante que le travail exigé pour le remplissement de la fonction»34. Bourdieu
dit clairement ici son hostilité & un réductionnisme qui raménerait la reproduction sociale
a la seule «reproduction des fondements économiques»: aussi insiste-t-il sur le fait que «le
travail de reproduction des relations établies» n’est pas moins indispensable que le travail
économique de production et d’échange des biens. Et quand il énumere quelques-unes des
formes que peut prendre ce travail de reproduction des relations sociales, on voit aussitot

30 Althusser (1995), p. 74.

31 Ivi, p. 239.

32 Jbidem.

33 Notons que, selon Bourdieu, la reproduction proprement sociale prime sur la reproduction économique
des conditions d’existence de la société dans la mesure ou, en définitive, elle I’englobe: «L’immersion de
I’économie dans le social est telle (...) qu'’il faut garder clairement a l'esprit que ’'objet véritable d’une véritable
économie des pratiques n’est autre chose, en derniére analyse, que ’économie des conditions de production et
de reproduction des agents et des institutions de production et de reproduction économique, culturelle et
sociale, c’est-a-dire 'objet méme de la sociologie dans sa définition la plus compléte et la plus générale»
(Bourdieu, 2000, pp. 25-26).

34 Bourdieu (1980), p. 191.

69



Theéses sur la reproduction sociale sous le capitalisme

qu’elles relévent de 'ordre symbolique (fétes, cérémonies, dons et contre-dons, échanges
de politesse, etc.).

On demandera peut-étre a quoi s’atteste cette dimension symbolique: elle s’atteste,
semble-t-il, au fait méme que ces formes dissimulent (ou refoulent) la fonction réelle des
activités qui s’y déploient. Ces activités ont en effet pour fonction de reproduire et
d’entretenir les rapports sociaux établis (et donc les rapports de force entre groupes
sociaux), mais elles parviennent d’autant mieux a cette fin qu’elles se donnent 'apparence
de la gratuité et du désintéressement et qu’elles gomment ainsi la dimension utilitaire
(c’est-a-dire reproductive) qui est la leur — et c’est en quoi consiste précisément leur
symbolisme. A quoi s’ajoute que 'objet de Bourdieu n’était pas tant la reproduction de la
société dans son ensemble que celle — au sein de celle-ci — de groupes sociaux particuliers,
et donc les stratégies conscientes et inconscientes auxquelles une génération, dans un
groupe social donné, recourt afin de faire de ses descendants les «héritiers» non pas
seulement de son capital économique, mais aussi de son capital culturel et symbolique.

A cela s’ajoute que Bourdieu, comme Althusser, s’inscrivait dans une tradition au sein
de laquelle la dimension des conditions naturelles de la reproduction de la structure
sociale, si elle n’était pas ignorée, n’était guére approfondie: c’est pourquoi I'un et 'autre
pensent dans le cadre d’'une opposition entre production et reproduction, estimant que le
travail dit «productifs a affaire aux conditions naturelles et matérielles d’existence de la
société, tandis que la question de la reproduction de la société engage la dimension
irréductiblement symbolique des relations sociales. Au fond, Bourdieu et Althusser
semblent avoir estimé que la disponibilité des conditions naturelles de la production
économique était assurée et que, en conséquence, la dimension matérielle de la
reproduction, telle qu’assurée par le travail productif, n’était pas en elle-méme
problématique — d’ou le déplacement de l'accent sur la dimension symbolique chez
Bourdieu et idéologique chez Althusser.

Encore moins problématique pour eux était le fait que, dans les sociétés industrielles
modernes, le travail n’est considéré comme socialement productif que pour autant qu’il
produit des marchandises et permet I’'accumulation de la valeur. Le travail ainsi compris
l'est par opposition a des travaux considérés comme «mproductifs» qui, eux, sont a
dominante naturelle (et sont socialement dévalorisés): ce sont précisément les travaux
reproductifs, assurés par les femmes et/ou par des populations subalternes (notamment
issues de immigration)3s.

Ces travaux permettent la subsistance de la société et de ses membres, mais ils n’y
parviennent que dans le cadre d’interactions avec «a nature» — qu’il s’agisse de la nature
«externe» ou de celle des individus socialisés eux-mémes, en tant qu’ils sont aussi toujours
des étres vivants et naturels. La reproduction sociale repose ainsi sur «une somme
faramineuse de travail domestique accompli “a titre gracieux” pour la reproduction de la
main d’ceuvre, et, paralléelement sur la dévalorisation de ces activités reproductives pour
diminuer le cout de la force de travail»36. Ignorants ce travail reproductif en lien direct

35 Notons que la valorisation du travail reproductif peut conduire certaines théoriciennes écoféministes a
se réapproprier la catégorie de «travail productifs, tout en en inversant le sens. C’est le cas chez Maria Mies et
Veronika Bennholdt qui écrivent que «la perspective de la subsistance repose sur une critique radicale des
concepts de travail et de productivité: contrairement a ce qui se passe dans la production de valeur d’échange,
seul le travail qui produit réellement la vie, 'entretient et ’embellit, sera qualifié de travail productif, et non le
travail dont le seul but est de donner naissance a encore et toujours plus d’argent» (Mies, Bennholdt, 2022, p.
124). Considérant quant a nous qu’on ne «produit» pas réellement la vie, mais que, au mieux, on ’engendre et
qu’on entretient les conditions de sa reproduction, nous préférons réserver I'usage de la catégorie de travail
productif aux activités produisant des choses qui sont des marchandises, et parler de travail reproductif
lorsqu’il s’agit «des activités qui permettent de soutenir les étres humains en tant qu’étre sociaux incarnés»
(Arruzza, Bhattacharya, Fraser, 2019, p. 103): relévent du «travail productif» les activités qui permettent de
«faire du profitr, tandis que relévent du «travail reproductif» celles qui permettent, sinon de «faire des personnes»
(voir note 3 page 1), du moins de les engendrer, de les éduquer et de les soigner, mais aussi de maintenir
I'environnement naturel dans un état qui permettent a ces personnes de mener une vie qui soit «safe».

36 Federici (2016), p. 146.

70



Franck Fischbach

aussi bien avec la dimension vitale et naturelle de l’existence sociale qu’avec l'inscription
de celle-ci dans un environnement naturel, l'intérét de penseurs comme Althusser ou
Bourdieu s’est prioritairement porté sur la dimension symbolique de la reproduction de la
société: leur objet était la reproduction des structures sociales ou la reproduction des
rapports sociaux, et non ce qu’on a théorisé aprés eux sous le nom de «reproduction
sociale».

Cela nous conduit a devoir distinguer la «reproduction écologique» a la fois de la
production économique et de la reproduction de la structure sociale.

-Définition 4:

Par «reproduction écologique», nous entendons la reproduction et l’entretien, par les
actrices et les acteurs d’une société donnée, des conditions naturelles qui leur permettent
de continuer a vivre au sein d’un environnement qui soit suffisamment sar (safe) pour que
les activités économiquement productives et socialement reproductives, sur lesquelles
repose leur existence, puissent se poursuivre.

Autrement dit, la reproduction écologique dune société implique la prise en
considération des échanges métaboliques qui ont lieu entre cette société et
I'environnement terrestre et atmosphérique qui est le sien, au sens ou la reproduction de
cette société suppose que ces échanges soient maintenus autour d’'un point d’équilibre.

Plus exactement, si la production économique est comprise comme un processus
permanent entre l'input des ressources en matériaux et en énergies que la société préléve
dans son environnement et 'output des biens et des services économiquement valorisés
que cette société engendre (et en quoi consiste la production économique proprement dire),
alors ce processus mobilise en permanence un flux de matiéres et d’énergies qu'on peut
considérer comme un throughput, un «débit» qui est «une catégorie et une réalité bien plus
large que output économiquer: «si ’output valorisé se présente lui-méme comme “une vaste
collection de marchandises” — biens d’équipement, biens de consommation, services,
batiments et infrastructures — [alors] le débit (throughput) est la masse des flux d’énergies
et de matiéres qu’une société mobilise, transforme et dissipe dans son processus
économique orienté vers la production, la consommation et l'usage de cet output
valorisé»37. Si la production de 'output économique d’une société en vient a reposer sur un
débit de matiéres et d’énergies tel que, par exemple, les matériaux qu’il rejette dans
l'environnement et les gaz qu’il dissipe dans 'atmosphére engendrent des conditions de
moins en moins favorables a une vie (humaine et non-humaine) qui soit «stre», on peut
parler d’un équilibre métabolique compromis, voire rompu. On est alors confronté a une
production économique et a une reproduction de la structure sociale qui tendent a
compromettre la reproduction écologique de la société. Comme le note Nancy Fraser:
«’6conomie du systéme est constitutivement dépendante de la nature, qui lui sert de
robinet pour les intrants de la production, et de vidange pour l’élimination de ses
déchets»38. Le déséquilibre apparait des lors que le systéme considére que ce «robinet» est
constamment ouvert et que la «vidange» permanente ne pose pas de probléme, c’est-a-dire
dés lors que le systéme présuppose — du c6té de la nature — a la fois des ressources infinies
et une capacité également infinie d’absorption et de recyclage des déchets.

-Remarque 1:

A la différence de ’approche par la seule production économique, celle par la reproduction
sociale est amenée a devoir prendre en considération le fait qu'une société humaine est
dans la nécessité d’avoir a entretenir et a reproduire les conditions externes dont dépend
la perpétuation de sa propre existence. En ce sens, la perspective de la reproduction sociale
ouvre la voie a celle de la reproduction écologique pour autant qu’elle rappelle que, quelle
que soit la puissance des forces de production développées et mises en oeuvre par une

37 Pineault (2023), p. 31.
38 Fraser (2025), p. 140.

71



Theéses sur la reproduction sociale sous le capitalisme

société donnée, celle-ci reste confrontée a la nécessité d’avoir a se reproduire et que, pour
pouvoir le faire, elle doit adresser a son environnement naturel et a I’écosystéme terrestre
des demandes en flux d’énergies et de matiéres qui ne soient pas supérieures a l’offre de
ce méme écosystéeme, de méme qu’elle ne devra pas déverser dans ce dernier des flux de
déchets dans des quantités supérieures aux capacités d’absorption qui sont propres a ce
méme écosystéme.

Or la crise écologique contemporaine fait apparaitre, d'une part, que la production
économique et la reproduction sociale supposent des conditions que la société ne peut pas
considérer comme indéfiniment disponibles, particulierement quand la société en question
puise dans des stocks d’énergies et de matiéres qui ne sont pas renouvelables au sens ou
ils ne sont pas reproductibles a une échelle de temps homogéne a la temporalité historique
et sociale. Mais la crise écologique fait aussi apparaitre, d’autre part, que la société produit
dans ’écosystéme terrestre des effets — tels les modifications des grands cycles du carbone
ou de l'azote, ou encore la production de gaz a effet de serre et le changement climatique
qui en résulte — dont la conséquence a long terme est de mettre en question la reproduction
de la société dans des conditions qui soient acceptables, tolérables et «stres» (safe) pour
la plupart de ses membres39. La question se pose désormais de savoir comment la société
peut continuer a se reproduire si elle ne permet pas (ou plus) que les conditions naturelles
de sa propre existence se reproduisent, c’est-a-dire si elle compromet les conditions
naturelles de sa propre reproduction.

-Remarque 2:

L’extension que prend désormais, dans notre contexte contemporain, le concept de
sreproduction sociale» en lien avec ce que nous venons d’appeler la «reproduction
écologique» pourra surprendre dans la mesure ou les principaux usages qui en ont d’abord
été faits — avant sa réappropriation par les féminismes de la reproduction et de la
subsistance® — ne relevaient absolument pas du champ de I’écologie sociale. Cette absence
de la dimension naturelle dans la conception de la reproduction, et donc de toute portée
écologique de celle-ci, est frappante chez les principaux représentants de ce qu’on peut
appeler le cmoment 1970»4! des théories de la reproduction sociale, alors essentiellement
comprise au sens de reproduction des structures sociales*2.

Par exemple, dans le cadre dune théorie de la reproduction qui, comme celle
d’Althusser, s’occupait prioritairement du role joué, dans la reproduction de la société, par
ce que le marxisme nomme la «superstructure» (les institutions juridico-étatiques et les
idéologies), la question des conditions extra-sociales, et donc «naturelles», de la
reproduction sociale était mentionnée en passant, mais sans étre développée, et donc
aussitot ignorée: Althusser écrivait ainsi, sans sourciller, «[qu’] une facon de “produire”,
écrivait Althusser, c’est une facon de “s’attaquer a la nature” puisque c’est de la nature, et
de la nature seule, que toute formation sociale, qui ne vit pas de l’air du temps ou de la
parole de Dieu, extrait les produits matériels nécessaires a sa subsistance (alimentation,
abri, vétements, etc.)»3. Un mode de production, précisait encore Althusser, est ainsi «une
facon de s’attaquer a la nature pour lui arracher des biens de subsistance (cueillette,
chasse, péche, extraction de minéraux, etc.), ou les lui faire produire (élevage,
agriculture)#4. Il est remarquable que, pour Althusser, la question de savoir s’l est
possible «d’attaquer» indéfiniment la nature ne se pose absolument pas: il va de soi pour

39 Sur la notion de «safe operating space», voir Rockstréom, Steffen, Noone, Persson et al., (2009).

40 Voir Pruvost (2021).

41 La reproduction de Pierre Bourdieu et Jean-Claude Passeron étant publiée en 1970, tandis qu’Althusser
publiait également en 1970 son texte intitulé Idéologie et appareils idéologiques d’Etat (La Pensée, n. 151, juin
1970), partie du manuscrit aujourd’hui connu sous le titre de Sur la reproduction (Althusser, 1995).

42 Pour une confrontation des représentants de ce «moment 1970» de la reproduction sociale avec les acquis
plus récents des théories féministes de la reproduction, voir Balibar (2021).

43 Althusser (1995), p. 46.

44 Ibidem.

72



Franck Fischbach

lui que la nature est indéfiniment attaquable et qu’elle livrera continiment a la société ce
que ces attaques la force a lui fournir.

Aussi la question de la reproduction de la société ne se pose-t-elle pas, chez Althusser,
sur le plan matériel de 'interaction entre société et nature: elle ne se pose qu’a l'intérieur
de la société elle-méme et il s’agira donc d’identifier, dans la superstructure de la société,
les instances spécifiquement dédiées a la reproduction de ce qui, chez Althusser, porte le
nom marxien de «rapports de production»*5 — l'instance des «Appareils idéologiques
d’Etat»6 étant, parmi ces instances, celle qui retient particuliérement l’attention
d’Althusser en raison de son mode particulier de fonctionnement. En effet, si les instances
super-structurelles de la reproduction possédent toutes une efficacité bel et bien
matérielle, ce sont celles fonctionnant a l'idéologie, c’est-a-dire — en définitive — au
symbolique qui restaient, selon Althusser, en attente d'une théorisation suffisante au sein
du marxisme. On tient 1a un trait commun aux théories de la reproduction au sens de la
reproduction de la structure sociale: qu’il s’agisse avec Bourdieu de déterminer la part
prise par la reproduction des rapports culturels dans la reproduction des rapports de
forces entre classes sociales, ou avec Althusser du role de la superstructure dans la
reproduction des rapports sociaux en tant qu’ils sont inséparablement des rapports
d’exploitation, dans les deux cas, 'accent est mis sur le réle irréductible du symbolique
dans la reproduction de la société.

-Remarque 3:

Notons encore que, méme la ou il s’intéresse a la reproduction de la force de travail,
Althusser ne considére pas prioritairement celle-ci comme une force naturelle qu’il faut
reproduire, entretenir et renouveler, ou dont il faut prendre soin: ce qui importe a ses yeux,
c’est le «moyen matériel de se reproduire» tel qu’il est donné a la force de travail sous la
forme du salaire (donc comme un moyen socialement institué). Le salaire est certes vu
comme le moyen qui permet au travailleur salarié de «se loger, se vétir, se nourrir, tout
comme il est aussi le moyen «indispensable a 1’élevage et a I’éducation des enfants ou le
prolétaire se reproduit»*7: mais que le fait de se reproduire (au sens d’engendrer), de devoir
étre élevé, d’avoir a se loger, a se vétir et a se nourrir soient des choses qui n’ont-elles-
mémes que sous le présupposé la force de travail soit d’abord celle d’un étre naturel, d'un
étre vivant qui posséde des besoins physiologiques — c’est 1a un aspect qu’Althusser laisse
dans l'ombre, tout comme il néglige le fait que ces taches (engendrer, nourrir, vétir,
alimenter, élever, etc.) sont accomplie par les femmes des prolétaires.

Manifestement, selon Althusser, on peut puiser aussi allegrement dans les ressources
féminines qu’on peut indéfiniment «attaquer la nature». Le féminisme de la reproduction
a, depuis, montré que ces deux sortes de pillage des ressources (celles de la nature et celles
du travail reproductif essentiellement féminin et subalternisé) sont inséparables: c’est la
méme logique en effet qui, dans nos sociétés, conduit a considérer, d’une part, «la nature
comme un “robinet” qui fournirait I’énergie et les matiéres premiéres et, en méme temps,
comme un “siphon” qui absorberait les déchets»*8, et d’autre part «des capacités mises au
services du travail de reproduction sociale comme acquises, gratuites, illimitées et

45 On a vu plus haut que c’est, selon Althusser, le propre de la superstructure que d’étre l'instance
reproductrice des rapports sociaux: «La superstructure entretient avec l'infrastructure ce rapport spécifique
de reproduire les conditions de fonctionnement de l'infrastructure» (Althusser, 1995, p. 194). Voir aussi ivi, p.
83: «Nous pensons que c’est a partir de la reproduction qu’il est possible et nécessaire de penser l’existence et
la nature de la superstructure»; ou encore ivi, p. 239: «Le role fondamental de la superstructure, donc de tous
les appareils d’Etat, est d’assurer (...) la reproduction des rapports de production qui sont en méme temps des
rapports d’exploitation».

46 Etant entendu que les «Appareils idéologiques d’Etat» (école, églises, famille, partis politiques, syndicats,
médias, institutions culturelles, etc.) ne sont qu'une des deux composantes des «Appareils d’Etat», I'autre étant
I’ «cAppareil répressif d’Etat» (police, armée, prisons) qui, a la différence des précédents (qui fonctionnent surtout
au symbolique), fonctionne de facon prévalente a la violence.

47 Althusser (1995), p. 76.

48 Arruzza, Bhattacharya, Fraser (2019), p. 98.

73



Theéses sur la reproduction sociale sous le capitalisme

disponibles en permanence»* — de sorte que «s’il était contraint de payer tout ce qu’il doit
pour que la nature, la puissance publique et la société puissent se reproduire, les profits
du capital seraient réduits a néant»50.

-Remarque 4:

La Remarque 3 permet d’entrevoir l'existence d’un lien entre la reproduction écologique et
la reproduction sociale en tant que cette derniére repose sur un travail reproductif qui
consiste lui-méme en un ensemble d’activités de soin et d’entretien apportées aux
personnes humaines considérées comme des étres inséparablement naturels et sociaux.
Nancy Fraser établit fermement ce lien entre reproduction sociale et reproduction
écologique. Elle le fait en commencant par rappeler que le travail reproductif recouvre des
activités qui ont affaire aux humains en tant qu’étres vivants, c’est-a-dire en tant qu’étres
qui naissent, qui souffrent et qui meurent: «Le travail de reproduction sociale est
intimement lié aux questions de vie et de mort [;] les soins aux enfants impliquent non
seulement la socialisation, 1’éducation et le soutien affectif, mais aussi la gestation,
l’'accouchement, les soins postnataux et une protection constante [;] de méme, les soins
aux malades et aux mourants cherchent autant a guérir les corps et a soulager la douleur
qu’a apporter du réconfort et a garantir la dignité [;] et tout le monde — jeunes ou vieux,
malades ou bien-portants — dépend du travail de care pour le logement, la nourriture et
I’hygiéne, dans l'intérét du bien-étre physique et du lien social [:] en somme, l'objectif du
travail de reproduction sociale est donc de subvenir aux besoins d’étres tout a la fois
naturels et culturels»5l. C’est bien au niveau de cette articulation du vital et du social
qu’intervient le travail reproductif et donc la reproduction sociale: les soins apportés a un
mourant doivent avoir le double objectif a la fois de lutter contre la douleur — et doivent
donc le traiter jusqu’au bout comme un vivant qui souffre — et de préserver sa dignité, donc
le traiter jusqu’au bout comme un étre social qui est en relation avec les autres.

Le lien entre reproduction sociale et reproduction écologique se manifeste au fait que,
sous le capitalisme, la crise de la reproduction écologique est en méme temps une crise de
la reproduction sociale. C’est le fait que la reproduction sociale soit a ce point «<intimement
liée a la reproduction environnementale» qui explique que «tant de crises de la premiére
sont aussi des crises de la seconde»52, raison pour laquelle, selon N. Fraser, «on ne peut
comprendre correctement la contradiction écologique du capitalisme si on ne pense pas
cette derniére en lien avec sa contradiction socio-reproductive»s3. On comprend en effet
relativement aisément ce que ces deux contradictions ont en commun: a savoir une
séparation suivie de 'occultation de ce qui a été séparé. De méme en effet que le capital
sépare la production économique de la nature en faisant comme si la seconde pouvait
alimenter indéfiniment et gratuitement la pulsion de la premiére a ’accumulation illimitée,
de méme le capital sépare-t-il le travail économiquement productif du travail socialement
reproductif, faisant comme si le travail pouvait étre indéfiniment productif
indépendamment des soins et de l’entretien de la force de travail en tant que force
naturelle. C’est cette occultation simultanée, sous le capital, de la nature dont dépend la
production économique et du travail socio-reproductif dont dépend le travail
économiquement productif qui engendre a la fois la crise de la reproduction écologique et
la crise de la reproduction sociale.

L’une des contradictions inhérentes au capital se manifeste au fait qu’il ne parvient a
diminuer le risque de crise socio-reproductive a un endroit qu’en déclenchant une crise
écologique ailleurs. Un exemple en est donné par N. Fraser quand elle explique que ce qui,
aux Etats-Unis et en Europe, dans la phase fordiste de développement qui a aussi été le

49 Ivi, p. 109.

50 Ivi, p. 100.

51 Fraser (2025), p. 147.
52 Ivi, p. 148.

53 Ibidem.

74



Franck Fischbach

moment de l'institution de formes de sécurité sociale, ce qui donc «a garanti 'augmentation
des dépenses publiques consacrées a la protection sociale dans le Nord global, c’est
I'intensification du pillage de la nature dans le Sud global»: le capital n’est parvenu a
«s’acquitter [dans le Nord] de certains couts socio-reproductif» qu’en «s’exonérant [dans le
Sud] de la facture — bien plus salée — de la reproduction environnementale»>+.

Sur la base de ces Définitions et de leurs Remarques, il est possible de formuler 3 Théses
relatives a la production et a la reproduction considérées dans leurs dimensions politique,
sociale et écologique, et dans leur lien avec les crises structurelles qui affectent le
capitalisme tardif.

Theése 1:

Dans les sociétés précapitalistes, les activités économiques de production étaient
directement mises au service de la reproduction sociale, tandis que, dans le mode de
production capitaliste, les activités de production économique se sont séparées de la
reproduction sociale. En effet, dans nos sociétés, la fin visée par la production économique
n’est plus prioritairement la reproduction sociale, mais la reproduction de la valeur sur une
base élargie a chaque cycle de production, et donc U'accumulation du capital (cf. Déf. 2 B).

Le capitalisme repose sur la séparation entre la production économique et la reproduction
sociale. C’est ce que pose Nancy Fraser quand elle écrit que «le systéme joue sur la division
— en séparant production et reproduction et en faisant de la premiére le seul espace pour
la valeur». «Cela permet, ajoute-t-elle, a ’économie de prospérer sur le dos de la société, de
cannibaliser le travail de care sans le reconstituer, d’épuiser les énergies nécessaires pour
le fournir, et donc de mettre en péril une condition essentielle de sa propre existencen.
Nous reviendrons plus loin sur la conclusion que N. Fraser en tire, a savoir « [qu’June
tendance aux crises est logée au cceur méme de la société capitaliste — dans ce cas, une
tendance aux crises de la reproduction sociale»3s.

On a dit plus haut (c¢f. Déf. 2) que, de facon générale (ce qui signifie: en dehors du cas
particulier du capitalisme), sans production économique, il n’y a pas de reproduction
sociale. Autrement dit: en dehors du capitalisme, la production économique et la
reproduction sociale se présentent comme non séparées (et comme inséparables) I'une de
l'autre. Le mode de production capitaliste, quant a lui, sépare la production économique
de la reproduction sociale: il fait de la reproduction sociale une condition de la production
économique, mais une condition qu’il occulte, qui n’apparait donc pas comme telle, ou une
condition dont on fait comme si elle allait de soi, une condition tellement évidente qu’on
n’a pas a s’en préoccuper et dont on peut supposer qu’elle sera toujours disponible. En
d’autres termes: le capitalisme dissimule ou tente de dissimuler le fait que, sans
reproduction sociale, il n’'y a pas de production économique.

Cela nous conduit a formuler une seconde Thése.

Theése 2:

Le capitalisme est un mode de production dont la spécificité est de compromettre sa propre
base (naturelle et sociale) pour autant qu’il épuise les sources naturelles de la production

économique et que, dans le méme temps, il déstabilise les ressources humaines de la
reproduction sociale.

54 Ivi, p. 167.
55 Fraser (2025), p. 146.

75



Theéses sur la reproduction sociale sous le capitalisme

Le propre du capitalisme n’est en effet pas seulement de séparer production économique
et reproduction sociale, il est de compromettre cette derniére. Karl Polanyi a su trés tot
comprendre et analyser de quelle maniére et par quelles voies cette compromission a lieu.
Ce que l'on décrit aujourd’hui en termes de séparation entre la production économique et
la reproduction sociale a été de longue date interprété par le penseur hongrois comme
lexistence d’un systéme économique séparé du reste de la société et comme l'inversion de
lordre de préséance entre 'ordre économique et ’'ordre social: pour toutes les sociétés qui
ont précédé l'invention et linstauration du marché autorégulé, «’ordre économique est
simplement fonction de l'ordre social qui le contient»56. Dans les sociétés capitalistes
caractérisées par l'existence d’'un grand marché autorégulé, c’est a 'inverse l'ordre social
dans son ensemble qui devient fonction de 'ordre économique: ici, c’est I’ordre économique
qui prétend inventer une société qui soit fonction de lui, qui lui corresponde et qui puisse
lui permettre de continuer a prospérer.

Mais en inventant ou en prétendant inventer la société qui lui convient, c’est 'ordre
social en tant que tel que l'ordre économique menace en son existence méme. «Une
économie de marché ne peut exister que dans une société de marché»S7: une économie de
ce genre se doit donc d’instituer une telle «société de marché» (une expression qui implique
—on va le voir — une contradiction dans les termes). Mais l'institution d’'une telle société de
marché suppose un usage extensif de la catégorie de marchandise en tant qu’elle désigne
l'ensemble des objets qui sont produits en vue de la vente. La ou l'on passe de l'usage
d’une catégorie a l'invention de fictions sur la base de cette catégorie, c’est quand on se
met a exiger que tous les éléments, toutes les composantes de la production industrielle
soient des marchandises, et donc quand on se met a penser qu’il peut exister un marché
pour tous ces €léments, pour toutes ces composantes.

Trois composantes essentielles de la production industrielle deviennent alors des
marchandises, des choses pour lesquelles il est possible de créer un marché: le travail, la
terre et la monnaie. De fait, le travail, la terre et la monnaie sont bien «des éléments
essentiels de l'industrie», des composantes fondamentales de la production industrielle,
mais ils ne sont pas pour autant des marchandises — et les considérer comme telles, c’est
produire des fictions.

Le travail, la terre et la monnaie ne sont pas des marchandises parce qu’aucun de ces
éléments n’a jamais été créé, ni engendré, ni produit en vue de la vente. La monnaie a été
créée en vue de permettre les échanges de biens et de services, donc 1’échange de
marchandises, et non pour étre elle-méme vendue: Aristote, lorsqu’l dénoncait la
chrématistique, avait en réalité déja compris qu'’il était contraire a la nature de la monnaie
que, de moyen d’échanger des marchandises, elle soit elle-méme transformée en une
marchandise de maniére a étre vendue afin d’accumuler de la valeur. Quant au travail,
qu’est-il sinon «es étres humains dont chaque société est faite»? Et la terre: qu’est-elle
sinon «e milieu naturel dans lequel chaque société existe»>8? Qui osera prétendre que les
étres humains et les activités qu’ils déploient en tant que vivants, que ’environnement
naturel de la société ont été engendrés pour étre vendus? Assurément personne — et c’est
pourtant la fiction sur laquelle repose le marché autorégulé.

Bien qu’il soit assez évident que, en ce qui concerne le travail, la terre et la monnaie, «le
postulat selon lequel tout ce qui est acheté et vendu doit avoir été produit pour la vente
est carrément faux»39, c’est pourtant sur cette fiction que repose le grand marché
autorégulé. Qu’un marché fonctionne grace a des fictions n’aurait rien de grave si ces
fictions n’étaient pas des menaces directes pour la société. Considérer le travail, la terre et
la monnaie comme des marchandises, comme des choses produites pour étre vendues, et
organiser — a l'aide de cette fiction — un marché du travail, un marché de la terre et un

56 Polanyi (1983), p. 106.
57 Ibidem.

58 Ibidem.

59 Ivi, p. 107.

76



Franck Fischbach

marché de la monnaie, c’est faire peser une menace mortelle sur la société. Inclure le
travail, la terre et la monnaie «dans le mécanisme du marché, c’est subordonner aux lois
du marché la substance de la société elle-méme»©0; et c’est une telle subordination qui
constitue une menace pour la «<substance naturelle et humaine de la société». Qu’est-ce en
effet que le travail, sinon d’activité économique qui accompagne la vie elle-méme»©1? Et
qu’est-ce que la terre, sinon «’autre nom de la nature, qui n’est pas produite par
’homme»©2? Ni la vie ni la nature n’ayant été produites en vue d’aucune vente, les
considérer I'une et l'autre malgré tout comme des marchandises, comme des choses
destinées au marché, c’est porter une atteinte potentiellement irrémédiable et
possiblement mortelle a deux conditions qui sont essentielles a l'existence et a la
reproduction de toute société en tant que telle: l’activité activité humaine vitale dont
dépend toute vie sociale, et la nature dont dépend l’activité humaine elle-méme en tant
qu’activité vitale d’étres naturels et vivants.

Theése 3:

Le propre des rapports de production capitalistes, en tant que rapports sociaux a la nature,
est d’étre des rapports qui soumettent les processus naturels d’engendrement et de
reproduction de la vie a la reproduction des rapports sociaux eux-mémes, c’est-a-dire a la
reproduction de la structure sociale spécifiquement capitaliste.

Pour Uexprimer plus brievement, disons que, sous le capitalisme, a lieu une subordination
de la reproduction écologique a la reproduction des rapports sociaux ou a la reproduction
de la structure sociale en tant que celle-ci est une structure de classes.

La subordination des processus naturels a la reproduction des rapports sociaux est la
spécificité du rapport social capitaliste a la nature. Dans les modes de production
précapitalistes, l'inverse prévalait: la reproduction des rapports sociaux de production
(donc la reproduction de la structure sociale) y restait subordonnée et soumise a la
reproduction des processus naturels et vitaux, donc a la reproduction écologique (cf.
Définition 4).

Avant le capitalisme, il était évident que les individus devaient d’abord se reproduire en
tant qu’étres vivants, pour pouvoir ensuite reproduire leur vie sociale et pour que, enfin,
les rapports sociaux puissent a leur tour se reproduire. Sous le capitalisme, c’est I'inverse:
les rapports sociaux de production doivent d’abord étre reproduits, et la reproduction de
la vie sociale comme celle de la vie naturelle (c’est-a-dire la reproduction écologique)
viennent ensuite et lui sont subordonnées.

On comprendra mieux ce dont il retourne en prenant ’exemple dune réalité qui est
certes une force naturelle mais en méme temps quelque chose qui n’a de sens qu’au sein
de rapports sociaux historiquement déterminés: la force de travail est une telle réalité —
peut-étre la seule dans son genre.

D’une part en effet, la force de travail est une force naturelle qui existe dans des corps
humains en tant que corps vivants, chacun étant constitué d’un ensemble de forces
physiques et psychiques : vu sous cet angle, «(’étre humain lui-méme, considéré comme
pure existence de force de travail, est un objet naturel, une chose, certes vivante et
consciente de soi, mais une chose»®3. Mais, sous un autre angle, nous avons affaire a
quelque chose qui n’a en revanche absolument plus rien de «naturel»: que cette force soit
posée comme une capacité, une faculté ou une puissance dont le possesseur vend l'usage
a un autre possesseur, celui des moyens de mettre en ceuvre cette puissance. Il n'y a la
strictement plus rien de naturel, il s’agit d’'une réalité entierement dépendante des rapports
sociaux de production de type capitaliste en tant qu’ils configurent et mettent en forme

60 Tvi, p. 106.

61 Ivi, p. 107.

62 Ibidem.

63 Marx (1993), p. 227.

77



Theéses sur la reproduction sociale sous le capitalisme

historiquement la force de travail. Les deux aspects sont aussi essentiels 1'un que 'autre
a la force de travail: pour pouvoir étre exploitée sous les rapports sociaux capitalistes, il
faut qu’elle soit les deux a la fois, il faut qu’elle soit un ensemble de forces vitales
présentant une utilité, mais il faut aussi que ses forces soient, sous la forme d’aptitudes
et de capacités, la propriété de quelqu’un, d’'un sujet (ou d’'une “personne”) capable d’en
vendre l'usage a quelqu’un d’autre.

On peut interpréter comme un indice de ce caractére clivé en elle-méme de la force de
travail ’hésitation qui est souvent celle de Marx entre deux termes pour la désigner: a
I’époque des Grundrisse (1857-58), il utilisait le terme Arbeitsvermégen, avant de lui
préférer, dans Le Capital (1867), celui de Arbeitskraft, mais sans qu’Arbeitsvermégen
disparaisse pour autanté+. Ces termes expriment en réalité le caractére scindé de la force
de travail et désignent les deux cotés de ce clivage: Arbeitskraft exprime la force de travail
comme force naturelle, tandis que Arbeitsvermégen exprime clairement la réduction de la
force de travail a une capacité subjective, telle qu’elle résulte des rapports sociaux
capitalistes qui la séparent des moyens de sa réalisation et de ceux qui les possédent. 11
reste une trace trés significative de cela au Chapitre IV du Livre 1 du Capital: «par “force
de travail” (Arbeitskraft) ou “puissance de travail” (Arbeitsvermégen), écrit Marx, nous
entendons I’ensemble des capacités (Fdhigkeiten) physiques et intellectuelles qui existent
dans la corporéité, dans la personnalité vivante d'un étre humain, et qu’il met en
mouvement aussi souvent qu’il produit une valeur d'usage de n’importe quelle sorte»®s.
Dans la suite immeédiate du texte, Marx revient a 1'usage de Arbeitskraft au long d'un
examen des conditions grace auxquelles «le possesseur d’argent trouve la force de travail
comme marchandise sur le marché». La fin du développement consacré a ces conditions
aboutit a la contrainte ou se trouve le possesseur de force de travail de la mettre en vente
en tant que marchandise, et c’est alors que Marx juge utile de rappeler que la marchandise
“force de travail” «existe uniquement dans la corporéité vivante [de son possesseur]»°. En
tant que force, elle n’existe certes que la et nulle part ailleurs, mais en réalité, ce n’est pas
cette force elle-méme que son détenteur apporte sur le marché: cette force, en tant que
force réelle d'une corporéité vivante, n’apparaitra et n’existera réellement comme force que
dans le procés de travail. En revanche, comme Marx le dit ici, au moment de la vente et de
I’'achat, donc avant le procés de travail, «la force de travail existe uniquement comme une
disposition (als Anlage) de l'individu vivant»%7. C’est de cela que le possesseur des moyens
de travail fait 'acquisition: de 1'usage (a venir, dans le procés de travail) d’'une disposition,
d’'une capacité ou aptitude a travailler, donc dun Arbeitsvermégen et non dune
Arbeitskraft.

Ou l'on voit que l'institution sociale-historique du travailleur en sujet dépositaire d'une
pure puissance de travailé8 ne supprime rien de la nécessité ou il se trouve de devoir vivre
et de devoir renouveler ses forces, au contraire. L’élément vital et naturel fait bien retour,

64 Sur I'importance du concept d’Arbeitsvermégen, voir Vioulac (2009), p. 30.

65 MARX (1993), p. 188 (nous modifions la traduction).

66 Ivi, p. 189.

67 Marx (1993), p. 192.

68 La «transformation» des individus en «sujets» par l'idéologie (ou par (’interpellation» idéologique),
théorisée par Althusser (1995), p. 226, ne nous parait pas séparable de la transformation, dans et par les
rapports sociaux capitalistes, des individus concrets et vivants en sujets simples détenteurs et supports d’'une
pure puissance de travail. Si ces deux transformations devaient s’avérer inséparables (au point, peut-étre, de
n’en former qu'une seule), alors cela voudrait dire que la transformation des individus en sujets ne reléve pas
que de la superstructure et qu’elle posséde au moins un ancrage dans les rapports sociaux de production,
donc dans linfrastructure: on rejoindrait alors Nicos Poulantzas quand il écrivait que «c’est parce que les
rapports politico-idéologiques sont d’ores et déja présents dans la constitution des rapports de production
qu’ls jouent un ro6le essentiel dans leur reproduction» (Poulantzas, 2013, p. 62). De plus, si cette
transformation ne se produit elle-méme que sous les rapports capitalistes de production en tant qu’eux seuls
«recrutent» des sujets propriétaires de leur force de travail, il deviendrait plus difficile de maintenir la thése du
caractére transhistorique de l'interpellation idéologique des individus en «sujets» (et des lors aussi la thése du
caractére anhistorique de lidéologie elle-méme).

78



Franck Fischbach

mais c’est parce qu’en réalité il n’a jamais disparu, ayant bel et bien été présent de bout
en bout: des le départ puisque c’est la contrainte de «la nécessité naturelle» qui pousse a
vendre 'usage de ses forces celui qui a été réduit a une simple puissance de travail, et a
la fin puisque, dans «son activation, le travail occasionne la dépense d'un quantum
déterminé de muscle humain, de nerf, de cerveau qu’il faut de nouveau remplacer®°. Mais
cette nécessité naturelle est entierement recouverte par un dispositif social et subsumée
sous lui.

Ce dispositif social et historique spécifiquement capitaliste est celui qui superpose a la
contrainte naturelle (que connaissent tous les vivants) d’avoir a entretenir et a renouveler
leurs forces et leur vie, celle (pour certains humains) de devoir vendre une marchandise (la
force de travail), et qui donc superpose a la nécessité de se procurer des moyens de
subsistance pour vivre, celle d’acquérir des marchandises.

En ce sens, on peut parler de la subordination d'une nécessité naturelle (celle de se
reproduire en tant que vivant et de reproduire ses forces en tant qu’étre naturel) a une
contrainte sociale qui, en derniére instance, est celle quimpose un rapport social de
production qui est un rapport d’exploitation permettant ’extraction et 'accumulation de
la valeur.

Si 'analyse de la maniére tout a fait spécifique dont la force humaine de travail est
effectivement mise au travail sous les rapports sociaux capitalistes est absolument
centrale dans 'approche marxiste, ce n’est pas en raison d’un parti pris ou d’'un préjugé
anthropocentrique: c’est parce que c’est la que se joue la possibilité de la mise au travail
spécifiquement capitaliste de toutes les autres naturalités et de l'ensemble «la nature»,
c’est-a-dire de l'ensemble de la zone habitable du globe ou se déroulent les échanges
métaboliques entre les sociétés humaines et leurs milieux.

La manieére dont les forces des corps humains sont mises au travail sert en effet de
modéle a la mise au travail de toutes les naturalités sous les rapports sociaux capitalistes.
La spécificité de ces rapports n’est en effet pas de mettre au travail des étres ou des
processus naturels: tous les modes de productions antérieurs au capitalisme 'ont déja fait
et, en ce sens, Paul Guillibert a raison d’affirmer que «’appropriation et la mise au travail
n’épuisent pas les relations capitalistes a la nature»70. Si spécificité il y a, elle doit donc se
trouver dans la maniére de le faire. Et c’est le cas: le propre des rapports de production
capitalistes, en tant que rapports sociaux a la nature, est d’étre des rapports qui
soumettent les processus naturels d’engendrement et de reproduction de la vie a la
reproduction des rapports sociaux eux-mémes.

D’ou notre Thése selon laquelle, sous le capitalisme, a lieu une subordination de la
reproduction sociale et de la reproduction écologique a la reproduction des rapports sociaux,
c’est-a-dire a la reproduction de la structure sociale en tant que structure de classes et
rapport d’exploitation.

On comprend mieux alors l'issue qu’entrevoyait Marx: «instituer systématiquement le
métabolisme [entre ’homme et la terre] en loi régulatrice de la production sociale, sous
une forme adéquate au plein développement de ’homme»7!l. C’est-a-dire trés exactement
inverser le rapport capitaliste de subordination de la reproduction sociale et de la
reproduction écologique a la reproduction de la structure sociale, et donc soumettre la
reproduction des rapports sociaux a la reproduction des forces naturelles et des processus
qui rendent la terre habitable (= reproduction écologique) ainsi qu’a la reproduction des
étres naturels et sociaux que nous sommes (= reproduction sociale). Sous le capitalisme,
les choses marchent sur la téte: la reproduction écologique et la reproduction sociale s’y

69 Marx (1993), p. 192.

70 Guillibert (2023), p. 125.

71 Marx (1993), p. 566. Ce passage est souvent cité, mais sans que son importance soit bien vue (par
exemple Benton, Marxisme et limites naturelles: critique et reconstruction écologiques, in Lowy, J.-M. Harribey
(Dir.), 2003, p. 51) ou, quand elle est apercue, sans que cette importance soit précisée (par exemple Foster,
2000, p. 67).

79



Theéses sur la reproduction sociale sous le capitalisme

trouvent subordonnées a la production économique, a la reproduction des rapports
sociaux de production et a la reproduction de la structure sociale en tant structure de
classes. Il faut renverser ce rapport et remettre les choses sur leurs pieds: c’est «a sphére
de la production marchande [qui] est encastrée dans la sphere plus large de la
reproduction sociale, elle-méme encastrée dans I’économie du vivant ou [dans la] sphére
de la reproduction écologique»’2 — et non pas l'inverse! On dira que c’est vouloir revenir a
ce qui prévalait avant que les rapports capitalistes de production ne deviennent
dominants. On aura tort puisqu’il s’agit de subordonner volontairement et consciemment
la reproduction des rapports sociaux a celle des processus naturels et sociaux dont la
précédente dépend - la ou, antérieurement, n’é¢tant ni sue ni consciente, cette
subordination ne pouvait qu’étre subie.

Bibliographie

Althusser, L. (1995), Sur la reproduction [1970], Introduction de J. Bidet, PUF, Paris.

Arruzza, C., Bhattacharya, T., Fraser, N. (2019), Féminisme pour les 99%. Un manifeste,
trad. fr. de V. Dervaux, La Découverte, Paris, Postface.

Becker, E., Jahn, T. (2006), Soziale Okologie. Grundziige einer Wissenschaft von den
gesellschaftlichen Naturverhdltnissen, Campus Verlag, Frankfurt-New York.

Balibar, E. (2021), “Reproductions: une généalogie”, Actuel Marx, n. 70.

Benton, T. (2003), Marxisme et limites naturelles: critique et reconstruction écologiques, in
M. Lowy, J.-M. Harribey (Dir.), Capital contre nature, PUF, Paris.

Bourdieu, P., Passeron, J.-C. (1970), La reproduction. Eléments pour une théorie du systéme
d’enseignement, Minuit, Paris.

Bourdieu, P. (1980), Le sens pratique, Minuit, Paris.

Bourdieu, P. (2000), Les structures sociales de l’économie, Seuil, Paris.

Dalla Costa, M. (2023), Femmes et subversion sociale. Anthologie 1972-2008, trad. fr. de E.
Chédikian, Entremonde, Genéve.

Federici, S., Dalla Costa, M. (2020), La crise de la reproduction sociale. Entretiens avec
Louise Toupin, Les Editions du Remue-Ménage, Montréal.

Federici, S. (2016), Point zéro: propagation de la révolution. Salaire ménager, reproduction
sociale, combat féministe, trad. fr. de D. Tissot, éditions iXe, Donnemarie-Dontilly.

Foster, J.B. (2000), Marx écologiste, trad. fr. de A. Blanchard, J. Gross, C. Nordmann,
Editions Amsterdam, Paris.

Fraser, N., Jaeggi, R. (2018), Capitalism. A Conversation in Critical Theory, Ed. by B.
Milstein, Polity Press, Cambridge.

Fraser, N. (2022), Cannibal Capitalism. How Our System is Devouring Democracy, Care and
the Planet — and What We Can Do about It, Verso, London-New York.

Fraser, N. (2025), Le capitalisme est un cannibalisme. Comment notre systéme dévore la
démocratie, les liens sociaux et la planéte — et ce que nous pouvons faire pour y remédier,
trad. fr. de L. Mistral, Agone, Marseille.

Gaillardet, J. (2023), La Terre habitable, ou l’épopée de la zone critique, La Découverte,
Paris.

Gorg, C., Brand, U. et al. (2017), “Challenges for Social-Ecological Transformations:
contributions from Social and Political Ecology”, Sustainability, n. 9, 1045.

Guillibert, P. (2023), Exploiter les vivants. Une écologie politique du travail, Editions
Amsterdam, Paris.

Ingold, T. (2021), Machiavel chez les babouins. Pour une anthropologie au-dela de ’humain,
trad. fr. de Ch. Degoutin & L. Perez, sous la dir. de L. Balice, Le Pré Saint-Gervais,
Asinamali.

72 Parrique (2022), p. 94.

80



Franck Fischbach

James, S. (2024), Sexe, race et classe. La stratégie de l'autonomie, trad. fr. de M. Le Corre,
N. Rousseaux, U. Boust-Khattou, Premiers Matins de Novembre Editions, Toulouse.
Krausmann, F., Fischer-Kowalski, M. et al. (2008), “The Global Sociometabolic Transition:
Past and Present Metabolic Profiles and their Future Trajectories”, Journal of Industrial

Ecology, n. 12 (5/6).

Marx, K. (1993), Le Capital, Livre 1, trad. fr. de J.-P. Lefebvre, PUF, Paris.

Mies, M., Bennholdt, V. (2022), La subsistance. Une perspective écoféministe, trad. fr. de
A. Gouilleux, C. Pierre, Editions La Lenteur, Paris.

Parrique, T. (2022), Ralentir ou périr. L’économie de la décroissance, Le Seuil, Paris.

Pineault, E. (2023), A Social Ecology of Capital, Pluto Press, London.

Polanyi, K. (1983), La Grande Transformation. Aux origines politiques et économiques de
notre temps (1944), trad. fr. de C. Malamoud et M. Angeno, Gallimard, Paris.

Poulantzas, N. (2013), L’Etat, le pouvoir, le socialisme [1978], Les Prairies ordinaires, Paris.

Pruvost, G. (2021), Quotidien politique. Féminisme, écologie, subsistance, La Découverte,
Paris.

Rockstrom, J., Steffen, W., Noone, K., Persson, A. et al. (2009), “Planetary Boundaries:
Exploring the Safe Operating Space for Humanity”, Ecology and Society, vol.14, iss. 2,
art. 32.

Vioulac, J. (2009), “Capitalisme et nihilisme. Marx et le probléeme du dépassement de la
métaphysique”, Philosophie, n. 102.

Vogel, L. (2022), Le marxisme et l'oppression des femmes. Vers une théorie unitaire [1983],
trad. fr. de Y. Douet, P. Guerpillon, V. Heimendinger, A. Koechlin, Editions sociales,
Paris.

81



