FABIO FROSINI*

MARX E MACHIAVELLI: POLITICA, POPOLO E IMMANENZA

Abstract: Marx and Machiavelli: Politics, People and Immanence

A brief overview of the presence of the Marx-Machiavelli connection in Italian philosophical culture
emphasises the importance of Antonio Gramsci’s suggestion that Machiavelli was the first proponent of
the idea that politics is a science and an art that the subaltern classes should be interested in acquiring.
This idea is employed to reconstruct Marx’s actual study of Machiavelli. Beyond general references,
evidence of this can be found in two sets of notebooks dating from 1843 and 1852. These contain extracts
from several of Machiavelli’s works, particularly the Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, organised
in a way that reflects Marx’s interest in the Machiavellian concept of the “people” and its contradictory
relationship with power.

Keywords: Immanence, Machiavelli, Marx, People, Politics

1.

Marx e Machiavelli sono rimasti a lungo avvinti, nella cultura italiana, in una maniera
assai ingombrante, a causa di un rapido cenno che Benedetto Croce consegno alla chiusa
del suo saggio Per la interpetrazione e la critica di alcuni concetti del marxismo, pubblicato
per la prima volta nel 1898 e riedito due anni dopo nel volume Materialismo storico ed
economia marxistical. Qui, al termine di un sottile quanto tendenzioso smontaggio critico
— nel corso del quale al materialismo storico era stata negata qualsiasi pretesa di
“scientificita”, sia come teoria economica, sia come teoria della storia — Croce rivendicava
pero una specifica utilita di questo. Paradossalmente, proprio in quanto Marx risultava
incapace di attingere il terreno «delle astrazioni e delle ipotesi», il suo pensiero poteva
aiutare a conoscere «la realta concreta, ossia il mondo stesso in cui noi viviamo e ci
moviamo»2. Esattamente perché — Croce scriveva — € incapace di dare

definizioni sottilmente elaborate della “socialita”, come se ne possono trovare nei libri di
qualche sociologo contemporaneo, [...] egli [Marx] insegna, pur con le sue proposizioni
approssimative nel contenuto e paradossali nella forma, a penetrare in cio ch’¢ la societa
nella sua realta effettuale. Anzi, per questo rispetto, mi meraviglio come nessuno finora
abbia pensato a chiamarlo, a titolo di onore, il “Machiavelli” del proletariatos.

L’equiparazione era resa possibile da due distinte ma convergenti riduzioni: di Machiavelli
al realismo politico e di Marx a un fermo assertore «del principio della forza, della lotta,
della potenza» e a un satirico e caustico oppositore delle «insipidezze giusnaturalistiche,
antistoriche e democratiche», dei «cosiddetti ideali dell’89»*. Queste ultime righe sono tratte
dalla Prefazione aggiunta all’edizione del 1917 del Materialismo storico, dove la posizione
antidemocratica di Croce € espressa con particolare veemenza, e di Marx si sottolinea il
fatto che era «estimatore della sola aristocrazia, alla quale si argomentava di ergere contro,
non gia i poverelli o il “buon popolo”, ma la sua nuova societa lavoratrice, concepita

* Universita degli Studi di Urbino Carlo Bo.

1 Croce (1900). Citero dalla quarta edizione riveduta: Croce (1921).
2 Ivi, p. 112.

3 Ibidem (corsivo mio).

4 Ivi, p. XV.

Bollettino Filosofico 40 (2025): 82-97
ISSN 1593 - 7178

E-ISSN 2035 - 2670

DOI 10.6093/1593-7178/12966

82



Marx e Machiavelli: politica, popolo e immanenza

anch’essa come una sorta di aristocrazia»5. Ma in realta — come giustamente nota Gramsci
nei suoi Quaderni del carcere — la lettura che Croce da di Marx fino agli anni Trenta poggia,
pur nel variare anche drammatico degli accenti, sulla riduzione del concetto marxista di
ideologia alla sua «parte critico-distruttiva»®, cioe¢ sulla concezione delle ideologie come
mera razionalizzazione di interessi materiali, cid che del resto perfettamente si accorda con
la tesi vista sopra, secondo la quale Marx avrebbe badato alla realta concreta e non ai
concetti, alla forza e non alla verita.

Ma, come si diceva, accanto a questa “riduzione” ce n’¢ in Croce un’altra: quella di
Machiavelli al realismo politico. L’espressione decisiva € qui «realta effettuale», usata da
Croce, che richiama da vicino la «verita effettuale della cosa» del cap. XV del Principe, ma
che risulterebbe a quella inassimilabile senza la mediazione desanctisiana. E nella Storia
della letteratura italiana, infatti, che torna costantemente, in riferimento a Machiavelli,
I'identificazione della «verita effettuale» con la «cosa effettuale», con cié intendendo la realta
concreta, studiata con «’esperienza accompagnata con l'osservazione, lo studio intelligente
de’ fatti»”. Per De Sanctis, il Segretario si libera dei mondi «immaginari» perché intende
conoscere la realta che € necessario trasformare, e in questo modo, come Galilei per la
natura, fonda un nuovo metodo, scientifico perché mondano e immanente, di studio della
societa e della storia.

Di questo complesso ragionamento desanctisiano, Croce riprende solamente
I'identificazione della “verita” con la “realta”, e di quest’ultima con il “realismo”, per cui il
legame tra Marx e Machiavelli si ritrova nel comune disinteresse per la verita e, in
definitiva, in un concetto di “realismo politico” estremamente angusto, limitato alla
“potenza” e alla “forza”. Commentare ulteriormente questa nozione significherebbe entrare
nel merito di come Croce abbia enucleato il “distinto” della “economia” — da lui identificato
con quello di “politica” — allinterno della sua filosofia dello spirito. Cid che qui interessa
considerare € invece l'effetto, che si € definito ingombrante, dell’equiparazione crociana di
Marx a Machiavelli. Essa infatti, nella misura in cui ebbe fortuna (e ne ebbe certamente,
per lo meno in Italia)®, produsse una lettura tendenziosa sia di Machiavelli, sia di Marx:
ridotto il primo a un pensatore scisso tra la consapevolezza della natura assoluta del “bene”
e 'assunzione della sua impotenza pratica nella realta “effettuale™; e il secondo, Marx, a
un modello esemplare di totus politicus, incapace, come teorico, di sollevarsi al di sopra di
una gretta riduzione di qualsiasi idealita morale o verita logica all’espressione immediata
di un interesse materiale!°.

5 Ibidem.

6 Gramsci (2017), p. 681.

7 De Sanctis (1912), vol. II, p. 74: «E si rinnova il metodo. Il Machiavelli non riconosce verita a priori e
principi astratti, e non riconosce autorita di nessun come criterio del vero. Di teologia e di filosofia e di etica fa
stima uguale: mondi d’immaginazione, fuori della realta. La verita € la cosa effettuale; e percio il modo di
cercarla € ’esperienza accompagnata con l'osservazione, lo studio intelligente de’ fatti». Ma cfr. anche ivi, pp.
76, 102, 247, 280, 424 e vol. I, p. 421.

8 Sul “machiavellismo” nell’ltalia degli anni Venti e Trenta cfr. Ciliberto (1982), pp. 135-188; Medici (1990),
pp- 7-159; Barbuto (2007).

9 Cfr. Croce (1931), p. 251 (corsivi miei): «Il Machiavelli scopre la necessita e 'autonomia della politica, della
politica che & al di 1a, o piuttosto di qua, dal bene e dal male morale, che ha le sue leggi a cui € vano ribellarsi,
che non si pud esorcizzare e cacciare dal mondo con l'acqua benedetta. Ma quel che di solito non viene
osservato € l’acre amarezza con la quale il Machiavelli accompagna questa asserzione della politica e della sua
intrinseca necessita. “Se gli uomini fossero tutti buoni” (egli dice) questi precetti “non sariano buoni”. Ma gli
uomini sono “ingrati, volubili, fuggitori di pericoli, cupidi di guadagno». [...] L’anelito del Machiavelli va verso
un’inattingibile societa di uomini buoni e puri; ed ei la sogna nei passati tempi lontani, e intanto preferisce i
popoli meno culti ai pit culti, quelli della Magna e i montanari della Svizzera agli italiani, francesi, spagnuoli
(allora in auge), che sono la “corruttela del mondo”».

10 Sulla lettura crociana di Machiavelli, o meglio sulla costante elusione di «una analisi e valutazione
concreta del pensatore fiorentino» cfr. Paggi (1984), p. 389.

83



Fabio Frosini

2.

Dopo il 1945, il panorama italiano cambia in modo radicale per l'irruzione di suggestioni,
correnti e mode filosofiche. Per cid che qui ci interessa, decisiva fu la scoperta, anche da
noi, di un Marx filosofo irriducibile al figurino disegnato da Benedetto Croce!!. Il riferimento
¢ in primo luogo alla traduzione italiana dei Manoscritti economico-filosofici del 1844,
pubblicata per la cura di Norberto Bobbio nel 1949 (Marx, 1949) e a quella delle Opere
filosofiche giovanili che, uscita nel 1950 a cura di Galvano Della Volpe, sotto questo titolo
riuniva la Critica della filosofia hegeliana del diritto pubblico e i Manoscritti economico-
filosofici del 1844 (Marx, 1950a). Entrambe queste traduzioni si basavano su volumi della
MEGA pubblicati tra il 1927 e il 193212, ma dal punto di vista dellimmagine diffusa del
“Marx filosofo”, esse vanno piuttosto poste in relazione (che non vuol dire continuita) con
l'edizione parziale di questi testi proposta nel 1932 da Siegfried Landshut e Jacob Peter
Mayer sotto il titolo Der historische Materialismus. Die Friihschriften (Marx, 1932b), la cui
introduzione si intitola significativamente “Die Bedeutung der Friihschriften von Marx fir
ein neues Verstandnis”.

Le due proposte editoriali, di Bobbio e Della Volpe, divergono notevolmente, dato che la
prima si lega a quella che Garin defini «(’operazione “giovane Marx” pit Dewey»!3, mentre
Della Volpe, reagendo a questa come ad altre commistioni, propone un Marx
filosoficamente appoggiato a una “millenaria” tradizione materialistical. In entrambi i casi,
si ha comunque la riproposizione e riscoperta di un Marx “filosofo” in senso proprio,
tradizionale, classico; e i tratti fondamentali di questa filosofia sono individuati in un
concetto — I’alienazione-estraneazione e, conseguentemente, lo svuotamento critico della
politica e dello Stato — che rendono Marx inassimilabile a Machiavelli, che invece della
politica e dell’«arte dello Stato» aveva fatto 'oggetto privilegiato del proprio studio o, come
& stato detto, del proprio «amore»!s.

In questo modo, molto rapidamente, I'immagine coniata da Benedetto Croce perse per
il dibattito marxista qualsiasi valore e significato. Ma proprio negli stessi anni
quellimmagine, tuttavia profondamente trasvalutata, si ripresentd grazie alla
pubblicazione dei Quaderni del carcere di Gramsci. Il volume Note sul Machiavelli, sulla
politica e sullo Stato moderno usci nel 1949 (Gramsci, 1949): in esso, la lettura del
Segretario come un giacobino avant la lettre rendeva possibile — passando attraverso il
giacobinismo del 1789 - istituire un nesso storico e teorico con un Marx che, a sua volta,
era riletto a partire dai testi immediatamente precedenti e seguenti il 1848, dalle Tesi su
Feuerbach al 18 Brumaio, facendo perno sulla Miseria della filosofia (1847) e il Manifesto
del Partito comunista (1848). Si trattava di una lettura senza dubbio procedente da Croce,
ma che del suo punto di partenza conservava solamente la concezione positiva della
politica, e per il resto era completamente ridefinita, in relazione con — e non piu in
opposizione alla — “verita”1e.

Tenendo conto di questo impianto — il quale, come si € detto, ha dato luogo a una feconda
corrente di studi del pensiero del Segretariol” — puo apparire sorprendente che, mentre
Gramsci si spinge fino al punto di affermare che la «concezione del mondo originale»
espressa da Machiavelli «si potrebbe anch’essa chiamare “filosofia della praxis” o “neo-

11 Come & noto, Croce si preoccupd di liquidare I’esperienza del marxismo filosofico inaugurata da Antonio
Labriola (cfr. Croce, 1938), mentre il progetto gramsciano di rifondare il marxismo (legandolo, tra l’altro, a
Machiavelli) divenne universalmente noto solamente a partire dal 1949, anno dell’avvio — come si vedra — della
prima edizione dei Quaderni del carcere.

12 La Critica su Marx (1927), i Manoscritti su Marx (1932a).

13 Cfr. Garin (1966), p. 575, ma cfr. ivi, pp. 567-583. Cfr. anche Landucci (1963).

14 Cfr. Del Noce (1946), pp. 223-225.

15 Cfr. Asor Rosa (1979), p. 18.

16 Come ha acutamente scritto Eugenio Garin, alla riduzione di Marx a «Machiavelli del proletariaton,
Gramsci risponde con la concezione di Machiavelli come «il Marx del popolo» (Garin, 1958, pp. 415-416).

17 Ci limitiamo qui a segnalare quelli che a chi scrive appaiono i tre testi piti riusciti in questa direzione:
Procacci (1969), Masiello (1971) e Dotti (1979). Su Gramsci e Machiavelli cfr., tra gli altri, Fontana (1993).

84



Marx e Machiavelli: politica, popolo e immanenza

umanesimo”», perché «si basa tutta sull’azione concreta dell'uomo»!® (suggerendo in tal
modo che il pensiero di Machiavelli anticipa un elemento centrale di quello di Marx, sul
piano dellimmanenza), d’altra parte non indichi mai dei concreti punti di contatto di Marx
con Machiavelli. Invece, € proprio una ricerca di questo tipo che egli si propone di fare in
relazione a Giordano Bruno, quando — anche qui a proposito delimmanenza — si domanda:
«Conosceva Marx il Bruno?»19. Queste parole si trovano nella Prima serie di Appunti di
filosofia, nel Quaderno 4. Nella seconda stesura di questo testo, nel Quaderno 11, Gramsci
potra rispondere affermativamente, perché nel frattempo, leggendo una nota di Ernst
Colman (nel libro Science at the Cross Roads) riguardante gli inediti marxiani di carattere
scientifico custoditi nel Marx-Engels Institut di Mosca, avra appreso dell’esistenza, nel
lascito di Marx, di estratti del De triplici minimo et mensura di Bruno20.

3.

Dovremo tornare pitl avanti su questi appunti di Marx. Per ora ci limiteremo a osservare
che una domanda del genere — conosceva Marx Machiavelli? — Gramsci non se la pone. Le
ragioni di cid0 sono molteplici, e un loro sommario esame ci permettera di entrare
maggiormente nel merito del nostro tema. Intanto, non aveva senso porsi una domanda
alla quale solamente si poteva rispondere affermativamente: Marx non poteva non
conoscere Machiavelli, perché il suo nome era subito corso come una miccia accesa per
I'intera Europa cristiana, suscitando dapprima, come ha efficacemente scritto Quentin
Skinner, «un silenzio sbalordito, e poi un urlo di esecrazione che non s’¢ ancora del tutto
spento»?!. In Germania, poi, gli scritti di Fichte (Uber Machiavelli als Schriftsteller, und
Stellen aus seinen Schriften, 1807) e di Leopold Ranke (Kritik der neuern
Geschichstschreiber, 1824), nonché la traduzione del carteggio privato ad opera di Heinrich
Leo (1826)22, offrivano una solida base alla conoscenza del suo pensiero. Ma Gramsci non
si pone la domanda di che cosa effettivamente Marx avesse letto, e quale idea avesse
dell’opera del Segretario, perché probabilmente a lui bastava il nesso storico e politico
costituito dall’anello intermedio di una lettura democratica e popolare del giacobinismo;
anello che gli rendeva possibile emanciparsi dalla tutela crociana, pur senza rinunciare
alla concezione della politica come fatto positivo, non riconducibile cioé ad alcun tipo di
realta piu sostanziale, della quale questa rappresenterebbe un’inversione o uno
svuotamento.

Ma se si rimane su questo terreno, ’alternativa tra la continuita e la discontinuita o
addirittura l’alterita tra Machiavelli e Marx rimane affidata a delle opzioni che prescindono
dall’effettiva esistenza di nessi documentabili. Se si prende un libro come quello di Sami
Nair (1984), o quello di Miguel Abensour (2004), si vede immediatamente come il contrasto
o l'affinita tra i due autori sono argomentati sulla base di suggestioni, legate piu a una tesi
generale sulla filosofia che a una ricerca storica.

Cominceremo dunque dall’interrogarci circa la presenza di Machiavelli nella pagina di
Marx. Su questo terreno va subito detto che, in un primo momento, I'immagine che Marx
ha di Machiavelli non spicca per originalita. Nel maggio 1842, nell’articolo sui “Dibattiti

18 Gramsci (1975), p. 657. L’intero passo & degno di nota: «Il Machiavelli ha scritto dei libri di “azione politica
immediata”, non ha scritto un’utopia in cui uno Stato gia costituito, con tutte le sue funzioni e i suoi elementi
costituiti, fosse vagheggiato. Nella sua trattazione, nella sua critica del presente, ha espresso dei concetti
generali, che pertanto si presentano in forma aforistica e non sistematica, e ha espresso una concezione del
mondo originale, che si potrebbe anch’essa chiamare “filosofia della praxis” o “neo-umanesimo” in quanto non
riconosce elementi trascendentali o immanentistici (in senso metafisico) ma si basa tutta sull’azione concreta
dell'uomo che per le sue necessita storiche opera e trasforma la realta» (emendiamo «immanentici», come si
legge nel ms. e nella trascrizione dell’edizione citata, in «immanentistici).

19 Gramsci (2017), p. 684.

20 Cfr. Colman (1931), p. 233.

21 Skinner (1982), p. 54.

22 Cfr. Procacci (1995), pp. 370-374 e 383-386.

85



Fabio Frosini

sulla liberta di stampa” pubblicato nella Rheinische Zeitung, il giovane giornalista liberale
si riferisce al Fiorentino per ricordare che questi «sostiene che il male produce per i principi
conseguenze migliori che non il bene»2. Pochi mesi piu tardi, in agosto, nel saggio
“L’articolo di fondo della Gazzetta di Colonia, stampato nella stessa rivista, si legge che «
primi teorici del diritto pubblico edificarono lo Stato sugli impulsi o dell’ambizione o della
sociabilita, oppure direttamente sulla ragione, ma giammai sulla ragione della societa,
bensi su quella dell’individuo»?4. All’elaborazione di questa autonomia dello Stato,
Machiavelli partecipo pienamente, sostiene Marx: quando Copernico individuo le vere leggi
del sistema solare, fu anche «scoperta la legge di gravita dello Stato, si trovo il suo
baricentro in esso medesimo», e «iniziarono, prima Machiavelli, Campanella, quindi
Hobbes, Spinoza, Hugo Grozio fino a Rousseau, Fichte e Hegel a considerare lo Stato con
occhi umani e a sviluppare le sue leggi naturali dalla ragione e dall’esperienza, non dalla
teologia»?5. In modo analogo, ma con nuovi accenti, nell’Ideologia tedesca (1845-1846) si
afferma che «fin da Machiavelli, Hobbes, Spinoza, Bodin ecc., nei tempi moderni, per tacere
degli antichi, il potere € stato rappresentato come il fondamento del diritto; in tal modo la
considerazione teorica della politica & stata emancipata dalla morale e cosi era anche dato
il postulato di una trattazione autonoma della politica»2eé.

Si tratta, in definitiva, di riferimenti generici, riconducibili alle varie immagini
tradizionali del Segretario: come maestro di cinismo e realismo ovvero come fondatore della
moderna concezione della politica. Solo nell’Ildeologia tedesca affiora — pur sempre in una
visione d’insieme del pensiero politico moderno — un nesso tra potere e diritto, che sporge
in qualche modo verso il materialismo storico?’.

E per6 solo in anni successivi che compare un punto di vista pitl personale. In un
articolo per il New-York Daily Tribune, pubblicato il 4 agosto 1859 e dedicato all’armistizio
di Villafranca, Marx ricorda che nelle sue Istorie fiorentine Machiavelli aveva individuato
nel «dominio temporale del papato l'origine dell’avvilimento italiano»?8; e in una lettera a
Engels del 25 settembre 1857 le Istorie fiorentine erano state definite «un capolavoro»: un
libro, la cui lettura Marx raccomandava all’amico, esprimendo l'intenzione di darglielo alla
prossima occasione??. Infine, in un altro articolo per il quotidiano newyorkese, datato 27
settembre 1860 e pubblicato il 15 ottobre, di Garibaldi si dice che «oltre a essere una testa
calda possiede ancora un po’ di quell’acuto ingegno italiano [scharfsinnigen italienischen
Genius] che si ritrova in Dante e Machiavelli»3°.

I1 Segretario non diventa insomma mai per Marx un autore di riferimento esclusivo. Si
registra pero in questi rapidi cenni dei tardi anni Cinquanta una simpatia che va ben oltre
I'immagine di maniera del 1842, e che sopratutto puntualmente documenta la lettura di
un’opera, le Istorie fiorentine, che sfugge all'immagine canonica dell’autore del Principe.
Possiamo inoltre supporre che la qualifica di «capolavoro», attribuitagli da Marx, non sia
esente da un apprezzamento del modo in cui nelle Istorie le lotte di classe sono assunte a
filo conduttore della storia di Firenze3!.

23 Marx (19564a), p. 57. La trad. it. in Marx (1950b), p. 104 qui e piu avanti verra liberamente modificata.

24 Marx (1956b), p. 104; Marx (1950b), p. 155.

25 Marx (1956b), p. 103; Marx (1950b), p. 154.

26 Marx-Engels (1958), p. 304; trad. it. Marx-Engels (1983), p. 305.

27 Questo punto viene notato, ma solo in relazione a Machiavelli, da Screpanti (2011), p. 127. Omettere i
nomi di «Hobbes, Spinoza, Bodin ecc.» falsa infatti completamente la prospettiva.

28 Marx (1961a), p. 426.

29 Marx, Engels (1978), p. 193.

30 Marx (1961b), p. 185.

31 Nel Rossijskij Gosudarstvennyj Archiv social’no-politiceskoj istorii, (Archivio di Stato russo per la storia
politica e sociale), Mosca, ¢ custodito un esemplare delle opere machiavelliane (Machiavelli, 1747) letto da
Marx. I suoi interventi si riferiscono quasi esclusivamente alle Istorie fiorentine e consistono prevalentemente
nell’annotazione dell’anno a cui la narrazione si riferisce. Cfr. Harstick, Speri e Strauf$ (1999), p. 430.

86



Marx e Machiavelli: politica, popolo e immanenza

4.

Queste considerazioni possono essere ulteriormente svolte solo se rivolgiamo la nostra
attenzione alle tracce superstiti dell’effettiva lettura, da parte di Marx, di scritti di
Machiavelli. A questo proposito vanno segnalati due quaderni di estratti, risalenti
rispettivamente al luglio-agosto 1843 e al giugno 1852. Inizieremo da quest’ultimo, che &
quello a cui ci si € gia riferiti a proposito di Bruno. Qui, dopo alcuni appunti, alle prime 6
pagine, da libri di storia ed economia3?, c’¢ una lunga sezione, alle pagine 7-29, che ospita
ampi estratti presi dalla Historical View of the Literature of the South of Europe di Simonde
de Sismondi, che é la traduzione inglese, risalente al 1846, del De la littérature du midi de
I’Europe, uscita nel 1813 e, in seconda edizione, nel 1829 (Simonde de Sismondi, 1846).
Le note fino a p. 12 si riferiscono alle origini delle lingue romanze, alla letteratura araba e
a quella trobadorica e cavalleresca; da qui fino a p. 20 si riassume la parte riguardante la
letteratura italiana dalle origini dantesche all’Ottocento (corrispondente ai capp. IX-XXII
del libro).

All’interno di questa sezione, a piu riprese Marx interrompe la schedatura per prendere
dei piu accurati appunti bibliografici e fare degli estratti di singole opere. In uno di questi
casi, a p. 16, torna indietro cronologicamente (era giunto al capitolo del libro di Sismondi
sui secentisti), per fare una lunga e dettagliata nota bibliografica dell’edizione delle Opere
di Machiavelli pubblicate in 11 tomi a Milano nel 1810-11 (Machiavelli, 1810-1811), che
evidentemente ha davanti a sé sul suo tavolo di studio (un esemplare di quella edizione &
tutt’ora custodito nella British Library).

Marx riporta i titoli di tutti gli scritti contenuti in ogni volume di questa edizione, e alla
fine trascrive quattro brevissimi estrattii uno dal De natura Gallorum, due dalla
Mandragola e uno dalla Clizia. A uno dei passi dalla Mandragola, Marx si riferisce
testualmente nella lettera a Engels del 3 luglio 1852, dove afferma di aver letto la commedia
«un paio di giorni fa», e lo copia per I’'amico: «Nicia: Chi & san Cuccu? Ligurio: E il piu
onorato santo che sia in Francia»33. Negli estratti da De natura Gallorum, Marx enuclea la
volubilita e fragilita dei francesi34; mentre dalla Clizia estrae una battuta di carattere
irreligioso («Sta ben con Cristo, e fatti beffe de’ santi»3s, atto III, scena VI). L’altro frammento
dalla Mandragola appartiene allo scambio tra I’anonima donna e fra’ Timoteo nella scena
III dell’atto III: «<Donna: Credete voi che Turco passi questo anno in Italia? Frate Timoteo:
Se voi non fate orazione, si»36,

L’elemento che unisce i quattro frammenti € lo spirito caustico e irriverente di
Machiavelli, il suo sguardo su una natura umana sempre pronta a ingannare e a lasciarsi
ingannare, la sua capacita di intendere ma anche di mettere in ridicolo la potenza retorica
della religione. Siamo insomma molto lontani dal nesso stilizzato tra mezzi cattivi e
successo del principe, di dieci anni avanti. Nello stesso senso ¢ anche importante notare
che il quaderno € occupato quasi per intero da appunti sulla letteratura, la cultura e la

32 Marx, Heft B 53, in MEP. Alle pp. 1-2 si leggono estratti dal libro Stddtewesen des Mittelalters (1826~
1829) di Karl Dietrich Hullmann e alle pp. 2-6 dalle Recherches et considérations sur les finances de France
(1784) di Francois de Forbonnais.

33 Marx, Engels (1963), p. 82. Nella stessa lettera (ivi, p. 84) Marx trascrive anche alcuni versi dai Dubbii
amorosi di Pietro Aretino che aveva copiato nello Heft B 53, p. 14. Per questa ragione la datazione proposta
dallo International Institute of Social History (luglio-agosto o fine 1851) € errata e va spostata a giugno 1852.
In questo modo, si spiega anche perché la scheda dedicata al libro di Htllmann, alle pp. 32-64 dello lo Heft B
60, di 64 pp., datato novembre 1851-luglio 1852, venga completata all’inizio dello Heft B 53. Inoltre, lo Heft B
61, datato agosto 1852, si apre (alle pp. 3-5) con estratti da dalla Allgemeine Geschichte der Cultur und Litteratur
(1796) di Johann Gottfried Eichhorn, che si accorda con il contenuto dello Heft B 53.

34 Ecco gli estratti dal De natura Gallorum: «I primi accordi con loro son sempre i migliori. Quando non ti
possono far bene, tel promettono, quando te ne possono fare, lo fanno con difficulta o non mai. Sono umilissimi
nella cattiva fortuna, nella buona insolenti [...]. Sono vari e leggieri. Hanno fede di vincitore». Cfr. Heft B 53, p.
16 e Machiavelli (2018), p. 226.

35 Cfr. Heft B 53, p. 17 e Machiavelli (2018), p. 2307.

36 Cfr. Heft B 53, p. 17 e Machiavelli (2018), p. 2245.

87



Fabio Frosini

filosofia italiane, perché, dopo aver terminato il riassunto di Sismondi, Marx passa a
schedare il vol. 2 della Geschichte der Poesie und Beredsamkeit di Friedrich Bouterwek
(1802). Le pagine 30-33 del quaderno sono occupate da appunti presi da questo volume,
con note sulla letteratura italiana dalle origini fino al Settecento, ed estratti su — tra gli
altri — Dante, Petrarca, Ariosto e Tasso. Quando Marx arriva a Bruno - alle pp. 410-414
del libro di Bouterwek si trova una presentazione del Candelaio —, apre anche in questo
caso una parentesi: si procura le opere del Nolano e fa estratti dalla commedia (p. 34), dal
De triplici minimo et mensura (p. 34) e dal De la causa principio et uno (pp. 35-36). Quindi
riprende a riassumere Bouterwek, ma pia avanti, a pp. 41-42, torna nuovamente su
Bruno, con un lungo appunto bibliografico, per riprendere ancora, fino alla fine del
quaderno, lo spoglio del libro del tedesco.

L’interesse per la storia della cultura italiana moderna, dentro la quale Machiavelli & ora
precisamente inquadrato, ricade in un periodo di intensi studi di economia politica ma
anche di tremende difficolta finanziarie. Tra il 1851 e ’anno seguente la famiglia Marx-von
Westphalen rischia letteralmente, piu volte, di morire di fame3?. Questa immersione in
ricerche di storia della cultura puod sorprendere, sopratutto perché esse rappresentano —
in apparenza — una netta deviazione rispetto alle letture di economisti, avviate in modo
molto intenso al momento dell’arrivo a Londra della famiglia Marx-von Westphalen,
nell’agosto del 1849. Il fatto, pero, che la prefazione del 1859 a Per la critica dell’economia
politica e quella alla prima edizione del primo libro del Capitale (1867) si concludono con
una citazione rispettivamente dall’Inferno e dal Purgatorio danteschi3® da un’idea della
straordinaria importanza che Marx attribuiva all’ispirazione proveniente dall«acuto
ingegno italiano», che nel gia ricordato articolo del 15 ottobre 1860 attribuisce a Dante e,
appunto, a Machiavelli. Si puo forse dire che 'acutezza tragica di Dante e quella comica di
Machiavelli (ma si pensi anche a Bruno, la cui commedia spinge Marx a leggere e postillare
anche due sue opere metafisiche) si compongono insieme a delineare un’idea di “umanita”
e, insieme, di “modernita”, dalla quale la sua “critica dell’economia politica” trae
moralmente, ma non solo moralmente, ispirazione.

5.

Giungiamo cosi all’altro quaderno di estratti, risalente al luglio-agosto 1843. Questo € uno
dei cosiddetti “quaderni di Kreuznach”, redatti da Marx nella cittadina del Rheinland-Pfalz
durante l’estate, dopo il matrimonio (il 19 giugno) con Jenny von Westphalen. Si tratta di
cinque quaderni, numerati dallo stesso Marx, redatti in parte contemporaneamente alla
Critica del diritto statuale hegeliano, che probabilmente fu avviata gia in primavera e
portata avanti durante l’estate3?. La Gazzetta Renana era stata soppressa in marzo, e nel
successivo mese di ottobre i coniugi Marx-von Westphalen si trasferiranno a Parigi. Gia da
maggio era stato definito, con Ruge, il progetto degli Annali franco-tedeschi*°, nel cui unico
numero (doppio) uscito, saranno pubblicate nel febbraio 1844 anche due lettere di Marx a
Ruge rispettivamente del maggio e del settembre 1843, vale a dire del periodo che
immediatamente precede e segue il lavoro ai quaderni di Kreuznach*!.

Torneremo su queste lettere. Prima dobbiamo precisare che i cinque quaderni in
questione raccolgono in gran parte estratti di opere storiche: sulla Francia, la Repubblica
di Venezia, la Polonia, I'Inghilterra, la Germania, la Svezia e gli Stati Uniti. Inoltre, il
quaderno 2 contiene estratti dal Contrat social e dall’Esprit des lois, mentre nel 5 sono

37 Cfr. Nikolaevskij, Maenchen-Helfen (1969), pp. 271-275.

38 Nel 1896 Wilhelm Liebknecht ricordo che il verso del Purgatorio, nella personale variazione con la quale
compare nel Capitale, era «la sua [di Marx] massima favorita». Cfr. Enzensberger (1977), p. 178.

39 Cfr. la Nota filologica in Marx (1983), in partic. pp. 19-29.

40 Cfr. Cornu (1962), pp. 444-448.

41 Sull’intero periodo cfr. Screpanti (2011), pp. 73-135.

88



Marx e Machiavelli: politica, popolo e immanenza

schedati i Discorsi di Machiavelli#2. Il significato degli estratti da Rousseau e Montesquieu
puo essere collegato a quello delle schede storiche. Con queste, Marx tenta infatti di
allestire una documentazione sull’origine, la natura e lo sviluppo dello Stato moderno,
sulle forme della proprieta e sulla costituzione storica delle classi sociali e 'origine dei
privilegi di classe*3. I passi trascritti dal Contrat social e dall’Esprit des lois ricadono in
questi argomenti: I’'origine della proprieta e dello Stato, e le forme e funzioni di quest’ultimo.
In entrambi i casi, ovviamente, l’accento € posto sul modo in cui l'eguaglianza si definisce
politicamente per mezzo della rappresentanza e quindi sulla distinzione tra societa civile e
Stato. Difatti, un estratto da Rousseau, quello relativo al cambiamento della natura umana
da parte di chi «osa istituire un popolo», presente a p. 35 del quaderno 2 di Kreuznach, si
ritrova alla fine della prima parte della Judenfrage*+.

Ma con Machiavelli ci muoviamo su di un terreno differente, e cid non per il fatto che il
Fiorentino documenta — rispetto a Rousseau e Montesquieu — una fase ancora solo aurorale
della modernita. Infatti, nel quaderno 2 Marx scheda, per esempio, la Histoire de la
République de Venise di Pierre Daru, che si riferisce al periodo, tra il secolo XIII e il XIV, in
cui Venezia si trasforma da repubblica democratica in oligarchica*s. La differenza sta
piuttosto, come ora vedremo, nel fatto che qui il “popolo” non ¢ il referente materiale di
una forma di governo o di costituzione dentro la quale deve essere necessariamente
“collocato” per poter diventare soggetto politico, come accade in Rousseau e Montesquieu;
ma € la “parte”, che risulta alla fine decisiva, di una dinamica politica di lotta e conflitto
che non solamente precede la forma politica (la “costituzione”), ma che in definitiva precede
anche la vera identita di questa stessa “parte”.

Andiamo per ordine. Dei Discorsi machiavelliani, Marx usa la traduzione tedesca di
Johann Ziegler, pubblicata nel 1832 col titolo Vom Staate oder Betrachtungen tiber die
ersten zehn Blicher des Titus Livius (Machiavelli, 1832), facendo in tutto venti estratti da
quindici capitoli, dei quali dodici nel libro I, uno nel libro II e due nel libro III. Appare
evidente che l’attenzione del lettore si & rivolta in modo preponderante a quella parte
dell'opera che esamina le lotte sociali e politiche interne a Roma, e le questioni
“costituzionali”, tralasciando le guerre esterne (oggetto prevalente del libro II) e il ruolo
degli individui nella storia di Roma (presi in esame nel III). Infatti, anche nel caso degli
estratti dagli altri due libri, in due casi su tre la prospettiva €, come si vedra, quella della
storia interna alla repubblica.

Diamo un rapido sguardo ai luoghi che hanno attirato ’attenzione di Marx. Egli salta la
parte sull’origine di Roma e quella “polibiana” sulla costituzione mista, e dal capitolo 4
(Che la disunione della Plebe e del Senato romano fece libera e potente quella republica)
riporta il seguente passo: «[lo dico che| coloro che dannono i tumulti intra i Nobili e la
Plebe, mi pare che biasimino quelle cose che furono prima causa del tenere libera Roma
... € come tutte le leggi che si fanno in favore della liberta, nascano dalla disunione loro»#6.
Quindi, dal cap. 5, trascrive questo frammento: «I tumulti [die Revolutionen] il piu delle
volte sono causati da chi possiede, perché la paura del perdere genera in loro le medesime
voglie che sono in quelli che desiderano acquistare»*?. La disunione, Zwietracht, non €

42 Cfr. Marx, Engels (1981), rispettivamente pp. 91-101 (Rousseau), 106-115 (Montesquieu) e 276-278
(Machiavelli).

43 Cfr. Marx, Engels (1981), Apparat, p. 608.

44 Cfr. Marx, Engels (1981), p. 96 e Marx (1956¢), p. 370.

45 Cfr. Marx, Engels (1981), pp. 88-89.

46 «Wenn man die Gesetze [recte Kampfe]| zwischen den Edlen und dem Volk verdammt, so tadelt man die
erste Ursache der Erhaltung der romischen Freiheit... aus der Zwietracht der Grossen und des Volkes alle
Gesetze zu Gunsten der Freiheit» (Heft 5, p. 38; Marx, Engels, 1981, p. 276; Machiavelli, 1832, p. 19;
Machiavelli, 2018, p. 321).

47 (Meistentheils werden die Revolutionen von denen verursacht, welche besitzen, weil die Furcht zu
verlieren, dasselbe Verlangen in Thnen erzeugt, wie in denen, welche zu erwerben streben» (Heft 5, p. 38; Marx,
Engels, 1981, p. 276; Machiavelli, 1832, p. 23; Machiavelli, 2018, p. 325).

89



Fabio Frosini

dunque neutra, formale, ma prende la sua caratteristica tipica da un’asimmetria di fondo:
la paura di perdere non € il desiderio di acquistare; e il fatto di possedere rende
paradossalmente i grandi piu pericolosi del popolo dal punto di vista “rivoluzionario”,
perché il potere nelle loro mani € enormemente superiore e puod essere utilizzato anche per
spezzare l'ordine delle leggi.

Segue un brevissimo estratto dal cap. 6, riguardante il fatto che «Licurgo con le sue leggi
fece in Sparta piu equalita di sustanze, e meno equalita di grado», che pero nella traduzione
utilizzata da Marx acquista un senso leggermente diverso: «Lykurgus gab seinem Volke
eine grosse Gleichheit des Vermogens, aber eine desto hohere Ungleichheit des Ranges»*8,
nel senso che la differenza di rango compensa l'eguaglianza di sostanze: che € un altro
modo per riaffermare il potere di una parte anche in presenza di un’eguaglianza materiale.
Quindi, dopo un rapido cenno al capitolo 7 sulle «accuse» e le «calunnie»?, segue un
estratto dal cap. 16, in cui si legge che un popolo uso a vivere sotto un principe» non € in
grado di mantenere la sua liberta, perché esso

¢ non altrimenti che un animale bruto, il quale, ancora che di natura feroce e silvestre,
sia stato nutrito sempre in carcere ed in servitl; che dipoi lasciato a sorte in una
campagna libero, non essendo uso a pascersi, né sappiendo i luoghi dove si abbia a
rifuggire, diventa preda del primo che cerca rincatenarlos°.

Marx annota anche la successiva osservazione, che «tale corruzione e poca attitudine alla
vita libera, nasce da una inequalita che & in quella citta e volendola ridurre equale, &
necessario usare grandissimi straordinari»5!. Comincia qui a delinearsi il nesso tra la
condizione materiale del popolo a la sua identita politica, che tornera piu avanti,
diventando il fulcro della lettura dei Discorsi. Il concetto di inequalita e quello, correlato, di
equalita, assai importanti nel Machiavelli dei Discorsi e delle Istorie fiorentine, assume nella
lettura di Marx un oggettivo rilievo.

Dopo un brevissimo estratto dal cap. 1952, il cui accento batte sul rischio che «uno re o
debole o malvagio» rappresenta per la liberta, Marx si sofferma sul cap. 25, dove
Machiavelli osserva che, una volta espulsi i re, la loro funzione fu affidata a un «Re
Sacrificulo» che fu sottoposto «al sommo Sacerdote»s3. Si osservi che il titolo del capitolo
recita Chi vuole riformare uno stato anticato in una citta libera, ritenga almeno 'ombra de’
modi antichi, e che pertanto la riattribuzione della funzione regale in eta repubblicana &
una prova del fatto che 'ordinamento costituzionale € una veste che copre, con effetti
contrastanti, la vita concreta del corpo politico.

L’estratto seguente € tratto dal capitolo 37, sulla legge agraria. Qui Marx riprende le
parole con le quali Machiavelli sottolinea 1’«ostinazione» con la quale la nobilta difese la sua

48 Heft 5, p. 38; Marx, Engels (1981), p. 276; Machiavelli (1832), p. 25; Machiavelli (2018), p. 327.

49 (Man klagt vor dem Magistrat, vor dem Volk, vor einem Rath an; man verlaumdet auf den Strassen und
in den Hausern» (Heft 5, p. 38; Marx, Engels, 1981, p. 276; Machiavelli, 1832, p. 33).

50 (Schwer einem unter einem Fursten zu leben gewohntem Volk, seine Freiheit zu erhalten, wenn es
dieselbe durch irgend ein Ereignif erlangt hat [...] ein solches Volk ist [...] in dem Falle eines Thieres, das,
obgleich von Natur wild und herumschwirmend, immer eingesperrt und dienstbar gehalten, nachher aber
zufallig in die Felder frei gelassen, die Beute des Ersten wird, die es wieder in Ketten legen will» (Heft 5, p. 38;
Marx, Engels, 1981, p. 276; Machiavelli, 1832, p. 61; Machiavelli, 2018, p. 359).

51 «Die Sittenverderbni® und Untauglichkeit zur Freiheit [...] entsteht aus einer Ungleichheit der Burger
und um sie wieder gleich zu machen, mufl man sich der alleausserordentlichsten Mitteln bedienen» (Heft 5, p.
38; Marx, Engels, 1981, p. 276; Machiavelli, 1832, p. 61; Machiavelli, 2018, p. 365).

52 «Dieser Gefahr [...] unter einem Koénig zu Grunde zu gehn, war Rom so lange ausgestetzt, als es unter
Konigen lebte» (Heft 5, p. 38; Marx, Engels, 1981, p. 276; Machiavelli, 1832, p. 67). «<E cosi, in mentre che la
visse sotto i re la portd questi pericoli di rovinare sotto uno re o debole o malvagio» (Machiavelli, 2018, p. 371).

53 (Da [...] in Rom ein jahrliches Opferfest Statt hatte, das nur vom Kénig in eigner Person abgehalten
werden durfte ... ernannten sie (expulsis regibus) ein Haupt flir dieses Opfer, nannten es Opferkénig und
ordneten es dem Opferpriester unter» (Heft 5, p. 38; Marx, Engels, 1981, p. 277; Machiavelli, 1832, p. 75;
Machiavelli, 2018, p. 379). «Expulsis regibus» & un’aggiunta di Marx.

90



Marx e Machiavelli: politica, popolo e immanenza

«roba» (die Habe), e come cio spieghi anche il ricorso della Plebe ai Gracchis+. Il successivo
estratto, dal cap. 40, si riferisce alle divisioni che anche dentro la «nobilita» si producono
«per 'ambizione grande e grande avarizia che €& in lei»s5, cid a cui si adatta il detto di
Ferdinando d’Aragona, secondo il quale gli uomini «<spesso fanno come certi minori uccelli
di rapina; ne’ quali € tanto desiderio di conseguire la loro preda, a che la natura glincita,
che non sentono uno altro maggiore uccello che sia loro sopra per ammazzarli»ss.

L’esame del libro I si conclude con due estratti dal cap. 55 e tre dal cap. 58. Qui
Machiavelli argomenta lincompatibilita tra la presenza di «gentiluomini», cioé nobilta
feudale, ed «equalita»5” (torna questo concetto-chiave) e liberta. In particolare, la frase «tali
generazioni di uomini sono al tutto inimici d’ogni civilita» & resa nella traduzione tedesca
con «diese Menschenklasse ist der drgste Feind der btirgerlichen Gesellschaft, ed € da Marx
sottolineata. Alla monarchia € pertanto indispensabile 1’esistenza dei gentiluomini, come
alla repubblica & indispensabile la loro assenzas8. Anche in questo estratto, Marx registra
il primato della struttura del potere concreto, della reale dinamica sociale, sulla forma
politica; cioeé l'assenza, nel pensiero di Machiavelli, di una concezione della costituzione
politica come astratto bilanciamento e compensazione della diversita sociale, nel senso
della sovranita moderna. La stessa «burgerliche Gesellschaft» si istituisce sulla base di
un’eguaglianza sostanziale e reale del popolo rispetto a sé stesso: 'equalita a cui si € gia
fatto riferimento.

Del cap. 58, intitolato La moltitudine é pit savia e pitt costante che uno principe, Marx
sottolinea anzitutto la differenza architettonica tra popolo e principe, perché, «se si
ragionera dell'uno e dell’altro sciolto» (nella traduzione tedesca: «in gesetzlosem Zustande»,
cioé in uno stato di “anomia”) «si vedra meno errori nel popolo che nel principe e quelli
minori, ed aranno maggiori rimedi»9, perché un «popolo [...] sciolto» (entfesselt, scatenato)

54 «Immer gab der romische Adel in Betreff der Ehrenstelles dem Volk ohne ungewéhnlichen Widerstand
nach; als es ihm aber an die Habe ging, zeigte er [...] viel Hartnackigkeit in seiner Vertheidigung» (Heft 5, p.
38; Marx, Engels, 1981, p. 277; Machiavelli, 1832, p. 100; Machiavelli, 2018, p. 404).

55 «Obgleich die Edlen allein zu herrschen begehren, so ist doch der Theil des Adels, welcher von der
Alleinherrschaft ausgeschlossen ist, immer dem Tyrannen feind. Nie kann sich dieser den Adel wegen der
grossen Ehrgeizes und der grossen Reichtiimer ganz gewinnen» (Heft 5, p. 38; Marx, Engels, 1981, p. 277;
Machiavelli, 1832, p. 110; Machiavelli, 2018, p. 414).

56 (Die Menschen gleichen, wie Konig Ferdinand von Arragonien zu sagen pflegte, gewissen kleineren
Raubvoégeln, welche mit solcher Gier die Beute, wozu sie die Natur anreizt, verfolgen, dass sie einen grossern
Vogeln nicht gewahren, der iber ihnen schwebt, um sie zu erwtrgen» (Heft 5, pp. 38-39; Marx, Engels, 1981,
p- 277; Machiavelli, 1832, p. 111; Machiavelli, 2018, p. 415).

57 «Um aber die Benennung Edelleute zu erklaren, sage ich dass man diejenige Edelleute nennt, welche
muissig vom Ertrag ihrer Besitzungen im Uberfliisse leben, ohne irgend eine Sorge zu haben, Ackerbau zu
treiben, oder sich mit irgend einem andern zum Leben néthigen Geschéfte zu befassen. Solche Leute sind jeder
Republik und jedem Lande verderblich; am verderblichsten aber sind diejenigen, welche ausser dem Besitz
von Gutern noch Burgen und Unterthanen haben, die ihnen gehorchen. Das Konigreich Neapel, der
Kirchenstaat, sie Romagna, die Lombardei sind voll solcher Edelleute, weshalb in diesen Landern [...] nie ein
geordneter politischer Zustand bestand; denn diese Menschenklasse ist der drgste Feind der biirgerlichen
Gesellschaft [...| Wo die Sitten so verderbt ... ist es noéthig neben den Gesetzen eine grossere Gewalt
anzuordnen, d.h. eine kénigliche Hand» (Heft 5, p. 39; Marx, Engels, 1981, p. 277; Machiavelli, 1832, pp. 138-
139; Machiavelli, 2018, pp. 442-443).

58 «Wer, wo es viele Edelleute gibt, eine Republik errichten will, kann nur dann zum Ziele kommen, wenn
er sie alle vertilgt. Wer hingegen, wo grosse Gleichheit herrsch, eine Monarchie [...] errichten will, wird nie zum
Ziele kommen, wenn er nicht viele ehrgeizige und unruhige Képfe aus der Gleichheit hervorzieht und sie zu
Edelleuten macht; doch nicht dem Namen nach, sondern, indem er ihnen Burgen und Besitzungen giebt und
sie mit Geld und Leuten beschenkt, damit er in ihrer Mitte durch sie eine Macht erhélt, sie durch ihn ihren
Ehrgeiz befriedigt sehn» (Heft 5, p. 39; Marx, Engels, 1981, p. 277; Machiavelli, 1832, pp. 139-140; Machiavelli
2018, p. 443).

59 (Ein Furst, der thun kann, was er will, ist unsinnig, ein Volk, das thun kann, was es will, ist nicht weise.
Betrachtet man beide in gesetzlosem Zustande, so wird man beim Volk weniger, kleinere und leichter zu
bessernde Fehler finden als beim Flrsten. Zu einem zligellosen aufrtihrerischen Volk kann ein wohlmeinender
Mann sprechen und es leicht wieder auf den rechten Weg fiihren: bei einem schlechten Ftirsten sind Worte

91



Fabio Frosini

puo far sorgere un tiranno, mentre «ne’ principi cattivi» si teme piuttosto il male presente
che egli puo fare, essendo comunque gia nelle sue mani il poteres®. L’asimmetria che si &
gia registrata tra grandi e popolo torna con quella tra principe e popolo, in entrambi i casi
rappresentata come un dislivello di potere, inteso il potere come il condensato di ricchezza,
forza e conoscenza. Ma qui la questione dellidentita politica del popolo € approfondita: non
solamente, come nel cap. 6, il popolo non educato alla liberta € come «un animale bruto».
Esso puo, se posto in una condizione di “licenzia”, errare e contribuire a distruggere quella
stessa liberta che solamente dal popolo trae la sua forza. Cido nonostante, anche cosi la
sua pericolosita non € paragonabile a quella di un principe cattivo. Marx trascrive e
sottolinea queste parole di Machiavelli: «a un principe cattivo non é alcuno che possa parlare
né vi e altro rimedio che il ferro».

A questo punto Marx retrocede, nello stesso capitolo, e copia la frase: «Vedesi ancora,
nelle sue elezioni ai magistrati, [il popolo] fare, di lunga, migliore elezione che un
principe»¢l. Quest’ultimo dettaglio — le scelte del popolo, cioé il condensarsi della sua
volonta nella propensione per una decisione o un’altra — introduce un altro tema, che
arricchisce la questione dell’identita politica del popolo: se questo € caratterizzato per
l'assenza di beni materiali e di potere, ed eventualmente di licenziosita, si distingue pero
anche come una massa, il cui numero gia da solo istituisce una differenza decisiva rispetto
al principe, che € un mero individuo, o ai grandi, che sono pochi: una differenza, rispetto
alla stabilita, all’equilibrio e alla capacita di scegliere per il meglio®2.

Del libro II, come si € detto, abbiamo un solo estratto, dal cap. 2, in cui Marx riprende
il giudizio negativo sul cristianesimo in quanto, esaltando umilta e abiezione, esso «pare
che abbi renduto il mondo debole, e datolo in preda agli uomini scelerati; i quali
sicuramente lo possono maneggiare [die sicher ithr Unwesen treiben kénnen, che
sicuramente possono imporre le loro nefandezze|, veggendo come l'universita degli uomini
[die grésse Mehrzahl, la grande maggioranza: di fatto, il termine “universita” non e
traducibile], per andarne in Paradiso, pensa piul a sopportare le sue battiture che a
vendicarle»s3. Qui la religione € chiamata da Machiavelli «educazione», Erziehung: la
diversita di educazione, spingendo la grande maggioranza alla passivita, rende possibile il
dispotismo®4.

unméglich, gegen ihn giebt es kein Mittel als das Eisen» (Heft 5, p. 39; Marx, Engels, 1981, pp. 277-278;
Machiavelli, 1832, p. 148; Machiavelli, 2018, p. 452).

60 (Ist auch ein Volk entfesselt, so furchtet man doch nicht die Thorheiten, die es begeht, noch das
gegenwartige Uebel, das daraus entstehen kann, da aus so grosser Verwirrung ein Tyrann hervorgehen kénnte.
Bei dem schlechten Fursten hingegen ist es umgekehrt; man firchtet das gegenwartige Uebel und hofft auf
die Zukunft, da die Menschen sich tiberreden, aus seinem sinnlosen Betragen konne die Freiheit hervorgehn»
(Heft 5, p. 39; Marx, Engels, 1981, p. 278; Machiavelli, 1832, p. 148; Machiavelli, 2018, p. 452).

61 (Man sieht, daf’ das Volk bei Besetzung der Aemter viel besser Wahlen trifft als ein Furst» (Heft 5, p. 40;
Marx, Engels, 1981, p. 278; Machiavelli, 1832, p. 147; Machiavelli, 2018, p. 451).

62 Cio viene affermato da Machiavelli nella pagina precedente a quella appena citata. Cfr. Machiavelli (1832),
p. 146; Machiavelli (2018), p. 450.

63 «(Wenn ich bedenke, wo es herkommen kénne, dafl im Althertum die Vélker mehr die Freiheit liebten als
jetzt [...] die Verschiedenheit unserer und der ehemaligen Erziehung, welche in der Verschiedenheit unserer
und der Religion der Vorzeit ihren Grund hat. Da uns namlich unsere Religion die Wahrheit und den adchten
Weg des Heils lehrt, so 145t sie uns die Ehre der Welt weniger schatzen, wéhrend die Heiden diese sehr hoch
schatzten. [...] Die Religion der Alten sprach ferner nur Manner, bedeckt mit weltlichem Ruhm heilig, wie
Feldherrn und Haupter der Republiken. Unsere Religion hat mehr die demtithigen und beschaulichen Manner
erhoben, als die thatigen. Sie hat das hochste Gut in Demuth, Selbstverldugnung und Geringschatzung der
weltlichen Dinge gesezt; jene andere sezte es in Geistesgrosse, Kérperstarke und alle tibrigen Eigenschaften,
welche im Menschen die hochste Kraft und Thétigkeit erzeugen. Verlangt unsere Religion, dafs du stark seist,
so wird sie dich mehr geschickt zum Dulden als zu kraftvoller That. Diese Denkungsart, schein es, hat das
Menschengeschlecht schwach gemacht, und als Beute den Bésewichtern hingegeben, die sicher ihr Unwesen
treiben koénnen, da sie sehen, dafs die grosse Mehrzahl, um ins Paradies einzugehen, mehr darauf bedacht ist,
Unterdriickung zu dulden als zu rédchen» (Heft 5, p. 40; Marx, Engels, 1981, p. 278; Machiavelli, 1832, pp.
163-164; Machiavelli, 2018, pp. 468-469).

64 Sul rapporto tra religione e dominio di classe cfr. Screpanti (2011), pp. 121-122.

92



Marx e Machiavelli: politica, popolo e immanenza

Infine, dopo un rapido estratto dal cap. 2 del libro terzo, Come egli e cosa sapientissima
simulare in tempo la pazziass (che forse ha attirato l'attenzione di Marx per le esperienze
da lui fatte con la censura al tempo della «Gazzetta Renana»), ne segue uno dal cap. 9,
Come conviene variare co’ tempi volendo sempre avere buona fortuna, di cui Marx trascrive
solamente: «Quinci nasce che una republica ha maggiore vita, ed ha piu lungamente buona
fortuna, che uno principato, perché la pud meglio accomodarsi alla diversita de’ temporali
[in die verschiednen Zeiten schicken], per la diversita de’ cittadini che sono in quella, che
non puod uno principe»®¢. A questo punto Marx torna indietro al libro I, e trascrive, come
ultimo estratto, il titolo del cap. S7: La Plebe [das Volk] insieme [versammelt, riunito] é
gagliarda [muthig, coraggiosa/, di per sé [einzeln, isolata] é debole®”.

6.

Il nesso tra la condizione materiale del popolo, la sua natura di massa numerosa (die
grisse Mehrzahl), 1a sua «educazione» (religione) e la sua identita politica acquista un rilievo
centrale nella lettura che Marx fa dei Discorsi®8. Si potrebbe dire che il filo conduttore di
essa € duplice. Per un verso, abbiamo lirriducibilita della struttura sociale a qualsiasi
“costituzione”, nel senso liberale per cui la societa civile si rovescia e “trasfigura” in quella
politica. Questa irriducibilita si origina nel fatto che la struttura sociale ¢ asimmetrica: c’¢
una breccia di fondo tra chi possiede e chi non possiede beni, conoscenza e potere; una
breccia che costituisce e condiziona le forme della politica, anche dopo la formazione dello
Stato. Quest’ultimo non puo essere inteso come una formazione che inglobi entrambe le
parti, perché il dislivello - linequalita, Ungleichheit — favorisce il verificarsi di
comportamenti politici che si ripropongono, nel fondo, sotto ogni arrangiamento
costituzionale. Per un altro verso, l’esplorazione di questa asimmetria produce
gradualmente un’indagine sulle molteplici facce del “popolo”: da un lato soggetto alla
triplice mancanza di beni, conoscenza e potere; inesperto, reso passivo dall’educazione
(religione); dall’altro, pero, unica parte sociale dalla quale pud trarre origine e forza la
liberta dell’intero corpo politico, e che puo mantenerla in vita. Affinché questo dilemma del
popolo si “attualizzi” politicamente, la sua identita politica — il suo essere «un animale
bruto» ovvero, al contrario, un popolo unito e «gagliardo» — diventa decisiva. Diventa
decisiva, dunque, la relazione tra il conflitto, inevitabile, tra popolo e grandi, e le forme che
esso assume dentro contesti politici differenti, gli esiti possibili in termini costituzionali e
di bilanciamento reale delle forze.

Insomma, in Machiavelli, a differenza che in Rousseau, Marx trova una concezione del
popolo come una singolare mistura tra Proteo ed Anteo: tra la divinita marina capace di
assumere tutte le forme e quella terrestre che riceve la sua forza dal toccare il suolo. Il
popolo di Machiavelli non pud essere bloccato in una singola caratteristica, ma ne
incorpora molte, sia negative, sia positive. Tuttavia — e questo € il punto essenziale — esso
neanche si puo ridurre al mare in tempesta, all’ansia incomposta di novita, all’incostanza,
all’incapacita di apprendere dai propri errori, all’idra dalle molte teste e opinioni dei teorici
politici del Seicento®?. Si tratta di una rappresentazione cruda, problematica, ma essa €
anche ferma nell'individuare nel popolo, cosi caratterizzato, la “massa” imprescindibile, il

65 «Man muf also den Thoren spielen, wie Brutus, und man macht genug den Narren, wenn man der
eigenen Denkungsart zuwider, um Flrsten zu gefallen, lobt, spricht, sieht, handelt» (Heft 5, p. 40; Marx, Engels
1981, p. 278; Machiavelli, 1832, p. 269; Machiavelli, 2018, pp. 573-574).

66 (Eine Republik [...] langere Dauer und léanger gutes Gliick, als ein Kénigreich. Sie kann sich wegen der
Verschiedenheit ihrer Buirger besser in die verschiednen Zeiten schicken, als ein Furst» (Heft 5, p. 40; Marx,
Engels 1981, p. 278; Machiavelli, 1832, p. 302; Machiavelli, 2018, pp. 607-608).

67 («Versammelt is das Volk muthig, einzeln schwach» (Heft 5, p. 40; Marx, Engels, 1981, p. 278; Machiavelli
1832, p. 142; Machiavelli, 2018, p. 446).

68 Su questo punto insiste Screpanti (2011), p. 120.

69 Cfr. Naudé (1667), pp. 233-246; € Merola (2007), p. 302 € n.

93



Fabio Frosini

contenuto reale del regime politico, nel senso che dai rapporti interni a questa massa, e di
questa con i pochi ricchi, dipende 'orientamento sostanziale della costituzione.

Con il dislivello sociale Marx si era confrontato in occasione dell’articolo sui furti di
legna, nell’ottobre del 1842 (Marx, 1956d). Qui pero egli aveva dinnanzi a sé la «arme [...]
Menge», la «massa dei diseredati», o tout court la «Armut7°, la «miseria», opposto ai
«Privilegiertern, come il diritto consuetudinario si opponeva al «geistige Tierreich», al «regno
animale dello spirito», che produceva un «diritto animalesco» (tierische Recht)’!. A questo
mondo feudale, al «mondo dell'umanita divisa», egli opponeva il k<mondo dell'umanita che
si distingue in sé stessa, la cui diseguaglianza non € altro che la scomposizione cromatica
dell'uguaglianza»”2. Da una parte, dunque, la societa suddivisa in tante “specie” animali
non comunicanti tra di loro, eternamente separate da differenze naturali; dall’altra un
insieme dinamico e vivente, ma non sprofondato in un’indistinzione: un colore bianco che
sa dar luogo alle differenze, senza che queste abbiano la meglio sulla comunicazione di
fondo.

Si trattava di una critica liberale del feudalesimo, che assumeva la «moltitudine povera»
come caso esemplare dell’irrazionalita e poverta umana del mondo feudale, ma anche come
premessa e promessa di un mondo di relazioni totalmente sviluppate, di cui il «diritto
consuetudinario dei poveri»’3 fornisce l'idea in nuce. Con Machiavelli, al contrario, egli si
trova dinnanzi qualcosa di molto diverso: un “popolo” che lotta gia — sia pure in mezzo a
terribili difficolta — per diventare un protagonista della vita politica. Egli trova cioé qualcosa
che non solo mette in luce l'irrazionalita del mondo fondato sulla diseguaglianza, ma che
attivamente ne limita le pretese e si profila come un’alternativa reale, storicamente
concreta.

Forse una traccia di questa lettura di Machiavelli pud essere individuata in due delle
lettere a Ruge pubblicate negli «<Annali franco-tedeschi» che risalgono, come si & detto, al
periodo che immediatamente precede (maggio) e segue (settembre) la schedatura dei
Discorsi. Esse vengono di solito commentate in modo congiunto, come testimonianza della
conquista, da parte di Marx, di una posizione di democrazia che prelude al comunismo7+.
Eppure, tra i due testi esiste un’importante differenza. In maggio, la nascita del «nuovo
mondo» dal «seno» del «vecchio» € assimilata al processo per il quale «('umanita pensante»
riuscira a «riflettere» (sich besinnen) e I'umanita «sofferente» a «unirsi» (sich [...] sammeln)7s:
cioé in una sorta di unificazione dialettica di due opposti che devono attraversare, a tale
scopo, delle distinte ma convergenti trasformazioni interne.

In settembre, invece, il rapporto tra «intelligenza» e «popolo» € completamente diverso,
perché la trasformazione dello statuto della teoria, il suo diventare una «critica» che & vera
solo in quanto prende partito nella politica/prende parte alla politica (Parteinahme in der
Politik), € resa possibile da una concezione completamente nuova dell’altra polarita, cioe
della massa che soffre. Questa € ora identificata con le dotte reali» (wirkliche Kdmpfe) che
trovano un’espressione politica nella lotta per il «sistema rappresentativo» contro quello
feudale degli «ordinamenti»: «<Perché questa questione esprime solamente, in forma politica,
la differenza tra il dominio dell'uomo e quello della proprieta privata»’6. L'impostazione
della Questione ebraica ¢ qui gia delineata, ma cid che conta sottolineare ¢ il fatto che

70 Marx (1956d), p. 115.

71 Ibidem.

72 Ibidem.

73 Marx (1956d), p. 118.

74 Cfr. Kouvélakis (2003), pp. 350-352.

75 Marx (1956€), p. 343: «Von unserer Seite mufl die alte Welt vollkommen ans Tageslicht gezogen und die
neue positiv ausgebildet werden. Je langer die Ereignisse der denkenden Menschheit Zeit lassen, sich zu
besinnen, und der leidenden, sich zu sammeln, um so vollendeter wird das Produkt in die Welt treten, welches
die Gegenwart in ihrem SchofSe tragt».

76 Marx (1956€), p. 345. L'importanza del riferimento a «lotte reali» viene messa in luce da Lukacs (1954).

94



Marx e Machiavelli: politica, popolo e immanenza

queste lotte, pur in forma distorta, esprimono «il sogno di una cosa»”?, che va interpretato
ma non respinto. La massa dei poveri € vista qui realisticamente come divisa al suo interno
tra tendenze diverse, come non sempre capace di volere il proprio bene, ma al contempo
come una bussola di orientamento per la stessa “critica”.

Abbiamo dunque questo risultato, che le lotte diventano il fulcro dell’analisi: non pero
delle lotte qualsiasi, ma le lotte in cui la massa del popolo emerge — sia pure in un “sogno”,
un mito parzialmente deformante — come protagonista della vita politica. La descrizione di
questo tipo di lotte — asimmetriche, ancorate a una struttura materiale ma al contempo
dipendenti dalla cultura e dall’educazione — Marx l’aveva trovata in Machiavelli, non
altrove. E se a questo punto torniamo sulla definizione delle Istorie fiorentine come un
«capolavoro», possiamo forse, forzando un po’, pensare che effettivamente ’'apprezzamento
di Marx potesse essere legato alla centralita, in questa opera di Machiavelli, della
descrizione delle «inimicizie» in Firenze tra popolo e nobili, quindi tra popolo e grandi, infine
tra popolo minuto e popolo grasso, che «da una disaguaglianza ad una mirabile ugualita
I’hanno ridutta»7s.

Gramsci, che non poteva conoscere questi documenti, nel suo tentativo di collegare
Marx a Machiavelli fa leva — e questo punto € notevole — esattamente su questi passaggi, i
quali insomma configurano un invito a rileggere e a ricostruire la biografia intellettuale di
Marx in modo piu problematico e complesso. Invitano cioe a tener conto, oltre che della
linea dominante che dalle dicotomie rousseauiane conduce al Capitale, anche di quella,
meno evidente ma che riemerge in momenti successivi, del nesso tra popolo e potere
pubblico come relazione materiale, immediatamente legata a una concezione della
democrazia irriducibile alla teoria delle forme di governo. Che questa idea appaia legata a
Machiavelli e, per suo tramite, alla cultura italiana del Rinascimento (la cultura della prima
immanenza in senso moderno), € un ulteriore aspetto sul quale riflettere.

Bibliografia
Sigle

MEP: International Institute of Social History, Karl Marx-Friedrich Engels Papers,
https://search.socialhistory.org/Record /ARCHO0O860#A072e534c62.

Abensour, M. (2004), La démocratie contre UEtat. Marx et le moment machiavélien. Suivi de
“Démocratie sauvage” et “principe d’anarchie”, Kiron, Paris.

Asor Rosa, A. (1979), “Machiavelli: ’'amore per la politica”, in M. Tronti (a cura di), Il politico,
vol. I.1, Feltrinelli, Milano, pp. 15-31.

Barbuto, G.M. (2007), “Il principe e le masse. Letture machiavelliane: da Vilfredo Pareto a
Gaetano Mosca”, in P. Carta e X. Tabet (a cura di), Machiavelli nel XIX e nel XX secolo,
Cedam, Padova, pp. 185-213.

Bouterwek, F. (1802), Geschichte der Poesie und Beredsamkeit seit dem Ende des
dreizehnten Jahrhunderts, Bd. 2, Rower, G6ttingen.

Ciliberto, M. (1982), Filosofia e politica nel Novecento italiano. Da Labriola a «Societa», De
Donato, Bari.

Colman, E. (1931), “Short Communication on the Unpublished Writings of Karl Marx
Dealing with Mathematics, the Natural Sciences and Technology and the History of
these Subjects”, in Science at the Cross Roads: Papers Presented to the International
Congress of the History of Science and Technology held in London from June 29th to July
3rd, 1931 by the Delegates of the U.S.S.R., Kniga, London, pp. 233-235.

77T Marx (1956€), p. 346.
78 Machiavelli (2018), p. 1807.

95



Fabio Frosini

Cornu, A. (1962), Marx e Engels dal liberalismo al comunismo, trad. it. a cura di F. Cagnetti
e M. Montinari, Feltrinelli, Milano (ed. orig. 1955).

Croce, B. (1900), Materialismo storico ed economia marxistica, Sandron, Palermo.

Croce, B. (1921), Materialismo storico ed economia marxistica, Laterza, Bari (quarta
edizione riveduta).

Croce, B. (1931), Etica e politica, Laterza, Bari.

Croce, B (1938), “Come nacque e come mori il marxismo teorico in Italia (1895-1900). Da
lettere e ricordi personali”, La Critica, a. XXXVI, pp. 35-52, 109-124.

Del Noce, A. (1946), “Studi intorno alla filosofia di Marx”, Rivista di filosofia, a. XXXVII, n.
3-4, pp. 223-233.

De Sanctis, F. (1912), Storia della letteratura italiana, nuova edizione a cura di B. Croce,
Laterza, Bari.

Dotti, D. (1979), Niccolo Machiavelli. La fenomenologia del potere, Feltrinelli, Milano.

Enzensberger, H.M. (1977), Colloqui con Marx ed Engels. Testimonianze sulla vita di Marx
ed Engels raccolte da Hans Magnus Enzensberger, s.i.t., Einaudi, Torino (ed. orig. 1973).

Fontana, B. (1993), Hegemony and Power. On the Relation between Gramsci and
Machiavelli, University of Minnesota Press, Minneapolis-London.

Garin, E. (1958), Gramsci nella cultura italiana, in Studi gramsciani, Editori Riuniti, Roma,
pp. 395-418.

Garin, E. (1966), Cronache di filosofia italiana 1900/ 1943, in appendice Quindici anni dopo
1945/ 1960, Laterza, Bari.

Gramsci, A. (1949), Note sul Machiavelli, sulla politica e sullo Stato moderno, Einaudi,
Torino.

Gramsci, A. (1975), Quaderni del carcere, edizione critica dellIstituto Gramsci a cura di V.
Gerratana, Einaudi, Torino.

Gramsci, A. (2017), Quaderni miscellanei (1929-1935), tomo 1, a cura di G. Cospito, G.
Francioni e F. Frosini, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma.

Harstick, H. P., Speri, R. e Strauf’, H. (1999), Die Bibliotheken von Karl Marx und Friedrich
Engels. Annotiertes Verzeichnis des ermittelten Bestandes, in K. Marx, F. Engels,
Gesamtausgabe (Mega), Abt. IV, Bd. 32, Exzerpte Notizen Marginalien, Akademie, Berlin.

Kouvélakis, E. (2003), Philosophie et révolution. De Kant a Marx, PUF, Paris.

Landucci, S. (1963), “In margine a una seconda edizione”, Belfagor, a. XVIII, n. 6, pp. 721-
725.

Lukacs, G. (1954), “Zur philosophischen Entwicklung des jungen Marx. 1840-1844”,
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, a. I, n. 2, pp. 288-343.

Machiavelli, N. (1747), Tutte le opere di Niccolo Machiavelli cittadino e segretario fiorentino.
In 2 tomi, e di nuovo con somma diligenza corrette e ristampate, s.i.e., Londra.

Machiavelli, N. (1810-1811), Opere di Nicolo [sic] Machiavelli cittadino e segretario
fiorentino, co’ tipi di Luigi Mussi, Milano, 11 tomi.

Machiavelli, N. (1932), Vom Staate oder Betrachtungen tiber die esrten zehn Bticher des
Titus Livius, aus dem Italienischen Ubersetzt von J. Ziegler, Groos, Karlsuhe.

Machiavelli, N. (2018), Tutte le opere, a cura di P. D. Accendere, Bompiani, Milano.

Marx, K. (1927), Werke und Schriften bis Anfang 1844 nebst Briefen und Dokumenten, in
K. Marx, F. Engels, Historisch-kritische Gesamtausgabe: Werke, Schriften, Briefe, im
Auftrage des Marx-Engels-Instituts Moskau herausgegeben von D. Rjazanov, Abt. I, Bd.
1.1, Marx-Engels-Archiv Verlaggesellschaft, Frankfurt a.M.

Marx, K. (1932a), Die heilige Familie und Schriften von Marx von Anfang 1844 bis Anfang
1845, in K. Marx, F. Engels, Historisch-kritische Gesamtausgabe: Werke, Schriften,
Briefe, im Auftrage des Marx-Engels-Instituts Moskau herausgegeben von V. Adoratskij,
Abt. I, Bd. 3, Marx-Engels-Verlag, Berlin.

Marx, K. (1932b), Der historische Materialismus. Die Friihschriften, hrsg. von S. Landshut
und J. P. Mayer, unter Mitwirkung von F. Salomon, Kroéner, Leipzig.

96



Marx e Machiavelli: politica, popolo e immanenza

Marx, K. (1949), Manoscritti economico-filosofici del 1844, trad. it. a cura di N. Bobbio,
Einaudi, Torino.

Marx, K. (1950a), Opere filosofiche giovanili, trad. di G. Della Volpe, Edizioni Rinascita,
Roma.

Marx, K. (1950b), Scritti politici giovanili, a cura di L. Firpo, Einaudi, Torino.

Marx, K. (1956a), “Debatten tiber die Pref3freiheit”, in K. Marx, F. Engels, Werke, Bd. 1,
Dietz, Berlin.

Marx, K. (1956b), “Der leitende Artikel in Nr. 179 der Kélnischen Zeitung”, in K. Marx, F.
Engels, Werke, Bd. 1, Dietz, Berlin.

Marx, K. (1956c¢), “Zur Judenfrage”, in K. Marx, F. Engels, Werke, Bd. 1, Dietz, Berlin.

Marx, K. (1956d), “Debatten tiber das Holzdiebstahlsgesetz”, in K. Marx, F. Engels, Werke,
Bd. 1, Dietz, Berlin.

Marx, K. (1956¢), “Briefe aus den Deutsch-Franzédsischen Jahrbiichern”, in K. Marx, F.
Engels, Werke, Bd. 1, Dietz, Berlin.

Marx, K. (1961a), “Der Vertrag von Villafranca”, New-York Daily Tribune, n. 5704, 4 agosto
1859, in K. Marx, F. Engels, Werke, Bd. 13, Dietz, Berlin.

Marx, K. (1961b), “Preufiische Angelegenheiten — [Preufien, Frankreich und Italien]”, New
York Daily Tribune, n. 6076, 15 Oktober 1860, in K. Marx, F. Engels, Werke, Bd. 15,
Dietz, Berlin.

Marx, K. (1983), Critica del diritto statuale hegeliano, trad. e commentario di R. Finelli e F.
S. Trincia, Roma, Edizioni dell’Ateneo, pp. 11-40.

Marx, K., Engels, F. (1958), Die deutsche Ideologie, in K. Marx, F. Engels Werke, Bd. 3,
Dietz, Berlin.

Marx, K., Engels, F. (1963), Werke, Bd. 28, Dietz, Berlin.

Marx, K., Engels, F. (1978), Werke, Bd. 29, Dietz, Berlin.

Marx, K., Engels, F. (1981), Gesamtausgabe (MEGA), Abt. IV, Bd. 2, Text, Dietz, Berlin.

Marx, K., Engels, F. (1983), L’ideologia tedesca, trad. it. a cura di F. Codino, Editori Riuniti,
Roma.

Masiello, V. (1971), Classi e Stato in Machiavelli, Adriatica, Bari.

Medici, R. (1990), La metafora Machiavelli: Mosca, Pareto, Michels, Gramsci, Mucchi,
Modena.

Merola, A. (2007), “Richelieu, Mazzarino e le Considérations politiques di Naudé”, in A.
Merola et al. (a cura di), Storia sociale e politica. Omaggio a Rosario Villari, FrancoAngeli,
Milano, pp. 302-322.

Naudé, G. (1667), Considérations politiques sur les coups d’estat. Sur la Copie de Rome,
s.i.e., s.i.l. [ma Olanda].

Nair, S. (1984), Machiavel et Marx. Fétichisme du pouvoir et passion du social, PUF, Paris.

Nikolaevskij, B. I., Maenchen-Helfen, O. (1969), Karl Marx. La vita e l’'opera, trad. it. a cura
di J. Lombardi, Einaudi, Torino (ed. orig. 1963).

Paggi, L. (1984), “Il problema Machiavelli”, in Id., Le strategie del potere in Gramsci. Tra
fascismo e socialismo in un solo paese. 1923-1926, Editori Riuniti, Roma, pp. 387-426.

Procacci, G. (1969), “Machiavelli rivoluzionario”, in N. Machiavelli, Opere scelte, a cura di
G. F. Berardi, Editori Riuniti, Roma, pp. XII-XXXVI.

Procacci, G. (1995), Machiavelli nella cultura europea dell’eta moderna, Laterza, Roma-Bari.

Screpanti, E. (2011), Marx dalla totalita alla moltitudine (1841-1843), Collana del
Dipartimento di Economia Politica dell’'Universita di Siena, Siena.

Simonde de Sismondi, J. Ch. L. (1846), Historical View of the Literature of the South of
Europe, translated from the original, with notes and a life of the author, by Th. Roscoe,
second edition, including all the notes from the last Paris edition, Henry G. Bohn,
London, 4 voll.

Skinner, Q. (1982), Machiavelli, trad. it. a cura di A. Colombo, Dall’Oglio, Milano.

97



