ISABELLE GARO"

PRODUCTION ET REPRODUCTION SOCIALES CHEZ MARX

Abstract: Social Production and Reproduction in Marx

Today at the centre of our concerns, the question of life is present in Marx’s work. It characterises
part of the natural world, but also humanity’s relationship with nature, as well as the vitality of social
relations and their capacity to reproduce and transform themselves in the course of history, ensuring
or threatening the perpetuation of humanity. The notion of reproduction encompasses these various
dimensions. The aim is to show that, in Marx’s work, the questions of production and social
reproduction are inseparable. Their linkage highlights the aggravated contradictions of the capitalist
mode of production, but these contradictions also open up avenues for political intervention and social
transformation, at a time when the alternatives to capitalism are themselves in deep crisis.

Keywords: Communism, Crisis, Productive Forces, Social Metabolism, Social Reproduction

Certaines lectures contemporaines de Marx soulignent son actualité persistante ou
renouvelée sur divers plans et notamment en ce qui concerne les contradictions du
capitalisme, que Marx jugeaient insolubles dans le cadre de ce mode de production.
Aujourd’hui, compte tenu de l'ampleur de la crise multiforme en cours et de son
caractére global qui menace directement l'humanité et la nature, c’est la question méme
de la vie, dans toutes ses dimensions, qui tend a s’imposer. Si les approches héritiéres de
la biopolitique connaissent a cette occasion un regain d’intérét, la relecture de Marx sous
l'angle de ces préoccupations combinées s’avere féconde, ouvrant une autre voie
théorique mais aussi stratégique a une critique rénovée du capitalisme en tant que tel.
En effet, tout en rompant avec la vieille tradition organiciste d'une partie de la théorie
politique mais aussi avec une conception biopolitique centrée sur le pouvoir, ce sont les
questions du meétabolisme social et de la reproduction sociale que sa pensée permet
d'aborder, en tant qu’elles sont inséparablement économiques, sociales et politiques.

Ainsi, méme si Marx n’a bien sUr jamais abordé certains questionnements
contemporains, inséparables de transformations historiques récentes, c’est sous l'angle
de l'étude de l'intrication des rapports de production et de reproduction que sa pensée se
révele porteuse dune compréhension qui reste sans équivalent, celle des logiques
capitalistes contradictoires et combinées. La question de la vie s’y manifeste comme
rapport de ’humanité a la nature mais aussi comme vitalité propre, celle des rapports
sociaux et de leur capacité a se reproduire et a se transformer au cours de l’histoire,
assurant ou menacant la perpétuation de ’humanité: le terme de “reproduction” désigne
sous sa plume ces deux logiques reliées et distinctes, reproduction naturelle et
reproduction des rapports de production.

Cet article se donne pour objectif de montrer que, dans 'ccuvre de Marx, ces deux
approches de la vie sont indissociables et qu’elles permettent de mettre en lumiére les
contradictions aggravées du mode de production capitaliste dans le cadre de ce qui est sa
derniére variante en date, le régime néolibéral d’accumulation et de production. Mais ces

" Classes Préparatoires aux Grandes Ecoles, Lycée Chaptal, Paris.

98
Bollettino Filosofico 40 (2025): 98-113
ISSN 1593 - 7178
E-ISSN 2035 - 2670
DOI 10.6093/1593-7178/12967



Production et reproduction sociales chez Marx

contradictions ouvrent aussi des bréches a l'intervention politique et a la transformation
sociale, a un moment ou les alternatives au capitalisme sont elles-mémes en crise
profonde.

1. La nature, corps non organique de l’étre humain

Texte canonique quand on s’intéresse a la conception marxienne de la nature et de la vie,
les Manuscrits de 1844 se présentent comme une ceuvre charniére, sans doute plus
importante par la recherche qu'elle initie que par les réponses qu'elle propose. Il n’en
demeure pas moins que des éléments conceptuels originaux et méme décisifs y
apparaissent. Alors en exil a Paris Marx, qui s’est depuis peu converti au communisme, y
développe ses analyses en matiére d'économie politique tout en entrant en contact avec
une classe d’ouvriers-artisans en cours d’organisation. Les textes rédigés dans ce
contexte forment non un livre concu comme tel mais un ensemble de brouillons a portée
principalement expérimentale, trés directement marqués par la critique matérialiste de
Hegel proposée par Ludwig Feuerbach, mais aussi par les travaux de Friedrich Engels et
de Moses Hess concernant les problémes de la production et de ’argent.

Le rapport des étres humains entre eux et a la nature se situe au point de rencontre
de ces diverses préoccupations. La redéfinition de I'essence humaine contre la perte de
soi — l'aliénation — qui la menace, n’est pas pour Marx une question académique: son
exploration vise a préciser la perspective de l'émancipation réelle, sa préoccupation
majeure. Mais elle implique de brosser dans ses grandes lignes une nouvelle approche de
I’histoire humaine, accordant la premiére place aux présuppositions et aux conditions
matérielles de la vie humaine et donc a la nature. Plusieurs des énoncés qu’on rencontre
dans ces pages, aussi denses qu’énigmatiques, semblent ouvrir la voie a une approche
écologique restée depuis lors sans équivalent: «La société est 'achévement de l'unité
essentielle de ’homme avec la nature, la vraie résurrection de la nature, le naturalisme
accompli de I’homme et I’humanisme accompli de la nature»
2, Et surtout: la nature est le “corps non-organique” de ’étre humain.

Comment comprendre cette derniére affirmation, aussi lapidaire qu’équivoque? Le
texte allemand dit: «Die Natur ist der unorganische Leib des Menschen, némlich die Natur,
soweit sie nicht selbst menschlicher Kérper ist*, utilisant deux termes, “Leib” et “Kérper”,
la ou le francais n’en connait qu'un seul. “Kérper” nomme en priorité le corps objectif,
concu dans son extériorité matérielle, tandis que “Leib” désigne le corps vivant et vécu,
s’éprouvant lui-méme, le corps propre. La nature est donc ce corps vivant que nous
éprouvons comme notre, non par la domination que nous exercons sur lui, mais d’abord
en 'expérimentant comme prolongement et condition de notre propre existence vivante,
et cela par-dela les limites de notre étre individuel. Autrement dit, c’est un rapport a la
nature inventif et réciproque, individuel parce que social, que commence a explorer Marx
en 1844, a la fois avec, par-dela et contre Hegel, tant la dialectique des choses mémes
doit se prolonger au sein de leur saisie conceptuelle.

Pour Hegel en effet, le vivant se caractérise par un rapport a lui-méme qui est
d’emblée un rapport a ce qui lui est extérieur: le processus de la croissance végétale
conduit la plante a trouver hors d’elle-méme les ressources qui lui sont nécessaires pour

2 Marx (1972), p. 89.
3 1vi, p. 62.
4 Marx (1968), p. 516.

99



Isabelle Garo

se déployer dans ce monde extérieurS, le monde vivant se caractérisant par des niveaux
successifs de complexité croissante. Avec l’animal, les comportements adaptatifs
individuels voient le jour et «’individualité organique commence a exister comme
subjectivité»¢. Si Hegel affirme la permanence de ce monde naturel, qui persiste a coté de
la spheére des activités humaines, il pense ’émergence humaine hors du monde animal
comme le franchissement d'un nouveau seuil de complexité, qui conduit a ’entrée dans
le monde de I’Esprit. C’est I'ldée qui guide de l'intérieur la lente transition de la matiére
inerte puis vivante vers le régne humain, dont se prépare dés lorigine I’émergence
nécessaire. Hegel énonce a cette occasion ce qui est le principe méme de la téléologie: «<En
tant qu’il — ’étre humain — est le but de la nature, il est précisément pour cette raison
avant elle», sur le mode de la présupposition?. Pour sa part, Marx rejette d’entrée de jeu
ce scenario finaliste, effectuant dés 1844 ce qu’il nommera par la suite le renversement
matérialiste de la dialectique hégéliennes: les présuppositions ne sont pas des finalités
enveloppées dans une gangue matérielle mais des conditions initiales porteuses de
potentialités historiques qui les transforment en retour. Dés cette époque en effet, inspiré
par le matérialisme de Feuerbach, il considére que «’histoire elle-méme est une partie
réelle de I'histoire de la nature, de la transformation de la nature en hommen»9.

Ainsi, au plus loin d'une conception de la nature comme Dieu «dans cet étre-la
immeédiat qui est le sien»1®© mais héritant d’'une analyse de processus enracinés dans le
monde matériel, Marx pense en matérialiste mais toujours en méme temps en
révolutionnaire le lien entre les humains et la nature, comme cette interaction
permanente dont l’histoire se poursuit et au sein de laquelle il s’agit d’intervenir. Cette
conception de l’histoire, plutét que de s’attacher a décrire des seuils successifs, a pour
vocation de parvenir a penser ensemble 'appartenance fonciére de I’étre humain a la
nature et leur séparation. Considérée sous l’angle de ce processus humain qu’est le
travail, c’est une seconde rupture qu’engage Marx, a la fois avec Hegel et avec le
matérialisme antérieur: la nature n’est pas un ensemble passif de ressources a notre
libre disposition. Bien plus fondamentalement, elle constitue la présupposition concréte
et la condition vivante, permanente, de notre existence et plus encore de notre capacité
d'auto-engendrement, Selbsterzeugung'l. Autrement dit, la capacité de la nature a se
reproduire est et reste la condition de notre propre reproduction sociale. Et c’est
précisément pourquoi, en dépit des critiques qu'il lui adresse, Marx rend grace a Hegel
d’avoir su saisir, dans la Phénoménologie de Uesprit, «la production de ’'homme par lui-
méme comme un processus»i2.

C’est du fait méme de ce processus que les hommes, a la différence des animaux,
sont en relation inventive avec ce “corps inorganique” mais néanmoins vivant qu’est en
partie le monde naturel. L’approche du jeune Marx présentée dans ces pages denses,
rédigées avant que n’émergent a la fois I’'anthropologie moderne et la théorie darwinienne
de I’évolution, élabore a grands traits une conception de l’histoire issue d'une critique
avant tout philosophique de Hegel. Cette critique met en place les éléments d’une

5 Hegel (1978), p. 201.
6 Ivi, p. 202.

7 Hegel (2004), p. 721.
8 Marx (1993), p. 18.

9 Marx (1972), p. 96.
10 Hegel (2004), p. 722.
11 Marx (1968), p. 545.
12 Marx (1972), p. 132.

100



Production et reproduction sociales chez Marx

nouvelle dialectique, qui sera sans cesse retravaillée par la suite: par-dela la défense
d’'une option matérialiste initialement située dans la filiation de Feuerbach avant de s’en
éloigner, c’est I'analyse de la nature sous l'angle des rapports sociaux et de leur histoire
qui constitue le projet profondément original esquissé par les Manuscrits de 1844 et qui
deviendra I'un des moteurs de sa réflexion ultérieure. La preuve en est que la notion de
“corps inorganique”, reprise par la suite, apparait ici dans le chapitre consacré a la rente
fonciere, ou Marx développe une premiére analyse des rapports conflictuels entre
propriétaire foncier et fermiers, a la suite, notamment, des travaux d’Adam Smith. Son
premier constat est que la transformation capitaliste de la propriété fonciére féodale est
venue modifier la relation antérieure a la nature, relation non pas immédiate mais
toujours médiatisée par des formes sociales de propriété et donc par les rapports de
classe.

Dans le monde féodal en effet, le serf travaille une terre qui ne lui appartient pas mais
a laquelle lui-méme appartient en vertu des relations sociales de propriété, et c’est
pourquoi «elle apparait comme le corps non organique de son maitre»3. Mais c’est aussi
le cas des paysans qui la travaillent pour lui: pour le propriétaire foncier et pour lui seul,
les serfs sont également des prolongements de sa terre, commente Kohei Saitol4. Du co6té
des serfs, le rapport direct a la nature demeure, en dépit de la dépossession qu'ils ont
subie, et c’est cette connexion maintenue que le capitalisme viendra dissoudre
définitivement, en vertu des nouvelles et puissantes formes d’appropriation privative des
richesses naturelles et sociales qu’il inaugure. Ainsi, les paysans réduits en servage sont
“corps inorganiques” pour le seigneur en tant que propriétaire foncier, et cela non pas en
dépit mais en raison du fait qu'ils ont été dépossédés de la terre qu’ils cultivent. Cette
désignation ne consiste pas a les réduire a des excroissances quasi-naturelles ou a les
fantasmer en dominateurs tout puissants de la nature: les qualifier de “corps
inorganiques” manifeste leur humanité sociale en méme temps que l’aliénation qu’ils
subissent au sein de rapports sociaux d’exploitation qui brident leur épanouissement
individuel. Quant au maitre qui ne travaille pas par lui-méme la terre mais domine les
paysans, il s’approprie les richesses hors de toute médiation directement
transformatrice: elles sont pour lui un donné, au méme titre que la terre elle-méme.

Le propos de Marx est bien de montrer que la nature n’est pas avant tout ni par
essence une entité autonome, extérieure a ’histoire humaine: étant ce par rapport a quoi
les humains se construisent en tant qu’humains, et modifiée en retour par leur activité,
elle est a comprendre au travers des relations sociales qui les lient entre eux. En
loccurrence, c’est la qualification juridique de la terre comme propriété fonciére qui la
constitue en “corps non organique”, non comme substance mais en tant qu’entité
matérielle socialisée, indissociable des étres humains qui la transforment et des rapports
de classes qui lient propriétaires fonciers, fermiers et serfs.

En dépit de ses limites et de son caractére surtout exploratoire, I’approche de Marx
dans ces brouillons est d'une grande originalité, bien éloignée de l'opposition homme-
nature qu’on lui préte encore parfois autant que de l'affirmation de leur identité perdue.
La nature est a la fois ce dont nous faisons partie mais ce dont nous nous différencions —
et parfois nous coupons — par lintermédiaire d'une activité sociale de production qui
enclenche une autre dialectique, celle des besoins et de leurs satisfactions, se

13 Ivi, p. 50.
14 Saito (2021), p. 21

101



Isabelle Garo

conditionnant mutuellement et permettant le développement de capacités humaines sans
équivalent dans le monde animal. Les enjeux de cette approche sont politiques: il ne
s’agit pas seulement de comprendre cette scission comme indissociable de l’exploitation
de classe, mais d’envisager sa suppression, la perspective communiste constituant
I'horizon permanent de ces analyses.

Ainsi se construit trés tot une question marxienne centrale: comment définir un
rapport non aliénant, émancipateur, a la nature en tant que condition et but dun
dépassement du capitalisme? Cette visée situe le communisme bien au-dela de la seule
question des formes juridiques de propriété, mais toujours, cependant, sur le terrain des
médiations sociales qui organisent ce rapport des étres humains a la nature. Et ses
modalités politiques sont a construire en méme temps qu’une refonte économique et
sociale globale. Contre la simple dénonciation de la propriété privée propre au
“communisme grossier”, avec lequel le jeune Marx avait déja polémiqué a I’époque de la
Gazette rhénane, le communisme se trouve désormais défini comme une réappropriation
bien plus fondamentale, comme l’appropriation réelle de I’essence humaine par ’'homme
et pour 'homme», Marx ajoutant que «ce communisme en tant que naturalisme achevé =
humanisme, en tant qu'humanisme achevé = naturalisme»!5.

S’il ne s’agit pas d’écologie avant la lettre, 'accusation d’anthropocentrisme reléve du
contresens. Catégorie relationnelle et non substantielle, la notion marxienne de “corps
inorganique” sera retravaillée dans les ceuvres ultérieures. Mais dés 1844, elle n’a pas
vocation a décrire une relation universelle instituant la nature en prolongement
simplement utilitaire de I’€tre humain en général. Elle ne vise pas non plus a rétablir une
hypothétique unité antérieure, une fusion romantique avec une origine perdue. Elle
permet a Marx d’explorer cette relation du point de vue d’'une essence humaine en cours
de redéfinition, 'amenant a aborder de facon encore superficielle les médiations
historiques concrétes qui la définissent. On peut considérer qu'une dialectique précisée
des formes sociales de la production et de la reproduction, dont la thématique est issue
de cette premiére période, sera mise au centre du Capital ainsi que des écrits
préparatoires et des textes ultérieurs.

2. Le capitalisme vampire
A partir de la fin des années 1850, Marx entreprend la rédaction du Capital, en élaborant
plusieurs brouillons préparatoires successifs, dont les matériaux ne seront pas tous
repris dans l’ccuvre finale elle-méme restée inachevée. S’y déploie une critique de
I’économie politique analysant les rapports sociaux capitalistes. Toute richesse ayant
pour origine la nature et le travail humain, les questions de la production et de la
reproduction englobent 'ensemble de la vie sociale, mais aussi la facon dont les hommes
interagissent avec une nature transformée par leur propre activité et qui modifie en
retour, en permanence, leurs conditions matérielles et sociales d’existence. C’est en
direction de la saisie de cette dialectique historique complexe que l'analyse de Marx
progresse: nature et humanité forment plus que jamais une unité différenciée, que les
contradictions du capitalisme conduisent progressivement jusqu’a la “rupture
métabolique”, menacant a terme toute vie naturelle et sociale.

Avant que Marx n’étudie de plus prés cette rupture dans ses derniers textes et
cahiers de notes, il développe son analyse de l'organisation capitaliste de la production et

15 Marx (1972), p. 87.

102



Production et reproduction sociales chez Marx

de l'ensemble de la vie collective. Premieére forme sociale de l’histoire exclusivement
centrée sur la valeur et sur son accumulation, elle subordonne tendanciellement
I'ensemble des activités humaines et des “ressources” naturelles au capital. Dans le droit
fil des manuscrits parisiens, Marx s’arréte de nouveau sur les différentes formes sociales
historiques de la production antérieure au capitalisme, afin de comprendre la genése et
la spécificité de ce dernier. Il est frappant de retrouver dans le foisonnant et trés
commenté fragment des Grundrisse ou Manuscrits de 1857-1858, intitulé aprés coup «les
formes antérieures a la production capitaliste», la notion de “corps inorganique”. Marx en
remanie la définition: 'analyse des rapports sociaux de production va au-dela de la seule
prise en compte des seuls rapports de propriété priviléegiés en 1844. L’étude de
I'exploitation de classe et ’élaboration de la catégorie de “forces productives” qui inclut la
force de travail humaine, réoriente son analyse poursuivie et conjointe de ’aliénation et
du déploiement des capacités individuelles, déploiement considéré comme vrai gradient
de ’émancipation.

Mais c’est bien dans le prolongement des analyses de 1844 qu’en faisant de la nature
le “corps non organique” de I’étre humain, il en vient a considérer le monde naturel, non
comme stock de ressources disponibles, ni méme comme simple condition extérieure,
mais comme relation vivante et constitutive de ’humanité sociale, comme présupposition
sans cesse modifiée par ce devenir commun. Dans le méme temps, Marx mesure mieux a
quel point l'annexion des richesses naturelles se combine a la colonisation comme
condition d’émergence du capitalisme, qui ajoute a l'exploitation salariale reposant sur
l'extorsion du surtravail non payé, le recours a des ressources gratuites via
l'expropriation, l’esclavage et le pillage. Cette approche fait émerger deux axes de
recherche neufs: d’une part, il s’agit de comprendre la facon dont le capitalisme greffe
sur ces présuppositions vivantes sa propre logique; d’autre part, il faut étudier sa
capacité a se reproduire au cours du temps, durablement ou non.

La question proprement marxienne de la reproduction, abordée en particulier dans le
livre II du Capital, se construit a cette intersection. Rarement prise en compte par les
interprétes de Marx, elle est cependant cruciale et entre en résonance avec les questions
contemporaines montantes du travail reproductif et de la dégradation de la capacité de la
nature a se régénérer, méme si, dans l'ceuvre marxienne, cette prise en compte
progressive reste partielle. Kevin Anderson a montré que les années 1850 constituent
une période charniére, qui va conduire Marx a rompre finalement avec tout
eurocentrisme et a élaborer une conception plurielle et ouverte du devenir historique
humain!e.

Dans I'immeédiat, un des problémes majeurs soulevé par le texte de 1858 concerne la
linéarité et la nécessité qu’il semble préter a la succession de ces formes sociales que
sont les divers modes de production: esclavage, féodalisme, capitalisme, mode de
production asiatique, et communisme. L’histoire humaine doit-elle fatalement passer par
le capitalisme pour se débarrasser de toute oppression de classe? Le développement des
forces productives est-il un progrés nécessaire a linstauration du communisme ? En
1858, Marx reste encore convaincu de «a grande influence civilisatrice du capital»'7,
sous-estimant 'ampleur la destruction de la nature autant que le caractére fonciérement
capitaliste des moyens de production eux-mémes, en tant qu’ils sont porteurs des

16 Anderson (2015).
17 Marx (2011), p. 371.

103



Isabelle Garo

rapports sociaux d’exploitation dont ils sont issus. Ici en tension manifeste avec les
théses de 1844, il affirme méme que, par contraste avec “l’idolatrie naturelle antérieure”,
c’est seulement avec le capital que «la nature devient un pur objet pour ’'homme, une
pure affaire d’utilité [...]. Le capital selon cette tendance, entraine aussi bien au-dela des
barrieres et des préjugés nationaux que de la divinisation de la nature et de la
satisfaction traditionnelle des besoins, modestement circonscrite a l'intérieur de limites
déterminées et de la reproduction de 'ancien mode de vie»!8.

A partir des années 1860, I’évolution de Marx concernant le saccage capitaliste de la
nature et les sociétés non-occidentales est considérable et il est frappant que ces deux
évolutions soient synchrones: cessant de préter au capitalisme une mission progressiste
de développement des forces productives, il dénonce sans équivoque les crimes du
colonialisme dont il mesure alors tout l’étendue, mais aussi l'ampleur de l’aliénation
subie par les travailleurs du Nord, qui se combinent a 1’essor capitaliste des échanges
mais aussi des besoins, des savoirs et des aspirations révolutionnaires. Corrigeant le
Manifeste du parti communiste, qui annoncait ’homogénéisation progressive du monde
capitaliste, le processus a l'ocuvre dans les colonies s’articule a celui qui prévaut au
centre du monde capitaliste tout en préservant leurs caractéres respectifs et en clivant
ainsi les opprimé-es: esclavage, pillage et salariat ceuvrent de concert a la production et a
la reproduction des rapports sociaux dominants ainsi qu’a celle de la force de travail
individuelle, engendrant inégalités, dominations et sous-dominations racialisées et
genrées. Elles contribuent économiquement, mais aussi socialement et politiquement a
sa perpétuation.

Marx élabore a cette occasion les moyens conceptuels de l’analyse de cette
articulation des formes de la production et de la reproduction, méme s’il ne la développe
que de facon partielle: le capitalisme, en généralisant le salariat, sépare les travailleurs
de leurs moyens de production mais aussi, trés largement, de leurs moyens de
reproduction, en les rendant dépendants du marché pour leur subsistance, transformée
en marchandises. Il en va autrement des travailleurs qui restent indépendants du
marché en continuant a produire leur nourriture et leurs diverses conditions de vie de
facon autonome, dans le cadre de rapports sociaux hybrides, incluant les diverses formes
d’économie domestique. Si cette autonomie diminue le capital variable mobilisé (consacré
au paiement des salaires) et donc baisse la valeur de la force de travail, elle peut aussi
soutenir des formes de résistance a la subsomption capitaliste de la reproduction et de la
vie sociale, en maintenant des secteurs d’activité indépendants. Mais la condition de
cette contre-tendance est la politisation consciente de ces virtualités. Il faut ajouter que
Marx ne meéne cette analyse qu’au niveau de la structure familiale, laissant dans 'ombre
la prise en charge inégalitaire du travail domestique de reproduction sociale, assuré par
les femmes (méme s’il préte par ailleurs grande attention a leur intégration au prolétariat
industriel).

Ses développements les plus précis concernent la coexistence et la combinaison de
modes de production différents, en particulier dans le cas de l'esclavage aux Etats-Unis.
En effet, dans le dernier chapitre du livre I du Capital, Marx aborde cette dimension non-
capitaliste de la reproduction sociale sous l’'angle de la propriété individuelle de la terre
dont jouissent les colons américains. Cette auto-suffisance est aussi celle des esclaves,
dont le travail non rémunéré consacré a la production est rendu possible par un travail

18 Jbidem.

104



Production et reproduction sociales chez Marx

antérieur de reproduction étranger au marché capitaliste. Claude Meillassoux précise
que, «orsque le captif est introduit dans la communauté, il apporte la fraction du produit
social qui a été investie en lui par sa société d’origine pour le former»9. La grande
différence avec le salariat se situe dans la dimension délibérément exterminatrice, aprés
usage, de la force de travail esclave consommée a mort. Mais la parenté réside dans
I'indifférence des capitalistes a la vie et a la survie de la force de travail dés lors que cette
vie n’est plus la condition de l'extorsion de la survaleur.

Les formations sociales non capitalistes dont les esclaves sont les héritiers, qui ont
été pillées et détruites par le capitalisme, restent porteuses d’une riche culture sociale. Si
elles ne constituent pas en tant que telles des alternatives en acte, elles recelent des
rapports sociaux ou se forment des individualités réfractaires a la marchandisation
généralisée du monde. Politisées, fédérées avec les luttes ouvriéres, ces résistances
peuvent faire barrage a l'expansion des rapports de production capitaliste et, par 1a, a la
dépossession et a I'expropriation généralisées dont ils sont synonymes. Dans les années
1880, a l'occasion de son analyse de la commune rurale russe, Marx détectera cette
potentialité anticapitaliste au sein de rapports de propriété non capitalistes persistant
localement, a la condition, selon lui, que le maintien de la forme communale se
coordonne aux combats du salariat dans les pays capitalistes20, esquissant une possible
articulation des luttes en riposte a la combinatoire des dominations2!.

La politisation théorique et organisationnelle de ces questions, et la prise en compte
d’une reproduction sociale largement dévolue aux femmes dont le travail est minoré et
dévalué, décidera en dernier ressort de leur capacité a offrir des points d’appui a un
processus révolutionnaire a ses yeux nécessairement mondial. Marx insistera sur la
priorité stratégique a donner a la lutte contre l’esclavage et a l'indépendance irlandaise
pour ces raisons, de méme d'ailleurs qu’il défend 1’organisation autonome des femmes au
sein du mouvement ouvrier: les classes ouvriéres américaine et anglaise doivent prendre
conscience de ce qu’il n’hésite pas a nommer le “privilége blanc”22, arme idéologique et
politique de premier plan, fédérant les exploités contre plus dominés qu’eux avec leur
propre classe dominante. Racisme, sexisme, nationalisme ne sont pas de simples
préjugés mais des instruments politiques de la reproduction des rapports capitalistes
d’exploitation et de domination, ancrées dans le développement inégal et combiné du
mode de production capitaliste. Cette conception, qui sera développée par Trotsky puis
par d'autres théoriciens marxistes, se trouve esquissée dans les analyses que Marx
consacre a la division internationale du travail.

Ainsi, dans le chapitre 13 du livre I ou il évoque les conséquences de la mécanisation
capitaliste sur la baisse de la valeur de la force de travail et sur la mise au travail des
femmes et des enfants, Marx entrevoit l'installation d'un ordre mondial inégalitaire a une
époque ou ces dynamiques naissent et alors que des luttes spécifiques se dessinent a
peine:

19 Meillassoux (1998), pp. 87-88.

20 Marx (2025).

21 Garo (2019), pp. 208-263.

22 (Tant que les travailleurs, le véritable pouvoir politique du Nord permirent a l'esclavage de souiller leur
propre République; tant que, face au Négre acheté et vendu contre son gré — ils s’enorgueillissaient du
privilege majeur réservé au travailleur a la peau blanche d’étre libre de se vendre lui-méme et de choisir son
propre maitre, ils furent incapables d’ceuvrer a 'authentique émancipation du travail et de soutenir leurs
camarades européens dans leur lutte pour I’émancipation», Karl Marx, “Adresse a Abraham Lincoln”, Karl
Marx, “Adresse de I’Association internationale des travailleurs a Abraham Lincoln”, 29 nov. 1864, Marx
(2012), p. 232.

105



Isabelle Garo

D’une part la machine entraine un accroissement du matériau brut, comme par
exemple I’égreneuse a accru la production du coton. D’autre part, le bas prix du
produit industriel et les bouleversements dans les moyens de transport et de
communication sont des armes qui permettent la conquéte des marchés
étrangers. En ruinant leur production artisanale, l’exploitation mécanisée les
transforme en champs de production du matériau brut dont elles ont besoin. C'est
ainsi que les Indes orientales ont été contraintes de produire du coton, de la laine,
du chanvre, du jute, de l'indigo, etc. pour la Grande-Bretagne. Les ouvriers sans
cesse “mis en surnombre” dans les pays de grande industrie sont la pépiniére qui
augmente 1’émigration et la colonisation des pays étrangers, lesquels se
transforment en plantations de matiéres premiéres pour la métropole [...]. Il se
crée une nouvelle division du travail entre les nations23.

Ce texte suggére deux remarques. D’une part, le perfectionnement des forces productives
capitalistes et leur mécanisation, loin d’alléger le travail, apparait comme le moyen de
l'exploitation renforcée et élargie des travailleurs individuels. D’autre part, exploitation
du travail et pillage de la nature se présentent comme inséparables de formes coloniales
(et genrées) de domination qui oppose des fractions du prolétariat a d’autres. Marx ne
formule pas ainsi cette idée, mais son analyse du capitalisme en tant que totalité
contradictoire et différenciée, ceuvrant toujours a la fois a la production et a sa propre
reproduction, propageant et multipliant les inégalités et les rapports de concurrence
entre régions, nations, groupes sociaux et individus, ouvre la voie a une analyse reliant
dialectiquement rapports d'exploitation et de domination. Ainsi, production et
reproduction sociales sont-elles a distinguer et a articuler, pour des raisons a la fois
analytiques et stratégiques.

3. Réarticuler production et reproduction

Si de nombreux analystes du capitalisme contemporain, au-dela méme des rangs du
marxisme, notent sa dimension mortifére inédite, la question de la reproduction des
rapports capitalistes est souvent séparée de la question de la reproduction sociale, elle-
méme opposée au domaine de la production et de l'exploitation. Or Marx, loin de s’étre
enfermé dans cette derniére dimension, initie sans la parachever une analyse croisée de
ce qui reléve de deux reproductions distinctes et combinées, d'un c6té celle de la force de
travail vivante et, de lautre, celle des rapports de production différenciés qui
accompagnent l'expansion mondiale du capitalisme. Ces deux types de reproduction
déterminent le rapport métabolique de l'humanité au monde naturel. La notion de
métabolisme sociale et de rupture meétabolique complexifient considérablement
I'approche de 1844 conduite en termes de corps inorganique, sans pour autant perdre de
vue ses intuitions fondatrices. Il s’agit de montrer que la dynamique du capital, qui pille
la vie et la mime, n’en acquiert pas pour autant ses capacités d’autoreproduction mais,
qu’a linverse, elle en opére la destruction croissante.

Aujourd’hui, il s’agit de relier les luttes écologistes et féministes aux combats du
salariat sans opposer ces mobilisations les unes aux autres. C’est pourquoi la relecture
du livre II du Capital s’avére aussi urgente que féconde, en dépit de son caractére
malaisé. C’est Engels qui se charge d’éditer ce volume en 1885, aprés la mort de Marx, a
partir des brouillons existants, rédigés en partie aprés ceux du livre III. Dans sa préface,

23 Marx (1993), pp. 506-507.

106



Production et reproduction sociales chez Marx

Engels souligne l'extréme difficulté de ce travail de mise en forme: huit manuscrits ont
été rédigés par Marx entre 1865 et 1881, en plus des textes préparatoires que
constituent les Grundrisse de 1857-58 et les Manuscrits de 1861-63. Aux difficultés
théoriques rencontrées par Marx s'est ajoutée la dégradation de son état de santé, qui
expliquent le caractére trés inabouti de certains chapitres, ainsi qu'un style globalement
plus technique, qui tranche sur les pages inspirées du livre I et du livre III.

Centré sur les cycles de la reproduction du capitalisme, ce livre II propose une épure
délibérément abstraite de la sphére capitaliste de la circulation, afin d’aborder ses
rythmes combinés et d’examiner les conditions de leur harmonisation et surtout de leur
crise périodique. Il s’agit de comprendre comment les cycles capitalistes s’entrelacent de
facon complexe et complémentaire, tout en se déconnectant sans cesse, engendrant cette
temporalité heurtée de cycles qui peinent a embrayer les uns dans les autres. A ses yeux,
la contradiction fondamentale qui barre la voie a tout équilibre durable est la suivante:
dans le capitalisme, des avances de capital-argent sont nécessaires pour se procurer les
éléments de production — moyens de production et force de travail salariée —, alors
qu’elles ne sont pas en mesure de mettre aussitét en mouvement le capital productif et
de produire un “effet utile” sous forme de marchandises produites et vendues,
réamorcant ce fonctionnement. Ce délai est lourd de menace car cette désynchronisation
permanente constitue une barriére a la production capitaliste, qui rend le capitaliste
individuel dépendant a la fois du capital-argent dont il dispose et des fluctuations du
marché de ’'argent dont il subit les conséquences2+.

Ainsi, le capitalisme présente-t-il I’étrange figure d’'un organisme qui souffre de facon
constitutive dune dislocation tendancielle de ses fonctions, complémentaires mais
incompatibles, toujours réaccordées de force, au prix de destructions et de crises
périodiques, d’ampleur croissante. Ce régime pathologique d’existence fait du capitalisme
un monstre (et Marx multiplie les images littéraires: serpent, vampire, Moloch, etc.), qui
ne surmonte provisoirement ses crises endogénes que par ’expansion de sa logique folle
de valorisation infinie d'une part, et par sa capacité a puiser ailleurs la vitalité qui lui
manque, en particulier dans la force de travail vivante des individus dont il s’empare. Ni
meécanique, ni organique, le monde capitaliste est cette totalité malade d’elle-méme, sans
aucun équivalent dans le monde naturel. C’est une approche dialectique novatrice de ce
processus inédit de reproduction sociale que la critique de 1’6conomie politique doit
élaborer, a distance des métaphores organiques traditionnelles, mais a distance aussi de
la dialectique hégélienne.

Les crises du capitalisme montrent en effet que son réve d’auto-reproduction, est a la
fois une illusion et un cauchemar. Il est conduit a l'expansion illimitée comme seul
moyen pour tempérer ou différer des crises endogénes, tout en contribuant a leur
élargissement. Or la société humaine ne saurait étre un vivant autonome parce qu’elle a
initi€é une histoire ancrée durablement dans la nature et limitée par elle. Comment
repenser les médiations matérielles entre la vie sociale et ses conditions naturelles? Une
telle réflexion améne Marx a concevoir finalement les questions de la nature et de la vie
comme des questions politiques majeures. Car c’est bien la — ou du moins une - “vraie
vie” qu’il s’agit finalement de batir, autrement dit un mode de production construit
autour d'une auto-régulation collective concertée, véritablement démocratique, en vue de
la réinsérer dans un métabolisme global dont elle est partie prenante.

24 Marx (1977), p. 313.

107



Isabelle Garo

Sous l'angle stratégique et politique que Marx ne perd jamais de vue, la question est
pour nous devenue la suivante: comment opposer a cette logique mortiféere de crises
aggravées, qui se multiplient les unes par les autres, non pas des luttes isolées, mais des
résistances, aussi autonomes et articulées que les différentes dimensions d'une
formation capitaliste? Si une telle question déborde largement le propos du livre II, elle a
conduit Marx a esquisser deés celui-ci la perspective d'une refonte sociale apte a
surmonter lirrationalité fonciére de la régulation par le marché: a la temporalité
chaotique du capitalisme, il s’agit substituer ce qu'il nomme une “production socialisée”,
reliant la durée de rotation au “caractére social” du procés de production. Ce qui signifie
précisément qu'une telle organisation de la production devra étre capable de substituer
aux avances des capitalistes individuels en capital-argent, et au capital-argent lui-méme,
une logique sociale, qui sache réaccorder souplement des temporalités par définition
différentes, en se donnant pour fin la satisfaction croissante de besoins humains, eux-
mémes constamment et collectivement redéfinis, et non 'accumulation capitaliste.

Ainsi, pourrait-on concevoir que, “pour un temps assez long” des activités
socialement utiles “prélévent force de travail” et moyens de production sans fournir
pendant ce temps de travail utile sous forme de production effective. «Le capital-argent
disparait en production socialisée. La société répartit la force de travail et les moyens de
production entre les diverses branches d’industrie»?5. Les schémas du livre II esquissent
donc bien ce que pourrait étre une comptabilité socialiste, méme s’ils n’en abordent que
l'exigence abstraite de coordination technique, indépendamment de la description précise
de ce que seraient les nouveaux rapports sociaux de production et surtout,
indépendamment de la transition politique en direction d’une telle production socialisée.
La perspective est bien celle de 1’abolition du capitalisme. Il est logique que le livre II
n’aille pas plus loin dans un domaine qui n’est pas le sien, Marx s’é¢tant par ailleurs
toujours refusé a inventer des recettes pour «les marmites de ’avenir».

Il est également conforme au projet du Capital que ne soit pas étudié a ce niveau la
question de cette reproduction élargie qui concerne la production de la force de travail
elle-méme. Or c’est précisément en ce point que se rejoignent la reproduction des
rapports de production et la question de la reproduction sociale, devenue aujourd’hui
cruciale. Le livre I I’énonce clairement: «Le procés de production capitaliste, considéré
dans son contexte ou comme proceés de reproduction, ne produit pas seulement de la
survaleur, il produit et reproduit le rapport capitaliste proprement dit, d'un co6té le
capitaliste, de 'autre 'ouvrier salarié»26.

La dimension de la reproduction sociale n’a donc pas été oubliée par Marx, méme s’il
ne la traite que trés partiellement. Comment comprendre qu’elle lui soit souvent objectée,
comme étant incompatible avec sa théorisation du capitalisme? Une des réponses tient a
la marginalisation, par une partie du marxisme ultérieur et du mouvement ouvrier, de
ces préoccupations. Une autre réside, en sens contraire, dans I'importance aujourd’hui
grandissante prise par les luttes féministes, indigénes, décoloniales et écologistes, qui
rendent primordiales ces luttes parfois a tort concues comme “identitaires” et
divergentes. Or, sans méconnaitre les limites et les défaillances de Marx, en particulier
concernant le travail des femmes, sa critique du capitalisme inclut de plein droit la
question de la reproduction sociale, en lien avec ce qui est une de ses theéses

25 Jbidem.
26 Marx (1993), p. 648.

108



Production et reproduction sociales chez Marx

fondamentales: l’exploitation de ressources vivantes (la nature et le travail) est la
condition sine qua non de la perpétuation du capitalisme, qui n’existe qu’en s’emparant
d’une vie qu’il ne produit pas.

I1 est donc essentiel de revenir sur l'intrication étroite des sphéres de la production et
de la reproduction, tout en mettant en évidence les particularités maintenues et
reconduites au sein d’une totalité capitaliste en mouvement perpétuel, mue par sa
dynamique et par les menaces de crise qui la taraudent. Chez Marx, la thématique de la
vie, omniprésente, nomme ces logiques a la fois transversales et distinctes. Si le capital
demeure subordonné aux relations non-capitalistes et a la nature, se révélant incapable
d'étre la condition suffisante de sa propre reproduction, alors on peut considérer que la
question de la reproduction sociale et de ses conditions constitue bel et bien le cceur de
ses contradictions et donc le site par excellence de l'intervention politique, a la condition
de parvenir a articuler la question de la production et donc de I'exploitation de la force de
travail vivante a celles de sa reproduction. C’est cette question a la fois théorique et
stratégique qui cible le coeur méme du capitalisme contemporain et de sa puissance
destructrice sans précédent.

4. Se réapproprier nos vies

Par suite, il reste a préciser la notion de reproduction sociale comme composante
essentielle d’'une analyse marxiste actualisée, en prise sur le présent, indispensable a la
construction concréete de l’alternative communiste. Car la perspective de 1’abolition du
capitalisme ne saurait consister dans linstauration de but en blanc de nouveaux
rapports sociaux et d'une relation immédiatement transformée a la nature. Elle implique
au préalable 'organisation politique de celles et ceux qui produisent non seulement de la
valeur mais des richesses sociales, en vue de mener jusqu’au bout leurs lutte sociales et
politiques. Marx le montre dans ses textes spécifiquement stratégiques: seule cette lutte,
s’inventant a mesure qu’elle se déroule et s’amplifie, peut permettre de se réapproprier
collectivement la maitrise de l’activité sociale collective, de ses résultats autant que de
ses conséquences. Et en ce sens, 1’abolition des rapports de classes est bien la condition
sine qua non d’un rapport maitrisé a la nature, et non l'inverse, ce qui ne rend nullement
les luttes écologistes subalternes.

A partir des analyses qui précédent, on peut formuler quelques hypothéses situées
sur le terrain stratégique contemporain. Affronter le “capitalisme du désastre” pour
reprendre l’expression de Naomi Klein, implique d’articuler comme celui-ci sait le faire
toutes les dimensions de la vie individuelle et sociale. C’est pourquoi sectoriser et isoler
les nombreuses luttes existantes, situées sur le terrain reproductif, ou les dissocier du
combat mené contre l’exploitation de classe est une impasse: c’est bien au cceur de
«’antre secret de la production»?7 qui est aussi celui de la reproduction qu’il faut installer
la question communiste contemporaine. C’est méme trés exactement a leur point
d’intersection que naissent des mobilisations dont 1'autonomie est aussi nécessaire que
la combinaison fédérative.

Les modalités concrétes, organisationnelles, de cette articulation restent en grande
partie a inventer, a un moment ou les forces politiques du mouvement ouvrier
traditionnel sont en crise profonde. Néanmoins, sans prétendre anticiper sur ce qui ne
peut étre qu’une construction pratique collective, on peut considérer que la question de

27 Ivi, p. 197.

109



Isabelle Garo

la force de travail vivante qui est située au coeur du meétabolisme social, peut fournir le
liant d’une telle approche politique fédérative et non réductrice. En effet, laissé a lui-
méme, le capitalisme ne développe l’activité humaine qu’en la retournant contre elle-
méme et contre ses propres conditions naturelles et sociales. Marx écrit:

La limite du capital, c’est que tout ce développement s’opére de facon
contradictoire [...], que le rapport — de lindividu — aux conditions élaborées a
partir de lui-méme n’est pas rapport aux conditions de sa propre richesse, mais
aux conditions d*une richesse d’autrui et a sa propre pauvreté?2s,

Cette logique de captation privative des richesses collectivement produites conduit au
détournement capitaliste de toute activité sociale, domestique, intellectuelle, créative,
etc., métamorphosant ces sources vives en productions réifiées et marchandisées, qui
alimentent en retour les crises et la destruction de la planéte. Mais c’est aussi le cas de
la nature et en particulier du vivant, désormais annexé en profondeur par des formes
invasives d’appropriation. C’est ainsi que le mode de production capitaliste en crise
terminale, animé par son insatiable frénésie de “valorisation de la valeur”, en vient a
asphyxier toute vie dans ses circuits.

Or, en contradiction ouverte avec cette logique capitaliste aveugle a ses conditions
autant qu'a ses effets, le vivant se caractérise par sa capacité a l'autorégulation en
contexte: a sa facon, une société viable devra savoir inventer ses propres formes d’auto-
organisation réfléchies au lieu de greffer ses logiques de prédation sur une vitalité qu’il
épuise. C’est pourquoi construire une forme sociale viable, c’est-a-dire assurant la
reproduction durable dans le temps de ses propres conditions, n'épuisant ni la nature ni
la force de travail, ne peut étre que le résultat d’une révolution sociale de longue haleine,
marquée par des ruptures successives et orientée par ce projet. Elle ne peut étre
conduite que par celles et ceux qui le portent en raison méme de l'exploitation et des
dominations qu’ils et elles combattent, I’écrasante majorité donc, dans le cadre d'un
capitalisme par définition impérialiste, racial et patriarcal.

Une telle stratégie reste a concrétiser dans des circonstances qui sont a chaque fois
singuliéres, mais ses buts sont clairs: il s’agit de restituer aux individus sociaux les
conditions et les finalités de leur activité, en inventant des rapports sociaux inédits. Il
s’agit pour 'hnumanité de parvenir a se réapproprier ses propres forces productives,
retournées contre elle en puissances destructrices. Pour Marx, c’est en ce point précis
que le capitalisme engendre les conditions de sa propre abolition, ouvrant la voie a un
développement non productiviste des forces productives, qui vise «l’'universalité de
l'individu non pas comme universalité pensée ou imaginaire, mais comme universalité de
ses relations réelles et idéelles. D'ou encore la compréhension de sa propre histoire
comme d'un proces et la savoir que la nature (présente aussi comme puissance pratique
au-dessus de lui) est son corps réel»?9. C’est pourquoi — et aujourd’hui plus que jamais —
la contradiction vient se nicher au coceur méme de la subjectivité de celles et ceux qui
produisent des richesses, au sens large de ce terme.

Or, pour Marx, la force de travail n’est rien d’autre que cette subjectivité, incarnée
dans des travailleurs individuels, dotés d'aspiration a ’autonomie et a I’épanouissement,
alors méme qu’ils sont coordonnés extérieurement et écrasés par le capital qui en dévore

28 Marx (2011), p. 502.
29 Jbidem.

110



Production et reproduction sociales chez Marx

la force vive. Il se trouve que la production méme de cette force de travail — ou plutot sa
formation - résulte notamment dun travail domestique improductif du point de vue
capitaliste, qui vise a reproduire et entretenir, mais aussi a éduquer et a socialiser un
ensemble de capacités humaines et de caractéristiques physiques, nerveuses,
intellectuelles ou artistiques. C’est pourquoi ces capacités, en proie a leur captation
capitaliste croissante restent porteuses de dynamiques d’émancipation collective, mais la
encore a la condition de leur élaboration politique. Et c’est notamment des femmes qui
sont prioritairement affectées aux taches de la reproduction sociale, et réenfermées dans
une domination domestique genrée a mesure que les services publics sont détruits par
les politiques néolibérales. Mais c’est aussi le cas des colonisé-es et racisé-es dans le
cadre des relations impérialistes et néocoloniales contemporaines.

Ainsi, les femmes racisées voient-elles leur charge de travail doubler, ayant a assurer
un travail domestique salarié sous-payé en plus du leur, tout en subissant la violence de
la domination patriarcale et en étant les plus impactées par le désastre climatique et
environnemental en cours. Mais ces oppressions combinées ne sont pas une simple
addition de contraintes et de violences infligées a des individus soumis et passifs. Partout
dans le monde, elles font naitre les conditions subjectives de possibles résistances et de
luttes au point de rencontre entre le capitalisme et ses conditions non capitalistes de
reproduction. Les occupations écologistes, les combats féministes, lgbt+, anti-validiste,
les luttes indigénes, les mobilisations des quartiers populaires, les solidarités
internationales, etc. expérimentent sous nos yeux ces inventions de formes, qui ne
peuvent rester isolées les unes des autres sans rapidement dépérir et subir la répression
d'un néolibéralisme qui militarise toujours plus sa dominations3°.

Une possible réarticulation effective de ces luttes dispersées et sporadiques passe par
l'analyse d’'une totalité complexe et contradictoire, sans la rabattre sur la seule
dimension de la production capitaliste et de ses conditions, mais sans l’en séparer.
Intervenir politiquement de facon active, rompre avec le long cycle des défaites des
classes populaires, suppose d’accomplir cette tache stratégique gigantesque: parvenir a
construire des revendications aussi transversales que les dominations qu’elles
combattent, en lien avec la compréhension de ’ensemble des formes de l'appropriation
capitaliste. C’est bien la perspective de fédérer les luttes existantes a partir de leur
autonomie fondamentale et de leurs enjeux propres mais aussi en lien avec une culture
politique globale et en riposte a ce qu’est ’articulation capitaliste fine de 1’exploitation et
toutes les oppressions, qui reste a élaborer collectivement.

Car les mobilisations populaires connaissent aujourd’hui un renouveau, en lien avec
les régressions en cours et les enjeux élargis de la contestation sociale, laissant entrevoir
plusieurs scénarios: ou bien des clivages fratricides fracturant davantage encore un
paysage politique en crise profonde, ou bien la connexion souple, concertée, de tous les
secteurs clés de la relance stratégique et critique. S’y ajoute l'urgence de construire des
organisations elles-mémes débarrassées de toutes les dominations, du sexisme, du
racisme et qui sachent préfigurer la société démocratique et égalitaire que nous voulons.
Comment repenser des organisations politiques et syndicales prenant en compte ces
dimensions? Cette élaboration est plus que jamais décisive, face a 'assaut mondialisé
des néofascismes qui détournent a leur avantage le rejet du néolibéralisme pour mieux
parachever la barbarie capitaliste concurrentielle et prédatrice: les producteurs associés

30 Serfati (2024).

111



Isabelle Garo

ont a se réapproprier, au sens émancipateur du terme, ce qu’ils n’ont en réalité jamais
possédé, mais qui leur est pourtant manifestement confisqué: le contrdle collectif,
démocratique, de leurs conditions de travail, de la production et de la répartition des
richesses produites et plus largement leur temps de vie lui-méme.

La question de la réappropriation prolonge donc, tout en la réélaborant, la critique de
la propriété privée proposée par Marx en 1844. Son analyse, qui rompt dés le début avec
la dénonciation traditionnelle de la propriété privée, tente de penser en méme temps les
ressorts de la mobilisation sociale et ses finalités, au travers de la question individuelle et
collective de la réappropriation. C’est pourquoi, a la fin du livre I du Capital, Marx affirme
que l’abolition de la propriété capitaliste des moyens de production va de pair avec le
développement de la propriété personnelle en tant que facteur de 1’émancipation
humaine. Mais cette réappropriation concerne aussi et avant tout l'organisation de
lactivité sociale elle-méme, dans ses formes privées (I’entreprise) ou publiques (’Etat).
C’est bien la réappropriation politique de ce qui a été confisqué et détourné qui pourra
seul étre a la fois le moteur et le but d'un processus de transformation sociale radicale:
cette réappropriation, passant par les médiations sociales redéfinies d’'une organisation
communiste de la vie sociale implique un rapport modifié a la nature et a la terre, ainsi
qu’'une réorganisation radicalement désaliénante du travail reproductif.

Si Marx n’a jamais traité ces questions telles qu’elles se présentent a nous, il a fournit
un cadre théorique plus que jamais indispensable a leur compréhension analytique en
méme temps qu’a leur élaboration stratégique poursuivie. De ce point de vue, réaffirmer
le caractére central et fondateur de la contradiction travail-capital ainsi que celui de
l'exploitation et de 'accumulation implique précisément de ranger la prolifération des
dominations au nombre des moyens et des conséquences de l'expansion et de la
reproduction du capitalisme. Car c’est bien au coeur de cette réalité stratifiee et
adaptative qu’est le mode de production capitaliste que doivent parvenir a s’insérer, se
propager et proliférer les forces politiques qui le combattent, de facon encore plus
buissonnante, évolutive et articulée que lui, pour construire un monde enfin viable.

Bibliographie

Anderson, K. (2015), Marx aux antipodes. Nations, ethnicité et sociétés non occidentales,
trad. fr. M. Chemali et V. Rauline, Syllepse, Paris.

Garo, 1. (2019), Communisme et stratégie, Editions Amsterdam, Paris.

Marx, K. (1968) Okonomisch-philosophische Manuskripte (1844) in MEW, Band 40, Dietz
Verlag, Berlin

Marx, K. (1972) Manuscrits de 1844, trad. fr. E. Bottigelli, Editions Sociales, Paris.

Marx, K. (1977), Le Capital, livre 11, trad. fr. E. Cogniot et G. Badia, Editions sociales,
Paris.

Marx, K. (1993), Le Capital, Livre I, trad. fr. J.-P. Lefebvre et al., “Postface a la deuxiéme
édition allemande”, PUF, Paris.

Marx, K. (2011), Manuscrits de 1857-58 dits “Grundrisse”, trad. fr. J.-P. Lefebvre et al,
Editions Sociales, Paris.

Marx, K. (2012), Une révolution inachevée. Sécession, guerre civile, esclavage et
émancipation aux Etats-Unis, trad. fr. E. Delgado-Hoch, P. Le Tréhondat et P.
Silberstein, Syllepse, Paris.

Marx, K. (2025), Projet de réponse a Vera Zassoulitch,
www.marxists.org/francais /marx/works/1881/03/km18810308.htm.

112



Production et reproduction sociales chez Marx

Hegel, G. W. F. (1978), Précis de UEncyclopédie des sciences philosophiques, trad. fr. J.
Gibelin, Vrin, Paris.

Hegel, G. W. F. (2004), Encyclopédie des sciences philosophiques, II. La philosophie de la
nature, trad. fr. B. Bourgeois, Vrin, Paris.

Meillassoux, C. (1998), Anthropologie de U’esclavage, PUF, Paris.

Saito K. (2021), La nature contre le capital. L’écologie de Marx dans sa critique inachevée
du capital, trad. fr. G. Billy, Syllepse, Paris.

Serfati C. (2024), Un monde en guerres, Textuel, Paris.

113



