
 
98 

Bollettino Filosofico 40 (2025): 98-113 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12967 

 

ISABELLE GARO*  
 

PRODUCTION ET REPRODUCTION SOCIALES CHEZ MARX 
 
 

Abstract: Social Production and Reproduction in Marx 
 

Today at the centre of our concerns, the question of life is present in Marx’s work. It characterises 
part of the natural world, but also humanity’s relationship with nature, as well as the vitality of social 
relations and their capacity to reproduce and transform themselves in the course of history, ensuring 
or threatening the perpetuation of humanity. The notion of reproduction encompasses these various 
dimensions. The aim is to show that, in Marx’s work, the questions of production and social 
reproduction are inseparable. Their linkage highlights the aggravated contradictions of the capitalist 
mode of production, but these contradictions also open up avenues for political intervention and social 
transformation, at a time when the alternatives to capitalism are themselves in deep crisis. 
 

Keywords: Communism, Crisis, Productive Forces, Social Metabolism, Social Reproduction 
 
 
Certaines lectures contemporaines de Marx soulignent son actualité persistante ou 
renouvelée sur divers plans et notamment en ce qui concerne les contradictions du 
capitalisme, que Marx jugeaient insolubles dans le cadre de ce mode de production. 
Aujourd’hui, compte tenu de l'ampleur de la crise multiforme en cours et de son 
caractère global qui menace directement l'humanité et la nature, c’est la question même 
de la vie, dans toutes ses dimensions, qui tend à s’imposer. Si les approches héritières de 
la biopolitique connaissent à cette occasion un regain d’intérêt, la relecture de Marx sous 
l'angle de ces préoccupations combinées s’avère féconde, ouvrant une autre voie 
théorique mais aussi stratégique à une critique rénovée du capitalisme en tant que tel. 
En effet, tout en rompant avec la vieille tradition organiciste d’une partie de la théorie 
politique mais aussi avec une conception biopolitique centrée sur le pouvoir, ce sont les 
questions du métabolisme social et de la reproduction sociale que sa pensée permet 
d'aborder, en tant qu’elles sont inséparablement économiques, sociales et politiques.  

Ainsi, même si Marx n’a bien sûr jamais abordé certains questionnements 
contemporains, inséparables de transformations historiques récentes, c’est sous l'angle 
de l'étude de l'intrication des rapports de production et de reproduction que sa pensée se 
révèle porteuse d'une compréhension qui reste sans équivalent, celle des logiques 
capitalistes contradictoires et combinées. La question de la vie s’y manifeste comme 
rapport de l’humanité à la nature mais aussi comme vitalité propre, celle des rapports 
sociaux et de leur capacité à se reproduire et à se transformer au cours de l’histoire, 
assurant ou menaçant la perpétuation de l’humanité: le terme de “reproduction” désigne 
sous sa plume ces deux logiques reliées et distinctes, reproduction naturelle et 
reproduction des rapports de production.  

Cet article se donne pour objectif de montrer que, dans l’œuvre de Marx, ces deux 
approches de la vie sont indissociables et qu’elles permettent de mettre en lumière les 
contradictions aggravées du mode de production capitaliste dans le cadre de ce qui est sa 
dernière variante en date, le régime néolibéral d’accumulation et de production. Mais ces 

 
* Classes Préparatoires aux Grandes Ecoles, Lycée Chaptal, Paris.  



Production et reproduction sociales chez Marx 
 

 
99 

 

contradictions ouvrent aussi des brèches à l’intervention politique et à la transformation 
sociale, à un moment où les alternatives au capitalisme sont elles-mêmes en crise 
profonde. 

 
1. La nature, corps non organique de l’être humain 
Texte canonique quand on s’intéresse à la conception marxienne de la nature et de la vie, 
les Manuscrits de 1844 se présentent comme une œuvre charnière, sans doute plus 
importante par la recherche qu'elle initie que par les réponses qu'elle propose. Il n’en 
demeure pas moins que des éléments conceptuels originaux et même décisifs y 
apparaissent. Alors en exil à Paris Marx, qui s’est depuis peu converti au communisme, y 
développe ses analyses en matière d'économie politique tout en entrant en contact avec 
une classe d’ouvriers-artisans en cours d’organisation. Les textes rédigés dans ce 
contexte forment non un livre conçu comme tel mais un ensemble de brouillons à portée 
principalement expérimentale, très directement marqués par la critique matérialiste de 
Hegel proposée par Ludwig Feuerbach, mais aussi par les travaux de Friedrich Engels et 
de Moses Hess concernant les problèmes de la production et de l’argent. 

Le rapport des êtres humains entre eux et à la nature se situe au point de rencontre 
de ces diverses préoccupations. La redéfinition de l’essence humaine contre la perte de 
soi – l’aliénation – qui la menace, n’est pas pour Marx une question académique: son 
exploration vise à préciser la perspective de l'émancipation réelle, sa préoccupation 
majeure. Mais elle implique de brosser dans ses grandes lignes une nouvelle approche de 
l’histoire humaine, accordant la première place aux présuppositions et aux conditions 
matérielles de la vie humaine et donc à la nature. Plusieurs des énoncés qu’on rencontre 
dans ces pages, aussi denses qu’énigmatiques, semblent ouvrir la voie à une approche 
écologique restée depuis lors sans équivalent: «La société est l’achèvement de l’unité 
essentielle de l’homme avec la nature, la vraie résurrection de la nature, le naturalisme 
accompli de l’homme et l’humanisme accompli de la nature»
2. Et surtout: la nature est le “corps non-organique”3 de l’être humain.  

Comment comprendre cette dernière affirmation, aussi lapidaire qu’équivoque? Le 
texte allemand dit: «Die Natur ist der unorganische Leib des Menschen, nämlich die Natur, 
soweit sie nicht selbst menschlicher Körper ist»4, utilisant deux termes, “Leib” et “Körper”, 
là où le français n’en connaît qu’un seul. “Körper” nomme en priorité le corps objectif, 
conçu dans son extériorité matérielle, tandis que “Leib” désigne le corps vivant et vécu, 
s’éprouvant lui-même, le corps propre. La nature est donc ce corps vivant que nous 
éprouvons comme nôtre, non par la domination que nous exerçons sur lui, mais d’abord 
en l’expérimentant comme prolongement et condition de notre propre existence vivante, 
et cela par-delà les limites de notre être individuel. Autrement dit, c’est un rapport à la 
nature inventif et réciproque, individuel parce que social, que commence à explorer Marx 
en 1844, à la fois avec, par-delà et contre Hegel, tant la dialectique des choses mêmes 
doit se prolonger au sein de leur saisie conceptuelle.  

Pour Hegel en effet, le vivant se caractérise par un rapport à lui-même qui est 
d’emblée un rapport à ce qui lui est extérieur: le processus de la croissance végétale 
conduit la plante à trouver hors d’elle-même les ressources qui lui sont nécessaires pour 

 
2 Marx (1972), p. 89. 
3 Ivi, p. 62.  
4 Marx (1968), p. 516. 



Isabelle Garo 

 
100 

 

se déployer dans ce monde extérieur5, le monde vivant se caractérisant par des niveaux 
successifs de complexité croissante. Avec l’animal, les comportements adaptatifs 
individuels voient le jour et «l’individualité organique commence à exister comme 
subjectivité»6. Si Hegel affirme la permanence de ce monde naturel, qui persiste à côté de 
la sphère des activités humaines, il pense l’émergence humaine hors du monde animal 
comme le franchissement d'un nouveau seuil de complexité, qui conduit à l’entrée dans 
le monde de l’Esprit. C’est l’Idée qui guide de l’intérieur la lente transition de la matière 
inerte puis vivante vers le règne humain, dont se prépare dés l’origine l’émergence 
nécessaire. Hegel énonce à cette occasion ce qui est le principe même de la téléologie: «En 
tant qu’il – l’être humain – est le but de la nature, il est précisément pour cette raison 
avant elle», sur le mode de la présupposition7. Pour sa part, Marx rejette d’entrée de jeu 
ce scenario finaliste, effectuant dès 1844 ce qu’il nommera par la suite le renversement 
matérialiste de la dialectique hégélienne8: les présuppositions ne sont pas des finalités 
enveloppées dans une gangue matérielle mais des conditions initiales porteuses de 
potentialités historiques qui les transforment en retour. Dès cette époque en effet, inspiré 
par le matérialisme de Feuerbach, il considère que «l’histoire elle-même est une partie 
réelle de l’histoire de la nature, de la transformation de la nature en homme»9.  

Ainsi, au plus loin d’une conception de la nature comme Dieu «dans cet être-là 
immédiat qui est le sien»10 mais héritant d’une analyse de processus enracinés dans le 
monde matériel, Marx pense en matérialiste mais toujours en même temps en 
révolutionnaire le lien entre les humains et la nature, comme cette interaction 
permanente dont l’histoire se poursuit et au sein de laquelle il s’agit d’intervenir. Cette 
conception de l’histoire, plutôt que de s’attacher à décrire des seuils successifs, a pour 
vocation de parvenir à penser ensemble l’appartenance foncière de l’être humain à la 
nature et leur séparation. Considérée sous l’angle de ce processus humain qu’est le 
travail, c’est une seconde rupture qu’engage Marx, à la fois avec Hegel et avec le 
matérialisme antérieur: la nature n’est pas un ensemble passif de ressources à notre 
libre disposition. Bien plus fondamentalement, elle constitue la présupposition concrète 
et la condition vivante, permanente, de notre existence et plus encore de notre capacité 
d'auto-engendrement, Selbsterzeugung11. Autrement dit, la capacité de la nature à se 
reproduire est et reste la condition de notre propre reproduction sociale. Et c’est 
précisément pourquoi, en dépit des critiques qu'il lui adresse, Marx rend grâce à Hegel 
d’avoir su saisir, dans la Phénoménologie de l’esprit, «la production de l’homme par lui-
même comme un processus»12. 

C’est du fait même de ce processus que les hommes, à la différence des animaux, 
sont en relation inventive avec ce “corps inorganique” mais néanmoins vivant qu’est en 
partie le monde naturel. L’approche du jeune Marx présentée dans ces pages denses, 
rédigées avant que n’émergent à la fois l’anthropologie moderne et la théorie darwinienne 
de l’évolution, élabore à grands traits une conception de l’histoire issue d’une critique 
avant tout philosophique de Hegel. Cette critique met en place les éléments d’une 

 
5 Hegel (1978), p. 201. 
6 Ivi, p. 202. 
7 Hegel (2004), p. 721. 
8 Marx (1993), p. 18. 
9 Marx (1972), p. 96.  
10 Hegel (2004), p. 722. 
11 Marx (1968), p. 545. 
12 Marx (1972), p. 132. 



Production et reproduction sociales chez Marx 
 

 
101 

 

nouvelle dialectique, qui sera sans cesse retravaillée par la suite: par-delà la défense 
d’une option matérialiste initialement située dans la filiation de Feuerbach avant de s’en 
éloigner, c’est l'analyse de la nature sous l'angle des rapports sociaux et de leur histoire 
qui constitue le projet profondément original esquissé par les Manuscrits de 1844 et qui 
deviendra l’un des moteurs de sa réflexion ultérieure. La preuve en est que la notion de 
“corps inorganique”, reprise par la suite, apparaît ici dans le chapitre consacré à la rente 
foncière, où Marx développe une première analyse des rapports conflictuels entre 
propriétaire foncier et fermiers, à la suite, notamment, des travaux d’Adam Smith. Son 
premier constat est que la transformation capitaliste de la propriété foncière féodale est 
venue modifier la relation antérieure à la nature, relation non pas immédiate mais 
toujours médiatisée par des formes sociales de propriété et donc par les rapports de 
classe.  

Dans le monde féodal en effet, le serf travaille une terre qui ne lui appartient pas mais 
à laquelle lui-même appartient en vertu des relations sociales de propriété, et c’est 
pourquoi «elle apparaît comme le corps non organique de son maître»13. Mais c’est aussi 
le cas des paysans qui la travaillent pour lui: pour le propriétaire foncier et pour lui seul, 
les serfs sont également des prolongements de sa terre, commente Kohei Saïto14. Du côté 
des serfs, le rapport direct à la nature demeure, en dépit de la dépossession qu'ils ont 
subie, et c’est cette connexion maintenue que le capitalisme viendra dissoudre 
définitivement, en vertu des nouvelles et puissantes formes d’appropriation privative des 
richesses naturelles et sociales qu’il inaugure. Ainsi, les paysans réduits en servage sont 
“corps inorganiques” pour le seigneur en tant que propriétaire foncier, et cela non pas en 
dépit mais en raison du fait qu'ils ont été dépossédés de la terre qu’ils cultivent. Cette 
désignation ne consiste pas à les réduire à des excroissances quasi-naturelles ou à les 
fantasmer en dominateurs tout puissants de la nature: les qualifier de “corps 
inorganiques” manifeste leur humanité sociale en même temps que l’aliénation qu’ils 
subissent au sein de rapports sociaux d’exploitation qui brident leur épanouissement 
individuel. Quant au maître qui ne travaille pas par lui-même la terre mais domine les 
paysans, il s’approprie les richesses hors de toute médiation directement 
transformatrice: elles sont pour lui un donné, au même titre que la terre elle-même.  

Le propos de Marx est bien de montrer que la nature n’est pas avant tout ni par 
essence une entité autonome, extérieure à l’histoire humaine: étant ce par rapport à quoi 
les humains se construisent en tant qu’humains, et modifiée en retour par leur activité, 
elle est à comprendre au travers des relations sociales qui les lient entre eux. En 
l’occurrence, c’est la qualification juridique de la terre comme propriété foncière qui la 
constitue en “corps non organique”, non comme substance mais en tant qu’entité 
matérielle socialisée, indissociable des êtres humains qui la transforment et des rapports 
de classes qui lient propriétaires fonciers, fermiers et serfs.  

En dépit de ses limites et de son caractère surtout exploratoire, l’approche de Marx 
dans ces brouillons est d’une grande originalité, bien éloignée de l’opposition homme-
nature qu’on lui prête encore parfois autant que de l’affirmation de leur identité perdue. 
La nature est à la fois ce dont nous faisons partie mais ce dont nous nous différencions – 
et parfois nous coupons – par l’intermédiaire d’une activité sociale de production qui 
enclenche une autre dialectique, celle des besoins et de leurs satisfactions, se 

 
13 Ivi, p. 50.  
14 Saïto (2021), p. 21 



Isabelle Garo 

 
102 

 

conditionnant mutuellement et permettant le développement de capacités humaines sans 
équivalent dans le monde animal. Les enjeux de cette approche sont politiques: il ne 
s’agit pas seulement de comprendre cette scission comme indissociable de l’exploitation 
de classe, mais d’envisager sa suppression, la perspective communiste constituant 
l'horizon permanent de ces analyses. 

Ainsi se construit très tôt une question marxienne centrale: comment définir un 
rapport non aliénant, émancipateur, à la nature en tant que condition et but d’un 
dépassement du capitalisme? Cette visée situe le communisme bien au-delà de la seule 
question des formes juridiques de propriété, mais toujours, cependant, sur le terrain des 
médiations sociales qui organisent ce rapport des êtres humains à la nature. Et ses 
modalités politiques sont à construire en même temps qu’une refonte économique et 
sociale globale. Contre la simple dénonciation de la propriété privée propre au 
“communisme grossier”, avec lequel le jeune Marx avait déjà polémiqué à l’époque de la 
Gazette rhénane, le communisme se trouve désormais défini comme une réappropriation 
bien plus fondamentale, comme l’«appropriation réelle de l’essence humaine par l’homme 
et pour l’homme», Marx ajoutant que «ce communisme en tant que naturalisme achevé = 
humanisme, en tant qu'humanisme achevé = naturalisme»15.  

S’il ne s’agit pas d’écologie avant la lettre, l’accusation d’anthropocentrisme relève du 
contresens. Catégorie relationnelle et non substantielle, la notion marxienne de “corps 
inorganique” sera retravaillée dans les œuvres ultérieures. Mais dès 1844, elle n’a pas 
vocation à décrire une relation universelle instituant la nature en prolongement 
simplement utilitaire de l’être humain en général. Elle ne vise pas non plus à rétablir une 
hypothétique unité antérieure, une fusion romantique avec une origine perdue. Elle 
permet à Marx d’explorer cette relation du point de vue d’une essence humaine en cours 
de redéfinition, l’amenant à aborder de façon encore superficielle les médiations 
historiques concrètes qui la définissent. On peut considérer qu’une dialectique précisée 
des formes sociales de la production et de la reproduction, dont la thématique est issue 
de cette première période, sera mise au centre du Capital ainsi que des écrits 
préparatoires et des textes ultérieurs. 

 
2. Le capitalisme vampire 
A partir de la fin des années 1850, Marx entreprend la rédaction du Capital, en élaborant 
plusieurs brouillons préparatoires successifs, dont les matériaux ne seront pas tous 
repris dans l’œuvre finale elle-même restée inachevée. S’y déploie une critique de 
l’économie politique analysant les rapports sociaux capitalistes. Toute richesse ayant 
pour origine la nature et le travail humain, les questions de la production et de la 
reproduction englobent l’ensemble de la vie sociale, mais aussi la façon dont les hommes 
interagissent avec une nature transformée par leur propre activité et qui modifie en 
retour, en permanence, leurs conditions matérielles et sociales d’existence. C’est en 
direction de la saisie de cette dialectique historique complexe que l’analyse de Marx 
progresse: nature et humanité forment plus que jamais une unité différenciée, que les 
contradictions du capitalisme conduisent progressivement jusqu’à la “rupture 
métabolique”, menaçant à terme toute vie naturelle et sociale.  

Avant que Marx n’étudie de plus près cette rupture dans ses derniers textes et 
cahiers de notes, il développe son analyse de l'organisation capitaliste de la production et 

 
15 Marx (1972), p. 87. 



Production et reproduction sociales chez Marx 
 

 
103 

 

de l'ensemble de la vie collective. Première forme sociale de l’histoire exclusivement 
centrée sur la valeur et sur son accumulation, elle subordonne tendanciellement 
l’ensemble des activités humaines et des “ressources” naturelles au capital. Dans le droit 
fil des manuscrits parisiens, Marx s’arrête de nouveau sur les différentes formes sociales 
historiques de la production antérieure au capitalisme, afin de comprendre la genèse et 
la spécificité de ce dernier. Il est frappant de retrouver dans le foisonnant et très 
commenté fragment des Grundrisse ou Manuscrits de 1857-1858, intitulé après coup «les 
formes antérieures à la production capitaliste», la notion de “corps inorganique”. Marx en 
remanie la définition: l’analyse des rapports sociaux de production va au-delà de la seule 
prise en compte des seuls rapports de propriété privilégiés en 1844. L’étude de 
l’exploitation de classe et l’élaboration de la catégorie de “forces productives” qui inclut la 
force de travail humaine, réoriente son analyse poursuivie et conjointe de l’aliénation et 
du déploiement des capacités individuelles, déploiement considéré comme vrai gradient 
de l’émancipation.  

Mais c’est bien dans le prolongement des analyses de 1844 qu’en faisant de la nature 
le “corps non organique” de l’être humain, il en vient à considérer le monde naturel, non 
comme stock de ressources disponibles, ni même comme simple condition extérieure, 
mais comme relation vivante et constitutive de l’humanité sociale, comme présupposition 
sans cesse modifiée par ce devenir commun. Dans le même temps, Marx mesure mieux à 
quel point l’annexion des richesses naturelles se combine à la colonisation comme 
condition d’émergence du capitalisme, qui ajoute à l'exploitation salariale reposant sur 
l’extorsion du surtravail non payé, le recours à des ressources gratuites via 
l’expropriation, l’esclavage et le pillage. Cette approche fait émerger deux axes de 
recherche neufs: d’une part, il s’agit de comprendre la façon dont le capitalisme greffe 
sur ces présuppositions vivantes sa propre logique; d’autre part, il faut étudier sa 
capacité à se reproduire au cours du temps, durablement ou non.  

La question proprement marxienne de la reproduction, abordée en particulier dans le 
livre II du Capital, se construit à cette intersection. Rarement prise en compte par les 
interprètes de Marx, elle est cependant cruciale et entre en résonance avec les questions 
contemporaines montantes du travail reproductif et de la dégradation de la capacité de la 
nature à se régénérer, même si, dans l’œuvre marxienne, cette prise en compte 
progressive reste partielle. Kevin Anderson a montré que les années 1850 constituent 
une période charnière, qui va conduire Marx à rompre finalement avec tout 
eurocentrisme et à élaborer une conception plurielle et ouverte du devenir historique 
humain16.  

Dans l’immédiat, un des problèmes majeurs soulevé par le texte de 1858 concerne la 
linéarité et la nécessité qu’il semble prêter à la succession de ces formes sociales que 
sont les divers modes de production: esclavage, féodalisme, capitalisme, mode de 
production asiatique, et communisme. L’histoire humaine doit-elle fatalement passer par 
le capitalisme pour se débarrasser de toute oppression de classe? Le développement des 
forces productives est-il un progrès nécessaire à l’instauration du communisme ? En 
1858, Marx reste encore convaincu de «la grande influence civilisatrice du capital»17, 
sous-estimant l’ampleur la destruction de la nature autant que le caractère foncièrement 
capitaliste des moyens de production eux-mêmes, en tant qu’ils sont porteurs des 

 
16 Anderson (2015). 
17 Marx (2011), p. 371. 



Isabelle Garo 

 
104 

 

rapports sociaux d’exploitation dont ils sont issus. Ici en tension manifeste avec les 
thèses de 1844, il affirme même que, par contraste avec “l’idolâtrie naturelle antérieure”, 
c’est seulement avec le capital que «la nature devient un pur objet pour l’homme, une 
pure affaire d’utilité […]. Le capital selon cette tendance, entraîne aussi bien au-delà des 
barrières et des préjugés nationaux que de la divinisation de la nature et de la 
satisfaction traditionnelle des besoins, modestement circonscrite à l’intérieur de limites 
déterminées et de la reproduction de l’ancien mode de vie»18.  

A partir des années 1860, l’évolution de Marx concernant le saccage capitaliste de la 
nature et les sociétés non-occidentales est considérable et il est frappant que ces deux 
évolutions soient synchrones: cessant de prêter au capitalisme une mission progressiste 
de développement des forces productives, il dénonce sans équivoque les crimes du 
colonialisme dont il mesure alors tout l’étendue, mais aussi l'ampleur de l’aliénation 
subie par les travailleurs du Nord, qui se combinent à l’essor capitaliste des échanges 
mais aussi des besoins, des savoirs et des aspirations révolutionnaires. Corrigeant le 
Manifeste du parti communiste, qui annonçait l’homogénéisation progressive du monde 
capitaliste, le processus à l’œuvre dans les colonies s’articule à celui qui prévaut au 
centre du monde capitaliste tout en préservant leurs caractères respectifs et en clivant 
ainsi les opprimé-es: esclavage, pillage et salariat œuvrent de concert à la production et à 
la reproduction des rapports sociaux dominants ainsi qu’à celle de la force de travail 
individuelle, engendrant inégalités, dominations et sous-dominations racialisées et 
genrées. Elles contribuent économiquement, mais aussi socialement et politiquement à 
sa perpétuation.  

Marx élabore à cette occasion les moyens conceptuels de l’analyse de cette 
articulation des formes de la production et de la reproduction, même s’il ne la développe 
que de façon partielle: le capitalisme, en généralisant le salariat, sépare les travailleurs 
de leurs moyens de production mais aussi, très largement, de leurs moyens de 
reproduction, en les rendant dépendants du marché pour leur subsistance, transformée 
en marchandises. Il en va autrement des travailleurs qui restent indépendants du 
marché en continuant à produire leur nourriture et leurs diverses conditions de vie de 
façon autonome, dans le cadre de rapports sociaux hybrides, incluant les diverses formes 
d’économie domestique. Si cette autonomie diminue le capital variable mobilisé (consacré 
au paiement des salaires) et donc baisse la valeur de la force de travail, elle peut aussi 
soutenir des formes de résistance à la subsomption capitaliste de la reproduction et de la 
vie sociale, en maintenant des secteurs d’activité indépendants. Mais la condition de 
cette contre-tendance est la politisation consciente de ces virtualités. Il faut ajouter que 
Marx ne mène cette analyse qu’au niveau de la structure familiale, laissant dans l’ombre 
la prise en charge inégalitaire du travail domestique de reproduction sociale, assuré par 
les femmes (même s’il prête par ailleurs grande attention à leur intégration au prolétariat 
industriel).  

Ses développements les plus précis concernent la coexistence et la combinaison de 
modes de production différents, en particulier dans le cas de l’esclavage aux États-Unis. 
En effet, dans le dernier chapitre du livre I du Capital, Marx aborde cette dimension non-
capitaliste de la reproduction sociale sous l’angle de la propriété individuelle de la terre 
dont jouissent les colons américains. Cette auto-suffisance est aussi celle des esclaves, 
dont le travail non rémunéré consacré à la production est rendu possible par un travail 

 
18 Ibidem. 



Production et reproduction sociales chez Marx 
 

 
105 

 

antérieur de reproduction étranger au marché capitaliste. Claude Meillassoux précise 
que, «lorsque le captif est introduit dans la communauté, il apporte la fraction du produit 
social qui a été investie en lui par sa société d’origine pour le former»19. La grande 
différence avec le salariat se situe dans la dimension délibérément exterminatrice, après 
usage, de la force de travail esclave consommée à mort. Mais la parenté réside dans 
l’indifférence des capitalistes à la vie et à la survie de la force de travail dès lors que cette 
vie n’est plus la condition de l’extorsion de la survaleur.  

Les formations sociales non capitalistes dont les esclaves sont les héritiers, qui ont 
été pillées et détruites par le capitalisme, restent porteuses d’une riche culture sociale. Si 
elles ne constituent pas en tant que telles des alternatives en acte, elles recèlent des 
rapports sociaux où se forment des individualités réfractaires à la marchandisation 
généralisée du monde. Politisées, fédérées avec les luttes ouvrières, ces résistances 
peuvent faire barrage à l’expansion des rapports de production capitaliste et, par là, à la 
dépossession et à l’expropriation généralisées dont ils sont synonymes. Dans les années 
1880, à l’occasion de son analyse de la commune rurale russe, Marx détectera cette 
potentialité anticapitaliste au sein de rapports de propriété non capitalistes persistant 
localement, à la condition, selon lui, que le maintien de la forme communale se 
coordonne aux combats du salariat dans les pays capitalistes20, esquissant une possible 
articulation des luttes en riposte à la combinatoire des dominations21.  

La politisation théorique et organisationnelle de ces questions, et la prise en compte 
d’une reproduction sociale largement dévolue aux femmes dont le travail est minoré et 
dévalué, décidera en dernier ressort de leur capacité à offrir des points d’appui à un 
processus révolutionnaire à ses yeux nécessairement mondial. Marx insistera sur la 
priorité stratégique à donner à la lutte contre l’esclavage et à l’indépendance irlandaise 
pour ces raisons, de même d'ailleurs qu’il défend l’organisation autonome des femmes au 
sein du mouvement ouvrier: les classes ouvrières américaine et anglaise doivent prendre 
conscience de ce qu’il n’hésite pas à nommer le “privilège blanc”22, arme idéologique et 
politique de premier plan, fédérant les exploités contre plus dominés qu’eux avec leur 
propre classe dominante. Racisme, sexisme, nationalisme ne sont pas de simples 
préjugés mais des instruments politiques de la reproduction des rapports capitalistes 
d’exploitation et de domination, ancrées dans le développement inégal et combiné du 
mode de production capitaliste. Cette conception, qui sera développée par Trotsky puis 
par d'autres théoriciens marxistes, se trouve esquissée dans les analyses que Marx 
consacre à la division internationale du travail.  

Ainsi, dans le chapitre 13 du livre I où il évoque les conséquences de la mécanisation 
capitaliste sur la baisse de la valeur de la force de travail et sur la mise au travail des 
femmes et des enfants, Marx entrevoit l'installation d’un ordre mondial inégalitaire à une 
époque où ces dynamiques naissent et alors que des luttes spécifiques se dessinent à 
peine:  

 
19 Meillassoux (1998), pp. 87-88.  
20 Marx (2025).  
21 Garo (2019), pp. 208-263. 
22 «Tant que les travailleurs, le véritable pouvoir politique du Nord permirent à l’esclavage de souiller leur 

propre République; tant que, face au Nègre acheté et vendu contre son gré – ils s’enorgueillissaient du 
privilège majeur réservé au travailleur à la peau blanche d’être libre de se vendre lui-même et de choisir son 
propre maître, ils furent incapables d’œuvrer à l’authentique émancipation du travail et de soutenir leurs 
camarades européens dans leur lutte pour l’émancipation», Karl Marx, “Adresse à Abraham Lincoln”, Karl 
Marx, “Adresse de l’Association internationale des travailleurs à Abraham Lincoln”, 29 nov. 1864, Marx 
(2012), p. 232. 



Isabelle Garo 

 
106 

 

 
D’une part la machine entraîne un accroissement du matériau brut, comme par 
exemple l’égreneuse a accru la production du coton. D’autre part, le bas prix du 
produit industriel et les bouleversements dans les moyens de transport et de 
communication sont des armes qui permettent la conquête des marchés 
étrangers. En ruinant leur production artisanale, l’exploitation mécanisée les 
transforme en champs de production du matériau brut dont elles ont besoin. C'est 
ainsi que les Indes orientales ont été contraintes de produire du coton, de la laine, 
du chanvre, du jute, de l’indigo, etc. pour la Grande-Bretagne. Les ouvriers sans 
cesse “mis en surnombre” dans les pays de grande industrie sont la pépinière qui 
augmente l’émigration et la colonisation des pays étrangers, lesquels se 
transforment en plantations de matières premières pour la métropole [...]. Il se 
crée une nouvelle division du travail entre les nations23.  

Ce texte suggère deux remarques. D’une part, le perfectionnement des forces productives 
capitalistes et leur mécanisation, loin d’alléger le travail, apparaît comme le moyen de 
l’exploitation renforcée et élargie des travailleurs individuels. D’autre part, exploitation 
du travail et pillage de la nature se présentent comme inséparables de formes coloniales 
(et genrées) de domination qui oppose des fractions du prolétariat à d’autres. Marx ne 
formule pas ainsi cette idée, mais son analyse du capitalisme en tant que totalité 
contradictoire et différenciée, œuvrant toujours à la fois à la production et à sa propre 
reproduction, propageant et multipliant les inégalités et les rapports de concurrence 
entre régions, nations, groupes sociaux et individus, ouvre la voie à une analyse reliant 
dialectiquement rapports d'exploitation et de domination. Ainsi, production et 
reproduction sociales sont-elles à distinguer et à articuler, pour des raisons à la fois 
analytiques et stratégiques. 

 
3. Réarticuler production et reproduction 
Si de nombreux analystes du capitalisme contemporain, au-delà même des rangs du 
marxisme, notent sa dimension mortifère inédite, la question de la reproduction des 
rapports capitalistes est souvent séparée de la question de la reproduction sociale, elle-
même opposée au domaine de la production et de l’exploitation. Or Marx, loin de s’être 
enfermé dans cette dernière dimension, initie sans la parachever une analyse croisée de 
ce qui relève de deux reproductions distinctes et combinées, d’un côté celle de la force de 
travail vivante et, de l’autre, celle des rapports de production différenciés qui 
accompagnent l’expansion mondiale du capitalisme. Ces deux types de reproduction 
déterminent le rapport métabolique de l'humanité au monde naturel. La notion de 
métabolisme sociale et de rupture métabolique complexifient considérablement 
l’approche de 1844 conduite en termes de corps inorganique, sans pour autant perdre de 
vue ses intuitions fondatrices. Il s’agit de montrer que la dynamique du capital, qui pille 
la vie et la mime, n’en acquiert pas pour autant ses capacités d’autoreproduction mais, 
qu’à l’inverse, elle en opère la destruction croissante.  

Aujourd’hui, il s’agit de relier les luttes écologistes et féministes aux combats du 
salariat sans opposer ces mobilisations les unes aux autres. C’est pourquoi la relecture 
du livre II du Capital s’avère aussi urgente que féconde, en dépit de son caractère 
malaisé. C’est Engels qui se charge d’éditer ce volume en 1885, après la mort de Marx, à 
partir des brouillons existants, rédigés en partie après ceux du livre III. Dans sa préface, 

 
23 Marx (1993), pp. 506-507. 



Production et reproduction sociales chez Marx 
 

 
107 

 

Engels souligne l’extrême difficulté de ce travail de mise en forme: huit manuscrits ont 
été rédigés par Marx entre 1865 et 1881, en plus des textes préparatoires que 
constituent les Grundrisse de 1857-58 et les Manuscrits de 1861-63. Aux difficultés 
théoriques rencontrées par Marx s'est ajoutée la dégradation de son état de santé, qui 
expliquent le caractère très inabouti de certains chapitres, ainsi qu’un style globalement 
plus technique, qui tranche sur les pages inspirées du livre I et du livre III. 

Centré sur les cycles de la reproduction du capitalisme, ce livre II propose une épure 
délibérément abstraite de la sphère capitaliste de la circulation, afin d’aborder ses 
rythmes combinés et d’examiner les conditions de leur harmonisation et surtout de leur 
crise périodique. Il s’agit de comprendre comment les cycles capitalistes s’entrelacent de 
façon complexe et complémentaire, tout en se déconnectant sans cesse, engendrant cette 
temporalité heurtée de cycles qui peinent à embrayer les uns dans les autres. A ses yeux, 
la contradiction fondamentale qui barre la voie à tout équilibre durable est la suivante: 
dans le capitalisme, des avances de capital-argent sont nécessaires pour se procurer les 
éléments de production – moyens de production et force de travail salariée –, alors 
qu’elles ne sont pas en mesure de mettre aussitôt en mouvement le capital productif et 
de produire un “effet utile” sous forme de marchandises produites et vendues, 
réamorçant ce fonctionnement. Ce délai est lourd de menace car cette désynchronisation 
permanente constitue une barrière à la production capitaliste, qui rend le capitaliste 
individuel dépendant à la fois du capital-argent dont il dispose et des fluctuations du 
marché de l’argent dont il subit les conséquences24.  

Ainsi, le capitalisme présente-t-il l’étrange figure d’un organisme qui souffre de façon 
constitutive d’une dislocation tendancielle de ses fonctions, complémentaires mais 
incompatibles, toujours réaccordées de force, au prix de destructions et de crises 
périodiques, d’ampleur croissante. Ce régime pathologique d’existence fait du capitalisme 
un monstre (et Marx multiplie les images littéraires: serpent, vampire, Moloch, etc.), qui 
ne surmonte provisoirement ses crises endogènes que par l’expansion de sa logique folle 
de valorisation infinie d’une part, et par sa capacité à puiser ailleurs la vitalité qui lui 
manque, en particulier dans la force de travail vivante des individus dont il s’empare. Ni 
mécanique, ni organique, le monde capitaliste est cette totalité malade d’elle-même, sans 
aucun équivalent dans le monde naturel. C’est une approche dialectique novatrice de ce 
processus inédit de reproduction sociale que la critique de l’économie politique doit 
élaborer, à distance des métaphores organiques traditionnelles, mais à distance aussi de 
la dialectique hégélienne.  

Les crises du capitalisme montrent en effet que son rêve d’auto-reproduction, est à la 
fois une illusion et un cauchemar. Il est conduit à l’expansion illimitée comme seul 
moyen pour tempérer ou différer des crises endogènes, tout en contribuant à leur 
élargissement. Or la société humaine ne saurait être un vivant autonome parce qu’elle a 
initié une histoire ancrée durablement dans la nature et limitée par elle. Comment 
repenser les médiations matérielles entre la vie sociale et ses conditions naturelles? Une 
telle réflexion amène Marx à concevoir finalement les questions de la nature et de la vie 
comme des questions politiques majeures. Car c’est bien la – ou du moins une – “vraie 
vie” qu’il s’agit finalement de bâtir, autrement dit un mode de production construit 
autour d'une auto-régulation collective concertée, véritablement démocratique, en vue de 
la réinsérer dans un métabolisme global dont elle est partie prenante. 

 
24 Marx (1977), p. 313.  



Isabelle Garo 

 
108 

 

Sous l’angle stratégique et politique que Marx ne perd jamais de vue, la question est 
pour nous devenue la suivante: comment opposer à cette logique mortifère de crises 
aggravées, qui se multiplient les unes par les autres, non pas des luttes isolées, mais des 
résistances, aussi autonomes et articulées que les différentes dimensions d’une 
formation capitaliste? Si une telle question déborde largement le propos du livre II, elle a 
conduit Marx à esquisser dès celui-ci la perspective d'une refonte sociale apte à 
surmonter l’irrationalité foncière de la régulation par le marché: à la temporalité 
chaotique du capitalisme, il s’agit substituer ce qu'il nomme une “production socialisée”, 
reliant la durée de rotation au “caractère social” du procès de production. Ce qui signifie 
précisément qu'une telle organisation de la production devra être capable de substituer 
aux avances des capitalistes individuels en capital-argent, et au capital-argent lui-même, 
une logique sociale, qui sache réaccorder souplement des temporalités par définition 
différentes, en se donnant pour fin la satisfaction croissante de besoins humains, eux-
mêmes constamment et collectivement redéfinis, et non l'accumulation capitaliste.  

Ainsi, pourrait-on concevoir que, “pour un temps assez long” des activités 
socialement utiles “prélèvent force de travail” et moyens de production sans fournir 
pendant ce temps de travail utile sous forme de production effective. «Le capital-argent 
disparaît en production socialisée. La société répartit la force de travail et les moyens de 
production entre les diverses branches d’industrie»25. Les schémas du livre II esquissent 
donc bien ce que pourrait être une comptabilité socialiste, même s’ils n’en abordent que 
l'exigence abstraite de coordination technique, indépendamment de la description précise 
de ce que seraient les nouveaux rapports sociaux de production et surtout, 
indépendamment de la transition politique en direction d’une telle production socialisée. 
La perspective est bien celle de l’abolition du capitalisme. Il est logique que le livre II 
n’aille pas plus loin dans un domaine qui n’est pas le sien, Marx s’étant par ailleurs 
toujours refusé à inventer des recettes pour «les marmites de l’avenir». 

 Il est également conforme au projet du Capital que ne soit pas étudié à ce niveau la 
question de cette reproduction élargie qui concerne la production de la force de travail 
elle-même. Or c’est précisément en ce point que se rejoignent la reproduction des 
rapports de production et la question de la reproduction sociale, devenue aujourd’hui 
cruciale. Le livre I l’énonce clairement: «Le procès de production capitaliste, considéré 
dans son contexte ou comme procès de reproduction, ne produit pas seulement de la 
survaleur, il produit et reproduit le rapport capitaliste proprement dit, d’un côté le 
capitaliste, de l'autre l’ouvrier salarié»26. 

La dimension de la reproduction sociale n’a donc pas été oubliée par Marx, même s’il 
ne la traite que très partiellement. Comment comprendre qu’elle lui soit souvent objectée, 
comme étant incompatible avec sa théorisation du capitalisme? Une des réponses tient à 
la marginalisation, par une partie du marxisme ultérieur et du mouvement ouvrier, de 
ces préoccupations. Une autre réside, en sens contraire, dans l’importance aujourd’hui 
grandissante prise par les luttes féministes, indigènes, décoloniales et écologistes, qui 
rendent primordiales ces luttes parfois à tort conçues comme “identitaires” et 
divergentes. Or, sans méconnaître les limites et les défaillances de Marx, en particulier 
concernant le travail des femmes, sa critique du capitalisme inclut de plein droit la 
question de la reproduction sociale, en lien avec ce qui est une de ses thèses 

 
25 Ibidem. 
26 Marx (1993), p. 648.  



Production et reproduction sociales chez Marx 
 

 
109 

 

fondamentales: l’exploitation de ressources vivantes (la nature et le travail) est la 
condition sine qua non de la perpétuation du capitalisme, qui n’existe qu’en s’emparant 
d’une vie qu’il ne produit pas.  

Il est donc essentiel de revenir sur l’intrication étroite des sphères de la production et 
de la reproduction, tout en mettant en évidence les particularités maintenues et 
reconduites au sein d’une totalité capitaliste en mouvement perpétuel, mue par sa 
dynamique et par les menaces de crise qui la taraudent. Chez Marx, la thématique de la 
vie, omniprésente, nomme ces logiques à la fois transversales et distinctes. Si le capital 
demeure subordonné aux relations non-capitalistes et à la nature, se révélant incapable 
d'être la condition suffisante de sa propre reproduction, alors on peut considérer que la 
question de la reproduction sociale et de ses conditions constitue bel et bien le cœur de 
ses contradictions et donc le site par excellence de l’intervention politique, à la condition 
de parvenir à articuler la question de la production et donc de l’exploitation de la force de 
travail vivante à celles de sa reproduction. C’est cette question à la fois théorique et 
stratégique qui cible le cœur même du capitalisme contemporain et de sa puissance 
destructrice sans précédent.  

 
4. Se réapproprier nos vies 
Par suite, il reste à préciser la notion de reproduction sociale comme composante 
essentielle d’une analyse marxiste actualisée, en prise sur le présent, indispensable à la 
construction concrète de l’alternative communiste. Car la perspective de l’abolition du 
capitalisme ne saurait consister dans l’instauration de but en blanc de nouveaux 
rapports sociaux et d’une relation immédiatement transformée à la nature. Elle implique 
au préalable l’organisation politique de celles et ceux qui produisent non seulement de la 
valeur mais des richesses sociales, en vue de mener jusqu’au bout leurs lutte sociales et 
politiques. Marx le montre dans ses textes spécifiquement stratégiques: seule cette lutte, 
s’inventant à mesure qu’elle se déroule et s’amplifie, peut permettre de se réapproprier 
collectivement la maîtrise de l’activité sociale collective, de ses résultats autant que de 
ses conséquences. Et en ce sens, l’abolition des rapports de classes est bien la condition 
sine qua non d’un rapport maîtrisé à la nature, et non l’inverse, ce qui ne rend nullement 
les luttes écologistes subalternes. 

A partir des analyses qui précèdent, on peut formuler quelques hypothèses situées 
sur le terrain stratégique contemporain. Affronter le “capitalisme du désastre” pour 
reprendre l’expression de Naomi Klein, implique d’articuler comme celui-ci sait le faire 
toutes les dimensions de la vie individuelle et sociale. C’est pourquoi sectoriser et isoler 
les nombreuses luttes existantes, situées sur le terrain reproductif, ou les dissocier du 
combat mené contre l’exploitation de classe est une impasse: c’est bien au cœur de 
«l’antre secret de la production»27 qui est aussi celui de la reproduction qu’il faut installer 
la question communiste contemporaine. C’est même très exactement à leur point 
d’intersection que naissent des mobilisations dont l'autonomie est aussi nécessaire que 
la combinaison fédérative.  

Les modalités concrètes, organisationnelles, de cette articulation restent en grande 
partie à inventer, à un moment où les forces politiques du mouvement ouvrier 
traditionnel sont en crise profonde. Néanmoins, sans prétendre anticiper sur ce qui ne 
peut être qu’une construction pratique collective, on peut considérer que la question de 

 
27 Ivi, p. 197.  



Isabelle Garo 

 
110 

 

la force de travail vivante qui est située au cœur du métabolisme social, peut fournir le 
liant d’une telle approche politique fédérative et non réductrice. En effet, laissé à lui-
même, le capitalisme ne développe l’activité humaine qu’en la retournant contre elle-
même et contre ses propres conditions naturelles et sociales. Marx écrit: 

  
La limite du capital, c’est que tout ce développement s’opère de façon 
contradictoire […], que le rapport – de l’individu – aux conditions élaborées à 
partir de lui-même n’est pas rapport aux conditions de sa propre richesse, mais 
aux conditions d’une richesse d’autrui et à sa propre pauvreté28.  

Cette logique de captation privative des richesses collectivement produites conduit au 
détournement capitaliste de toute activité sociale, domestique, intellectuelle, créative, 
etc., métamorphosant ces sources vives en productions réifiées et marchandisées, qui 
alimentent en retour les crises et la destruction de la planète. Mais c’est aussi le cas de 
la nature et en particulier du vivant, désormais annexé en profondeur par des formes 
invasives d’appropriation. C’est ainsi que le mode de production capitaliste en crise 
terminale, animé par son insatiable frénésie de “valorisation de la valeur”, en vient à 
asphyxier toute vie dans ses circuits.  

Or, en contradiction ouverte avec cette logique capitaliste aveugle à ses conditions 
autant qu'à ses effets, le vivant se caractérise par sa capacité à l’autorégulation en 
contexte: à sa façon, une société viable devra savoir inventer ses propres formes d’auto-
organisation réfléchies au lieu de greffer ses logiques de prédation sur une vitalité qu’il 
épuise. C’est pourquoi construire une forme sociale viable, c’est-à-dire assurant la 
reproduction durable dans le temps de ses propres conditions, n'épuisant ni la nature ni 
la force de travail, ne peut être que le résultat d’une révolution sociale de longue haleine, 
marquée par des ruptures successives et orientée par ce projet. Elle ne peut être 
conduite que par celles et ceux qui le portent en raison même de l’exploitation et des 
dominations qu’ils et elles combattent, l’écrasante majorité donc, dans le cadre d'un 
capitalisme par définition impérialiste, racial et patriarcal.  

Une telle stratégie reste à concrétiser dans des circonstances qui sont à chaque fois 
singulières, mais ses buts sont clairs: il s’agit de restituer aux individus sociaux les 
conditions et les finalités de leur activité, en inventant des rapports sociaux inédits. Il 
s’agit pour l’humanité de parvenir à se réapproprier ses propres forces productives, 
retournées contre elle en puissances destructrices. Pour Marx, c’est en ce point précis 
que le capitalisme engendre les conditions de sa propre abolition, ouvrant la voie à un 
développement non productiviste des forces productives, qui vise «l’universalité de 
l'individu non pas comme universalité pensée ou imaginaire, mais comme universalité de 
ses relations réelles et idéelles. D'où encore la compréhension de sa propre histoire 
comme d'un procès et la savoir que la nature (présente aussi comme puissance pratique 
au-dessus de lui) est son corps réel»29. C’est pourquoi – et aujourd’hui plus que jamais – 
la contradiction vient se nicher au cœur même de la subjectivité de celles et ceux qui 
produisent des richesses, au sens large de ce terme.  

Or, pour Marx, la force de travail n’est rien d’autre que cette subjectivité, incarnée 
dans des travailleurs individuels, dotés d'aspiration à l’autonomie et à l’épanouissement, 
alors même qu’ils sont coordonnés extérieurement et écrasés par le capital qui en dévore 

 
28 Marx (2011), p. 502. 
29 Ibidem. 



Production et reproduction sociales chez Marx 
 

 
111 

 

la force vive. Il se trouve que la production même de cette force de travail – ou plutôt sa 
formation – résulte notamment d’un travail domestique improductif du point de vue 
capitaliste, qui vise à reproduire et entretenir, mais aussi à éduquer et à socialiser un 
ensemble de capacités humaines et de caractéristiques physiques, nerveuses, 
intellectuelles ou artistiques. C’est pourquoi ces capacités, en proie à leur captation 
capitaliste croissante restent porteuses de dynamiques d’émancipation collective, mais là 
encore à la condition de leur élaboration politique. Et c’est notamment des femmes qui 
sont prioritairement affectées aux tâches de la reproduction sociale, et réenfermées dans 
une domination domestique genrée à mesure que les services publics sont détruits par 
les politiques néolibérales. Mais c’est aussi le cas des colonisé-es et racisé-es dans le 
cadre des relations impérialistes et néocoloniales contemporaines.  

Ainsi, les femmes racisées voient-elles leur charge de travail doubler, ayant à assurer 
un travail domestique salarié sous-payé en plus du leur, tout en subissant la violence de 
la domination patriarcale et en étant les plus impactées par le désastre climatique et 
environnemental en cours. Mais ces oppressions combinées ne sont pas une simple 
addition de contraintes et de violences infligées à des individus soumis et passifs. Partout 
dans le monde, elles font naître les conditions subjectives de possibles résistances et de 
luttes au point de rencontre entre le capitalisme et ses conditions non capitalistes de 
reproduction. Les occupations écologistes, les combats féministes, lgbt+, anti-validiste, 
les luttes indigènes, les mobilisations des quartiers populaires, les solidarités 
internationales, etc. expérimentent sous nos yeux ces inventions de formes, qui ne 
peuvent rester isolées les unes des autres sans rapidement dépérir et subir la répression 
d'un néolibéralisme qui militarise toujours plus sa domination30.  

Une possible réarticulation effective de ces luttes dispersées et sporadiques passe par 
l'analyse d’une totalité complexe et contradictoire, sans la rabattre sur la seule 
dimension de la production capitaliste et de ses conditions, mais sans l’en séparer. 
Intervenir politiquement de façon active, rompre avec le long cycle des défaites des 
classes populaires, suppose d’accomplir cette tâche stratégique gigantesque: parvenir à 
construire des revendications aussi transversales que les dominations qu’elles 
combattent, en lien avec la compréhension de l’ensemble des formes de l'appropriation 
capitaliste. C’est bien la perspective de fédérer les luttes existantes à partir de leur 
autonomie fondamentale et de leurs enjeux propres mais aussi en lien avec une culture 
politique globale et en riposte à ce qu’est l’articulation capitaliste fine de l’exploitation et 
toutes les oppressions, qui reste à élaborer collectivement.  

Car les mobilisations populaires connaissent aujourd’hui un renouveau, en lien avec 
les régressions en cours et les enjeux élargis de la contestation sociale, laissant entrevoir 
plusieurs scénarios: ou bien des clivages fratricides fracturant davantage encore un 
paysage politique en crise profonde, ou bien la connexion souple, concertée, de tous les 
secteurs clés de la relance stratégique et critique. S’y ajoute l’urgence de construire des 
organisations elles-mêmes débarrassées de toutes les dominations, du sexisme, du 
racisme et qui sachent préfigurer la société démocratique et égalitaire que nous voulons. 
Comment repenser des organisations politiques et syndicales prenant en compte ces 
dimensions? Cette élaboration est plus que jamais décisive, face à l’assaut mondialisé 
des néofascismes qui détournent à leur avantage le rejet du néolibéralisme pour mieux 
parachever la barbarie capitaliste concurrentielle et prédatrice: les producteurs associés 

 
30 Serfati (2024). 



Isabelle Garo 

 
112 

 

ont à se réapproprier, au sens émancipateur du terme, ce qu’ils n’ont en réalité jamais 
possédé, mais qui leur est pourtant manifestement confisqué: le contrôle collectif, 
démocratique, de leurs conditions de travail, de la production et de la répartition des 
richesses produites et plus largement leur temps de vie lui-même.  

La question de la réappropriation prolonge donc, tout en la réélaborant, la critique de 
la propriété privée proposée par Marx en 1844. Son analyse, qui rompt dès le début avec 
la dénonciation traditionnelle de la propriété privée, tente de penser en même temps les 
ressorts de la mobilisation sociale et ses finalités, au travers de la question individuelle et 
collective de la réappropriation. C’est pourquoi, à la fin du livre I du Capital, Marx affirme 
que l’abolition de la propriété capitaliste des moyens de production va de pair avec le 
développement de la propriété personnelle en tant que facteur de l’émancipation 
humaine. Mais cette réappropriation concerne aussi et avant tout l’organisation de 
l’activité sociale elle-même, dans ses formes privées (l’entreprise) ou publiques (l’État). 
C’est bien la réappropriation politique de ce qui a été confisqué et détourné qui pourra 
seul être à la fois le moteur et le but d’un processus de transformation sociale radicale: 
cette réappropriation, passant par les médiations sociales redéfinies d’une organisation 
communiste de la vie sociale implique un rapport modifié à la nature et à la terre, ainsi 
qu’une réorganisation radicalement désaliénante du travail reproductif. 

Si Marx n’a jamais traité ces questions telles qu’elles se présentent à nous, il a fournit 
un cadre théorique plus que jamais indispensable à leur compréhension analytique en 
même temps qu’à leur élaboration stratégique poursuivie. De ce point de vue, réaffirmer 
le caractère central et fondateur de la contradiction travail-capital ainsi que celui de 
l’exploitation et de l’accumulation implique précisément de ranger la prolifération des 
dominations au nombre des moyens et des conséquences de l’expansion et de la 
reproduction du capitalisme. Car c’est bien au cœur de cette réalité stratifiée et 
adaptative qu’est le mode de production capitaliste que doivent parvenir à s’insérer, se 
propager et proliférer les forces politiques qui le combattent, de façon encore plus 
buissonnante, évolutive et articulée que lui, pour construire un monde enfin viable.  
 

 
Bibliographie  
Anderson, K. (2015), Marx aux antipodes. Nations, ethnicité et sociétés non occidentales, 

trad. fr. M. Chemali et V. Rauline, Syllepse, Paris. 
Garo, I. (2019), Communisme et stratégie, Éditions Amsterdam, Paris. 
Marx, K. (1968) Ökonomisch-philosophische Manuskripte (1844) in MEW, Band 40, Dietz 

Verlag, Berlin 
Marx, K. (1972) Manuscrits de 1844, trad. fr. E. Bottigelli, Éditions Sociales, Paris.  
Marx, K. (1977), Le Capital, livre II, trad. fr. E. Cogniot et G. Badia, Éditions sociales, 

Paris. 
Marx, K. (1993), Le Capital, Livre I, trad. fr. J.-P. Lefebvre et al., “Postface à la deuxième 

édition allemande”, PUF, Paris. 
Marx, K. (2011), Manuscrits de 1857-58 dits “Grundrisse”, trad. fr. J.-P. Lefebvre et al., 

Éditions Sociales, Paris.  
Marx, K. (2012), Une révolution inachevée. Sécession, guerre civile, esclavage et 

émancipation aux États-Unis, trad. fr. E. Delgado-Hoch, P. Le Tréhondat et P. 
Silberstein, Syllepse, Paris. 

Marx, K. (2025), Projet de réponse à Vera Zassoulitch,  
www.marxists.org/francais/marx/works/1881/03/km18810308.htm.  



Production et reproduction sociales chez Marx 
 

 
113 

 

Hegel, G. W. F. (1978), Précis de l’Encyclopédie des sciences philosophiques, trad. fr. J. 
Gibelin, Vrin, Paris.  

Hegel, G. W. F. (2004), Encyclopédie des sciences philosophiques, II. La philosophie de la 
nature, trad. fr. B. Bourgeois, Vrin, Paris. 

Meillassoux, C. (1998), Anthropologie de l’esclavage, PUF, Paris. 
Saïto K. (2021), La nature contre le capital. L’écologie de Marx dans sa critique inachevée 

du capital, trad. fr. G. Billy, Syllepse, Paris. 
Serfati C. (2024), Un monde en guerres, Textuel, Paris.  

 

 


