
 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 130-146 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12970 

130 
 

PAOLO MURRONE* 
 

DENARO, NATURA E SEPARAZIONE 
NOTE SULL’USO DEL CONCETTO DI STOFFWECHSEL  

DAL MANOSCRITTO REFLECTION (1851) AI GRUNDRISSE (1857/58) DI KARL MARX 
 
 

Abstract: Money, Nature and Separation. Notes on the Stoffwechsel Concept from Reflection (1851) to 
the Grundrisse (187/58) by Karl Marx 

Over the past thirty years, the Marxian concept of Stoffwechsel – “metabolism” or “material 
interchange” – has undergone a radical rediscovery and reinterpretation. Its significance lies in its 
capacity to dialectically intertwine nature and society within an articulated web of relations, thereby 
highlighting the materiality of the capitalist mode of production. This paper explores the earliest uses of 
Stoffwechsel in Marx’s writings, focusing on the manuscript Reflection (1851) and the Grundrisse (1857-
58). The historiographical aim is to uncover the deep connection between Marx’s reflections on 
metabolism and the formation of his critique of political economy. In doing so, the paper seeks to 
illuminate the semantic breadth of the concept, arguing that it is not only key to understanding the 
relationship between capital and nature but also a social and political category that captures the 
reproductive logic of capitalist society and its forms of impersonal domination. 

Keywords: Marx, Nature, Money, Separation, Stoffwechsel 

 
1. Introduzione 
Negli ultimi trent’anni, il concetto marxiano di Stoffwechsel, traducibile come 
“metabolismo”, “ricambio” o “interscambio materiale”1, è stato al centro di una profonda 
riscoperta. La rilevanza di questa categoria sta nella sua capacità di mettere a fuoco le 
forme e le modalità attraverso cui il modo di produzione capitalistico organizza il proprio 
rapporto di interscambio con i cicli materiali ed energetici della natura. Essa, in altri 
termini, permette di sottolineare «la materialità dell’economia capitalistica», rimarcando «il 
fatto che i rapporti sociali capitalistici sono parte di un mondo che non è il prodotto del 
capitalismo e che non sempre obbedisce al suo comando2». 

I concetti di metabolismo (Stoffwechsel) e di frattura metabolica3 costituiscono inoltre la 
leva teorica per una «riscoperta della profondità ecologica»4 del materialismo e della critica 
dell’economia politica di Marx ed Engels. Secondo autori come John Bellamy Foster, Paul 
Burkett, Brett Clark o, più di recente, Kohei Saito5, nell’opera marxiana si può riscontrare 
non solo una peculiare sensibilità verso i disastri ambientali dell’industrializzazione 

 
* Istituto Italiano per gli Studi Filosofici, Università di Pisa. 

 
1 Nel corso di questa trattazione si utilizzeranno entrambe queste traduzioni di Stoffwechsel. Da un lato, 

“ricambio” o “interscambio materiale” costituisce la scelta di traduzione più letterale, dall’altro lato, 
“metabolismo”, che calca maggiormente l’origine fisiologica del concetto, rappresenta il termine invalso nel 
dibattito globale. Si eviterà invece di tradurre il concetto con l’espressione classica «ricambio organico», dato 
che lo Stoffwechsel riguarda egualmente la materia inorganica. 

2 Mau (2022), p. 67. 
3 Il sintagma “frattura metabolica (metabolic Rift)” è solo indirettamente ripreso da Marx, il quale si riferisce 

piuttosto a una «lacerazione incolmabile nel nesso del ricambio materiale societario prescritto dalle leggi della 
vita [unheilbaren Riß in dem Zusammenhang des gesellschaftlichen und durch die Naturgesetze des Lebens 
vorgeschriebnen Stoffwechsels]» (Marx, 1968, p. 926; MEGA2 II/15, p. 778). 

4 Foster, Burkett (2016), p. 4. 
5 Per una lettura ecologica di Marx, si rimanda ad alcuni dei testi chiave della corrente della metabolic rift: 

Foster (2000); Foster, Burkett (2016); Foster, Clark, (2020). Il lavoro di Saito (2023) si pone per molti versi in 
continuità con questi lavori, mentre nel suo ultimo lavoro, Id. (2024), propone di leggere l’opera dell’ultimo 
Marx come un comunismo della decrescita. Mi permetto inoltre di rimandare al mio lavoro, Murrone (2024), 
nel quale ho cercato di segnalare punti di forza, limiti e criticità di questo tipo di letture ecologiste di Marx.  



Denaro, natura e separazione. Note sull’uso del concetto di Stoffwechsel 
 

 
131 

 

ottocentesca, ma, più a fondo, una critica sistematica degli effetti ecologicamente 
distruttivi del modo di produzione capitalistico. La chiave della frattura metabolica 
denuncia una «lacerazione insanabile» tra la ratio produttiva del plusvalore e la natura, tra 
la temporalità della produzione capitalistica e i cicli materiali ed energetici del suolo. 

Questo saggio indaga i primi utilizzi marxiani del concetto di Stoffwechsel, 
soffermandosi in particolare sul manoscritto Reflection del 1851 e sui cosiddetti Grundrisse 
del 1857-58. Così, si individueranno i campi semantici di applicazione di questa nozione, 
mostrando la sua centralità nell’analisi del denaro e dello scambio capitalistico, ma anche 
la sua capacità di lavorare come concetto storico, sociale e politico intrecciando gli ambiti 
complementari dell’economico e del naturale. 

La prospettiva interpretativa che qui si avanza intende rivelare come l’indagine 
marxiana sul metabolismo sia cruciale tanto per comprendere le forme di mediazione che 
regolano il nostro rapporto con la natura, a partire dal ruolo del denaro e dalla Trennung 
tra terra e lavoro, quanto per afferrare concettualmente la struttura e i rapporti di potere 
specifici della produzione capitalistica. 

A tal fine, dopo aver delineato una breve storia del concetto e del suo significato 
scientifico e filosofico, ci si soffermerà sul manoscritto marxiano Reflection e sul rapporto 
tra Marx e Roland Daniels, autore dal quale il filosofo tedesco ricava inizialmente la 
categoria di ricambio materiale. Come si cercherà di dimostrare, il manoscritto del 1851 
riveste una grande importanza, sia ai fini della formazione del sapere critico marxiano, sia 
perché in esso è abbozzato un originale uso della categoria di Stoffwechsel che verrà 
ulteriormente approfondito nelle opere successive a partire dai Lineamenti fondamentali di 
critica dell’economia politica. A partire da queste analisi sarà possibile negli ultimi due 
paragrafi indagare l’ampio spettro semantico della categoria di interscambio materiale nei 
Grundrisse. Da questo punto di vista, la categoria risulterà centrale a) per mettere a fuoco 
la tipologia di connessione sociale sviluppata nel modo di produzione capitalistico e b) per 
comprendere la specifica articolazione del rapporto tra esseri umani e natura sotto il 
dominio impersonale del valore. 
 
2. Breve storia del concetto di metabolismo 
Come è noto, Marx riprende il concetto di metabolismo o interscambio materiale dalle 
scienze naturali ottocentesche. Se l’idea del metabolismo è tal punto antica che può essere 
fatta risalire alla medicina ippocratea, nondimeno il termine tedesco Stoffwechsel compare 
solo al principio del XIX secolo6. In questo contesto, troviamo la categoria al centro di 
diverse innovazioni scientifiche: dalla biologia cellulare di Theodor Schwann7, passando 
per la chimica organica di Justus von Liebig, fino alla termodinamica. Il concetto di 
metabolismo svolge poi un ruolo teorico, ontologico e polemico all’interno del materialismo 
tedesco ispirato alle scienze naturali, soprattutto nelle ricerche di Jacob Moleschott, che 
fa dello Stoffwechsel una sorta di cardine metafisico8. 

 
6 Per una storia scientifica del concetto si rimanda a Saito (2023), pp. 86-90; Foster (2000), pp. 159-163 

Bing (1971); mentre per una panoramica sullo Stoffwechsel nell’opera di Marx si rimanda, oltre ai testi, a una 
panoramica su questo concetto nell’opera di Marx, cfr. Schmidt (2020); pp. 148-160; Pawelzig 1997; Raimondi 
(2022); Murrone (2022). 

7 Nelle sue ricerche sulle cellule nei corpi animali, Schwann (1839), p. 229 non solo utilizza il termine 
Stoffwechsel in relazione ai processi di scambio biochimico delle cellule, ma adopera anche i termini 
«Metabolismus» o «metabolische Erscheinungen, fenomeni metabolici», ricavandolo dalla parola greca «tò 
metabolikòn». 

8 Nella celebre opera di Jacob Moleschott sul Ciclo della vita, lo Stoffwechsel assume connotati quasi 
cosmologici: «Ciò che l’uomo elimina, nutre la pianta. La pianta converte l’aria in elementi solidi e nutre 
l’animale. Gli animali carnivori vivono degli erbivori, per diventare poi preda della morte e per diffondere una 
nuova nascente vita nel mondo vegetale. A questo scambio di sostanze si è dato il nome di metabolismo 
[Stoffwechsel]. A ragione si pronuncia la parola non senza un sentimento di venerazione. Perché come il 
commercio è l’anima del traffico, così l’eterno ciclo della sostanza è l’anima del mondo [das ewige Kreisen des 
Stoffs die Seele der Welt]» (Moleschott, 1852, p. 41). 



Paolo Murrone 

 
132 

 

Nel contesto delle scienze naturali, lo Stoffwechsel designa uno scambio di sostanze ed 
energia all’interno di un organismo, ma anche tra diversi organismi entro il medesimo 
sistema. Esso, in sintesi, «coglie il complesso processo biochimico dello scambio 
metabolico, attraverso il quale un organismo (o una determinata cellula) attinge materiali 
ed energia dal proprio ambiente e li converte, mediante varie reazioni metaboliche, nei 
componenti fondamentali della crescita9». 

In particolare, tanto la definizione del concetto quanto la sua diffusione all’interno delle 
scienze naturali, deve molto a due opere di Liebig, Die Chemie in ihrer Anwendung an 
Agriculturchemie und Physiologie (1840) and Die Chemie in ihrer Anwendung auf Physiologie 
und Pathologie (1842). Nella prima, prende corpo l’idea di comprendere i rapporti reciproci 
tra mondo animale e vegetale come prodotto di un’interazione chimica tra sostanze 
organiche e inorganiche, mentre, nella seconda, Liebig tenta di estendere le sue scoperte 
chimiche all’analisi fisiologica del corpo. Il chimico tedesco fu tra i primi a rilevare 
l’importanza della trasformazione chimica del corpo, indagando il nesso tra crescita, vita e 
morte di piante e animali e i processi di scambio metabolico10. 

Come notano Foster e Burkett, inoltre, occorre sottolineare l’affinità tra il paradigma 
biochimico del metabolismo e le innovazioni nel campo della termodinamica sviluppata da 
Helmholtz, Joule, e Mayer – quest’ultimo autore di un saggio dal titolo particolarmente 
indicativo, Die organische Bewegung in ihrem Zusammenhang mit dem Stoffwechsel (Il 
movimento organico nella sua connessione con il metabolismo). 

Assieme a queste scoperte e all’imporsi della teoria dell’evoluzione di Darwin, le ricerche 
sul metabolismo hanno avuto l’esito di porre radicalmente in discussione l’idea di una 
natura organica immutabile, fissa, e rigidamente separata dal mondo inorganico, 
segnalando invece la fitta trama di scambi materiali ed energetici che caratterizza la loro 
relazione11. Lo Stoffwechsel stimola così un «cambiamento epistemologico» che trasforma 
la «percezione stessa della materia»12, rimarcando come quest’ultima sia composta da 
sostanze omogenee immerse in un processo di costante conversione e trasformazione (di 
stati, sostanze, energia ecc.). Ciò che emerge è una concezione che sottolinea la storicità e 
la dinamicità dei cicli materiali ed energetici della natura, i cui equilibri sono storici, 
dinamici e pertanto non escludono momenti di disequilibrio, perturbazione e distruzione. 

A più riprese, Marx riconosce questa dimensione, per così dire, non-armonica e anti-
teleologica della natura. Pertanto, lo studio marxiano delle questioni legate al metabolismo 
naturale non solo risulta funzionale alla comprensione dei processi chimici che regolano 
la fertilità del suolo e, conseguentemente, all’analisi della rendita fondiaria13; ma permette 
di meglio comprendere la contraddizione tra la moderna proprietà privata e le possibilità 
di un’«agricoltura razionale»14. Gli esiti di queste ricerche mostrano a Marx il nesso 
sistematico che lega lo sfruttamento della forza lavoro e alle forme di saccheggio del suolo: 
«ogni progresso dell’agricoltura capitalistica costituisce un progresso non solo nell’arte di 
rapinare il lavoratore, ma anche nell’arte di rapinare il suolo». Pertanto, prosegue Marx, «la 
produzione capitalistica sviluppa la tecnica e la combinazione del processo di produzione 

 
9 Foster (2000), p. 160. 
10 «Le esperienze più ordinarie indicano che in ogni momento della vita c’è un metabolismo continuo [ein 

fortdauernder, mehr oder minder beschleunigter Stoffwechsel], più o meno accelerato nell’organismo animale, 
che una parte dei prodotti viene convertita in sostanze informi, che perdono il loro stato di vita e devono essere 
rinnovate di nuovo» (Liebig, 1842, pp. 8-9). 

11 Per comprendere il contesto delle innovazioni scientifiche e teoretiche del dibattito tedesco sulla biologia 
si rimanda al lavoro di Orsucci (1992). 

12 Orland (2014), pp. 92-3. 
13 Scrive Marx ad Engels, «di giorno andavo al [British] Museum e di notte scrivevo. Dovevano esser 

compulsati i nuovi studi di chimica agraria in Germania, specialmente Liebig e Schönbein, per questa materia 
più importanti che tutti gli economisti presi insieme» (MEOC, XLII, p. 193). 

14 «Chimici agrari assolutamente conservatori, quali ad es. Johnston, ammettono che un’agricoltura 
veramente razionale trova dappertutto delle barriere insormontabili nella proprietà privata» (Marx, 1968, p. 
716; MEGA2 II/15, p. 605). 



Denaro, natura e separazione. Note sull’uso del concetto di Stoffwechsel 
 

 
133 

 

sociale solo minando allo stesso tempo le fonti da cui sgorga ogni ricchezza: la terra e il 
lavoratore»15.  

La chimica agraria indica alla critica dell’economia politica un problema che è al tempo 
stesso scientifico e politico, ossia la questione del governo razionale e collettivo del ricambio 
materiale con la natura; un problema che non viene immediatamente meno con il 
superamento del modo di produzione capitalistico16. Il «regno della libertà17», infatti, non 
si realizza al di là della natura, né nella sua completa soggiogazione alla volontà umana. 
Piuttosto, la libertà si dà sulla base di un rapporto con la natura alternativo a quello fondato 
sull’accumulazione e valorizzazione del capitale, e che, da un lato, sappia governare gli 
squilibri dello Stoffwechsel, il lato distruttivo della natura, mentre, dall’altro possa 
foraggiare lo sviluppo delle potenzialità umane, «il libero gioco delle sue energie vitali fisiche 
e mentali18». 
 

3. Marx, Daniels e la traduzione di un concetto delle scienze naturali nella critica 
dell’economia politica 
Durante gli anni ’50 dell’Ottocento, tuttavia, Marx non ha ancora sviluppato questo tipo di 
riflessioni. Piuttosto, in questi anni, il concetto di Stoffwechsel viene adoperato in maniera 
originale da Marx per illustrare la cifra di novità e rottura rappresentata dal modo di 
produzione capitalistico. Prima che nei Lineamenti di critica dell’economia politica, il 
termine compare all’interno di un manoscritto dal titolo redazionale Reflection, che Marx 
stende tra marzo e aprile del 185119 e che è raccolto nei cosiddetti Quaderni di Londra, una 
serie di 24 quaderni di estratti e appunti redatti nella capitale inglese tra 1850 e l’estate 
del 185320. 

Come è stato ampiamente dimostrato, nelle pagine della primavera del 1851 l’idea di 
applicare il concetto di metabolismo all’analisi storica e sociale del modo di produzione 
giunge a Marx dalla lettura di un testo inedito intitolato Mikrokosmos, scritto dal medico e 
militante renano Roland Daniels21. Quest’ultimo aveva inviato a Marx, suo intimo 

 
15 Marx (2024), pp. 510-511; MEGA2 II/10, pp. 454-456. 
16 Mi permetto di rimandare al mio Murrone (2022), incentrato proprio sulla questione del governo del 

ricambio materiale. 
17 «La libertà in questo campo può consistere solo in ciò: che l’uomo socializzato, cioè i produttori associati, 

regolano razionalmente il loro ricambio materiale con la natura [ihren Stoffwechsel mit der Natur rationell 
regeln] e lo portano sotto il controllo sociale, invece di essere da esso dominati come da una forza cieca […] Ma 
questo rimane sempre un regno della necessità. Al di là di esso comincia lo sviluppo delle capacità umane, che 
è fine a se stesso, il vero regno della libertà, che tuttavia può fiorire soltanto sulle basi di quel regno della 
necessità. Condizione fondamentale di tutto ciò è la riduzione della giornata lavorativa» (Marx, 1968, p. 933; 
MEGA2 II/15, pp. 794-95). 

18 Marx (2024), p. 266; MEGA2 II/10, p. 238. 
19 Come ricostruisce Wygodski (1978), p. 80, il manoscritto Reflection è stato pubblicato per la prima volta 

solo nel 1977, prima in russo e poi in lingua originale dalla rivista «Einheit. Zeitschrift für Theorie und Praxis 
des wissenschaftlichen Sozialismus». Nello stesso anno, il testo è stato inserito nella Marx-Engels 
Gesamtausgabe2. Data la natura di bozza di una riflessione autonoma, il manoscritto è stato inizialmente 
inserito nella I sezione della MEGA2 (I/10, pp. 503-510), dedicata per l’appunto alle opere, ai manoscritti e alle 
bozze di testi autonomi e, in un secondo momento, è stato accolto anche nella IV sezione, che invece raccoglie 
gli estratti, gli appunti e le note a margine di Marx, sottolineandone in tal modo la stretta attinenza e contiguità 
con gli altri estratti presenti nei quaderni di studio dei primi anni ’50, cfr. MEGA2 IV/8, pp. 227-234. 

20 I Quaderni in questione sono raccolti in MEGA2 IV/7-11, la cui pubblicazione è da poco giunta al termine. 
Per una panoramica sulle tematiche al centro degli appunti e dei quaderni di studio londinesi si veda Pradella 
(2012), pp. 92-126; sulla centralità del manoscritto Reflection e degli appunti londinesi per la formazione della 
teoria critica marxiana si rimanda a Sgrò (2016), pp. 29-65; Jahn, Noske (1983), pp. 29-65; Wygodski (1978), 
pp. 80-91. 

21 Quest’opera, Mikrokosmos. Entwürf einer Physiologischen Anthropologie, è rimasta a lungo inedita a causa 
della prematura morte dell’autore e pubblicata soltanto alla fine degli anni Ottanta del secolo scorso, cfr. 
Daniels (1988). Sull’importanza del rapporto tra Marx e Daniels si veda cfr. Sandkühler (1997), pp. 54-61; 
mentre per un confronto tra le loro nozioni di Stoffwechsel si rimanda a Saito (2023), pp. 92-5; Foster, Clark 
(2016); i quali tendono a scorgere un principio di analisi ecologica già nell’uso del concetto da parte di Daniels, 



Paolo Murrone 

 
134 

 

corrispondente, una copia del proprio manoscritto, nel quale egli intrecciava fisiologia e 
antropologia all’interno di una visione unitaria dello sviluppo storico e naturale dell’essere 
umano, con la richiesta di un parere22. In questa sede non è possibile analizzare il carteggio 
tra Marx e Daniels, né ricostruire l’architettura teorica dell’opera del medico tedesco. Ciò 
che ci preme sottolineare è l’originale uso dello Stoffwechsel che troviamo al suo interno. 

Il medico tedesco, infatti, non solo utilizza il concetto in relazione agli scambi chimici 
tra mondo organico e inorganico alla base dei processi vitali della crescita e della morte 
delle piante e degli animali come nel consueto uso “tecnico” del termine23, ma distingue 
anche tra un «metabolismo organico animale» e uno «spirituale»24, fondato specificamente 
sulla storicità degli esseri umani, ossia sulla loro capacità di astrarre e formulare concetti25. 
A partite dalla capacità d’astrazione generativa dei concetti gli esseri umani risultano 
capaci di comprendere la propria appartenenza al mondo naturale, di conoscere 
scientificamente la propria realtà “organica” e dunque di trasformare il loro rapporto con la 
natura. Per Daniels, in breve, il metabolismo spirituale ha la propria origine in quello 
fisiologico, ma, al contempo, sviluppa la capacità di influenzarlo interamente, ponendo 
perciò le condizioni di possibilità della storia26. La scienza fisiologica, proprio perché 
fornisce la conoscenza dello sviluppo organico dell’umano, diviene la guida delle nascenti 
scienze sociali. In quanto scienza naturale dell’uomo nella sua interezza, la fisiologia è 
inscindibile dalla critica della società individualistica moderna, la quale non riesce a 
garantire un pieno sviluppo armonioso delle capacità e dei poteri dell’umanità27. 

Non stupisce che Marx potesse considerasse «ideologico» il tentativo di Daniels di 
comprendere «la società […] solo come interazione dei concetti28», senza cioè rilevare la 
dimensione di mediazione storica del lavoro umano. Per Marx, infatti, non c’è metabolismo 
fra umani e natura che non sia mediato dall’azione trasformativa del lavoro nelle sue 

 
si veda anche Raimondi (2022), pp. 223-225, che invece sottolinea l’ampia sfera semantica del metabolismo 
nel confronto tra Daniels e Marx. 

22 Si rimanda alla lettera di Daniels a Marx dell’8 febbraio 1851, raccolta in MEGA2 III/4, pp. 308-9. Qui, 
presentando il suo lavoro, il medico renano afferma: «Il mio lavoro ha due lati: 1) quello storico-naturale 
[naturhistorische] e 2) quello storico-sociale [die geschichtliche und gesellschaftliche]. L’unificazione di entrambi 
è l’aspetto centrale e l’unico fruttuoso» (ivi, p. 308). Purtroppo, la risposta di Marx con le riflessioni sul 
manoscritto non ci è pervenuta, ma la reazione di Daniels al commento marxiano ci lascia comunque dedurre 
quali fossero le linee della critica marxiana. 

23 «I corpi organizzati presentano una caratteristica che manca completamente ai corpi inorganici. Hanno 
la peculiarità di poter reintegrare la perdita che subiscono costantemente attraverso la decomposizione, grazie 
alla continua organizzazione della materia circostante sia organica che inorganica che essi assorbono […]. Nei 
corpi organizzati, quindi, c’è un continuo scambio di materia, un metabolismo [ein Stoffwechsel,], una 
distruzione simultanea e una nuova formazione, grazie alla quale questi corpi conservano la loro individualità 
producendola continuamente di nuovo - una peculiarità che non ha analogie nella serie dei corpi inorganici» 
(Daniels, 1988, p. 27). 

24 «Si possono e si devono scoprire nuovi aspetti, migliori leggi della vita, il metabolismo interamente 
organico e, se così si può dire, animale e spirituale [animalische und geistige Stoffwechsel] richiede definizioni 
più precise, molto e ancora di più resta da fare rispetto alle altre scienze naturali; ma la base di tutti i fenomeni 
della vita è stata riconosciuta in linea di massima, la legge di esistenza e sviluppo dell’uomo sono state 
indagate, e l’uomo, tutto l’uomo, con tutti i suoi poteri, da quelli fisici a quelli organici, mentali e spirituali, 
appartiene d’ora in poi unicamente alla scienza naturale, unicamente davanti al foro della ricerca sensibile» 
(ivi, p. 20). 

25 «C’è infatti un momento speciale nella formazione e nello sviluppo dell’organismo umano che manca agli 
animali: la storia […] Il potere di astrazione o la capacità [tipica solo] degli esseri umani di formare concetti 
consiste nella capacità di formare una cosa pensata da diverse apparenze individuali, che non si applica alle 
singole apparenze, ma a ciò che hanno in comune» (ivi, pp. 20, 95). 

26 Cfr. Raimondi (2022), p. 222. 
27 «Tuttavia, l’unica linea guida sostenibile [..] è l’idea dell’organismo umano; l’unica forza motrice corretta 

dello stesso è il proprio interesse ben compreso, che cambia con il progresso della scienza e che si basa sul 
corretto rapporto riconosciuto dell'individuo con la società e con la natura. La dottrina dell’organismo umano 
e del suo rapporto con la società e la natura costituisce anche l’unica base sicura per la riforma dell’istituzione 
comune, per la riforma della società» (Daniels, 1988, p. 119). 

28 Commentando la risposta ricevuta da Marx, Daniels difende le sue posizioni scrivendo così: «Non posso 
spiegare la storia in altro modo se non con quello che tu chiami “ideologico”. Il mezzo tra l’essere umano e la 
natura da un lato, e tra l’individuo e la società dall’altro, rimane per me il concetto» (MEGA2 III/4, p. 336). 



Denaro, natura e separazione. Note sull’uso del concetto di Stoffwechsel 
 

 
135 

 

articolazioni storiche attraverso la quale gli uomini modificano tanto il mondo circostante 
quanto la loro natura, per così dire, “interna”. Ciò altresì significa che non vi è rapporto di 
interscambio con la terra, quale condizione di esistenza, che non sia condizionato dai 
rapporti sociali, politici ed economici che regolano le forme di cooperazione tra produttori 
nel processo lavorativo. Il carattere ingenuo e deterministico del materialismo fisiologico di 
Daniels, dunque, risulta dal principio incapace di afferrare questa carica dinamizzante 
della socialità umana29. 

Nonostante i rilievi critici e la scarsa considerazione della «fisiologia di Daniels30», Marx 
sembra accogliere l’invito del medico a considerare lo Stoffwechsel un modello concettuale 
applicabile anche all’organizzazione sociale, sottolineando così la materialità storico-
naturale del processo di (ri-)produzione sociale31. La stessa storia dei modi di produzione 
può essere osservata come una storia, tutt’altro che lineare e sequenziale, delle 
trasformazioni di questo nesso; una storia delle forme di organizzazione del ricambio 
materiale, delle condizioni politiche e dei conflitti che si generano entro questo rapporto. 
Fin dalla sua apparizione nel manoscritto Reflection all’interno dei Quaderni londinesi, si 
assiste al tentativo marxiano di tradurre il modello epistemologico dello Stoffwechsel nella 
lingua, ancora in formazione, della critica dell’economia politica. Esso, dunque, va 
compreso all’interno del processo di esposizione critica delle categorie dell’economia 
politica e del modo di produzione. 

4. Il denaro e le forme del metabolismo nel manoscritto “Reflection” 
Il fulcro della ricerca marxiana all’interno degli estratti londinesi è rappresentato dalla 
necessità di una comprensione più incisiva ed esaustiva delle funzioni del denaro, del ruolo 
delle banche e delle dinamiche del credito, a cui si lega la problematica politica del nesso 
tra crisi e rivoluzione. «Una nuova rivoluzione non è possibile se non in seguito a una 
nuova crisi. L’una però è altrettanto sicura quanto l’altra32». La crisi non è più 
esclusivamente un dato empirico che si ripropone ciclicamente, ma una possibilità che è 
data assieme al rapporto di capitale, e affonda le sue radici nella struttura capitalistica 
dello scambio, del denaro e della natura della merce33.Tutto ciò richiede una presa teorica 
sulla potenza societaria che il denaro acquisisce all’interno del sistema capitalistico: la sua 
capacità di esprimere in forma di cosa il nesso generale fra gli agenti economici e i loro 
reciproci rapporti sociali. Così leggiamo in una delle pagine più originali dei Quaderni di 
Londra: 

Ciò che ogni singolo individuo possiede nel denaro è l’universale capacità di scambio, 
mediante la quale egli determina per sé, di testa propria e a suo piacimento, la sua 
partecipazione ai prodotti sociali. Ogni individuo possiede la potenza sociale [die 
gesellschaftliche Macht] nella sua tasca sotto forma di una cosa. Strappate alla cosa 
questa potenza sociale e la dovrete dare immediatamente alla persona sulla persona. 
Senza il denaro quindi non è possibile alcuno sviluppo industriale. I rapporti devono 
essere organizzati su base politica, religiosa ecc., fin quando la potenza del denaro [die 
Geldmacht] non è diventato il nexus rerum et hominum34. 
 

Che questa citazione rappresenti un passaggio fondamentale per lo sviluppo della critica 
dell’economia politica è dimostrato dal fatto che lo stesso Marx ritorna più volte su queste 
righe, riprendendole quasi alla lettera nei successivi Lineamenti fondamentali di critica 

 
29 Cfr. Raimondi (2022), p. 223. 
30 Così il 2 aprile 1851, Marx scrive ad Engels riferendosi al Mikrokosmos di Daniels: «Ti accludo una lettera 

di Daniels, a cui ho scritto ampiamente sulla sua fisiologia. Ciò che c’è di semi-ragionevole nella sua lettera è 
un’eco della mia» (MEGA2 III/4, p. 85; MEOC, XXXVIII, p. 250). 

31 Si condivide pertanto il giudizio di Saito (2023), p. 94, su questo punto. 
32 Marx (1977), p. 135. 
33 Heinrich, (2023), p. 463. 
34 La citazione è tratta da un manoscritto dal titolo redazionale Bullion; Marx (1986a), MEGA2 IV/8, p. 55; 

si veda anche Sgrò (2016), p. 47. 



Paolo Murrone 

 
136 

 

dell’economia politica35. Qui viene ulteriormente articolata l’indagine sulla condensazione 
della potenza societaria del denaro. Chiunque possegga del denaro porta con sé, in tasca, 
la propria quota di partecipazione al prodotto complessivo della società, la propria posizione 
nel reticolo complessivo dei rapporti sociali e, di conseguenza, la sua specifica porzione di 
prodotto e di potere societario36.  

Nel manoscritto Reflection, Marx cerca di approfondire ulteriormente questa traccia, 
impiegando il concetto di Stoffwechsel proprio per qualificare il potere agglutinante del 
denaro, ossia la sua capacità di sciogliere le differenze qualitative in una differenza 
quantitativa, occultando i conflitti alla base della società capitalistica moderna37. In questo 
contesto, il denaro diventa l’«organo sociale»38 che non solo media e modella il rapporto tra 
gli esseri umani e la natura, ma tende a dominarlo rendendolo funzionale alla trasmissione 
del valore. In quanto medium generalizzato del ricambio o metabolismo sociale, il denaro 
fluidifica e rende più agili gli scambi fra gli agenti economici della società, mentre, al 
contempo, costituisce una condizione di possibilità dell’autonomizzarsi di questa stessa 
rete di scambi. Per un verso, lo Stoffwechsel illustra plasticamente la capacità della società 
capitalistica di dissolvere le precedenti “formazioni sociali” con i loro limitati rapporti con 
la natura. Per l’altro, esso designa lo sviluppo di una connessione sociale, la cui trama è 
caratterizzata da un’ampiezza e da una qualità storicamente inaudite. 

 
Non è più, come nella società antica, che questo o quello è scambiabile solo dai privilegiati 
[Privilegirten], ma tutto è a disposizione di tutti, ogni ricambio materiale [Jeder 
Stoffwechsel] può essere intrapreso da tutti, secondo la massa di denaro in cui il suo 
reddito può essere convertito […]. Nel caso del ceto [Stand], il godimento dell’individuo, il 
suo ricambio materiale [sein Stoffwechsel], dipende dalla particolare divisione del lavoro 
sotto cui è sussunto. Nel caso della classe [Klasse] dipende dal mezzo di scambio 
universale, di cui sa appropriarsi. Nel primo caso entra come soggetto limitato 
socialmente in uno scambio circoscritto dalla sua posizione sociale. Nel secondo caso, in 
quanto proprietario del mezzo di scambio universale con tutto ciò che una società ha da 
dare in cambio di questo rappresentante39. 
 

Occorre notare che attorno allo Stoffwechsel si condensa un’ampia sfera semantica. In 
primo luogo, esso illustra la novità del modo di produzione capitalistico nell’articolazione 
del rapporto tra soddisfazione dei bisogni individuali e produzione complessiva. Nella 
società antica, nel caso del ceto, il ricambio materiale del singolo è determinato già in 
precedenza dall’organizzazione gerarchica della società. Gli individui sono in principio 
sussunti all’interno di rapporti extra-economici che dispongono lo spettro dei bisogni e le 
possibilità del loro soddisfacimento. Il ceto sancisce aprioristicamente una sfera dei bisogni 
e un ricambio più ricco e sofisticato per i privilegiati, mentre, dall’altro, ne impone uno più 
limitato ai ceti per così dire “subalterni”. Dal punto di vista dell’analisi dello scambio, ciò 
significa che questa forma di metabolismo sociale si fonda sulla conservazione di rapporti 
limitati che appaiono come presupposti esteriori alla qualità precipuamente economica 

 
35 «Ogni individuo possiede il potere sociale sotto forma di una cosa. Strappate questo potere sociale alla 

cosa e dovrete darlo alle persone sulle persone». Marx (2012), p. 89; MEGA2 II/1, p. 90. Ancora, nel cosiddetto 
Urtext di Per la critica dell’economia politica del 1858 troviamo la stessa immagine, come vedremo 
successivamente. Cfr. Marx (1986c), in MEOC, XXX, pp. 483-4; MEGA2 II/2, p. 20. 

36 Per quanto riguarda la questione della potenza sociale del denaro e della semantica del poter in Marx, si 
rimanda a Ricciardi (2019). 

37 Un commento sul primo uso del concetto di Stoffwechsel all’interno di questo manoscritto è presente in 
Saito (2023), p. 91, secondo il quale «questo concetto è chiaramente usato per trattare il carattere trans-storico 
della necessità di organizzare la produzione sociale». Diversamente, Padovan, Taffuri, Grasso, Sciullo (2024), 
p. 158 sostengono che, per quanto può essere controintuitivo, la nozione di Stoffwechsel in Reflection non 
faccia riferimento al processo di scambio metabolico tra società e natura, relazionandosi esclusivamente alle 
forme di scambio dei prodotti del lavoro.  

38 Marx (1986b), MEGA2 IV/8, p. 234. 
39 Ivi, p. 233. 



Denaro, natura e separazione. Note sull’uso del concetto di Stoffwechsel 
 

 
137 

 

dello scambio, essi cioè non sono interamente dominati dal ricambio delle forme 
economiche. 

Al contrario, nel caso della classe, il soddisfacimento dei bisogni individuali passa 
attraverso lo scambio generalizzato di merci, ed è dunque liberato da rapporti personali di 
signoria, servaggio o schiavitù. Le possibilità del ricambio individuale sono quindi illimitate 
o, meglio, mediate non da rapporti gerarchici extra-economici, ma dalla disponibilità di 
medio universale, dalla logica stessa della produzione e dello scambio capitalistici40. Tutta 
produzione o, se si preferisce, l’intera connessione sociale, è formalmente a disposizione di 
tutti. Il denaro diventa il rappresentante in cui si espongono tutti i valori di scambio delle 
merci, garanzia della loro uguaglianza “spettrale”. Ciò implica che la conservazione degli 
individui, i bisogni del loro metabolismo individuale, passa attraverso il medio del denaro e 
dei meccanismi che ne regolano lo scambio. In altri termini, la riproduzione biologica degli 
individui si intreccia alle dinamiche del mercato, dello scambio e della produzione 
capitalistica: il ricambio delle forme economiche guida quello della materia. 

In breve, la mediazione del denaro è sintomatica di una nuova forma di scambio, di un 
nuovo modello di interscambio materiale tra società e natura, al cui interno le dinamiche 
dello scambio non sono esteriormente determinate da rapporti di dominio extra-economico 
ma dai moti delle forme economiche stesse. Ed è per questa ragione che qui le differenze 
paiono sparire: il lavoratore entra nel ricambio materiale e sociale, nella circolazione 
economica e nel traffico sociale, non come lavoratore salariato, ovvero in quanto soggetto 
collocato in una rete di rapporti di classe, ma nella figura astratta del venditore o del 
compratore41. 

 
Dove il tipo di reddito è ancora determinato dal tipo di occupazione stessa, non 
semplicemente, come attualmente, dalla quantità del medio di scambio generale, ma dalla 
qualità della sua occupazione stessa, le relazioni in cui egli può entrare nella società e 
appropriarsene sono infinitamente più ristrette [bornirter], e l’organo sociale per il ricambio 
materiale con le produzioni materiali e spirituali della società [das gesellschaftliche Organ 
für den Stoffwechsel mit den materiellen und geistigen Produktionen der Gesellschaft] è 
limitato fin dall’inizio a un determinato modo e a un contenuto particolare. Il denaro, 
quindi, come massima espressione delle opposizioni di classe [Klassengegensätze], allo 
stesso tempo fa sparire le differenze religiose, cetuali, intellettuali e individuali. Le 
differenze qualitative di classe spariscono [Der qualitative Klassenunterschied 
verschwindet] così nell’atto del commercio tra consumatore e rivenditore nella differenza 
quantitativa [quantitativen Unterschied], tra più o meno denaro di cui dispone 
l’acquirente, e all’interno della medesima classe la differenza quantitativa costituisce 
quella qualitativa. Così, piccolo-borghesi, medio-borghesi, grandi borghesi42. 

 
In breve, il ruolo moderno del denaro segnala un salto epocale dalla qualità alla quantità 
o, con più precisione, dal dominio del contenuto particolare a quello della forma astratta. 
Se ci si attesta sul piano dello scambio, il denaro pare sciogliere le differenze qualitative e 

 
40 Si veda quanto scrive Ricciardi (2019), p. 155: «A differenza dello schiavo e del servo della gleba, al 

lavoratore salariato è così garantito l’accesso potenziale a tutto il mondo dei beni. La sua posizione di soggetto 
consumatore è infatti parte della potenza societaria che il denaro esprime come suo carattere universale. Con 
altri mezzi, il denaro opera dunque nella stessa direzione della burocrazia. Esso è il complemento che concorre 
a realizzare ciò che le idee universali mostrano come normatività necessaria della società». 

41 «Nello scambio di denaro con merci, in questo commercio di dealers e consumers, il fabbricante è 
consumatore al pari dell’operaio, e il servo ha le stesse merci del padrone per lo stesso valore di denaro. Così, 
nell’atto di questo scambio, il carattere particolare del reddito trasformato in denaro viene meno, e tutte le 
individualità di classe si confondono e scompaiono nella categoria del compratore [alle Klassenindividuen 
verwischen sich und verschwinden in der Kategorie des Käufers], che qui si confronta con il venditore. Da qui 
l’illusione di vedere in questo atto di compravendita non l’individuo appartenente alla classe [nicht das 
Klassenindividuum], ma semplicemente l’individuo compratore, senza carattere di classe [ohne 
Klassencharakter]» (Marx,1986b, MEGA2 IV/8, pp. 233-234). 

42 Ivi, p. 234. 



Paolo Murrone 

 
138 

 

di ceto nella pura quantità di medio universale. Esso in tal modo pare abbattere le 
differenze qualitative, cancellando la dimensione gerarchica alla base dell’accesso al flusso 
degli scambi, come pure fa sparire, nella sua abbagliante universalità, le nuove differenze 
di classe. È questa la sua potenza sociale, «la magia del denaro»43. 

Certamente, il nuovo ruolo “organico” del denaro appare infinitamente meno ristretto se 
posto in relazione ai rapporti feudali e di ceto. Tuttavia, quest’uguaglianza sul piano dello 
scambio è tale solo come astrazione dalle relazioni di classe alla base della produzione 
stessa della ricchezza sociale44. Nella comunità delle merci, il potere democratizzante ed 
egualitario del denaro è lo stesso che cancella, che fa sparire le differenze di classe45. «La 
doratura o l’argentatura offuscano il carattere di classe e lo imbiancano. Da qui l’apparente 
uguaglianza – al netto del denaro – nella società borghese46». 

Marx non intende qui asserire l’insignificanza di quest’uguaglianza astratta, come se 
essa fosse equivalente alla diseguaglianza sancita dai rapporti gerarchici precapitalistici, 
né tantomeno è un semplice “simulacro”, pura apparenza oltre la quale si cela una realtà 
più vera e profonda. La posta in gioco teorica e politica riguarda piuttosto la comprensione 
della cifra costitutivamente ambivalente dello Stoffwechsel capitalistico. Qui, infatti, la 
liberazione dai rapporti di signoria suscitata dal modo di produzione capitalistico non è 
disgiungibile dalla nuova forma astratta e impersonale di dominio di cui essa è vettore. 
Certamente, un lavoratore salariato può legittimamente ambire a trasformare la sua 
personale condizione, soddisfacendo bisogni via via più articolati e specifici proprio grazie 
all’ampiezza e all’universalità della rete di scambi con una produzione sociale sempre più 
globale. Tuttavia, questo non intacca minimamente la struttura antagonistica del rapporto 
tra capitale e lavoro che sta alla radice del metabolismo societario delle merci47. 

In conclusione, occorre segnalare due elementi impliciti in questa Riflessione marxiana 
e che saranno ulteriormente articolati nei cosiddetti Grundrisse. In primo luogo, ricorrendo 
al concetto di Stoffwechsel per l’analisi dei modelli di scambio, Marx illustra come lo 
scambiarsi delle merci sia inscindibilmente legato ai cicli energetico-materiali della natura. 
In secondo luogo, se «il denaro» diventa «la forma sociale del rapporto tra le persone e la 
natura48» allora esso deve presupporre e costantemente produrre la loro separazione. 

 
5. La natura e il ricambio societario globale: la semantica dello Stoffwechsel nei Grundrisse 
Nei cosiddetti Grundrisse, Marx utilizza il concetto di Stoffwechsel in maniera più 
sistematica, sviluppando i diversi piani semantici in parte abbozzati già in Reflection49. 
Dopo essersi confrontato con la fisiologia di Daniels, il filosofo tedesco avverte l’esigenza di 
un confronto più serrato con le scienze naturali come la chimica agraria50. Così, non senza 

 
43 Marx (2024), p. 96. Si condivide pertanto la tesi del lavoro di Sgrò (2016), che scorge nei manoscritti 

Reflection e Bullion del 1851 la genesi della teoria marxiana del denaro e del suo carattere feticistico, che verrà 
ulteriormente elaborata nelle successive opere economiche. 

44 Cfr. Jahn, Noske (1983), p. 135; Sgrò (2016), pp. 61-2. 
45 «Nella forma del denaro [In der Form von Geld], dell’oro, dell’argento o delle banconote, tuttavia, non si 

riconosce più che il reddito appartiene all’individuo solo in quanto appartenente a una classe determinata [als 
einer bestimmten Klasse], come individuo della classe [als einem Klassenindividuum]». Marx (1986b), in MEGA2 
IV/8, p. 232. 

46 Ibidem. 
47 Come leggiamo nel cosiddetto Capitolo VI inedito: «in questa società borghese ogni lavoratore, purché sia 

un tipo estremamente sveglio ed astuto – e dotato di istinti borghesi – e favorito da una fortuna eccezionale, 
ha la possibilità di trasformarsi in uno sfruttatore di lavoro altrui. Ma se non ci fosse lavoro da sfruttare, non 
ci sarebbe né capitalista né produzione capitalistica» (Marx, 2018, p. 51; MEGA II/4.1, p. 23). 

48 Burkett (1996), p. 343. 
49 Delle riflessioni sull’uso dello Stoffwechsel nei Grundirisse sono presenti, ad esempio, in Saito (2023), pp. 

96-127; Nail (2020), pp. 100-115; in cui entrambi gli studiosi, pur da prospettive diverse, distinguono tra a) 
un metabolismo naturale, b) un metabolismo sociale e c) metabolismo come termine dinamico per la relazione 
tra società e natura. Cfr. anche Foster (2015) e Lutz (2022), che si soffermano sul metabolismo nei Lineamenti 
di critica dell’economia politica, sebbene il fil rouge di questi studi sia rappresentato dalla «dialettica natura-
società o ecologica», Foster (2015), p. 182, più che da una ricognizione delle sfere semantiche e delle diverse 
funzioni del concetto. 

50 Cfr. Saito (2014). 



Denaro, natura e separazione. Note sull’uso del concetto di Stoffwechsel 
 

 
139 

 

un certo ottimismo, egli scrive nei Lineamenti fondamentali che nella produzione moderna 
«l’agricoltura diviene ad esempio pura applicazione della scienza del ricambio materiale 
[Wissenschaft des materiellen Stoffwechsels]»51. 

Più in generale, Marx si riferisce a un metabolismo generale della natura52 che designa 
il corso delle trasformazioni chimiche, fisiche e fisiologiche dei corpi e della materia, tra 
cui i processi di dissoluzione delle sostanze, come l’arrugginirsi del ferro e il marcire del 
legno53. Come scrive Thomas Nail, «la natura produce e consuma se stessa in un processo 
continuo o in una co-produzione o mutua trasformazione metabolica»54. 

Ad ogni modo, il metabolismo naturale non è da intendersi come ontologicamente 
separato da quello “sociale” o “societario”. Da questo punto di vista, la produzione 
capitalistica si distingue storicamente per il fatto che essa applica la conoscenza scientifica 
delle leggi naturali alla produzione. In tal modo, l’operaio non inserisce più semplicemente 
«l’oggetto naturale modificato come medio tra sé e l’oggetto, egli inserisce il processo 
naturale, che egli trasforma in un processo industriale, come mezzo fra sé e la natura 
organica di cui sa impadronirsi»55. Lo sviluppo capitalistico delle scienze e delle tecniche 
stimola un’«appropriazione universale tanto della natura quanto della connessione 
sociale»56, la quale, tuttavia, non prelude alla liberazione del tempo di lavoro operaio, ma 
opera piuttosto quale strumento per la sua intensificazione. Il metabolismo societario si 
intreccia dinamicamente a quello naturale e lo condiziona, al punto da poterne perturbare 
i già fragili equilibri. Le forze naturali del suolo e del lavoro vivo umano vengono per così 
dire “catturate”, sussunte, all’interno dell’ordine della valorizzazione del capitale. 

Si può poi ipotizzare che le indagini fisiologiche sullo Stoffwechsel potessero affascinare 
Marx anche da un punto di visto più squisitamente teoretico. Il registro del ricambio 
materiale offre un modello concettuale ed epistemologico sofisticato per pensare 
dinamicamente la composizione e la riproduzione del capitale. Così, la riproduzione del 
capitale «è un ricambio formale e materiale [Form- und Stoffwechsel] simile a quello che 
avviene nel corpo vivente umano»57. In entrambi i casi, «nel corpo umano, come nel capitale, 
all’atto della riproduzione le differenti porzioni non si sostituiscono in periodi di tempo 
uguali; il sangue si rinnova più rapidamente dei muscoli, i muscoli più rapidamente delle 
ossa, le quali da questo punto di vista possono essere considerate il capitale fisso del corpo 
umano58». Il parallelismo tra corpo e capitale serve qui a rivelare la complessa riproduzione 
di quest’ultimo, la trama di temporalità differenti che esso è costretto a coordinare, 
mostrando controluce gli elementi di contingenza e la possibilità della crisi. 

Inoltre, in continuità con i Quaderni di Londra, Marx lega il concetto di metabolismo 
all’analisi dello scambio capitalistico delle merci. Qui, lo Stoffwechsel si trova 
dialetticamente intrecciato a uno specifico Formwechsel59, intendendo con ciò un processo 
di metamorfosi delle forme economiche60. Se queste due funzioni sono scindibili 
teoreticamente, nella pratica i due aspetti si trovano imbrigliati, onde la necessità di 

 
51 Marx (2012), pp. 716-7; MEGA2 II/1, p. 581. 
52 Così, ad esempio, Marx si riferisce a un «semplice ricambio della natura» (ivi, p. 219, MEGA2 II/1, p. 195) 

o a un «ricambio chimico» (ivi, pp. 261, 282, MEGA2 II/1, pp. 229; 244). 
53 In questo senso, ad esempio, in un articolo dedicato alle trasformazioni dei mezzi di trasporto, Marx 

applica il concetto di metabolismo anche a locomotive e ferrovie: «La “strada eterna”, […] la ferrovia, non è 
affatto immortale. Essa è soggetta ad un metabolismo costante [einem steten Stoffwechsel]. Il ferro, che viene 
costantemente perso a causa dell’usura e dell’ossidazione, richiede sempre una nuova sostituzione» (Marx, 
1980, p. 448). 

54 Nail (2020), p. 104. 
55 Ibidem. 
56 Ivi, p. 377; MEGA2 II/1, p. 322. 
57 Ivi, p. 669; MEGA2 II/1, pp. 644-645. 
58 Ivi, p. 680; MEGA2 II/1, p. 552 (trad. it. mod). 
59 Cfr. Saito, (2023), pp. 96-98 e Raimondi (2022), pp. 227-228. 
60 «Un sistema di scambi [Ein System von Austauschen] costituisce un ricambio materiale [Stoffwechsel] 

nella misura in cui si guarda al valore d’uso [so weit der Gebrauchswerth betrachtet]; un ricambio formale 
[Formwechsel], nella misura in cui si guarda al valore in quanto tale [so weit der Werth als solcher betrachtet 
wird]» (ivi, p. 641-2; MEGA2 II/1, p. 522). 



Paolo Murrone 

 
140 

 

armonizzarli reciprocamente. Ed è qui che si genera la possibilità di faglie e contraddizioni 
nel rapporto fra valore e interscambio materiale. Ciò che Marx intuisce è il rischio che «il 
cambiamento delle forme diventi scopo a se stesso invece del ricambio materiale [Statt des 
Stoffwechsels wird der Formwechsel Selbstzweck]»61 – che la forma economica si renda 
drammaticamente autonoma rispetto al suo contenuto. 

Da tali presupposti, si comprende in che senso Marx parli di un metabolismo societario 
incentrato sul ruolo del denaro come forma di ricchezza tanto universale quanto astratta, 
dove l’astrazione non è sinonimo di irrealtà, né elemento puramente speculativo, ma lavora 
«come vero e proprio vinculum societatis»62. Riprendendo e aggiornando le analisi svolte 
all’interno del manoscritto Reflection, Marx sostiene che «la dissoluzione di tutti i prodotti 
e di tutte le attività in valori di scambio presuppone sia la dissoluzione di tutti i rigidi 
rapporti di dipendenza personali (storici) nella produzione sia la reciproca dipendenza 
onnilaterale dei produttori»63. Con la produzione finalizzata di valore di scambio emerge 
una connessione sociale che costituisce per la prima volta nella storia un «sistema del 
ricambio societario universale [ein System des allgemeinen gesellschaftlichen 
Stoffwechsels]», ossia un sistema «delle relazioni universali, dei bisogni universali e delle 
capacità universali», il quale presuppone tanto l’indipendenza da vincoli gerarchici 
personali, quanto l’imposizione di una dipendenza generalizzata dai moti della produzione 
del valore, con un’espressione che rimanda all’hegeliano «sistema della dipendenza 
onnilaterale»64. 

Per un verso, questo metabolismo societario universale va inteso in un senso geografico-
globale. Esso, in altri termini, qualifica l’intima pulsione del modo di produzione 
capitalistico a «estendere le dimensioni dello scambio a tutta la Terra» inglobando in tal 
modo «lontane parti del mondo nel proprio processo dello scambio e del ricambio 
materiale»65. Da questo punto di vista, tanto il mercato mondiale quanto il dominio 
coloniale sono vettori di questo metabolismo societario universale. Per l’altro, invece, la 
generalità di questo interscambio globale caratterizza la qualità stessa della connessione 
sociale, l’ampiezza delle sue relazioni sociali, dei bisogni e delle facoltà umane. E, tuttavia, 
si tratta di un’universalità monca, proprio perché il potenziale liberatorio di queste 
relazioni e di queste capacità produttive non costituisce il «patrimonio sociale»66 dei 
lavoratori, ma, al contrario, si staglia contro di essi come una potenza estranea. 
Universalità ed estraneazione rappresentano qui due facce della stessa medaglia. In questi 
passaggi molto densi, Marx si sforza di sottolineare il divenire indipendente di questa 
generale connessione sociale, il fatto che il ricambio delle forme e delle materie proceda 
secondo la logica e i ritmi dettati dalla «silenziosa coazione dei rapporti economici»67. Con 
grande ironia dialettica, il filosofo tedesco utilizza in maniera originale un concetto delle 
scienze naturali per illustrare un processo sociale, un «prodotto storico»68 che si irrigidisce 
a tal punto da presentarsi come un dato di natura o, meglio, come una catastrofe naturale. 

 
61 Marx (1986d), in MEOC, XXX, pp. 337-8; MEGA2 II/2, p. 191. 
62 Ricciardi, (2019), p. 150. 
63 Marx (2012), p. 87 (trad. it. mod.); MEGA2 II/1, p. 89. 
64 Cfr. GW, 14, § 183, 198, 199, pp. 160, 169. 
65 Marx, (2012), p. 164; MEGA2 II/1, p. 149. 
66 Ivi, p. 89; MEGA2 II/1, p. 91. 
67 Marx (2024), pp.744-745. 
68 Di seguito il passo completo: «È stato detto e si può dire che la bellezza e la grandezza risiedono proprio 

in questo ricambio materiale e spirituale [materiellen und geistigen Stoffwechsel], in questa connessione 
spontanea, indipendente dal sapere e dal volere degli individui, e che presuppone proprio la loro indipendenza 
e indifferenza reciproche. E questa connessione oggettiva è certo preferibile alla loro mancanza di connessione 
o a una connessione soltanto locale, fondata su rapporti naturali di consanguineità, o di signoria e servitù. È 
altrettanto certo che gli individui non possono subordinare a sé le proprie connessioni sociali prima di averle 
create. Ma è assurdo concepire quella connessione soltanto oggettiva come la connessione spontanea, 
inscindibile dalla natura dell’individualità (in antitesi al sapere e a volere riflessi) e a essa immanente. Essa ne 
è il prodotto. È un prodotto storico. Appartiene ad una determinata fase del suo sviluppo» (Marx, 2012, p. 93; 
MEGA2 II/1, p. 94). 



Denaro, natura e separazione. Note sull’uso del concetto di Stoffwechsel 
 

 
141 

 

 
Il denaro è proprietà “impersonale”. In esso posso portare in giro con me, in tasca, il 
potere sociale universale e la connessione sociale generale, la sostanza della società. Il 
denaro consegna il potere sociale come cosa nelle mani della persona privata che in 
quanto tale esercita questo potere. In esso, la connessione sociale, lo stesso ricambio 
materiale [Stoffwechsel selbst] appare come qualcosa di completamente esteriore [als 
etwas ganz äusserliches], che non sta in alcun rapporto individuale con il suo possessore, 
e quindi fa apparire anche il potere che egli esercita come qualcosa di assolutamente 
accidentale, esteriore ad esso69. 
 

6. Unità e separazione: lo Stoffwechsel e la problematica della Trennung 
Infine, un ulteriore approdo del concetto di Stoffwechsel riguarda l’analisi del processo di 
separazione tra terra e lavoro salariato. A più riprese la trama teorica dei Grundrisse pone 
l’accento su un processo radicale e ambivalente di denaturalizzazione dei legami 
comunitari portato avanti dal modo di produzione capitalistico. Se «in tutte le forme in cui 
domina la proprietà fondiaria il rapporto con la natura [die Naturbeziehung] è ancora 
predominante», scrive Marx, «in quelle in cui domina il capitale, predomina l’elemento 
creato socialmente, storicamente»70. Ciò significa che il metabolismo con la terra non è più 
regolato da un rapporto organicistico con la natura, ma dalle forme della mediazione 
sociale. 

È soprattutto nelle pagine dedicate alle Forme che precedono la produzione 
capitalistica71 che Marx mette a fuoco l’emersione del modo di produzione capitalistico a 
partire dalla «separazione del lavoro libero dalle condizioni oggettive della sua realizzazione, 
dai mezzi di lavoro e dal materiale di lavoro», ossia a partire dal «distacco del lavoratore 
dalla terra quale suo laboratorio naturale [Loslösung des Arbeiters von der Erde als seinem 
natürlichen Laboratorium]»72. In uno dei più noti passaggi dei Lineamenti di critica 
dell’economia politica, possiamo leggere: 

 
Non è l’unità degli uomini viventi e attivi con le condizioni inorganiche del loro ricambio 
materiale con la natura [Stoffwechsels mit der Natur], e di conseguenza la loro 
appropriazione della natura, bensì la separazione [sondern die Trennung] di queste 
condizioni inorganiche dell’esistenza umana da questa esistenza attiva, una separazione 
[eine Trennung] che è posta compiutamente solo nel rapporto tra salariato e capitale, che 
ha bisogno di una spiegazione o che è il risultato di un processo storico73. 
 

Il punto chiave, ciò «che ha bisogno di spiegazione», è il sorgere del proletariato da un 
processo storico che lo separa tanto dai mezzi di produzione quanto dalla terra74. Il modo 
di produzione capitalistico spezza in maniera definitiva l’unità naturale dei lavoratori 
moderni con i propri presupposti materiali, sottraendo al contempo la possibilità di 
un’esistenza autonoma e indipendente dal rapporto tra capitale e lavoro salariato, tra 
produzione e produzione di plusvalore75. Da un lato, la Trennung è alla base della 
trasformazione della «capacità» o «forza lavoro» in una merce peculiare, capace cioè di 
produrre più valore di quello necessario alla sua riproduzione. Dall’altro lato, essa 

 
69 Marx (1986a), in MEOC, XXX, pp. 483-4; MEGA2 II/2, p. 20.  
70 Marx (2012), p. 33 (trad. it. mod.); MEGA2 II/1, p. 42. 
71 Ai fini di questo lavoro non è possibile dare conto in maniera analitica e dettagliata né degli snodi 

argomentativi delle Formen, delle sue innovazioni teoriche e storiografiche, né dell’ampia letteratura 
secondaria, rinviando ai seguenti lavori: García-Quesada (2022); Meiksins Wood (2015); Fineschi (2020); e i 
classici Hobsbawm (1964); Godelier (1970). 

72 Marx (2012), p. 451; MEGA2 II/1, p. 378. 
73 Ivi, p. 468; MEGA2 II/1, p. 393. 
74 Per un’analisi sulla semantica della separazione dai Grundrisse al Capitale, cfr. Basso (2021), pp. 141-

186. 
75 Meiksins Wood (2015), pp. 171-172. 



Paolo Murrone 

 
142 

 

trasforma anche la natura in una merce, facendo cioè di essa un oggetto sociale nuovo, 
omogeneo, quantificabile e capace di trasportare valore. In altri termini, il modo di 
produzione capitalistico introduce sia un nuovo rapporto tra i lavoratori salariati e la loro 
corporeità, il loro «corpo organico», sia un diverso rapporto di interscambio materiale con 
la terra, «corpo inorganico dell’uomo». 

Certamente, questo tipo di Trennung non implica una rottura definitiva con la natura, 
il che non avrebbe alcun significato, quantomeno entro l’orizzonte materialistico marxiano 
che vede nell’interscambio materiale con la natura una condizione insopprimibile, che deve 
essere conservata dinamicamente76. La separazione qualifica, invece, una specifica 
articolazione del rapporto di interscambio metabolico tra gli esseri umani e la natura, nella 
quale il denaro si inserisce come elemento mediatore determinante. 

Il processo di scissione preso in esame rappresenta un presupposto della cosiddetta 
«accumulazione originaria o primitiva» del capitale, che non è immediatamente il prodotto 
del capitale ma che quest’ultimo deve costantemente porre come suo risultato. In altri 
termini, «la formazione originaria del capitale […] non avviene nel senso che il capitale crea 
le condizioni oggettive del lavoro77». Da un lato, il processo di separazione mette in 
condizione un determinato «patrimonio monetario» di appropriarsi tanto delle condizioni 
oggettive del lavoro quanto «di ottenere in cambio di denaro lo stesso lavoro vivo dagli 
operai divenuti liberi78». Dall’altro lato, invece, il denaro stesso partecipa al processo della 
Trennung. Scrive Marx che esso «vi interviene come mezzo di separazione estremamente 
energico [als ein höchst energisches Scheidungsmittel], e in quanto partecipa alla creazione 
di lavoratori liberi, spoliati, privi delle condizioni oggettive79». 

L’analisi del processo di separazione della classe lavoratrice dai i suoi mezzi di 
produzione e dalla natura risulta cruciale per comprendere le specifiche coordinate della 
riproduzione sociale e biologica nel modo di produzione capitalistico. Se la dipendenza 
dell’uomo dalla natura e quindi l’esigenza di conservare storicamente il ricambio materiale 
con i suoi flussi rappresentano una condizione insopprimibile, ciò che è specifico del 
rapporto tra capitale e lavoro salariato è che, attraverso la Trennung dell’esistenza attiva 
dell’uomo dalle sue condizioni inorganiche e naturali, la riproduzione non è più assicurata 
ma viene mediata dai meccanismi del mercato e dai rapporti capitalistici di proprietà e 
produzione80. Essa viene a dipendere, cioè, «dal fatto che il lavoratore rinnovi 
costantemente la vendita della sua capacità di lavoro [Arbeitsvermögen] ai capitalisti81». I 
lavoratori salariati non solo restano dipendenti dalla natura, ma adesso sono anche in 
balia delle forze e delle oscillazioni del mercato. 

Da questa prospettiva, si può afferrare la specificità dello sfruttamento capitalistico. 
Nelle forme economiche precapitalistiche, dove la produzione e il ricambio materiale con 
la natura sono finalizzati alla produzione di valori d’uso, l’appropriazione del lavoro 
eccedente diviene possibile solo attraverso forme di coercizione extra-economica. Così, nei 
rapporti di schiavitù e signoria, dove non vige ancora la Trennung capitalistica, il lavoro 
schiavistico e servile non figura come condizione soggettiva del lavoro, ma come una 
condizione naturale, come pura proprietà del signore assieme alla terra e agli animali82. È 

 
76 Nel I Libro de Il capitale, ad esempio, Marx si riferisce al «ricambio materiale fra l’uomo e la terra [den 

Stoffwechsel zwischen Mensch und Erde]» come all’«eterna condizione di natura: la durevole fertilità del suolo» 
(Marx, 2024, p. 510; MEGA2 II/10, pp. 454-455). 

77 Marx (2012), p. 488; MEGA2 II/1, p. 409. 
78 Ivi, p. 489; MEGA2 II/1, p. 409. 
79 Ibidem. 
80 Cfr. Raimondi (2022), p. 226. 
81 Marx (2018), p. 141; MEGA2 II/4.1, p. 102. 
82 «Nel rapporto di schiavitù e di servitù della gleba questa separazione [diese Trennung] non avviene; una 

parte della società è invece essa stessa tratta dall’altra come pura condizione inorganica e naturale della sua 
propria riproduzione [als blos unorganische und natürliche Bedingung seiner eignen Reproduction]. Lo schiavo 
non sta in alcun rapporto con le condizioni oggettive del suo lavoro; è invece il lavoro stesso sia sotto forma di 
schiavo sia in forma di servo della gleba, che viene posto come condizione inorganica della produzione [als 
unorganische Bedingung der Production] sullo stesso piano degli altri esseri naturali, accanto al bestiame o 



Denaro, natura e separazione. Note sull’uso del concetto di Stoffwechsel 
 

 
143 

 

solo con la società capitalistica, caratterizzata dal processo di separazione dei lavoratori 
dalla terra e dai mezzi di produzione, che emerge «una forma di sfruttamento puramente 
“economica”, basata sulla totale deprivazione dei lavoratori costretti a vendere la loro forza-
lavoro in cambio di un salario83». Ciò non significa che lo sfruttamento del lavoro salariato 
venga spogliato dei suoi connotati politici e giuridici, ma segnala la politicità interna 
dell’economico nella società capitalistica. Di conseguenza, la critica delle forme di 
sfruttamento deve oltrepassare la sola sfera etico-morale e afferrare criticamente le «regole 
di riproduzione specifiche84» del modo di produzione capitalistico, tra cui le linee di 
conflittualità che plasmano il suo specifico interscambio materiale con la natura. Il governo 
della separazione rappresenta dunque un processo logico-storico e politico che, attraverso 
diverse articolazioni, percorre l’interna storia della modernità capitalistica: dai processi di 
enclosures della terra fino alla «grande industria». 

In definitiva, nella Trennung Marx non critica la rottura di un’unità originaria, ma la 
perdita di controllo sociale da parte dei lavoratori salariati sulle condizioni e sui rapporti 
che decidono della loro riproduzione sociale, della loro cooperazione e della loro relazione 
con ciò che non è umano. Lo stesso rapporto metabolico tra il corpo organico e inorganico 
dell’essere umano, fra società e natura, sfugge così al controllo sociale, proprio perché 
regolato e dominato esteriormente dal capitale, il quale subordina lo Stoffwechsel 
all’imperativo della sua autovalorizzazione. 

7. Conclusione 
In conclusione, in questo percorso storiografico si è cercato di mostrare come l’analisi dello 
Stoffwechsel non possa essere separata dalle tematiche del denaro e del processo di 
separazione. È proprio attraverso la loro articolazione che è possibile restituire la cifra di 
novità della società capitalistica moderna. In questa fase della sua produzione teorica, 
Marx non ha ancora elaborato una riflessione sulla discrasia tra i sistemi sociali e quelli 
naturali, ma senz’altro ne ha gettato le basi. A partire dall’importante manoscritto 
Reflection del 1851, infatti, il concetto di metabolismo o ricambio materiale si rivela un 
operatore estremamente versatile. Esso risulta non solo uno strumento cruciale per 
mettere a fuoco le forme e le strutture che regolano il rapporto capitalistico con la natura, 
ma anche un modello concettuale funzionale all’analisi dello scambio e della circolazione 
delle merci, della riproduzione del capitale e della specifica connessione sociale che emerge 
nella società moderna. Soprattutto, ricorrendo al modello concettuale dello Stoffwechsel, 
la critica marxiana getta luce sui poteri impersonali che, nel modo di produzione 
capitalistico, dominano la connessione sociale tra gli esseri umani e tra questi e la natura. 
Interamente iscritto nell’ordine dell’accumulazione e della valorizzazione del capitale, il 
metabolismo societario globale assume così i tratti di una potenza estranea ai suoi stessi 
produttori e su di essi dominante. 
 
 
Bibliografia 
 
Sigle 

GW 
G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke, in Verbindung mit der Deutschen 
Forschungsgemeinschaft, hrsg. Von der Rheinisch-Westphälischen Akademie 
der Wissenschaften, Felix Meiner Hamburg 1957-. 

 
come accessorio della terra [in die Reihe der andren Naturwesen]» (Marx, 2012, p. 468; MEGA2 II/1, pp. 393-
4). 

83 Meiksins Wood (2015), p. 176. 
84 Ibidem. 



Paolo Murrone 

 
144 

 

MEGA2 

K. Marx, F. Engels, Gesamtausgabe, dal 1975 al 1989: hrsg. vom IML beim ZK 
der KPdSU und vom IML beim SED, Dietz, Berlin (DDR); dal 1990 al 2012: 
hrsg. von der Internationalen Marx-Engels-Stiftung, Akademie, Berlin; dal 
2013: hrsg. von der Internationalen Marx-Engels-Stiftung, de Gruyter, 
Berlin/München/Boston. 
 

MEOC K. Marx, F. Engels, Opere complete, Editori Riuniti, Roma, 1972 ss.; dal 2008, 
La Città del Sole, Napoli.  

 
Basso, L. (2021), Agire in comune. Antropologia e politica nell’ultimo Marx, Manifestolibri, 

Roma. 
Bing, F.C. (1971), “The History of the Word Metabolism”, Journal of the History of Medicine 

and Allied Sciences, vol. 26, n. 2, pp. 158-180. 
Burkett, P. (1996), “Value, Capital and Nature: Some Ecological Implications of Marx’s 

Critique of Political Economy”, Science & Society, vol. 60, n. 3, pp. 332-359. 
Daniels, R. (1988), Mikrokosmos. Entwürf einer Physiologischen Anthropologie, 

(Erstveröffentlichung des Manuskripts von 1851), Peter Lang, Frankfurt a.M.-Bern-New 
York-Paris. 

Fineschi, R. (2020), Tempo e storia nelle Formen. Riflessioni sul materialismo storico, in G. 
Sgrò, I. Viparelli (a cura di), Karl Marx (1818-2018). Eredità e prospettive, La Città del 
Sole, Napoli, pp. 95-108. 

Foster, J.B. (2000), Marx’s Ecology, Materialism and Nature, Monthly Review Press, New 
York. 

Foster, J.B. (2015), I “Grundrisse” e le contraddizioni ecologiche del capitalismo, in M. 
Musto (a cura di), I “Grundrisse” di Karl Marx. Lineamenti fondamentali della critica 
dell’economia politica 150 anni dopo, ETS, Pisa, pp. 181-200. 

Foster, J.B., Burkett, P. (2016), Marx and the Earth: An Anti-Critique, Brill, Leiden-Boston. 
Foster, J.B., Clark, B. (2016), Marx and the Earth: An Anti-Critique, Brill, Leiden-Boston. 
Foster, J.B., Clark, B. (2020), The Robbery of Nature. Capitalism and Ecological Rift, 

Monthly Review Press, New York. 
García-Quesada, G. (2022), Karl Marx, Historian of Social Times and Spaces, Brill, Leiden-

Boston. 
Godelier, M. (1970), Prefazione, in M. Godelier (a cura di), Marx, Engels, Lenin: Sulle società 

precapitalistiche, Feltrinelli, Milano, pp. 9-96. 
Heinrich, H. (2023), La scienza del valore. La critica marxiana dell’economia politica tra 

rivoluzione scientifica e tradizione classica, trad. it. a cura di S. Breda, PiGreco, Milano. 
Hegel, G.W.F. (2009), Grundlinien der Philosophie des Rechts, in Gesammelte Werke, vol. 

14, Meiner, Hamburg. 
Hobsbawm, E.J. (1964), Introduction, in K. Marx, Pre-Capitalist Economic Formations, J.E. 

Hobsbawm (ed.), International Publishers, New York, pp. 9-65. 
Jahn, W., Noske, D. (1983), “Zu einigen Aspekten der Entwicklung der Marxschen 

Forschungsmethode der politischen Ökonomie in den Londoner Heften (1850-1853)”, 
Marx-Engels Jahrbuch, Bd. 6. n. 10, pp. 121-147. 

Liebig, J. (1842), Die organische Chemie in ihrer Anwendung auf Physiologie und Pathologie, 
Verlag von F. Vieweg und Sohn, Braunschweig. 

Lutz, L. (2022), Karl Marx und die ökologische Krise. Die Bedeutung der Grundrisse für den 
ökologischen Diskurs der Gegenwart, De Gruyter, Berlin-Boston. 

Marx, K. (1968), Il capitale. Libro terzo, trad. it. a cura di M.L. Boggeri, Editori Riuniti, 
Roma; K. Marx, F. Engels, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Dritter Band 
(Hamburg 1894), in MEGA2 II/15, Akademie Verlag, Berlin 2004. 



Denaro, natura e separazione. Note sull’uso del concetto di Stoffwechsel 
 

 
145 

 

Marx, K. (1980), Statistische Betrachtungen über das Eisenbahnwesen, in K. Marx, F. 
Engels, Werke, vol. 15, Dietz Verlag, Berlin, pp. 447-450. 

Marx, K. (1977) Le lotte di classe in Francia dal 1848 al 1850, in MEOC, vol. X, pp. 41-145. 
Marx, K. (1986a), Bullion, in (Londoner Hefte 1850-1853. Heft VII-X) in MEGA2 IV/8, Dietz 

Verlag, Berlin, pp. 3-85. 
Marx, K. (1986b), Refletion, in (Londoner Hefte 1850-1853. Heft VII-X) in MEGA2 IV/8, Dietz 

Verlag, Berlin, pp. 227-235. 
Marx, K. (1986c), Frammento della prima stesura di “Per la critica dell’economia politica” 

(1858), in MEOC, vol. XXX, pp. 479-559; K. Marx, Zur Kritik der politischen Ökonomie. 
Urtext, in MEGA2 II/2, Dietz Verlag, Berlin 1980, pp. 17-93. 

Marx, K. (1986d), Per la critica dell’economia politica, in MEOC, vol XXX, pp. 295-452; K. 
Marx, Zur Kritik der politischen Ökonomie, in MEGA2 II/2, Dietz Verlag, Berlin 1980, pp. 
95-245. 

Marx, K. (2012), Grundrisse. Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica, 
vol. I, trad. it. a cura di G. Backhaus, vol. I, PiGreco, Milano; K. Marx, Grundrisse der 
Kritik der politischen Ökonomie. Ökonomische Manuskripte 1857/1858. Erster Teil, in 
MEGA2 II/1, Akademie Verlag, Berlin 2006. 

Marx, K. (2018), Risultati del processo di produzione immediato. Il “capitolo sesto inedito” 
del primo libro de “Il capitale”, trad. it., G. Sgrò, La Città del Sole, Napoli; K. Marx, Der 
Productionsproceß des Capitals, in MEGA2 II/4.1; De Gruyter, Berlin-München-Boston 
2011. 

Marx, K. (2024), Il capitale. Libro primo, trad. it. a cura di S. Breda, R. Fineschi, G. 
Schimmenti, G. Sgrò, Einaudi, Torino; K. Marx, F. Engels, Das Kapital. Kritik der 
politischen Ökonomie. Erster Band (Hamburg 1890); in MEGA2 II/10, Dietz Verlag Berlin 
1991. 

Mau, S. (2022), Mute Compulsion. A Marxist Theory of the Economic Power of Capital, Verso, 
London. 

Meiksins Wood, E. (2015), Il materialismo storico nelle Forme che precedono la produzione 
capitalistica, in M. Musto (a cura di), I “Grundrisse” di Karl Marx. Lineamenti 
fondamentali della critica dell’economia politica 150 anni dopo, ETS, Pisa, pp. 161-180. 

Moleschott, J. (1852), Der Kreislauf des Lebens: physiologische Antworten auf Liebig’s 
Chemische Briefe, Verlag von Victor von Zabern, Mainz. 

Murrone, P. (2022), Governare la necessità. Genesi e prospettive del concetto marxiano di 
Stoffwechsel, in Clemenza, A., Di Blasio, F., Muscarnera, L. (a cura di), Dall’operaismo 
a Marx, Machina-DeriveApprodi, Roma, pp. 133-151. 

Murrone P. (2024), “Metabolismo ed Ecologia. La frattura del ricambio materiale 
dall’ecomarxismo a Marx”, Consecutio Rerum, VIII, n. 15, pp. 135-160. 

Nail, T. (2020), Marx in Motion. A New Materialist Marxism, Oxford University Press, Oxford. 
Orland, B. (2014), Die Erfindung des Stoffwechsels Wandel der Stoffwahrnehmung in der 

Naturforschung des 18. Jahrhunderts, in B. Orland, K. Espahangizi, (hrsg.), Stoffe in 
Bewegung. Beiträge zu einer Wissensgeschichte der materiellen Welt, diaphanes, Zürich-
Berlin. 

Orsucci, A. (1992), Dalla biologia cellulare alle scienze dello spirito. Aspetti del dibattito 
sull’individualità nell’Ottocento tedesco, il Mulino, Bologna. 

Padovan, D., Taffuri, A., Grasso, D., Sciullo, A. (2024), “Marx, decrescita e comunismo 
ecologico: dalla comunità-capitale alla comunità-natura”, Quaderni della Decrescita, n. 
1/3, pp. 154-176. 

Pawelzig, G. (1997), Zur Stellung des Stoffwechselsbegriffs im Denken von Karl Marx, in A. 
Griese, H.J. Sandkühler, Karl Marx zwischen Philosophie und Naturwissenschaften, 
Peter Lang, Berlin, pp. 129-150. 

Pradella, L. (2012), Globalisation and the critique of political economy. New insights from 
Marx’s writings, Routledge, London. 



Paolo Murrone 

 
146 

 

Raimondi, F. (2022), Marx: la materia e le forme, in G. Angelini, G. Bissiato, A. Capria, M. 
Farnesi Camellone, Congetture politiche. Scritti in onore di Maurizio Merlo, Padova 
University Press, Padova, pp. 215-236. 

Ricciardi, M. (2019), Il potere temporaneo. Karl Marx e la politica come critica della società, 
Meltemi, Milano. 

Saito, K. (2014), “The Emergence of Marx’s Critique of Modern Agriculture. Ecological 
Insights from His Excerpt Notebook”, Monthly Review, n. 66/5, pp. 25-46. 

Saito, K. (2023), L’ecosocialismo di Karl Marx, trad. it. a cura di E. Lenzi, M. Pietrucci, 
Castelvecchi, Roma. 

Saito, K. (2024), Il capitale nell’Antropocene, trad. it. a cura di A. Clementi degli Albizzi, 
Einaudi, Torino. 

Sandkühler, H.J. (1997), Zwischen Philosophie und Wissenschaft. Eine epistemologische 
Kritik der Marschen Bezugnahmen auf di Naturwissenschaft, in A. Griese, H.J. 
Sandkühler, Karl Marx zwischen Philosophie und Naturwissenschaften, Peter Lang, 
Berlin, pp. 45-89. 

Schmidt, A. (2020), Il concetto di natura in Marx, trad. it. a cura di G. Bedeschi, Edizioni 
Punto Rosso, Milano. 

Schwann, T. (1839), Mikroskopische Untersuchungen über die Übereinstimmung in der 
Struktur und dem Wachsthum der Thiere und Pflanzen, Verlag der Sander’schen 
Buchhandlung (G.E. Reimer), Berlin. 

Sgrò, G. (2016), La genesi della teoria marxiana del denaro, del feticismo e della crisi nei 
Quaderni di Londra (I-VII) e nel manoscritto “Reflection” (1851), in G. Sgrò (a cura di), 
Crisi e critica in Karl Marx. Dialettica, economia politica e storia, Arcoiris, Salerno, pp. 30-
65. 

Wygodski, W.S. (1978), Zum Manuskript ,,Reflection” von Karl Marx in Heft VII der Londoner 
Exzerpte, in AA.VV. (hrsgg.), Studien zur Entstehungs- und Wirkungsgeschichte des 
„Kapitals“ von Karl Marx. Ein Sammelband, Die Wirtschaft, Berlin. 


