
147 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 147-159 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12972 

 

MARCELLO MUSTÈ* 
 

PRAXIS E SAPERE 
TRA I GRUNDRISSE E IL CAPITALE 

 
 

Abstract: Praxis and Knowledge: Grundrisse and Capital 
 

In the pages on machines in the sixth notebook of the Grundrisse and in Chapter 13 of the first volume 
of Capital on «machines and modern industry» Marx develops the theory of relative surplus-value to its 
full extent and announces the search for the third volume on the tendency of the rate of profit to fall. 
The theoretical assumption underlying this analysis can be found in the “abstract” presentation of the 
«labour process» in Chapter 5 of the first volume of Capital, where the nature of praxis is considered 
«independently of any determined social form», In the comparison between the two situations – concrete 
labour and the system of machines – the expropriation of knowledge from the producer and the incorpo-
ration of science into capital emerge as key elements in understanding exploitation. The relationship 
between praxis and knowledge also defines a new level of class conflict, centred on social intellect or 
“general intellect”, different from the one characteristic of the era of absolute surplus-value and the 
struggle for the “normal working day”. 
 

Keywords: Class Struggle, Communism, General Intellect, Labour Theory, Philosophy of Praxis 
 
 
Nella vicenda della filosofia e della storiografia europee, Marx è il primo pensatore che 
arriva a concepire la storia come una successione di “sistemi” (o “formazioni economico-
sociali”), dotati ciascuno di un principio costitutivo e, inoltre, connessi in una relazione 
dialettica, determinata dall’idea di “rivoluzione”, dalla contraddizione (secondo la lettera 
della Prefazione del 1859) tra forze produttive e rapporti di produzione1. Prima di lui, nei 
classici dell’illuminismo e in autori come Ranke, Droysen o Hegel, la storia umana era 
bensì disposta in un ordine progressivo e organizzata in “epoche”, ma non ancora scandita 
nel ritmo immanente delle diverse forme che l’operazione fondamentale del lavoro ha ac-
quistato nel corso dei secoli. Di qui la centralità del pensiero di Marx e la sua persistente 
e insuperata attualità per il discorso storico.  
 La “filosofia della storia” edificata su tali basi prospetta due discontinuità fondamentali, 
l’una nel punto di inizio – il passaggio dalla natura animale all’artificio, chiarito prelimi-
narmente nel primo capitolo dell’Ideologia tedesca2 –, l’altra nel punto di arrivo, quando, 
unificata l’umanità nel mercato mondiale, si annuncia il passaggio dalla necessità alla 
libertà, dal capitalismo ormai compiuto al comunismo; nel mezzo, tra l’una e l’altra di 
queste “rotture”, si dispiega la lunga storia dello sfruttamento, o, come ancora si legge 
nella Prefazione del 1859, la «preistoria» delle società umane3. Tale “preistoria” è segnata 
dal gesto originario della separazione del consumo del signore dalla produzione del servo, 
per cui il lavoro di alcuni è destinato al consumo improduttivo di altri4. La divisione tra 
signori e servi – che si prolunga e si riproduce, sia pure in una forma sostanzialmente 
alterata, nel sistema moderno del capitale – ha come primo effetto la dissociazione e l’espro-
priazione del sapere – in quanto puro sapere e theorein – dall’operazione elementare della 
prassi. Tra puro consumo e pura teoria si stabilisce così un intreccio e una simbiosi ine-
stricabile. Il processo di sviluppo del capitalismo porta alle estreme conseguenze questa 

 
* Sapienza Università di Roma. 
 

1 Marx (1974), pp. 5-6. 
2 Marx, Engels (1979), pp. 18-22. 
3 Marx (1974), p. 6. 
4 Per la definizione della teoria dello sfruttamento in termini di consumo improduttivo, cfr. Rodano (1990), 

in particolare le pp. 5-27 (Il concetto marxiano di rivoluzione) e le pp. 71-85 (Il signore in sé. Ragioni soggettive 
del suo apparire). 



Praxis e sapere. Tra i Grundrisse e il Capitale 
 

 

148 
 

 

rottura del rapporto tra teoria e prassi, vera e propria matrice della “preistoria” umana, 
fino al punto in cui, incorporata organicamente la scienza nel cervello del capitale, perve-
nuto al dominio della tecnica e al prevalere del capitale fisso e del sistema di macchine, il 
modello capitalistico incontra la sua contraddizione e tendenziale crisi. Il capitalismo, cioè, 
continua la vicenda dello sfruttamento, in quanto il sapere si erge contro la figura del 
produttore, ma al tempo stesso oltrepassa la tradizionale separatezza del sapere dalla pro-
duzione (una produzione asservita al principio del plusvalore), riportando le funzioni co-
noscitive all’interno della fabbrica. 
 
1. Il processo lavorativo 
La questione ora accennata, del rapporto tra scienza e prassi e della sua evoluzione nel 
capitalismo maturo, rende necessaria qualche breve considerazione sulla natura filosofica 
della ricerca di Marx all’altezza dei Grundrisse e del Capitale. È facile osservare (ma troppe 
volte è stato dimenticato dagli interpreti) che la riflessione filosofica di Marx aderisce, in 
una maniera che potremmo definire plastica, allo sviluppo della sua concezione della storia 
e della politica5. Fin dalle Tesi su Feuerbach e dall’Ideologia tedesca, Marx aveva eliminato 
qualsiasi accezione “trascendentale” delle categorie filosofiche, come ancora, in una linea 
che attraversa l’intero pensiero moderno (da Cartesio a Kant e oltre), poteva leggerla 
nell’idealismo “speculativo” di Hegel. Nel «sapere reale»6, come definì la nuova forma di 
pensiero che scaturiva dalla duplice critica di idealismo e materialismo, la teoria non pre-
cede né costituisce la prassi, ma, al contrario, è una sua funzione, che il pensiero astratto 
può elaborare e rendere cosciente, senza tuttavia “rovesciare” il rapporto tra i due termini. 
Si tratta (per adoperare il lessico che sarà di Antonio Labriola e di Gramsci) di una filosofia 
della praxis, nel senso che il primo momento (la filosofia) appartiene al secondo (la praxis), 
è a esso immanente, anche se la teoria astratta può enuclearne il senso e svolgerne com-
piutamente il discorso7. 
 Assunto il paradigma dell’economia politica per illustrare lo sviluppo del mondo mo-
derno, il vocabolario filosofico di Marx si articolò sostanzialmente su tre livelli, sia pure 
con feconde e reciproche intersezioni reciproche. A un livello più profondo, Marx elaborò 
concetti destinati a spiegare l’antropologia della storia, concetti che non possono non es-
sere presenti nella vicenda umana, al di là della differenza tra storia e «preistoria» (al di là, 
cioè, del fatto dello sfruttamento) e tra i diversi sistemi sociali8. Non si tratta di categorie 
“eterne”, ma di categorie concretamente “universali”, la cui validità rimane circoscritta alla 
storia dell’uomo, che possono essere considerate solo astrattamente dal pensiero, come 
materia e contenuto sempre determinati dalla forma di un sistema economico-sociale: ca-
tegorie, per citare alcuni esempi, come la natura, il bisogno, la materia prima, il lavoro, il 
sapere, lo strumento, il valore d’uso, il consumo. Inoltre, Marx formulò (con l’aiuto dell’eco-
nomia classica) una serie di categorie destinate a specificare l’intera «preistoria» dell’uomo, 
in quanto deformazione provvisoria dell’antropologia umana, a cominciare da quelle di 
“alienazione” e di “sfruttamento”. Infine, Marx mise a fuoco i concetti capaci di rappresen-
tare la figura del capitale – come libertà soggettiva, eguaglianza formale, lavoro salariato, 
plusvalore relativo, sistema di macchine –, che indicano le trasformazioni della tarda mo-
dernità rispetto a tutta la precedente vicenda dello sfruttamento. Un discorso sulla filosofia 
di Marx (ne troveremo tra breve una conferma) dovrebbe anzitutto interrogarsi su queste 
stratificazioni concettuali e sui loro rapporti reciproci, al cui interno si situano anche i 

 
5 Sono da riprendere, in questo senso, e ovviamente da ridiscutere, le tesi di Louis Althusser in Althusser, 

Balibar (1971), pp. 11-214. 
6 Marx, Engels (1979), p. 14. 
7 Sul concetto di “filosofia della praxis”, cfr. Mustè (2018). 
8 Cfr. Finelli (2018), pp. 117-203 (soprattutto le pp. 177-186 su Marx e l’antropologia). 



Marcello Mustè 
 
 

149 
 

 
 

grandi problemi della logica (per esempio la dialettica) e del rapporto con la tradizione (per 
esempio con Hegel, Feuerbach e l’ideologia borghese). 
 Il nesso tra praxis e sapere costituisce un esempio illuminante di questa stratificazione 
e sovrapposizione di piani lessicali differenziati, ciascuno chiamato a illustrare, sul piano 
teorico, un diverso aspetto del problema. Nel primo libro del Capitale, dopo avere chiarito 
il carattere delle merci e della loro circolazione nel mercato capitalistico, avvicinandosi 
all’esposizione del meccanismo di valorizzazione, Marx analizzò il processo lavorativo nei 
suoi movimenti «semplici e astratti»9, come produzione di valori d’uso o di beni, «indipen-
dentemente da ogni forma sociale determinata»10. Per la descrizione di tale operazione ele-
mentare (la produzione di valori d’uso), spiegò che non è necessario «presentare il lavora-
tore in rapporto con altri lavoratori», cioè evocare una specifica formazione economico-
sociale, poiché si tratta di un’attività «comune egualmente a tutte le forme di società della 
vita umana»11. Con il rinvio dal valore di scambio al valore d’uso, si entrava perciò in un 
terreno antropologico, per quanto “astratto” (perché per il materialismo storico la produ-
zione è sempre segnata dal lavoro sociale), che non tocca la differenza specifica tra i diversi 
sistemi (segnata dalla differente configurazione del lavoro), ma che tenta di enucleare una 
dimensione fondamentale della storia umana12. 
 Il passaggio più denso di questa riflessione è scolpito in quella formula dello «Stoffwech-
sel» che Delio Cantimori tradusse, non senza ingegno interpretativo, come «ricambio orga-
nico»13. Una immagine di straordinaria forza e difficoltà, chiamata a sottolineare la perfetta 
immanenza dell’uomo nella natura (l’uomo è «una fra le potenze della natura»14) e, tuttavia, 
la sua capacità di trascenderla, di dominarla e «assoggettarla», di vincerne il monotono 
«assopimento», attraverso il gesto primitivo della prassi, che è, nelle sue parole, tanto tra-
sformazione del moto naturale quanto mutamento essenziale della «natura sua propria»15, 
creazione di storia. Un passo fondamentale, dunque, nel quale Marx, con una immagine 
vivida più che con un lungo discorso teorico, riscriveva il problema moderno del giusnatu-
ralismo, della natura e dell’artificio. Tra il bisogno e il consumo – estremi naturali del 
sillogismo, presto trascinati nel vortice artificiale della civiltà – si disponevano, come ter-
mini medi della prassi umana, il lavoro vivo e concreto, gli strumenti e la capacità di pro-
durre, attraverso la materia naturale, i beni utili (i valori d’uso) alla propria vita. 
 La praxis assumeva così il volto di un gesto umano, di una energia interna alla dimen-
sione naturale, immanente in essa, e in grado, nello stesso tempo, di trascenderne i limiti 
nell’orizzonte di una storia. Nel tentativo di definirne la struttura, Marx ne chiariva il si-
gnificato di praxis razionale, di un’azione attraversata, fin dall’inizio, dal momento 
dell’ideazione, capace di protrarsi «per tutta la durata del lavoro» come «volontà conforme 
allo scopo» e come «attenzione»16. Non dunque “volontà di potenza”, pura energia vitale 
destinata a fissarsi successivamente in forme “apollinee” e intellettive, ma attività prece-
duta e guidata dall’intelletto, da un fine propriamente razionale. Di fronte agli altri animali, 
alle più mirabili opere del “ragno” o dell’“ape”, che «fa vergognare molti architetti con la 
costruzione delle sue cellette di cera», solo l’uomo possiede, nell’operazione del lavoro, la 
facoltà di anticipare “nella sua testa” il risultato della propria azione: «alla fine del processo 

 
9 Marx (1980), p. 218. 
10 Ivi, p. 211. 
11 Ivi, p. 218. 
12 Sul «processo lavorativo» sono ancora efficaci le pagine di Badaloni (1980), pp. 33-39. Cfr. anche Harvey 

(2014), pp. 109-130. 
13 Cfr., in questo fascicolo del «Bollettino filosofico», l’articolo di Isabelle Garo, Production et reproduction 

sociales chez Marx. Nella vasta letteratura su questa tema, si vedano almeno: Foster (2000); Griese (2006); 
Saito (2017); Schmidt (2017); Bergamo (2022). Per una utile sintesi, cfr. Bugli (2024). 

14 Marx (1980), p. 211. 
15 Ibidem. 
16 Ivi, p. 212. 



Praxis e sapere. Tra i Grundrisse e il Capitale 
 

 

150 
 

 

lavorativo emerge un risultato che era già presente al suo inizio nella idea del lavoratore, 
che quindi era già presente idealmente»17. Tale qualità razionale della prassi giustifica, 
inoltre, la suddivisione del processo lavorativo semplice nei suoi momenti, nel “lavoro 
stesso”, nell’“oggetto del lavoro” e nei “mezzi di lavoro”; dunque la distinzione iniziale tra 
lavoro vivo e lavoro morto, articolazione dinamica che si oggettiva e «si estingue nel pro-
dotto», nel valore d’uso: «Il lavoro si è oggettivato e l’oggetto è lavorato»18. E giustifica, infine, 
l’importanza assegnata alla «creazione di mezzi di lavoro», che porta alla definizione 
dell’uomo, con Benjamin Franklin, come «a toolmaking animal», un «animale che fabbrica 
strumenti»19.  
 La evidente ascendenza hegeliana di questa raffigurazione della prassi (del gesto attra-
verso cui l’uomo, in quanto ente naturale, si solleva al di sopra della natura), non deve 
tuttavia condurre a una lettura, per così dire, di tipo “idealistico” del paradigma teorico 
tracciato da Marx. L’idea che precede e guida l’azione, sfociando nell’oggettivazione del 
valore d’uso, non può essere intesa come idea “astratta” o “trascendentale”, ma deve essere 
concepita, essa stessa, come prodotto della prassi, che trova in questa la sua genesi, in un 
circolo omogeneo dove teoria e prassi, idea e azione, si presuppongono e si alimentano 
reciprocamente. Come sappiamo dal Capitale e, ancor prima, dall’Ideologia tedesca, le idee 
sono prodotte dall’uomo come gli altri valori d’uso e, proprio in questa forma, esse entrano 
nella produzione della vita umana. 
 Il processo lavorativo semplice, messo a tema nel quinto capitolo del primo libro del 
Capitale, presenta pertanto il sapere (l’ideazione) come momento interno e costitutivo della 
prassi e, inoltre, come qualità distintiva, in ultima istanza, dell’azione umana rispetto a 
quella genericamente animale. Il nesso sapere-prassi, così delineato, spiega dunque il pas-
saggio, altrimenti oscuro, dalla natura alla storia propriamente umana, introdotto nel 
passo sullo Stoffwechsel. Il modo di produzione capitalistico conferisce a questo processo 
un carattere (la separazione tra produttore e mezzi di produzione, il valore di scambio) che 
determina una sostanziale deformazione di quel nesso. Infatti, nel lavoro concreto (come 
Marx definisce il lavoro orientato alla produzione di valori d’uso) la «creazione del valore» 
avviene «qualitativamente», «secondo il suo fine e il suo contenuto», mentre nella produ-
zione capitalistica di merci lo stesso processo lavorativo «si presenta invece solo dal suo 
lato quantitativo» e, più precisamente, «si tratta ormai soltanto del tempo»20. Nella bilatera-
lità del processo produttivo21, dunque, il rapporto tra qualità e quantità si rovescia, nel 
senso che non è più il sapere che governa il tempo di produzione ma, al contrario, è il 
tempo del lavoro astratto che ormai guida e governa il sapere produttivo. Attraverso la 
separazione tra produttore e mezzi di produzione, è il sapere che, in primo luogo, viene 
sottratto al produttore. Privato del momento costitutivo dell’ideazione, il lavoratore è ridotto 
a semplice funzione pratica, nel fatto indistinguibile dalla vita animale. La scissione tra 
teoria e prassi, che caratterizza l’intera storia dello sfruttamento, si compie, come espro-
priazione del sapere al produttore, nell’epoca del plusvalore relativo, quando il fine 
dell’azione non è più l’oggettivazione dell’idea ma la valorizzazione. È in questa chiave che 
Marx ripensa, all’altezza del Capitale e in una chiave di ormai integrale storicizzazione, 
quel concetto di alienazione che aveva fatto la sua prima e scintillante prova nei Manoscritti 
economico-filosofici del 1844. 
 
 
 

 
17 Ibidem. 
18 Ivi, p. 215. 
19 Ivi, p. 214. 
20 Ivi, p. 229. 
21 Cfr. ivi, pp. 232-237. 



Marcello Mustè 
 
 

151 
 

 
 

2. Il General Intellect 
Per provare a chiarire la questione che il quinto capitolo del Capitale ha introdotto sul 
piano più radicale della riflessione filosofica, giova tornare brevemente alle pagine che nei 
Grundrisse Marx aveva dedicato al tema dell’intelletto sociale22. Pagine che, come è noto, 
vennero pubblicate in Italia per la prima volta nel 1964, nella forma incompleta di un 
“frammento sulle macchine”, con il tentativo di dimostrare il successivo “passo indietro” 
che Marx avrebbe compiuto nel Capitale, dove, in un passo celebre, era arrivato a contrap-
porre il dispotismo della fabbrica all’anarchia della società civile. Per questa via, esse di-
vennero quasi il manifesto di un marxismo “operaista”, con la conseguente tesi della «re-
sistenza della classe operaia», della costruzione di una razionalità e di una pianificazione 
alternative rispetto al modello dialettico per cui «solo limite allo sviluppo del capitale è il 
capitale stesso»23. 
 Oggi possiamo leggere tali pagine per quello che sono, collocandole nel contesto di una 
riflessione larga sulle tendenze fondamentali del sistema capitalistico, sollecitata da fonti 
suggestive, come il libro di James Lauderdale sulla natura e l’origine della ricchezza e 
quello di Andrew Ure sulla Philosophie des manifactures, che certo condussero Marx a 
interrogarsi sugli scenari futuri dell’economia mondiale, oltre lo sguardo “scientifico” per 
lo più trattenuto sul presente inglese24. Il risultato più rilevante conseguito nel sesto qua-
derno dei Grundrisse può essere indicato nella difficile definizione (o meglio nella ridefini-
zione, rispetto ai classici dell’economia politica) del concetto di capitale fisso, sostanzial-
mente assente, fatta salva qualche occorrenza, nel primo libro del Capitale ma centrale e 
decisivo nella struttura del secondo libro25. Distinguendo tre figure della circolazione delle 
merci – il “processo complessivo”, la “piccola circolazione”, la “grande circolazione” –, Marx 
rifletteva sulle “interruzioni” del movimento fluido del mercato in cui il capitale viene in-
corporato in determinate cose, indicandole dapprima, all’interno del «processo comples-
sivo», nella merce, nel denaro e nelle «condizioni di produzione», quindi, nel terzo momento 
della «grande circolazione», nel capitale fisso, quello che «è fissato al processo di produzione 
e viene in esso stesso consumato»26, senza tornare nella sfera della circolazione. Nelle os-
servazioni che svolgono questo concetto, dove il capitale si presenta come tale, fissato in 
una cosa, in un feticismo che supera, per intensità, quello stesso della merce, Marx preci-
sava che il capitale fisso è caratterizzato dalla dinamica del logoramento (una particolare 
specie di consumo produttivo) e che, in un senso stretto, esso deve essere identificato con 
il mezzo di produzione, con «il medio tra il lavoro vivo e il materiale da elaborare»27. Rispetto 
a quanto si leggerà nel primo libro del Capitale, dunque, qui non è il capitale costante che 
individua la forma del capitale, ma il capitale fisso, che del capitale costante costituisce 
una parte, principalmente quella relativa al mezzo di produzione28. Infatti, nel passo vera-
mente decisivo di questa riflessione, Marx definiva il capitale fisso come «determinazione 
formale»29 del capitale, oltre la triplice distinzione del «lato materiale» (materiale di lavoro, 
mezzo di lavoro, lavoro vivo), in quanto esso è la «differenza qualitativa del capitale stesso», 

 
22 Sul rapporto tra Capitale e Grundrisse si vedano: M. Montanari, Leggere i Grundrisse alla luce del Capi-

tale, in Basile, Paolini, Zingone (2020), pp. 65-72 e l’Introduzione di Musto a Marx (2012), pp. 23-34. 
23 Panzieri (1976), p. 66. Su una linea analoga, si veda il più recente Negri (2019). 
24 Lauderdale (1967) e Ure (1836). 
25 Cfr. Napoleoni (1972), pp. 89-99 e Harvey (2024), pp. 363-439. 
26 Marx (1970), p. 369. 
27 Ivi, p. 370. 
28 «La parte del capitale che appartiene come tale al processo di produzione, è quella parte di esso che 

materialmente funge soltanto da mezzo di produzione» (ivi, p. 370); «il capitale che si consuma nel processo di 
produzione stesso, o capitale fisso, è, in senso enfatico, un mezzo di produzione» (ivi, p. 387). 

29 Ivi, pp. 388-389: «ora, nella differenza di capitale circolante (materia prima e prodotto) e capitale fisso 
(mezzo di lavoro), la differenza degli elementi in quanto valori d’uso è posta nello stesso tempo come differenza 
del capitale in quanto capitale, nella sua differenza formale». 



Praxis e sapere. Tra i Grundrisse e il Capitale 
 

 

152 
 

 

ossia la figura compiuta che esso assume nel processo estremo e più maturo di formazione 
del plusvalore relativo. 
 La prima conseguenza della posizione assunta dal capitale fisso come «determinazione 
formale» del sistema consiste nel passaggio dalla sussunzione formale del lavoro al capitale 
(quando la forza-lavoro è ridotta a merce, acquistata nella sfera della circolazione e consu-
mata nella fabbrica) alla sua sussunzione reale, nel senso che il feticismo, da ideologia che 
nasconde nella merce il rapporto tra i produttori, qui si realizza pienamente, poiché l’atti-
vità valorizzatrice del lavoro è ora nascosta e surrogata dalla macchina come incarnazione 
del capitale30. Marx scrive, con lessico hegeliano, che «la appropriazione del lavoro vivo ad 
opera del lavoro oggettivato», che costituisce «il concetto stesso del capitale», ora «è posta» 
e si manifesta «come carattere del processo di produzione stesso»31. Con il prevalere del 
capitale fisso nella figura delle macchine, il concetto del capitale è dunque “posto”, ovvero 
è diventato realtà, oltre la forma feticistica del lavoro come merce. Il soggetto immediato 
della produzione non è più l’operaio, ma la macchina, e il lavoro appare «frantumato» e 
«sussunto» al «potere che lo domina»32. In altri termini, rispetto alla descrizione del capitolo 
quinto del Capitale, dove il lavoro domina il processo di produzione di valori d’uso, la si-
tuazione è rovesciata, perché la produzione di merci, centrata sulla funzione del capitale 
fisso, riduce il lavoro vivo ad accessorio secondario e insignificante. Marx aggiunge che «la 
singola forza-lavoro scompare»33, la vecchia figura individuale dell’operaio esce definitiva-
mente di scena, rendendo anche desueta e superata l’immagine, derivata da Locke, della 
proprietà individuale, e che al suo posto compare la figura del «lavoro sociale», combinato, 
quel processo collettivo di cooperazione descritto da Andrew Ure come «un enorme au-
toma». 
 La sussunzione reale del lavoro al capitale è solo un aspetto della condizione del capi-
talismo avanzato. Ciò che del lavoro vivo viene incorporato nel capitale è soprattutto l’idea-
zione, il sapere immanente all’attività produttiva di valori d’uso. In questo senso, il capitale 
prosegue la «preistoria» dello sfruttamento, in quanto ribadisce la separazione tra sapere e 
produttore, ma introduce una novità sostanziale, perché riunifica (sia pure nella forma 
distorta di quella espropriazione) sapere e processo produttivo. Rispetto alla vicenda pre-
moderna, quando il sapere del signore si affermava nella figura metafisica di un puro theo-
rein, il capitale riafferma la scienza come funzione della prassi, “preparando” e anticipando, 
così, la riappropriazione rivoluzionaria. L’incorporazione della scienza nel cervello del ca-
pitale, attraverso la centralità della macchina, costituisce il tratto essenziale del capitali-
smo maturo: la scienza, scrive Marx, diventa un «potere estraneo» sull’operaio, «come po-
tere della macchina stessa»; «la scienza si presenta, nelle macchine, come una scienza 
altrui, esterna all’operaio»34. Quindi «le macchine si presentano così come la forma più 
adeguata del capitale fisso, e il capitale fisso, se si considera il capitale nella sua relazione 
con sé stesso, come la forma più adeguata del capitale in generale»35. Questo sapere incor-
porato nel capitale è descritto da Marx con quelle formule celebri, come «general intellect», 
«sapere sociale generale», «intelletto sociale». Il punto essenziale è che esso appare come 
«forza produttiva immediata»36, come generatore di valore. Seppure parte del capitale co-
stante, il capitale fisso acquista, rispetto alla lettera del primo libro del Capitale, una fun-
zione analoga a quella del capitale variabile, in quanto capace di produrre ricchezza e 

 
30 Sul concetto di sussunzione reale, cfr., in questo fascicolo del Bollettino filosofico, l’articolo di Augusto 

Illuminati, “Marx e i regimi di sussunzione del lavoro”, pp. 274-287. 
31 Marx (1970), p. 391. 
32 Ibidem. 
33 Ivi, p. 407. 
34 Ivi, p. 393. 
35 Ivi, p. 392. 
36 Ivi, p. 403. 



Marcello Mustè 
 
 

153 
 

 
 

nuovo valore. In sostanza, nella sua fase più matura, il capitale realizza questa doppia e 
convergente sussunzione, del lavoro vivo e del sapere. 
 L’idea che il valore delle merci fosse prodotto dalle macchine e non più dal lavoro, rap-
presentava uno degli aspetti principali del libro di Lauderdale sull’origine della ricchezza 
sociale. L’intera teoria del valore-lavoro, sostenuta in tutte le opere economiche di Marx 
(inclusi i Grundrisse), sembrava scossa da questa osservazione. È importante, dunque, 
chiarire come, qui e altrove, Marx accogliesse e, al tempo stesso, ridimensionasse questa 
ipotesi, potenzialmente distruttiva per la sua concezione economica. In un passo dei Grun-
drisse, egli offrì una precisa chiave di lettura per sciogliere questo problema: scrisse che il 
capitale fisso, «nella sua determinazione di mezzo di produzione, la cui forma più adeguata 
sono le macchine», produce certamente valore, cioè «aumenta il valore del prodotto», ma 
solo perché «è esso stesso prodotto del lavoro», «una certa quantità di lavoro in forma og-
gettivata»37. Marx accoglieva, quindi, l’idea che, nel capitalismo maturo, il capitale fisso 
produce nuovo valore in forma immediata, ma ribadiva che, in forma mediata e nascosta, 
è il lavoro oggettivato, contenuto nella produzione della macchina, che determina la for-
mazione del plusvalore38. La distinzione tra produzione immediata e produzione mediata 
di valore consentiva a Marx di sottolineare la novità del sistema di macchine nella grande 
industria senza tuttavia rinunciare alla teoria del valore-lavoro. Ciò che cambiava era tut-
tavia il significato del lavoro, che non indicava più soltanto (come nella formazione di plu-
svalore assoluto) il lavoro vivo dell’operaio singolo, sia pure coordinato con quello di altri 
operai, ma il sapere incorporato nel capitale. Se la macchina non era produttrice, in ultima 
istanza, di nuovo valore, rappresentando l’apparenza e non l’essenza del fenomeno, restava 
il fatto che la funzione intellettuale, creatrice del capitale fisso, interpretata come «general 
intellect» e «lavoro sociale», doveva essere riconosciuta come fonte di valorizzazione, in coe-
renza, d’altronde, con la visione generale del processo lavorativo semplice, della praxis, in 
quanto costituita e orientata da un atto di ideazione dell’intelletto. 
 La distinzione tra valorizzazione immediata e mediata sfuggì in larga parte agli interpreti 
operaisti, che proprio per questo configurarono il conflitto sociale come «resistenza» e ri-
volta degli oppressi, come un atto esterno alla chiusa compattezza del sistema di pianifi-
cazione capitalistico. Allo stesso modo sfuggì a quegli interpreti il significato dialettico delle 
pagine, indubbiamente fondamentali, che Marx dedicò, nei Grundrisse e in altri testi, al 
tema del tempo liberato dal lavoro necessario. Secondo la logica del plusvalore relativo, il 
sistema di macchine della grande industria determina una riduzione generalizzata del 
tempo di lavoro necessario, cioè del tempo che la società dedica alla produzione «in forma 
immediata» dell’esistenza. Marx rileggeva a questa altezza la contraddizione tra forze pro-
duttive e rapporti di produzione, per il fatto che il sistema capitalistico libera il tempo dal 
lavoro necessario ma, per la sua regola di sviluppo, non può fare altro che convertire il 
tempo liberato in pluslavoro e in «lavoro superfluo», continuando a misurare la ricchezza 
sociale in termini di «tempo di lavoro» e di «valore di scambio»: «non appena il lavoro in 
forma immediata ha cessato di essere la grande fonte della ricchezza, il tempo di lavoro 
cessa e deve cessare di essere la sua misura, e quindi il valore di scambio deve cessare di 
essere la misura del valore d’uso»39. Non solo, dunque, nel “frammento sulle macchine” (a 
differenza di quanto riteneva Panzieri) «il vero limite della produzione capitalistica è il ca-
pitale stesso», ma questa contraddizione tra lo sviluppo del «general intellect» e la «base 
miserabile» dei rapporti di produzione capitalistici viene confermata e messa a fuoco in 
una maniera più precisa e definitiva. Il capitale non può, per la sua natura, cogliere l’op-
portunità sociale del tempo liberato dal lavoro necessario per una crescita generale della 
comunità. 

 
37 Ivi, p. 396. 
38 Cfr. Napoleoni (1976), pp. 46-100. 
39 Marx (1970), p. 401. 



Praxis e sapere. Tra i Grundrisse e il Capitale 
 

 

154 
 

 

 Sotto questo profilo, il comunismo è prospettato, nelle pagine dei Grundrisse, come la 
creazione di rapporti di produzione finalmente adeguati alla crescita di un «intelletto so-
ciale», di un «general intellect»40. Il “general intellect” non è dunque soltanto oppressione e 
sfruttamento (come certamente è nell’ordine sociale capitalistico), ma anche occasione ri-
voluzionaria di ulteriore sviluppo e di emancipazione sociale. Due sono le principali nota-
zioni che Marx forniva in tale direzione. Da un lato, oltre il «tempo libero per alcuni», si 
delinea la possibilità di un «libero sviluppo delle individualità», sul piano della «formazione», 
dello «sviluppo artistico, scientifico ecc. degli individui grazie al tempo divenuto libero e ai 
mezzi creati per tutti loro»41. Nel momento in cui la produzione diventa pienamente sociale, 
l’“individualità” si riappropria, sul piano sociale, di funzioni espropriate, per certi versi 
immateriali, che pure contribuiscono allo sviluppo collettivo. D’altro lato, però, Marx ac-
cennava alla possibilità che proprio il capitale fisso, in quanto ricchezza sottratta alla sfera 
immediata della circolazione e del consumo individuale, diventasse il vettore di nuove e 
più alte forme di produzione, indirizzate a beni durevoli e comuni e non più a «oggetti di 
godimento» e a «valori di scambio immediati»: nel momento in cui «la società può atten-
dere»42, perché il problema del bisogno appare in larga parte soddisfatto, il capitale fisso, 
reinterpretato come valore d’uso duraturo e sociale, può diventare il centro di una figura 
ulteriore della produzione. 
 
3. Processo di scissione 
Se la definizione del capitale fisso entrò negli svolgimenti analitici del secondo libro del 
Capitale, la teoria del “general intellect” diventò il fulcro di pagine fondamentali del primo 
e del terzo libro, dedicate alla formazione del plusvalore relativo e alla caduta tendenziale 
del saggio di profitto. La novità principale del Capitale, rispetto al sesto quaderno dei Grun-
drisse, consiste nel tentativo di illustrare la storia interna del sistema (articolata nei tre 
momenti della cooperazione semplice, della manifattura e della grande industria) e di “de-
durre” la figura della macchina e la “forza demoniaca” del “mostro meccanico” o “grande 
automa” a partire dal modello iniziale, in parte primitivo, della cooperazione. 
 Il motivo teorico che guida queste pagine è dunque il tentativo di giustificare, attraverso 
un’analisi della dinamica storica del capitale, il passaggio dalla “figura semplice” della coo-
perazione al sistema di macchine propriamente detto. Si tratta di conciliare il carattere 
inaudito della produzione capitalistica, che deve continuamente operare «una rivoluzione 
nelle condizioni di produzione»43, fino a perfezionarla nell’immagine di un produttore col-
lettivo, distaccandosi così da ogni forma economico-sociale precedente, con la sostanziale 
prosecuzione della storia dello sfruttamento e della sua regola, fissata nei limiti dei suoi 
rapporti di produzione. Il filo conduttore della cooperazione, che guida tutta l’analisi della 
formazione del plusvalore relativo, permette di comprendere, nel suo sviluppo, questo ca-
rattere antitetico del sistema, moderno e, al tempo stesso, antico44. La “figura semplice” 
della cooperazione, illustrata nel capitolo undicesimo del primo libro, fissa il punto di par-
tenza, più ideale (come Marx non manca di sottolineare) che realmente storico, quasi il 
risultato immediato della previous accumulation (della separazione violenta dei mezzi di 
produzione dal produttore)45, come un processo definito dalla combinazione dei lavori e 
dalla corrispettiva concentrazione dei capitali. Si potrebbe definire un processo di “sintesi”, 

 
40 Si veda la precisa ricostruzione dell’idea di comunismo in Musto (2018), pp. 228-252 e Petrucciani (2020), 

pp. 161-176. 
41 Marx (1970), p. 402. 
42 Ivi, p. 403. 
43 Marx (1980), pp. 353-354. 
44 Sul tema della cooperazione ha insistito molto, in una chiave diversa da questo articolo, Claeys (2018), 

pp. 142-176 (soprattutto le pp. 168 ss.). 
45 Cfr. Mustè (2024). 



Marcello Mustè 
 
 

155 
 

 
 

nel senso che unisce nel tempo e nello spazio ciò che nelle epoche precedenti era disperso 
nelle piccole aziende e nelle molteplici professioni indipendenti, a cui fa riscontro, nella 
fase di autentico decollo della manifattura (datato da Marx tra il XVI e il XVIII secolo), il 
movimento inverso dell’“analisi”, quando il lavoro viene invece suddiviso e frantumato in 
operazioni semplici e unilaterali. Sorge allora la figura dell’«operaio parziale», «senza abi-
lità»46 e specifica competenza, divenuto inconsapevole del fine e del risultato del suo lavoro. 
Un processo che si rovescia, infine, nella creazione della «grande industria», non più ordi-
nata dal lato della forza-lavoro, ma da quello del mezzo di lavoro: «Nella manifattura la 
rivoluzione del modo di produzione prende come punto di partenza la forza-lavoro; nella 
grande industria, il mezzo di lavoro»47. Il processo che ha portato dalla cooperazione sem-
plice alla manifattura si ripete, ma questa volta non è il lavoro a essere frammentato e 
diviso e poi riunito astrattamente nella fabbrica, bensì lo strumento, che vive la sua meta-
morfosi fino a diventare macchina e, inoltre, sistema automatico di macchine. 
 Il senso di questa storicità interna del capitale è indicato da Marx nel processo di espro-
priazione del sapere, quando la «connessione fra i … lavori» si contrappone all’operaio 
«idealmente, come piano» e «praticamente come autorità»48. Un «processo di scissione»49 che 
inizia con la cooperazione semplice, si sviluppa nella manifattura e si realizza pienamente 
nella grande industria, «che separa la scienza, facendone una potenza produttiva indipen-
dente, dal lavoro e la costringe a entrare al servizio del capitale»50. Infatti, se il significato 
dell’accumulazione capitalistica è la sottrazione del mezzo di produzione, accade che il 
capitale si definisca, in ultima istanza, nella subordinazione del lavoro vivo al lavoro morto, 
alla cosa che trattiene in sé e condensa l’opera del lavoro. Marx scrive che si realizza qui 
una Verkehrung, un “capovolgimento” rispetto al lavoro concreto, proprio perché nel capi-
tale è il «lavoro morto che domina e succhia fino all’ultima goccia la forza-lavoro vivente»51. 
La Verkehrung, l’inversione, indica appunto il «processo di scissione», l’espropriazione del 
sapere dalla praxis, la «scissione fra le potenze mentali del processo di produzione e il lavoro 
manuale, la trasformazione di quelle in poteri del capitale sul lavoro», per cui l’abilità 
dell’operaio «scompare come un infimo accessorio dinanzi alla scienza, alle immani forze 
naturali e al lavoro sociale di massa»52. La deformazione del processo lavorativo semplice 
si compie qui, nell’inversione tra praxis e sapere e nel dominio conclusivo del sistema di 
macchine, come condensato delle “potenze mentali”, della “scienza”, nel mezzo di produ-
zione, nella macchina, nella cosa che produce altre cose. 
 È evidente, nelle pagine del Capitale sulla grande industria, il tentativo di ripensare il 
grande tema dell’alienazione, che costituiva il centro teorico dei giovanili Manoscritti del 
1844, a questa altezza, come separazione del sapere dall’operazione elementare del la-
voro53. Marx parla di una Verkrüppelung, di uno “storpiamento”54 o mutilazione che colpi-
sce non solo l’operaio di fabbrica, ma l’uomo in generale. Scrive che accade qui «la sop-
pressione di un mondo intero d’impulsi e di disposizioni produttive», che «l’individuo stesso 
vien diviso», lacerato e frammentato, nel momento in cui la scienza gli viene sottratta e si 
erge di fronte a lui come cervello del capitale55. Se la parola “alienazione” non veniva uti-
lizzata, Marx cercava tuttavia di raccoglierne il significato, oltre l’antica accezione giovanile 
ancora segnata da un certo essenzialismo feuerbachiano, nel cuore dell’analisi economica 

 
46 Marx (1980), p. 393. 
47 Ivi, p. 413. 
48 Ivi, p. 373. 
49 Ivi, p. 405. 
50 Ibidem. 
51 Ivi, p. 467. 
52 Ibidem. 
53 Sul concetto di alienazione, si veda la ricostruzione di Musto (2011), pp. 307-341. 
54 Marx (1980), p. 408. 
55 Ivi, p. 404. 



Praxis e sapere. Tra i Grundrisse e il Capitale 
 

 

156 
 

 

e nella stessa configurazione storica e dinamica del sistema capitalistico. Alienazione e 
sfruttamento si unificavano in una sola funzione critica, rappresentata, in ultima istanza, 
dalla contrapposizione di scienza e lavoro. 
 La continuità storica del “processo di scissione” tra cooperazione semplice, manifattura 
e grande industria era garantita dalla figura degli “operai parziali”, che Marx collocava al 
centro del discorso: «Quel che gli operai parziali perdono si concentra nel capitale, di contro 
a loro»56. Il problema della formazione dell’operaio parziale e dell’“operaio complessivo” 
portò Marx a distinguere, in un capitolo di particolare importanza e complessità, tra la 
divisione sociale del lavoro e quella «manifatturiera» o tecnica, superando così, in maniera 
netta, l’impostazione, di chiara ascendenza rousseauiana, che ancora si leggeva nell’Ideo-
logia tedesca57. Riportata la «divisione del lavoro nella società» alle differenti funzioni na-
turali nella famiglia e, soprattutto, al rapporto esterno tra le comunità, Marx sottolineava 
l’intreccio tra le due forme, poiché, da un lato, la divisione sociale rappresenta la condi-
zione storica della divisione tecnica, mentre, d’altro lato, la divisione tecnica altera e incre-
menta, «sviluppa e moltiplica», la stessa divisione sociale del lavoro. Arrivato a questo 
punto, però, il discorso si riapriva, giacché Marx, dopo avere sottolineato «le analogie e i 
nessi» tra le due figure, concludeva che «esse sono non solo differenti per grado, ma anche 
per natura»58. La differenza “per natura” era specificata nel fatto che, mentre la divisione 
sociale presuppone una pluralità di produttori e «la dispersione dei mezzi di produzione 
tra molti produttori di merci indipendenti l’uno dall’altro»59, la divisione manifatturiera, al 
contrario, postula «la concentrazione dei mezzi di produzione in mano a un solo capitalista» 
e, di conseguenza, una organizzazione rigida e autoritaria del lavoro di fabbrica. Questa 
distinzione tra due differenti forme della divisione del lavoro portava Marx alla conclusione 
(avversata, come abbiamo visto, dagli interpreti “operaisti”) relativa al contrasto, nello 
stesso sistema capitalistico, tra «l’anarchia della divisione sociale del lavoro» e «il dispoti-
smo della divisione del lavoro a tipo manufatturiero»60, anche se, aggiungeva, esse «sono 
portato l’una dell’altro» nel modo capitalistico di produzione, a differenza di tutte le società 
precedenti, dove al dispotismo sociale si accompagnava un sostanziale pluralismo nella 
produzione. 
 Senza dubbio, in questo passaggio cruciale Marx attribuiva al capitalismo maturo – quel 
capitalismo in cui le funzioni del sapere si sono separate dalla praxis – la capacità di ad-
dizionare, in un solo orizzonte sistemico, il massimo dispotismo nel processo produttivo a 
una sostanziale anarchia del mercato, che rimane, in tale quadro, il mediatore (anarchico, 
secondo la regola del libero scambio) delle merci e della forza-lavoro. La rivoluzione avrebbe 
dovuto rovesciare questa situazione, restituendo alla forza produttiva una condizione di 
libero sviluppo e, al tempo stesso, immaginando forme di regolazione della vita sociale, 
oltre i meccanismi “anarchici” del mercato. È vero che, nell’analisi che Marx prospettava, 
restava qualcosa di irrisolto e, forse, non del tutto coerente con il resto dell’opera. La ten-
denza storica del capitale (evidenziata, per esempio, nel terzo libro) era indicata nel pro-
gressivo superamento della pluralità dei soggetti economici, nella concentrazione in poche 
mani della ricchezza produttiva, e quindi nel restringimento della logica del mercato e della 
concorrenza. Difficile immaginare, dunque, che il «dispotismo» della fabbrica avrebbe 

 
56 Ibidem. 
57 Cfr. Marx, Engels (1979), pp. 22-24. Una rilevante fonte dell’analisi della divisione del lavoro nell’Ideologia 

tedesca venne rivelata da Marx stesso nella Miseria della filosofia (Marx, 1976), p. 121. Si tratta di un libro di 
Pierre-Edmond Lémontey del 1801: Influence morale de la division du travail, considérée sous le rapport de la 
conservation du Gouvernement et de la stabilité des institutions sociales. 

58 Marx (1980), p. 397. 
59 Ivi, p. 399. 
60 Ivi, p. 400. 



Marcello Mustè 
 
 

157 
 

 
 

tollerato a lungo l’“anarchia” della società civile, che presupponeva, al contrario, l’esistenza 
di molteplici soggetti economici. 
4. Conflitto per il sapere 
Il conflitto sociale, osservato da Marx nel caso esemplare dell’Inghilterra, segue la mede-
sima dinamica della storia interna del capitale61. In un primo tempo, esso è perfettamente 
riassunto nell’apologo dell’operaio di fronte alla tendenza smodata del capitalista a prolun-
gare la giornata lavorativa, quando il proletariato rivendica la «giornata lavorativa nor-
male»62, corrispondente al salario ricevuto, e si appella al suo contratto di acquisto, che ha 
retribuito il lavoro necessario e non il pluslavoro. Ma le cose cambiano in maniera sostan-
ziale quando il sistema, con la creazione della grande industria e l’introduzione delle mac-
chine, arriva a intensificare lo sfruttamento, secondo la regola del plusvalore relativo, e a 
sostituire il lavoro qualificato con la tecnica. Le pagine del capitolo tredicesimo del primo 
libro dedicate alla lotta di classe e alla legislazione sociale rappresentano, perciò, uno svi-
luppo e un’articolazione decisiva rispetto a quello che si leggeva, sullo stesso tema, nel 
Manifesto dei comunisti e negli scritti storici, a cominciare dal 18 brumaio. 
 Le misure introdotte dalla legislazione inglese sulle fabbriche, volte a limitare il prolun-
gamento della giornata lavorativa, a tutelare donne e minori e a garantire l’educazione 
elementare dei fanciulli, erano rappresentate come il risultato della «reazione della società» 
civile e della «ribellione della classe operaia»63, che impongono all’avversario di classe un 
significativo contenimento alla brama insaziabile del capitale. Nell’analisi di Marx, la sta-
gione delle riforme (ottenuta grazie alle sanguinose lotte del movimento operaio) conduce 
l’intero sistema a «un punto cruciale», nel quale «l’estensione della giornata lavorativa e 
l’intensità del lavoro si escludono a vicenda»64, costringendo il capitale a gettarsi «a tutta 
forza e con piena consapevolezza sulla produzione di plusvalore relativo mediante un ac-
celerato sviluppo del sistema di macchine»65. È la forza stessa del movimento operaio, in-
somma, che determina la trasformazione del livello di sfruttamento, portando il capitale a 
rivoluzionare il modo di produzione, a distruggere «tutte le forme antiquate e transitorie» e 
a sostituirle «con il suo dominio diretto, senza maschera»66. Secondo la logica più caratte-
ristica del pensiero politico di Marx, le riforme costruiscono il terreno più avanzato della 
lotta di classe e preparano, per questa via, le condizioni della rivoluzione proletaria. 
 Arrivati a questo punto, le forme del conflitto cambiano necessariamente. Per quanto il 
capitale cerchi di addizionare lo sfruttamento intensivo alla tendenza persistente alla cre-
scita di plusvalore assoluto, è sul piano del plusvalore relativo che si sposta il centro della 
battaglia sociale. Svuotato il lavoro nella figura dell’operaio parziale, trasferito il cervello 
sociale nella macchina e nel suo sistema integrato, quindi nella scienza ormai incorporata 
nella produzione finalizzata al plusvalore, il movimento operaio deve affrontare la sua ul-
tima battaglia, quella davvero decisiva (dove la posta in palio è il “salto” di sistema), su 
questo terreno inedito, come lotta per la riappropriazione del sapere nella propria funzione 
produttiva. Il luddismo, evocato da Marx nei punti nevralgici dell’analisi, intuisce che il 
nuovo nemico di classe è la macchina, quel nuovo volto del capitale dentro cui si condensa 
la razionalità della scienza e il «piano» di sfruttamento; anche se, nella sua furia distrut-
trice, esso non comprende la natura del compito rivoluzionario, che non è quello di demo-
lire il sapere raccolto nel “mostro meccanico”, ma di appropriarselo e di ricongiungerlo 
all’opera costruttrice della praxis. 
 

 
61 Cfr. Prospero (2021), pp. 685-1016. 
62 Marx (1980), p. 269. 
63 Ivi, p. 453. 
64 Ibidem. 
65 Ivi, p. 454. 
66 Ivi, p. 549. 



Praxis e sapere. Tra i Grundrisse e il Capitale 
 

 

158 
 

 

Bibliografia 
Althusser, L., Balibar, E. (1971), Leggere il Capitale, trad. it. a cura di R. Rinaldi e V. 

Oskian, Feltrinelli, Milano. 
Badaloni, N. (1980), Dialettica del capitale, Editori Riuniti, Roma. 
Basile, L., Paolini, C., Zingone, G. (2020), Attraversamenti di Marx, ETS, Pisa. 
Bergamo, J.N. (2022), Marxismo ed Ecologia. Origine e sviluppo di un dibattito globale, Om-

bre corte, Verona. 
Bugli, F. (2024), “Marx e lo Stoffwechsel: retrospettiva di un concetto e delle sue fonti”, 

Iconocrazia. Rivista di Scienze Sociali e Filosofia Politica, n. 25, pp. 51-62. 
Claeys, G. (2018), Marx e il marxismo, Einaudi, Torino. 
Finelli, R. (2018), Karl Marx, uno e bino. Tra arcaismi del passato e illuminazioni del futuro, 

Jaca Book, Milano. 
Foster, J.B. (2000), Marx’s Ecology, Monthly Review Press, New York. 
Griese, A. (2006), “Karl Marx und die Naturwissenschaften, Beiträge zur Marx-Engels-For-

schung”, Neue Folge, n. 19, pp. 31-48. 
Harvey, D. (2014), Introduzione al Capitale. 12 lezioni sul primo libro e sull’attualità di Marx, 

trad. it. a cura di F. Ceccherini, La Casa Husher, Firenze-Lucca. 
Harvey, D. (2024), Leggere i Grundrisse. Un viaggio negli appunti di Karl Marx, Alegre, 

Roma. 
Lauderdale, J. (1967), An Inquiry into the Nature and Origin of Public Wealth and into the 

Means and Causes of its Increase, Kelley, New York. 
Marx, K. (1970), Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica. 1857-1858, 

Volume 2, ed. it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze. 
Marx, K. (1974), Per la critica dell’economia politica, ed. it. a cura di E. Cantimori Mezzo-

monti, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K. (1976), Miseria della filosofia, trad. it. a cura di F. Rodano, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K. (1980), Il Capitale, Libro primo, ed. it. a cura di D. Cantimori, Editori Riuniti, 

Roma. 
Marx, K. (2012), Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica. Grundrisse, 

ManifestoLibri, Roma. 
Marx, K., Engels, F. (1979), L’ideologia tedesca, trad. it. a cura di F. Codino, Editori Riuniti, 

Roma. 
Mustè, M. (2018), Marxismo e filosofia della praxis. Da Labriola a Gramsci, Viella, Roma. 
Mustè, M. (2024), “Sulla violenza rivoluzionaria”, Asterisque, n. 2, pp. 19-28. 
Musto, M. (2011), Ripensare Marx e i marxismi. Studi e saggi, Carocci, Roma. 
Musto, M. (2018), Karl Marx. Biografia intellettuale e politica. 1857-1883, Einaudi, Torino. 
Napoleoni, C. (1972), Lezioni sul capitolo sesto inedito di Marx, Boringhieri, Torino. 
Napoleoni, C. (1976), Il valore, Isedi, Milano. 
Negri, A. (2019), “General Intellect a individuo sociale nei Grundrisse marxiani”, Co-

mune&Metropoli, 20 maggio 2019, https://www.euronomade.info/general-intellect-e-
individuo-sociale-nei-grundrisse-marxiani/. 

Panzieri, R. (1976), Plusvalore e pianificazione. Appunti di lettura del “Capitale” (1964), in 
Id., Lotte operaie nello sviluppo capitalistico, a cura di S. Mancini, Einaudi, Torino. 

Petrucciani, S. (2020), Marx in dieci parole, Carocci, Roma. 
Prospero, M. (2021), La teoria politica di Marx, Bordeaux, Roma. 
Rodano, F. (1990), Lezioni su servo e signore. Per una storia postmarxiana, Editori Riuniti, 

Roma. 
Saito, K. (2017), Karl Marx’s Ecosocialism: Capital, Nature, and the Unfinished Critique of 

Political Economy, Monthly Review Press, New York. 
Schmidt, A. (2017), Il concetto di Natura in Marx, Punto rosso, Milano. 



Marcello Mustè 
 
 

159 
 

 
 

Ure, A. (1836), Philosophie des manufactures, ou Économie industrielle de la fabrication du 
coton, da la laine, du lin et de la soie, avec la description des diverses machines em-
ployées dans les ateliers anglais, L. Mathias, Paris. 

 


