MAURIZIO RICCIARDI*

FORMA, FUNZIONE E AZIONE COLLETTIVA: MARX E IL PROBLEMA PROUDHON

Abstract: Form, Function and Collective Action: Marx and Proudhon Question

The essay examines the relationship between Marx and Proudhon, highlighting the profound
theoretical and political differences between them. It focuses on Marx’s distance from Proudhon’s concept
of a self-organizing society governed by natural laws, which is underpinned by a functionalist and
fundamentally theological vision. In particular, it analyzes the complex Marxian semantics of the Trager,
illustrating how individuals are reduced to functions subordinated to the abstract and impersonal
domination of capital. The essay then explores its connection to the concept of form, which Marx subjects
to constant historical critique to demonstrate its contingency. This critique leads to an important partial
result in Marx’s analysis of the Paris Commune as a political form that challenges the functionalism of
capital and Proudhonian individualism.

Keywords: Association, Cooperation, Ideological Effect, Political Form, Trager

1. Rivoluzione come ordine

L’8 agosto 1851 Marx scrive una lunga lettera a Engels nella quale riassume
dettagliatamente i contenuti del volume di Pierre-Joseph Proudhon L’idée générale de la
révolution su XIXeme siecle, pubblicato nello stesso anno!. Evidentemente quanto egli
aveva scritto nel suo confronto diretto degli anni Quaranta? non aveva esaurito il suo
interesse per le posizioni proudhoniane, che al contrario continuano a essere
problematiche al punto da motivare l'insistenza con cui nelle lettere successive egli chiede
all’amico il suo parere su quel libro3. C’¢ persino il progetto poi fallito di pubblicare
un’analisi di quel testo, cosa che testimonia 1'urgenza di un confronto politico e teorico che
assume una rilevanza anche maggiore se si pensa al peso che, soprattutto in Francia,
hanno le tesi proudhoniane all’interno dell’Internazionale4. Lo scontro con Proudhon non
€ pero determinato solamente dalla contingenza politica. Siamo di fronte a un dissidio piu
profondo che investe la concettualizzazione stessa della societa e le possibilita materiali di
pensare l’azione politica al suo interno.

Gia negli anni Quaranta Proudhon aveva interpretato il comunismo come negazione
della societa, che lui intendeva come «’equivalenza progressiva delle funzioni e delle
attitudini»>. Questo linguaggio funzionalista € una costante della semantica politica
proudhoniana, ed € la conseguenza di una teologia della societa che ne considera la storia
come una «unga determinazione dellidea di Dio, una rivelazione progressiva della
destinazione dell'uomo»®. La societa contiene al suo interno la possibilita del suo governo
perché, essendo Dio il suo presupposto necessario, essa € «governata con consiglio,
premeditazione ed intelligenza»?’, e questo esclude la presenza del caso e rende di

* Alma Mater Studiorum — Universita di Bologna.

1 Marx, Engels (1972), pp. 322-331. In una lettera a Joseph Weydemeier del 19 dicembre 1851 Marx
annuncia un suo articolo per “Die Revolution” dal titolo Le nuovissime rivelazioni del socialismo, ovvero “L’idée
générale de la révolution su XIXéme siecle” di P.-J. Proudhon di K.M.”, che non verra mai pubblicato per la
cessazione della rivista, cfr. ivi, p. 607.

2 Marx (1976a).

3 Engels (1982), pp. 565-601.

4 Musto (2018), pp. 103-113; Thomas (2010), pp. 233-245; Hayat (2018).

5 Proudhon (1846) p. 247.

6 Ivi, p. XVIIIL.

7 Ivi, pp. XXVII-XVIII.

Bollettino Filosofico 40 (2025): 189-202
ISSN 1593 - 7178

E-ISSN 2035 - 2670

DOI 10.6093/1593-7178/12976

189



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon

conseguenza possibile una scienza sociale. Per Proudhon ¢ indifferente se si assume
l'esistenza di un Dio trascendente oppure immanente ai traffici sociali. In entrambi i casi
quellidea consente di pensare la societa nella sua continuitd e di considerare di
conseguenza come illegittima e contingente ogni autorita che la neghi. Allo stesso modo,
la scienza sociale deve scoprire i modi in cui il lavoro «si sta organizzando dall’inizio del
mondo e continuera a farlo fino alla fine»®. Esso deve essere lasciato libero di trovare la
propria «costituzione eterna»® e in nessun modo si puo ostacolare quella che, rivelando il
profondo influsso della fisiologia sociale di Saint-Simon, Proudhon chiama liberta
industriale, che ¢ in definitiva la possibilita di scambiare al di fuori di qualsiasi regolazione
societaria.

La teologia della societa ne afferma il carattere originariamente unitario ed equilibrato
che solo interventi esterni possono turbare. L’ordine della societa per Proudhon deve essere
sempre restaurato contro l’agire di tutti i partiti politici e sociali che ne distorcono i
movimenti. Che l’ordine sia il presupposto e il fine dell’anarchismo di Proudhon é
d’altronde chiaro fin dal 1843 quando egli lo elegge a segno distintivo dell’organizzazione
politica. L’ordine & per definizione una serialita che combina al suo interno le differenze,
ma esclude ogni intelligenza [intelligence], perché pud «apparire come il risultato non
previsto di proprieta inerenti alle diverse parti di un tutto»1°. Esso € dunque l’esito di una
serie di azioni indipendenti dallintenzione dei singoli, e per Proudhon anche di fronte al
disordine si puo supporre la presenza di una tendenza verso l'ordine ancora non evidente
e conosciuta. Non sono quindi le finalita degli agenti a dimostrare l’esistenza, o piuttosto
I'inesistenza, dell’ordine. Questo concetto di ordine viene assunto come presupposto di
tutti i concetti sociali e politici, rideterminando profondamente la definizione del concetto
stesso di azione.

Anche il lavoro, che ’economia politica e l’etica hanno da tempo affermato come 1’azione
sociale fondamentale, appare come un momento di quella serialita e deve essere intenso
come funzione dell’ordine. «In ogni organismo, 1’elemento o I'unita seriale € 'organo: nella
serie sociale, che noi presumiamo debba essere una serie organizzata, 'unita organica ¢ il
lavoratore, in un linguaggio un po’ piu astratto, la funzione»'l. Come avviene in ogni
immaginario organicistico, la funzione tende a specializzarsi in maniera sempre piu
marcata, mostrando la capacita dell’organismo di produrre la propria organizzazione. E cio
vale anche per l'organismo sociale, allinterno del quale «ogni arte, ogni mestiere, ogni
scienza, in una parola ogni funzione, € un’applicazione particolare della legge seriale, cioé
una dimostrazione dell’assoluto, una riduzione dell’infinito»!2. L’individualismo di
Proudhon non ¢ tanto la rivendicazione dell'unicita di ogni singolo, ma deriva
dall’equivalenza che egli stabilisce tra tutte le diverse «funzioni sociali, che sono uguali tra
di loro, uguali in utilita produttiva, uguali in fecondita teorica, di conseguenza uguali in
merito e dignita»13. Il lavoratore utile € percio quello che dimostra di essere un «organo
utile», cioe di essere un elemento della serialita sociale con il grado massimo di conoscenza
e applicazione. La societa opera, dunque, una sintesi tra le diverse competenze che
impedisce l'esistenza stessa di un governo della loro cooperazione, perché in questo modo
si introdurrebbe un elemento gerarchico in grado di rompere 'universale equivalenza delle
funzioni.

Questo concetto di ordine spontaneo ritorna motivando e fondando la comprensione
proudhoniana della dialettica che Marx critica tanto aspramente nel 1847. Esso € anche il
presupposto del modo in cui Proudhon neutralizza il carattere dirompente delle rivoluzioni,
facendone degli episodi nella generale evoluzione della societa. Le rivoluzioni svolgono

8 Ivi, p. 14.

9 Ivi, p. 176.

10 Proudhon (1843), p. 1.
11 Ivi, p. 593.

12 Tvi, p. 414.

13 Ivi, p. 415.

190



Maurizio Ricciardi

certamente una funzione positiva in quell’evoluzione, ma esprimono una rottura radicale
dell’ordine, perché sono storicamente attivate dalle reazioni, dimostrando cosi che «le idee
si definiscono tramite il loro contrario». Con la loro opposizione ai mutamenti sociali le
reazioni finiscono per scatenare le rivoluzioni, che di fatto ristabiliscono l'ordine evolutivo.
Impedire una rivoluzione & per Proudhon «una minaccia alla Provvidenza», di cui si fanno
portatori in modi diversi «gli interessi stabiliti e l'orgoglio del governo». Il progresso della
rivoluzione coincide cosi con la contraddittoria evoluzione di un ordine che, se fosse
lasciato all’azione delle «forze economiche», risponderebbe a leggi che «sono loro proprie, e
che non dipendono in alcun modo dal volere degli uomini»!4. La loro vigenza stabilisce
l'opposizione tra «forma politica e forma economica», cosi come la differenza tra due diversi
generi di legge: il primo € necessariamente artificiale e artificioso, mentre il secondo
esprime la regolarita dei processi economici. Nonostante i riferimenti continui all’industria,
che tuttavia non colgono le trasformazioni del concetto allinterno del mondo saint-
simoniano, per Proudhon i rapporti sociali sono mediati «dall’atto metafisico dello
scambio», I'unico che puo davvero esprimere la logica delle equivalenze e dare vita a una
cooperazione che dovrebbe avvenire senza bisogno né di comando né di controllo,
sviluppando naturalmente la «forza collettiva», un «principio che, nella sua nudita
metafisica, non di meno € produttore di ricchezza»15.

In questo contesto risultano dunque improponibile pensare la societda come
un’associazione e, di conseguenza, non sono nemmeno politicamente accettabili le
associazioni operaie. Si tratta di una posizione del tutto particolare, perché in quegli anni
la semantica dell’associazione € fondamentale tanto dal punto di vista teorico quanto da
quello pratico. Pensare di associarsi per modificare le condizioni sociali significa per
Proudhon replicare la stessa perversa illusione del governo che pretende di intervenire per
modificare la societa che invece «dobbiamo considerare come un essere superiore dotato
di vita propria, e che per conseguenza esclude da parte nostra qualsiasi ricostruzione
arbitraria»16. L’associazione non € per Proudhon una «forza economica» né tanto meno una
«forza collettiva», perché quest’ultima € «atto impersonale» e non un «impegno volontario»,
quindi essa € «per sua natura sterile, persino nociva, poiché costituisce un ostacolo alla
liberta del lavoratore»17. Essa stabilisce una coazione alla solidarieta e obbliga nei confronti
di altri uomini, mentre 1'unica obbligazione che deve essere riconosciuta & nei confronti
delle leggi che regolano i movimenti della societa. Cosi come il governo essa deve essere
percidé annoverata tra i movimenti controrivoluzionari. L’associazione avrebbe comunque
un fondamento contrattuale che obbliga senza indicare chiaramente quali sono i suoi
contenuti materiali e come essi possono svilupparsi nel tempo. Proudhon si oppone cosi a
qualsiasi processo costituente che miri a istituzionalizzare in maniera duratura
un’obbligazione. Al contrario il processo politico, che dovrebbe coincidere perfettamente
con quello sociale, dovrebbe portare alla progressiva limitazione di tutti quei processi di
istituzionalizzazione dell’azione collettiva che possono arrivare a rivendicare un’autorita
tale da limitare la liberta basata sullo scambio tra individui contrattuali che vengono
considerati per principio eguali!s.

In questo contesto, pitl che un incidente di percorso, ’appoggio fornito da Proudhon a
Napoleone III € coerente con alcune linee fondamentali della sua riflessione, che fa della
politica un «mutuo contratto di garanzia», che dovrebbe regolare le relazioni tanto tra gli
individui quanto tra le istituzioni locali e che dovrebbe essere revocabile in ogni momento.
Nel nuovo imperatore egli vede di conseguenza la figura capace di chiudere I'epoca dei
partiti, stabilendo la «fine della politica machiavelliana e personale, cio¢ la fine dell’autorita

14 Proudhon (1851) p. 47.

15 Ivi, pp. 85 € 87.

16 Ivi, p. 80.

17 Ivi, p. 88. Cfr. anche Haubtmann (1982), pp. 348 e ss.
18 Proudhon (1849), p. 64.

191



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon

stessa»9. Egli sarebbe in altri termini il punto di approdo ultimo dell’evolution
gouvernamentale di cui aveva parlato 'anno precedente. Facendo tacere le divisioni
parlamentari, Napoleone III sarebbe «a rappresentazione di un rapporto» tra tutti quegli
«interessi che generano la libera proprieta, il lavoro libero e il libero commercio». Napoleone
III dovrebbe in definitiva creare le condizioni per la societa anarchica.

2. Dominio e funzione

Pierre Ansart ha notato come Marx sia poco interessato all’anarchismo di Proudhon20. E
cio & sostanzialmente vero, visto che tanto lui quanto Engels liquidano il suo «regime dei
contratti» come una replica di quello stirnerismo che hanno gia abbondantemente criticato.
Difficile € anche considerare Proudhon una sorta di antidoto preventivo a certe posizioni
marxiane e agli esiti novecenteschi del marxismo?2!. Per comprendere perché nel 1851 Marx
torni a porsi il problema Proudhon puo aiutare ’annotazione di Friedrich A. von Hayek, il
quale scrive che «l tipo di liberta resa possibile dall’adesione a regole astratte, in contrasto
con la liberta dalla restrizione, €, come disse una volta Proudhon, «a madre, non la figlia,
dell’ordine»?2. Per Hayek, dunque, le posizioni proudhoniane anticipano un concetto
fondamentale del neoliberalismo con la sua affermazione di un ordine spontaneo basato
su regole non positivamente stabilite.

La distanza teorica e politica tra Proudhon e Marx emerge proprio perché il primo € in
fondo convinto che la societa sia in grado di auto-organizzarsi, perché gia contiene al suo
interno le norme che ne permettono il movimento regolare. Marx € lontano da questo
immaginario in definitiva organicistico, come d’altra parte spiazza quello che, mostrando i
limiti del primo, rimanda alla necessita di una istanza esterna che sola pud garantire
lordine della societa. Con la sua critica del funzionalismo societario, Marx nega la
possibilita di un’auto-organizzazione della societa, mentre allo stesso tempo mostra che lo
Stato € tutt’altro che esterno ai suoi movimenti, ma ne € un prodotto e proprio per questo
puo agire per confermarli o mutarne la direzione. La distanza marxiana dal funzionalismo
proudhoniano emerge gia nella sua critica del testo sulla proprieta, che in precedenza
aveva suscitato il suo maggiore interesse. A questo proposito egli annota che Proudhon
non € riuscito a comprendere la “funzione sociale” del possesso, inserendo questo limite
tra le antinomie che caratterizzano complessivamente la sua teoria della proprieta23. Anche
Marx, tuttavia, registra l’esistenza di leggi proprie della societa che gli individui non
possono modificare a loro piacimento, ponendo cosi il problema delle possibilita e dei limiti
della loro cooperazione societaria.

In una celebre lettera del 28 dicembre 1846 ad Annenkov, nella quale spiega con la
massima chiarezza la sua distanza dalle formulazioni proudhoniane, Marx definisce la
societa, a prescindere dalla sua forma, come: «Il prodotto dell’azione reciproca degli
uomini», riconoscendo che quegli stessi uomini non sono affatto liberi «di scegliersi questa
o quella forma di societa»r. Lo spostamento semantico e concettuale della forza economica
proudhoniana alle forze produttive implica in primo luogo una differente valutazione della
loro temporalita. Mentre la prima € caratterizzata da un movimento progressivo che
dovrebbe affermarsi contro tutto cidé che la contrasta, le marxiane forze produttive sono
problematicamente debitrici dell’attivita passata che le ha generate. Il problema che esse
pongono €& quello della costellazione storica in cui si presentano, nella quale il passato
continuamente ostacola ogni mutamento immediato e radicale. Marx anticipa qui quanto
afferma nel 18 brumaio di Luigi Bonaparte sul peso del passato che ipoteca le possibilita di
mutamento degli uomini. Questo peso perd non puo essere in alcun modo riportato alla
teologia della societa, come fa Proudhon, perché esso € l’esito della «storia profana» degli

19 Proudhon (1852), p. 265. Cfr. Castleton (2024a), (2024b).

20 Ansart (1969), p. 467.

21 Touboul (2004).

22 Hayek (1988), p. 64.

23 Marx (1972b), p. 45. Cfr. anche Xifaras (2004) e Castleton (2017).

192



Maurizio Ricciardi

uomini e non della «storia sacra, la storia delle loro idee». L’esito pratico di questa
distinzione per Marx non € solo che «la storia sociale degli uomini non € mai la storia del
loro sviluppo individuale», ma soprattutto che «le forme storiche all’interno delle quali gli
uomini producono, consumano e scambiano sono transitorie»2+.

La complessa semantica marxiana del concetto di legge non conosce 'esistenza di leggi
storiche che si inverano indipendentemente dall’azione e dai conflitti dei soggetti presenti.
Cosi come il diritto statale € l’esito dei rapporti di forza all’interno della societa, quelle che
pure vengono definite leggi economiche esprimono in realta solo delle tendenze che
stabiliscono si una «muta coazione», ma non hanno il marchio dell’oggettivita assoluta?2s.
Proprio nella diversa comprensione della normativita sociale e della possibilita di ubbidire
a una norma collettiva tale da consentire e regolare 1’azione politica si registra la massima
distanza pratica da Proudhon e dai suoi seguaci. Questa distanza €& evidente quando il 9
ottobre 1866 Marx scrive a Kugelmann che essi «disdegnano ogni azione rivoluzionaria,
cioé ogni azione che scaturisca dalla lotta di classe stessa, ogni movimento sociale
concentrato, tale cioé che si possa attuare anche con mezzi politici (come p.es. riduzione
della giornata lavorativa per legge), col pretesto della liberta e dell’antigovernismo o
dellindividualismo antiautoritario»?26.

La vigenza delle «eggi naturali del capitalismo» € costantemente minacciata
dall’antagonismo che esse stesse generano, soprattutto quando quest’ultimo diviene la
lotta di una classe che dimostra la capacita di utilizzare anche mezzi giuridici e politici.
Cio non toglie che esse producano quell’effetto di struttura che per Marx da forma a un
dominio esercitato su tutti gli individui anche se a vantaggio di alcuni. Questo dominio &
inizialmente attribuito alla divisione del lavoro all’interno della quale «I’azione propria [die
eigne That] dell'uomo diventa una potenza a lui estranea, che lo sovrasta, che lo soggioga,
invece di essere da lui dominata»2?. Gli individui si trovano di fronte una «potenza sociale»
che, pur derivando dal loro agire combinato e congiunto, non ¢ la loro «potenza unificata»,
ma & completamente «indipendente dal volere e dall’agire degli uomini e anzi dirige questo
volere e agire». Assieme alla divisione del lavoro, si sviluppa anche il «potere del denaro,
ossia il rapporto di scambio si fissa come un potere esterno ai produttori e indipendente
da loro». Non € dunque sul terreno dello scambio che € possibile restaurare 'unita perduta
della societa, magari con un accesso regolato e mutualistico al denaro come pensa
Proudhon, perché «¢ piuttosto lo sviluppo di queste contraddizioni e antitesi che produce
il potere apparentemente trascendentale del denaro»2s.

Anche Proudhon registra l’effetto della divisione del lavoro che impoverisce e frammenta
il lavoro stesso, ma la sua preoccupazione € piuttosto la decomposizione del lavoro
artigiano dovuta alla «corruzione tra le pitl grandi forze economiche»?9, segno evidente della
disorganizzazione causata non da ultimo dalla contrapposizione tra forma economica e
forma politica, che rispondono a due diverse concezioni dell’ordine. Il governo &, di
conseguenza, l'antitesi dell’equilibrio che le forze economiche altrimenti potrebbero
raggiungere, perché impedisce anche qualsiasi organizzazione del lavoro. A tutti coloro
che, a ridosso della rivoluzione del 1848, reclamano l'organizzazione del lavoro, Marx
replica sarcasticamente che essa gia esiste e si chiama rapporto di capitale. Quest’ultimo
non esprime solo un antagonismo che impedisce di pensare la societa come ordine, ma &
soprattutto caratterizzato dalla dialettica tra i rapporti personali e la dipendenza materiale
che «altro non €& che linsieme delle loro relazioni sociali che si contrappongono
autonomamente agli individui apparentemente indipendenti, ossia linsieme delle loro
relazioni di produzione reciproche diventate autonome rispetto a loro». Questi stessi

24 Marx (1979), pp. 70-80.

25 Ricciardi (2025).

26 Marx (1976b), p. 44.

27 Marx, Engels (1972c), p. 33.
28 Marx (1978), I, p. 83.

29 Proudhon (1851), p. 49.

193



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon

individui, conclude Marx, appaiono ora «dominati da astrazioni»3?, invece che dipendere gli
uni dagli altri come era nei rapporti di antico regime.

Nei decenni successivi, con approfondimenti e intenzioni politiche dissonanti, la
registrazione di questo dominio astratto e impersonale diviene centrale nelle scienze
sociali, presentandosi nel pouvoir social di Tocqueville3!, nel dominio burocratico di Max
Weber, nel sistema sociale di Talcott Parsons e nella teoria sistemica di Niklas Luhmann32,
fino all’ordine spontaneo di F.A. von Hayek. Mentre riconosce che il dominio dell’astrazione
libera gli individui dai rapporti di dipendenza personali, Marx registra anche che esso
inevitabilmente determina come sue proprie funzioni tutti i movimenti e tutte le forme di
agire che avvengono al suo interno. Egli, dunque, ridefinisce il problema Proudhon
distinguendo tra le funzioni che producono costitutivamente un effetto d’ordine e quelle
che invece possono rivelare un antagonismo che, assumendo una forma politica, rompe le
apparenti simmetrie della forma economica. Proprio per questo il «regime dei contratti» e
lo scambio mercantile non possono rappresentare per Marx l'ordine sistematico che si
esprime nelle funzioni individuali e nella loro mutualita. La ridefinizione e la critica radicale
del funzionalismo della societa avvengono in Marx attraverso un lessico che assume
completamente il carattere impersonale e non intenzionale dell’agire33 e che ha la sua
espressione piu chiara nell'uso ripetuto del termine Tréger. Quest’ultimo € di difficile
traduzione in italiano e di conseguenza € stato reso a seconda dei contesti con portatore,
depositario o anche con supporto o veicolo. Possiamo dire che Trdger € l'operatore
semantico che registra i movimenti interni alle diverse forme del rapporto di capitale. Esso
denota qualcuno o qualcosa che ricopre una funzione che pud essere pienamente
compresa solo all’interno della struttura complessiva nella quale si inserisce. Il concetto di
Trédger mostra i limiti dell’agire individuale all’interno della societa del capitale nonostante
la sua apparente efficacia e il residuo di soggettivita che sembra garantire. senza per questo
giungere a dichiararne l'inutilita o la totale inefficacia. Come scrive Michel Vadée: «quando
un individuo e ridotto al ruolo di supporto di un’attivita che gli &€ estranea, egli manifesta
ancora questo minimo di attivita che consiste nel “portare”». Allo stesso tempo, tuttavia,
«egli contribuisce con la sua attivita vincolata e forzata a realizzare ’attivita e il fine di un
altro. Il fine della sua azione € definito da un altro»3¢. Nella marxiana epistemologia
dell’antitesi queste necessita funzionali non sono pero il presupposto e l'esito di una
struttura della quale garantiscono la tendenziale integrazione e la capacita di riprodursi
autonomamente. Esse stesse, infatti, sono forme antitetiche e, proprio per questo, alcune
di esse sono anche la condizione di possibilita di un’azione politica non determinata
esclusivamente dalle condizioni oggettive del sistema stesso. La sottrazione collettiva alla
propria funzione di Trdger pud infatti mettere in discussione la tenuta della forma
societaria, preludendo a un suo possibile rovesciamento.

La semantica del Trdger attraversa tutte le opere marxiane ed essenziale per
comprendere il modo in cui indaga la relazione tra le diverse forme di potere e il dominio
del capitale3s. Attraverso di essa Marx registra il funzionalismo necessario capitale e ne
critica l’esistenza. La sua importanza ¢ quanto mai evidente nella prefazione alla prima
edizione del Capitale, dove Marx chiarisce di non dipingere «affatto in rosa le figure
[Gestalten| del capitalista e del proprietario fondiario. Ma delle persone qui si tratta in
quanto personificazioni delle categorie economiche, veicoli [Trdger] di determinati rapporti
e interessi di classe»36. Come ammette lo stesso Marx, queste personificazioni finiscono per
essere indifferenti alle individualita concrete che scambiano e che producono. Cio € ancora

30 Marx (1978), I, p. 106.
31 Ricciardi (2011).

32 Ricciardi (2010).

33 Topolsky (1983).

34 Vadée (1998), p. 353.
35 Ricciardi (2019).

36 Marx (2017), I, p. 76.

194



Maurizio Ricciardi

piu evidente e rilevante quando si tratta della figura del lavoratore all’interno dell’industria
che si basa sulla «variazione del lavoro, la fluidita della funzione, 1’assoluta mobilita
dell’operaio». Quest'ultima non va intesa solo in senso spaziale, ma comprende anche la
possibilita concreta che il continuo mutamento delle condizioni della produzione si traduca
per ogni singolo operaio nella cancellazione della possibilita stessa di riprodurre la propria
esistenza, con un esito complessivo che Marx non esita a definire come «olocausto
ininterrotto della classe»3?. Andare oltre il lavoro come funzione del capitale impone la
dissoluzione dei vincoli che obbligano ogni individuo a compiere la sua specifica attivita,
per «sostituire lindividuo parziale, mero veicolo [Trciger] di una funzione sociale di
dettaglio, l'individuo integralmente sviluppato, per il quale funzioni sociali differenti sono
modi di vita e d’impegno personale intercambiabili»38.

Quella dissoluzione deve comunque muovere dal fatto che ogni singolo operaio trova
determinata la propria condizione economica e quindi sociale dal fatto di essere «essere
portatore [Trcger] del lavoro come tale — cioé del lavoro come valore d’uso per il capitale», e
di essere dunque «operaio in contrapposizione al capitalista»9. Mentre registra il suo
contenuto funzionale alle esigenze di valorizzazione del capitale, il concetto marxiano di
rapporto registra una differenza fondamentale di potere, un’antitesi all’interno della quale
non ¢ il lavoro come tale a definire il lavoratore, perché proprio il suo carattere funzionale
lo fa diventare la personificazione di un’«attivita puramente astratta, attivita puramente
meccanica, e percio indifferente, indifferente alla sua forma particolare; attivita
semplicemente formale, o, che € lo stesso, semplicemente materiale, attivita materiale
indifferente alla forma»*°. Torneremo a breve sul significato politico questa indifferenza.
Per ora dobbiamo rilevare che la semantica del Trdger rimanda in maniera evidente a quella
della forma e alla sua articolazione all’interno dei testi marxiani. Essa non si limita alla
classica dialettica tra forma e contenuto, ma, come risulta evidente dalla precedente
citazione, comprende sempre il riferimento alle qualita materiali di quello stesso contenuto.
Proprio perché determinato dai suoi contenuti e dalla loro consistenza materiale, il
concetto marxiano di forma € sempre colto nella sua dinamica, nella sua instabilita, senza
definire una struttura continua e definitiva.

3. Forma e antagonismo

I1 concetto marxiano di forma ha un doppio statuto. I suoi contenuti delineano la regolarita
di determinati processi capaci proprio per questo di determinare in maniera duratura i
rapporti sociali*l. Allo stesso tempo, tuttavia, esso € l'oggetto di una costante
storicizzazione che ne mostra le contraddizioni senza dissolverlo nella pluralita dei suoi
elementi concreti, ma anche senza ridurlo alla sua costanza e identita. La centralita della
semantica della forma é evidente nelle pagine dei Grundrisse in cui descrive le forme
economiche precapitalistiche, nelle quali proprio il riferimento alla forma gli consente di
emanciparsi dalla logica stadiale che emergeva nei precedenti riferimenti di matrice
hegeliana ai diversi modi di produzione*2. In quelle pagine emerge la distanza marxiana da
ogni teleologismo, perché la storicizzazione delle forme fa si che esse possano essere
comprese compiutamente solo definendo i differenti e contraddittori processi che le
attraversano. Non esistono per Marx forme sociali in grado di imporsi autonomamente,
indifferenti alle costellazioni storiche nelle quali esistono. Esse sono di conseguenza
strutture complesse e opache che non possono essere interpretabili solo a partire
dallintenzione soggettiva di chi pure vi € coinvolto. La forma non € riducibile a mera
apparenza e il lavoro storico per determinarne contemporaneamente contenuti e

37 Ivi, p. 636.

38 Ivi, pp. 636-637. Cfr. Merlo (1998).
39 Marx (1978), I, p. 281.

40 Jbidem.

41 Iber (2020); Loh (1975).

42 Ricciardi (2024a), (2024b).

195



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon

materialita € per Marx il compito proprio della scienza, perché «ogni scienza sarebbe
superflua se l'essenza delle cose e la loro forma fenomenica coincidessero»*3. Dal punto di
vista politico l’essenza deve essere intesa come il contenuto materiale, ovvero i rapporti
societari che, con il loro movimento, definiscono le forme. Essa ¢ il contenuto sociologico
con il quale la comprensione politica deve necessariamente e inevitabilmente confrontarsi,
tanto per identificare i movimenti societari quanto per criticare le forme che tendono a
fissare le tendenze che essi esprimono in processi naturali e normativi. Nel 1865,
riassumendo il senso complessivo della sua polemica con Proudhon, Marx scrive infatti
che egli si mette «alla ricerca di una pretesa “scienza” che gli deve fornire la formula bell’e
pronta per la “soluzione della cosiddetta quesitone sociale”, invece di attingere la scienza
alla conoscenza critica del movimento storico, movimento che deve esso stesso produrre le
condizioni materiali dell’emancipazione sociale»**. Appropriatamente Maximilien Rubel ha
sostenuto che il confronto con Proudhon costituisce il «primo tentativo di una sociologia
politica, tentativo che Marx [avrebbe ripreso] nel 1857 e nel 1864»45.

I1 problema marxiano € che la «riflessione sulle forme della vita umana, dunque anche
la loro analisi scientifica, segue in genere un cammino opposto allo sviluppo reale. Essa
comincia post festum, e percio con i risultati finali del processo di sviluppo»*¢. La critica
delle forme €& dunque necessaria perché allinterno del processo complessivo di
valorizzazione del capitale le merci e il denaro appaiono come forme naturali della vita
societaria, senza che gli uomini possano darsi ragione del loro carattere storico, al punto
che esse finiscono per valere piuttosto come immutabili e prive di un contenuto
determinante. Tuttavia, anche se «l’intelletto sociale [der gesellschaftliche Verstand] si fa
sempre valere soltanto post festum, a cose fatte»??, la critica che esso pud esercitare
impedisce il solidificarsi delle forme consentendo la formulazione di prognosi razionali
sulla loro dinamica. La possibilita di leggere il presente in vista del suo possibile futuro fa
si che le crisi non siano evidentemente solo uno squilibrio tra i fattori economici, ma un
momento di autoriflessione che potenzialmente mostra l'antagonismo dei rapporti
materiali che il governo esercitato dalla forma non arriva pit a sussumere. Cio vale nella
maniera piu chiara per la forma denaro, in quanto «forma finale del mondo delle merci |[...]
che vela materialmente il carattere societario dei lavori privati, e quindi i rapporti societari
dei lavoratori privati invece di rivelarli»*8. Il denaro € mera funzione sebbene si tratti di una
funzione costitutiva che determina la possibilita stessa del rapporto sociale di capitale. In
quanto mezzo di circolazione esso «compare soltanto per scomparire, o la sua sostanza
consiste soltanto per presentarsi continuamente in questa veste che scompare, di portatore
della mediazione [wdhrend als dies Verschwinden erscheint, als Trcger der Vermittlung]»*°.

Il denaro non media pero meramente la circolazione delle merci, perché sotto questa
apparenza — un termine chiave sul quale torneremo — vi sono i rapporti economici, «che
sono posti come rapporti di produzione». Lo scarto semantico e concettuale € motivato dal
fatto che questi ultimi non riguardano solo la produzione immediata delle merci, ma
l’articolazione societaria complessiva fino al suo «riassumersi nello Stato». Al di la della sua
apparente dimensione locale o nazionale, la funzione del denaro €& pienamente
comprensibile solamente sul piano del mercato mondiale, nel quale «tutte le contraddizioni
divengono processo» e che, proprio per questo, € «il presupposto e il supporto [Trdger] del
tutto»50. Il denaro, dunque, non € solamente un mezzo di scambio, ma «come misura del
valore ¢ la necessaria forma fenomenica della misura immanente del valore delle merci: il

43 Marx (2017), 1II, p. 1008.
44 Marx, (1987), p. 30.

45 Rubel (2001), p. 212.

46 Marx (2017), 1, pp. 153-154.
47 Ivi, 11, p. 384.

48 Ivi, I, p. 154.

49 Marx (1978), 1, p. 123.

50 Ivi, pp. 189-190.

196



Maurizio Ricciardi

tempo di lavoro»5!. Esso consente alla merce di assumere la sua centralita sociale, in
quanto forma della ricchezza societaria e allo stesso tempo in quanto portatrice di valore
[ Werttrciger]. Le merci non sono valori d’suo destinati a soddisfare bisogni individuali o
collettivi, ma prodotti societari, che assumono il significato solo all’interno del processo
complessivo di cui fanno parte. «Il valore d'uso non € nella produzione di merci, 'oggetto
qu’on aime pour lui méme. Qui, in genere, i valori d’'uso vengono prodotti solo perché e in
quanto substrati materiali, veicoli [Trédiger], del valore di scambio»52.

Senza citarlo, Marx polemizza con Proudhon, per aver scritto che la presunta semplicita
del valore € un abbaglio degli economisti, concludendo che «questa pretesa semplicita
nasconde un mistero profondo»S3. Per lui, invece, la forma di valore, «della quale la forma
di denaro ¢ la figura perfetta, € poverissima di contenuto e semplicissima»>*. Marx
costruisce pero un vero e proprio labirinto di forme, mostrando di ognuna la necessita e
funzionalita alla valorizzazione del capitale. La stessa forma di valore ha la funzione politica
di oscurare la presenza del lavoro vivo all’interno del processo produttivo. Determinare la
grandezza di valore mediante il tempo di lavoro, infatti, € e deve rimanere «un segreto
nascosto sotto i movimenti apparenti dei valori delle merci». La critica, e quindi nel
linguaggio marxiano la scienza, puo svelare lo sfruttamento mostrandone la necessita
sistemica. Essa pud mostrarne la presenza necessaria e non contingente, ma non puo
modificare «in alcun modo la sua forma materiale [sachliche Form]»55. D’altronde per Marx
la societa nel suo complesso € un’unita apparente caratterizzata da «forme antitetiche [...]
il cui carattere antitetico non puo essere mai fatto saltare attraverso una pacifica
metamorfosi». Come le «basi del commercio privato interno o estero» non possono essere
soppresse attraverso una «riforma della borsa», cosi non si puo presumere che la societa si
sottragga al predominio del capitale solo mutando alcune delle sue forme. Si conferma cosi
la centralita del concetto di forma, perché esso designa il movimento stesso della storicita
che ¢ alla base di tutta la critica marxiana. Ogni forma € costantemente esposta alla sua
storicizzazione, che ne muta il significato politico e sociale anche nella sua apparente
continuita. Le forme sono quindi esposte a processi temporalizzazione che possono
adattarle pienamente alle necessita capitalistiche oppure lasciare intravedere la possibilita
di una socializzazione differente di quelle stesse forme.

Solo facendo riferimento ai movimenti interni a queste forme € possibile cogliere il
carattere feticistico della produzione capitalistica e l’effetto ideologico grazie al quale essa
costantemente riduce ogni agire a una funzione del rapporto di capitale. Quell’effetto
«trasforma i rapporti sociali, ai quali gli elementi materiali della ricchezza servono da
depositari [Trdger] nella produzione, in proprieta di queste cose stesse (merce) e ancora in
modo piu accentuato il rapporto di produzione stesso in una cosa (denaro)». Sebbene Marx
consideri «questo travisamento [...| comune a tutte le forme di societa», nel modo di
produzione capitalistico, «questo mondo stregato e capovolto si sviluppa ancora di pit,
mostrando la capacita della forma merce e della forma denaro di determinare non solo la
percezione che gli individui hanno della societa, ma il loro agire materiale al suo interno.
Nonostante la loro evidente irrazionalita, I'incanto delle forme, cosi come le mediazioni
sociali che esse sono in grado di operare proprio per la loro irrazionalita, «non toccano
affatto i depositari [Trdger] pratici di tali rapporti nella loro vita di tutti i giorni; e poiché
sono abituati a muovercisi in mezzo, la loro mente non ci trova niente di scandaloso»56.
L’ideologia stabilisce le condizioni per quella disposizione automatica all'ubbidienza che &
riconosciuta come effetto tipicamente moderno da Max Weber nella sua indagine sul

51 Marx (2017), I, p. 175
52 Ivi, p. 283.

53 Proudhon (1846), p. 38.
54 Marx (2017), I, p. 74.

55 Marx (2017), I, p. 153.
56 Ivi, III, p. 961.

197



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon

disciplinamento sociale, o da Pierre Bourdieu quando parla di violenza simbolica, cioé della
legittimazione da parte del dominato delle forme stesse che lo dominano.

Per Marx l’effetto ideologico prodotto dalle forme capitalistiche legittima le gerarchie
sociali che stabiliscono senza che queste ultime vengano percepire come tali dai Tréiger che
cosi contribuiscono alla loro riproduzione. Con la celebre analogia con l’effetto ottico, Marx
non intende sostenere che 'apparenza ¢ il rovescio della verita: essa é la forma grazie alla
quale il rapporto di capitale pud essere comunicato e riprodotto, perché solo cosi la
gerarchia puo divenire simmetria ed equivalenza. Per Marx cio risulta quanto mai evidente
nella concorrenza, nella quale «tutto appare capovolto. La forma finita dei rapporti
economici, cosi come si manifesta in superficie, nella loro reale esistenza, e quindi anche
le rappresentazioni in cui i depositari [Tréger] e gli agenti di questi rapporti cercano di
venirne in chiaro, sono ben diversi dalla loro forma interna, profonda ed essenziale, ma
nascosta, e dal concetto che vi corrisponde; ne sono in realta il capovolgimento e
lantitesi»57.

Siamo dunque di fronte a un processo infinito di generazione di forme, grazie al quale il
capitale stesso «dato che tutte le forze produttive sociali del lavoro appaiono come forze
pertinenti ad esso anziché al lavoro in quanto tale, e sprigionantisi dal suo grembo, diventa
un’entita assai mistica»®8. Scompare cosi il lavoro come terreno di lotta perché tutto sembra
svolgersi all’interno del capitale. Assume invece rilevanza la lotta sulla forma stessa del
rapporto sociale. Marx scrive non a caso che d’effettivo processo di produzione, come unita
del processo di produzione e del processo di circolazione, genera nuove forme, in cui
sempre piu si perde il filo dei nessi interni, i processi di produzione si autonomizzano 1'uno
rispetto all’altro, e le parti costitutive del valore si consolidano in forme autonome 1'una
rispetto all’altra»9. Qui avviene quella trasfigurazione per cui il profitto non € piu riferito
«alla parte di capitale investita in lavoro, dalla quale essa sgorga, ma al capitale
complessivo [Gesamtkapital]»%°. Qui l’effetto ideologico si accompagna alla materialita di
un rapporto che riesce a mistificare il suo fondamento. Il capitale proprio per la sua
globalita — tanto spaziale quanto societaria — diviene la forma complessiva che determina
non solo il profitto dei suoi singoli segmenti, ma anche lo spazio di liberta di tutti coloro
che si trovano al suo interno, che appaiono tutti indifferentemente come Trdger del capitale
stesso. Il capitale diviene coestensivo con la societa-mondo e sussume al suo interno tutte
le differenze che la costituiscono. Si assiste cosi alla «autonomizzazione della forma del
plusvalore, la solidificazione della forma rispetto alla sua sostanza, alla sua essenza»!.

4. Rompere la dialettica del Trager

Come abbiamo gia visto, 'operaio e il capitalista sono Trcger di funzioni opposte e di fatto
inconciliabili. Cio significa che la semantica del Trdiger non prevede alcuna equivalenza
funzionale tra le diverse figure di volta in volta individuate, perché sia la loro condizione di
partenza sia gli effetti sociali del loro agire non sono equiparabili. La differenza sulla quale
si fonda il rapporto di capitale fa si che il capitalista sia tale in quanto «Trdger cosciente»
dei movimenti del denaro, perché la «sua persona, o meglio la sua tasca, € il punto di
partenza e di arrivo e di ritorno del denaro. Il contenuto oggettivo di quella circolazione - la
valorizzazione del valore — € il suo scopo soggettivo»o2. La sua posizione ¢ paradossale
perché, mentre deve adeguarsi alle condizioni sistemiche di questa forma di societa, egli &
consapevole del fatto che esse comunque finiscono per valorizzare e remunerare la sua
posizione. Diversa e opposta € la condizione del «depositario della forza lavoro», che per
«rinnovare il suo processo vitale» dipende «dal valore dei mezzi di sussistenza fisicamente

57 Ivi, p. 268.

58 Tvi, p. 1020.

59 Ivi, p. 1021.

60 Ivi, p. 1022.

61 Ivi, pp. 1022-1023. Cfr. Ruschig (2017).
62 Marx (2017), IlI, p. 244.

198



Maurizio Ricciardi

indispensabili»63. La sua posizione € quella in cui il funzionalismo rischia costantemente
di rovesciarsi nel suo opposto, producendo allo stesso tempo l'indifferenza verso lo
specifico lavoro e 'opposizione al capitalista. Attraverso la categoria di lavoro astratto Marx
registra l'indifferenza rispetto allo specifico lavoro svolto. Esso ¢ il dominio di un lavoro
universalmente produttivo, che non si lascia risolvere nell’infinita dei lavori concreti. Esso
sottrae il lavoro stesso all’identificazione con la fatica quotidiana che garantisce un ruolo
sociale in quanto momento necessario per la riproduzione della societa. Il lavoratore &
consapevole del carattere meramente funzionale della sua occupazione e reagisce di
conseguenza con lindifferenza nei suoi confronti. «l carattere economico dell’'operaio
quindi € dato dal fatto che egli € portatore [Trcger] del lavoro in quanto tale — ossia del
lavoro come valore d’suo per il capitale —, egli € operaio in opposizione al capitale»®*. Essere
mere funzioni del capitale ha effetti sulla stessa concezione marxiana della classe, che non
si da come alleanza tra occupazioni né tantomeno come loro punto medio, quanto piuttosto
come qualcosa che puo esistere come operaio collettivo, cioé come figura indifferente alla
sua occupazione concreta e quindi a partire dal tempo che riesce a sottrarre al capitale
stesso.

Possiamo quindi dire che ogni funzione viene interpretata da Marx all’interno di uno
specifico rapporto di potere che stabilisce la sua relazione con le altre e con il processo
complessivo di produzione e riproduzione della societa. La possibilita e necessita di agire
esclusivamente come portatore di una funzione capitalistica presuppongono pero che
I'insieme del traffico sociale appaia come un insieme di funzioni all’interno di una struttura
indifferente. Nella semantica del termine funzione fa quindi una notevole differenza se esso
e riferito a persone che hanno un potere o ad altre che invece ne sono sprovviste. Questo
potere non € pero esclusivamente personale e assume una dimensione sempre piu astratta
perché vi sono altri Trcger, che stabiliscono delle soglie di potere che gerarchizzano in
continuazione i rapporti sociali, espropriando alcuni individui del potere di azione a
vantaggio di altri. Abbiamo gia visto che questa & una funzione del denaro, ma lo stesso
vale per la scienza, Trcdger di un «sistema di generale sfruttamento delle qualita naturali e
umane, un sistema dell’utilita generale», e per le macchine che sono dei «Trdger del
capitale». Lungi dallo svolgere una funzione neutrale e indifferente, esse infatti servono in
primo luogo a ridurre il tempo di lavoro necessario e a prolungare la giornata lavorativa.
Tanto la scienza quanto le macchine sono parte integrante della cooperazione societaria e
ne determinano in maniera decisiva la forma. La cooperazione limita l'indipendenza del
singolo lavoratore, mentre lo collega agli altri fino a formare quell’operaio sociale
[gesellschaftlicher Arbeiter], che € una figura altamente contraddittoria: mentre mostra in
continuazione le potenzialita di una cooperazione non dominata dal capitale, ridetermina
ogni lavoro individuale perché «basta essere un organo dell’operaio complessivo, una
qualsiasi delle sue sottofunzioni»®s.

La cooperazione tra gli operai salariati rimane cosi un effetto del capitale nella sua
forma industriale, nella quale il degame tra le loro funzioni e la loro unita come corpo
produttivo globale risiedono fuori di essi, nel capitale che li riunisce e li tiene assieme.
Percio la connessione reciproca fra le loro operazioni si erge di fronte agli operai salariati
idealmente come un piano, praticamente come autorita del capitalista, potere di una
volonta estranea che sottomette la loro attivita ai propri fini»%6. La trasformazione di ogni
agire in funzione del capitale riguarda anche il capitalista, nel momento in cui egli diviene
soprattutto percettore di una rendita finanziaria, cessando di essere limmediata
controparte all’interno del processo di produzione. In questa nuova condizione, le attivita
di sorveglianza e di organizzazione «vengono rappresentate come mere funzioni del lavoron».

63 Ivi, p. 267.
64 Marx (1978), I, p. 281.
65 Marx (2017), I, p. 658.
66 Ivi, p. 457.

199



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon

Lo sfruttamento appare come parte del processo lavorativo, nel quale il «l capitalista
industriale, in quanto distinto dal proprietario di capitale, non si presenta come capitale
in funzione [fungierendes Kapital]l ma come funzionario anche a prescindere dal capitale,
come semplice depositario del lavoro in generale»6?. Siamo cosi di fronte a una
burocratizzazione generale del processo di lavoro, nel quale ogni agente appare niente pitu
che un esecutore di un compito necessario all’interno del processo produttivo societario.
Questa funzionalizzazione € universale e gerarchica e, proprio per questo, stabilisce la base
di autorita del capitalista «in quanto personificazione del capitale nel processo di
produzione immediato». I capitalisti di ogni tipo sono i titolari di «questa autorita
severamente regolatrice» storicamente specifica del rapporto di capitale che diviene cosi la
forma di sottomissione dei moderni, che si subordinano a un’autorita che «compete ai suoi
depositari [Trdger] solo in quanto personificazioni del lavoro di fronte al lavoro»6s.

La contestazione di questa autorita, la sottrazione alla dialettica del Tréger, la
trasformazione in ultima istanza dell’agire sociale in azione politica comportano per Marx
un processo di ridefinizione delle forme nelle quali gli individui sono storicamente collocati.
Diversamente da quanto sostenuto da Proudhon, cié pud avvenire per Marx attraverso
l’associazione, cioé grazie a un’azione collettiva in grado di riconfigurare i processi
produzione e riproduzione della societa®®. In questo senso si potrebbe dire che Marx nella
Comune vede alcuni elementi che possono risolvere praticamente il problema Proudhon.
Essa non si incarica di portare a compimento 1’evoluzione delle forme economiche, ma di
rivoluzionarle sapendo perd che il peso del passato sul presente non consente alcuna
modifica radicale e immediata. Negli scritti marxiani sulla Comune di Parigi la semantica
della forma viene risignificata politicamente, al punto da poterla definire come la «forma
positiva» della repubblica sociale, per quale gli operai parigini avevano combattuto e perso
nel 1848. Quello che allora era stato solo proclamato, ora riceve una forma pratica e
istituzionale, mostrando al di la della sua effimera durata la possibilita di governo politico
diverso da tutto le forme tradizionali compresa quella statale. In questo senso Marx scrive
che la «grande misura sociale della Comune € stata la sua stessa esistenza operante»70.
Essa ha mostrato la possibilita concreta di una «forma politica completamente espansiva,
mentre le precedenti forme di governo erano state decisamente repressive»’!. La Comune
puo essere una forma politica espansiva perché ha espresso una comprensione del sociale
fondata sulla disgiunzione di individualita e proprieta, grazie alla quale non si tratta piu
di vedere nella liberta di ogni singolo il limite e la minaccia potenziale della liberta di ogni
altro. La riconfigurazione del sociale ¢ di conseguenza il problema politico da cui muove la
Comune ed esso non puo essere risolto per Marx con il federalismo rivendicato dai
proudhoniani, che rimane inevitabilmente all’interno della storia di quello Stato che essi
pretendono di criticare. La Comune non € stata e non poteva essere ’autogoverno della
societa, perché quest’ultima continua a essere caratterizzata dalla lotta di classe e quindi
sarebbe comunque stata «il punto di partenza di violente reazioni e di rivoluzioni altrettanto
violente». Essa non ha rappresentato dunque né il punto di arrivo né la fine della storia,
ma ha aperto un campo di possibilita grazie al quale € stato possibile sospendere «l’azione
spontanea delle leggi naturali del capitale e della proprieta terriera»”2. La Comune € stata
di conseguenza la negazione pratica di ogni ipotetico ordine spontaneo all’interno della
societa cosi come della presenza di leggi naturali che ne ipotecano l’evoluzione. Questa
radicale storicizzazione delle forme proprietarie € stata pero possibile grazie all’altrettanto
radicale trasformazione della forma politica, che ha consentito la sospensione e la
riarticolazione della semantica del Trdger. Essa, infatti, ha «costituito la forma politica

67 Marx (2017), IlI, p. 482

68 Jvi, p. 1086.

69 Ricciardi (2022).

70 Marx (2008a), p. 304.

71 1vi, p. 299.

72 Marx (2008b), pp. 490-491.

200



Maurizio Ricciardi

infine scoperta con cui compiere I’emancipazione economica del lavoro»73 proprio perché &
stata un «governo della classe operaia» che ha mostrato la possibilita di intervenire nella
societa per sospenderne le modalita automatiche di riproduzione.

Bibliografia
Sigle

MEOC Marx—Engels Opere Complete, Editori Riuniti, Roma 1972 e ss. Il
volume XXII ha come editore anche La Citta del Sole.

Le traduzioni delle opere marxiane sono state controllate sulle corrispettive edizioni
tedesche e sono state eventualmente modificate senza ulteriore indicazione.

Ansart, P. (1969), Marx e 'anarchismo, trad. it. a cura di P. O’Connor, Bologna, il Mulino.

Castleton, E. (2017), “The Origins of ‘Collectivism” Pierre-Joseph Proudhon’s Contested
Legacy and the Debate about Property in the International Workingmen’s Association
and the League of Peace and Freedom”, Global Intellectual History, vol. 2, n. 2, pp. 169-
195.

Castleton, E. (20244a), “An Anarchist Take on Royalty: Pierre-Joseph Proudhon’s Evolving
Assessment of Post-Revolutionary Monarchy, 1839-1864. Part 1”, History of European
Ideas, pp. 1-22.

Castleton, E. (2024b), “An Anarchist Take on Royalty: Pierre-Joseph Proudhon’s Evolving
Assessment of Post-Revolutionary Monarchy, 1839-1864. Part II”, History of European
Ideas, pp. 1-24.

Disegni, M. (2024), Critica della questione ebraica. Karl Marx e Uantisemitismo, Bollati
Boringhieri, Torino.

Engels, F. (1982), Critica del libro di P.-J. Proudhon “Idée générale de la révolution au XIXe
siecle” (1851), in MEOC, vol. XI.

Haubtmann, P. (1982), Pierre-Joseph Proudhon. Sa vie et sa pensée (1809-1849),
Beauchesne, Paris.

Hayat, S. (2018), The Construction of Proudhonism within the IWMA, in F. Bensimon, Q.
Deluermoz and J. Moisand (ed.), “Arise Ye Wretched of the Earth”. The First International
in a Global Perspective, Brill, Leiden - Boston, pp. 313-331.

Hayek, F.A. von (1988), The Fatal Conceit. The Errors of Socialism, Routledge, London.

Iber, C. (2020), “Form und Verhéltnis. Zu Marx’ Rezeption der Hegelschen Wesenslogik”,
Revista Dialectus. Revista de Filosofia, vol. 9, n. 18, pp. 124-144.

Loh, W. (1975), “Formenanalyse bei Marx und ihr Verhéaltnis zur Systemwissenschaft”,
Zeitschrift fiir Soziologie, Jg. 4, Heft 3, pp. 254-272.

Marx, K. (1976a), Miseria della filosofia. Risposta alla Filosofia della Miseria del signor
Proudhon, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1976b), Lettere a Kugelmann, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1978), Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica 1857-1858,
trad. it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze, 2 voll.

Marx, K. (1979), Karl Marx an Pawel Wassiljewitsch Annenkow in Paris, Brussel, 28.
Dezember 1846, Marx-Engels Gesamtausgabe (MEGA), Dritte Abteilung: Briefwechsel,
Band 2, Mai 1846 bis Dezember 1848, Dietz Verlag, Berlin.

Marx, K. (1987), Su J.P. Proudhon (Lettera a J.B. von Schweitzer), in MEOC, vol. XX, 1987,
pp- 27-34.

73 Marx (2008a), p. 299.

201



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon

Marx, K. (2008a), La guerra civile in Francia. Indirizzo del Consiglio generale
dell’Associazione internazionale dei lavoratori, in MEOC, vol. XXII.

Marx, K. (2008b), [Primo abbozzo de La guerra civile in Francia], in MEOC, vol. XXII.

Marx, K. (2017), Il Capitale, trad. it. a cura di A. Macchioro e B. Maffi, Torino, Utet, III voll.

Marx, K., Engels, F. (1972a), in MEOC, vol. XXXVIII (Lettere 1844-1851).

Marx, K., Engels, F. (1972b), La sacra famiglia, ovvero Critica della critica. Contro Bruno
Bauer e soci, in MEOC, vol. IV.

Marx, K., Engels, F. (1972c), L’ideologia tedesca. Critica della piu recente filosofia tedesca
nei suoi rappresentanti Feuerbach, B. Bauer e Stirner e del socialismo tedesco nei suoi
vari profeti, in MEOC, vol. V.

Merlo, M. (1998), “Sul residuo lavoro come forma industriale dell’attivita”, Altre ragioni, n.
7, pp- 11-26.

Musto, M. (2018), Karl Marx. Biografia intellettuale e politica 1857-1883, Einaudi, Torino.

Proudhon, P.-J. (1843), De la création de lordre dans [’humanité, ou Principes
d’organisation politique, Librairie du Prévost-Besancon, Bintot, Paris.

Proudhon, P.-J. (1846), Systéeme des contradictions économiques ou Philosophie de la
misére. Tome 1, Chez Guillemin et C, Paris.

Proudhon, P.-J. (1849), Les confessions d’un révolutionnaire, pour servir a lhistoire de la
révolution de février, Au Bureau du Journal La Voix du Peuple, Paris.

Proudhon, P.-J. (1851), Idée générale de la révolution au XIXe siecle, choix d’études sur la
pratique révolutionnaire et industrielle, Garnier, Paris.

Proudhon, P.-Jd. (1852), La Révolution sociale démontrée par le coup d’état du 2 décembre,
Garnier, Paris.

Ricciardi, M. (2010), La societa come ordine. Storia e teoria politica dei concetti sociali, Eum,
Macerata.

Ricciardi, M. (2011), “La societa senza fine. Storia, sociologia e potere della societa
contemporanea”, Sociologia. Rivista Quadrimestrale di Scienze Storiche e Sociali, XLV, n.
1, pp. 67-79.

Ricciardi, M. (2019), Il potere temporaneo. Karl Marx e la politica come critica della societa,
Meltemi, Milano.

Ricciardi, M. (2022), “L’intelletto associato. Organizzazione, appropriazione e associazione
in Marx”, Quaderni materialisti, n. 21, pp. 91-114.

Ricciardi, M. (2024a), Karl Korsch e il marxismo come crisi, Prefazione a K. Korsch, Karl
Marx, PGreco, Milano, pp. IX-LVII.

Ricciardi, M. (2024b), Sulla difficolta di fare la storia al presente. Marx e il contemporaneo,
in L. Basso, M. Basso, M. Farnesi Cammellone, F. Raimondi (a cura di), Teoria e politica
della storia in Marx, Meltemi, Milano, pp. 35-56.

Ricciardi, M. (2025), “Il valore della legge. Semantiche del diritto e del dominio in Marx”,
Etica & Politica / Ethics & Politics (in corso di pubblicazione).

Rubel M. (2001), Karl Marx. Saggio di biografia intellettuale. Prolegomeni per una
sociologia critica, Milano, Cooperativa Colibri.

Ruschig, U. (2017), ,Der Begriff der Substanz bei Marx“, Zeitschrift fiir kritische
Sozialtheorie und Philosophie, 4, 1-2, pp. 49-85.

Thomas P. 2010, Marx and the Anarchists, London, Routledge and Keagan Paul.

Topolsky, J. (1983), “Oltre il determinismo e il volontarismo. La concezione marxiana del
processo storico”, Studi Storici, 24, 3/4, pp. 347-358.

Touboul, H. (2004), “Proudhon et Marx”, Corpus. Revue de Philosophie, n. 47, pp. 71-96.

Vadée M. (1998), Marx penseur du possible, Paris, L’Harmattan.

Xifaras, M. (2004), “Y a-t-il une théorie de la propriété chez Pierre-Joseph Proudhon? ”,
Corpus. Revue de Philosophie, n. 47, pp. 229-282.

202



