
 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 189-202 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12976 

189 
 

MAURIZIO RICCIARDI* 
 

FORMA, FUNZIONE E AZIONE COLLETTIVA: MARX E IL PROBLEMA PROUDHON 
 

 
Abstract: Form, Function and Collective Action: Marx and Proudhon Question 

 
The essay examines the relationship between Marx and Proudhon, highlighting the profound 

theoretical and political differences between them. It focuses on Marx’s distance from Proudhon’s concept 
of a self-organizing society governed by natural laws, which is underpinned by a functionalist and 
fundamentally theological vision. In particular, it analyzes the complex Marxian semantics of the Träger, 
illustrating how individuals are reduced to functions subordinated to the abstract and impersonal 
domination of capital. The essay then explores its connection to the concept of form, which Marx subjects 
to constant historical critique to demonstrate its contingency. This critique leads to an important partial 
result in Marx’s analysis of the Paris Commune as a political form that challenges the functionalism of 
capital and Proudhonian individualism. 

 
Keywords: Association, Cooperation, Ideological Effect, Political Form, Träger 
 
 

1. Rivoluzione come ordine 
L’8 agosto 1851 Marx scrive una lunga lettera a Engels nella quale riassume 
dettagliatamente i contenuti del volume di Pierre-Joseph Proudhon L’idée générale de la 
révolution su XIXème siècle, pubblicato nello stesso anno1. Evidentemente quanto egli 
aveva scritto nel suo confronto diretto degli anni Quaranta2 non aveva esaurito il suo 
interesse per le posizioni proudhoniane, che al contrario continuano a essere 
problematiche al punto da motivare l’insistenza con cui nelle lettere successive egli chiede 
all’amico il suo parere su quel libro3. C’è persino il progetto poi fallito di pubblicare 
un’analisi di quel testo, cosa che testimonia l’urgenza di un confronto politico e teorico che 
assume una rilevanza anche maggiore se si pensa al peso che, soprattutto in Francia, 
hanno le tesi proudhoniane all’interno dell’Internazionale4. Lo scontro con Proudhon non 
è però determinato solamente dalla contingenza politica. Siamo di fronte a un dissidio più 
profondo che investe la concettualizzazione stessa della società e le possibilità materiali di 
pensare l’azione politica al suo interno. 

Già negli anni Quaranta Proudhon aveva interpretato il comunismo come negazione 
della società, che lui intendeva come «l’equivalenza progressiva delle funzioni e delle 
attitudini»5. Questo linguaggio funzionalista è una costante della semantica politica 
proudhoniana, ed è la conseguenza di una teologia della società che ne considera la storia 
come una «lunga determinazione dell’idea di Dio, una rivelazione progressiva della 
destinazione dell’uomo»6. La società contiene al suo interno la possibilità del suo governo 
perché, essendo Dio il suo presupposto necessario, essa è «governata con consiglio, 
premeditazione ed intelligenza»7, e questo esclude la presenza del caso e rende di 

 
* Alma Mater Studiorum – Università di Bologna. 
 

1 Marx, Engels (1972), pp. 322-331. In una lettera a Joseph Weydemeier del 19 dicembre 1851 Marx 
annuncia un suo articolo per “Die Revolution” dal titolo Le nuovissime rivelazioni del socialismo, ovvero “L’idée 
générale de la révolution su XIXème siècle” di P.-J. Proudhon di K.M.”, che non verrà mai pubblicato per la 
cessazione della rivista, cfr. ivi, p. 607. 

2 Marx (1976a). 
3 Engels (1982), pp. 565-601. 
4 Musto (2018), pp. 103-113; Thomas (2010), pp. 233-245; Hayat (2018). 
5 Proudhon (1846) p. 247.  
6 Ivi, p. XVIII. 
7 Ivi, pp. XXVII-XVIII. 



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon 
 

 
190 

 
 

conseguenza possibile una scienza sociale. Per Proudhon è indifferente se si assume 
l’esistenza di un Dio trascendente oppure immanente ai traffici sociali. In entrambi i casi 
quell’idea consente di pensare la società nella sua continuità e di considerare di 
conseguenza come illegittima e contingente ogni autorità che la neghi. Allo stesso modo, 
la scienza sociale deve scoprire i modi in cui il lavoro «si sta organizzando dall’inizio del 
mondo e continuerà a farlo fino alla fine»8. Esso deve essere lasciato libero di trovare la 
propria «costituzione eterna»9 e in nessun modo si può ostacolare quella che, rivelando il 
profondo influsso della fisiologia sociale di Saint-Simon, Proudhon chiama libertà 
industriale, che è in definitiva la possibilità di scambiare al di fuori di qualsiasi regolazione 
societaria. 

La teologia della società ne afferma il carattere originariamente unitario ed equilibrato 
che solo interventi esterni possono turbare. L’ordine della società per Proudhon deve essere 
sempre restaurato contro l’agire di tutti i partiti politici e sociali che ne distorcono i 
movimenti. Che l’ordine sia il presupposto e il fine dell’anarchismo di Proudhon è 
d’altronde chiaro fin dal 1843 quando egli lo elegge a segno distintivo dell’organizzazione 
politica. L’ordine è per definizione una serialità che combina al suo interno le differenze, 
ma esclude ogni intelligenza [intelligence], perché può «apparire come il risultato non 
previsto di proprietà inerenti alle diverse parti di un tutto»10. Esso è dunque l’esito di una 
serie di azioni indipendenti dall’intenzione dei singoli, e per Proudhon anche di fronte al 
disordine si può supporre la presenza di una tendenza verso l’ordine ancora non evidente 
e conosciuta. Non sono quindi le finalità degli agenti a dimostrare l’esistenza, o piuttosto 
l’inesistenza, dell’ordine. Questo concetto di ordine viene assunto come presupposto di 
tutti i concetti sociali e politici, rideterminando profondamente la definizione del concetto 
stesso di azione.   

Anche il lavoro, che l’economia politica e l’etica hanno da tempo affermato come l’azione 
sociale fondamentale, appare come un momento di quella serialità e deve essere intenso 
come funzione dell’ordine. «In ogni organismo, l’elemento o l’unità seriale è l’organo: nella 
serie sociale, che noi presumiamo debba essere una serie organizzata, l’unità organica è il 
lavoratore, in un linguaggio un po’ più astratto, la funzione»11. Come avviene in ogni 
immaginario organicistico, la funzione tende a specializzarsi in maniera sempre più 
marcata, mostrando la capacità dell’organismo di produrre la propria organizzazione. E ciò 
vale anche per l’organismo sociale, all’interno del quale «ogni arte, ogni mestiere, ogni 
scienza, in una parola ogni funzione, è un’applicazione particolare della legge seriale, cioè 
una dimostrazione dell’assoluto, una riduzione dell’infinito»12. L’individualismo di 
Proudhon non è tanto la rivendicazione dell’unicità di ogni singolo, ma deriva 
dall’equivalenza che egli stabilisce tra tutte le diverse «funzioni sociali, che sono uguali tra 
di loro, uguali in utilità produttiva, uguali in fecondità teorica, di conseguenza uguali in 
merito e dignità»13. Il lavoratore utile è perciò quello che dimostra di essere un «organo 
utile», cioè di essere un elemento della serialità sociale con il grado massimo di conoscenza 
e applicazione. La società opera, dunque, una sintesi tra le diverse competenze che 
impedisce l’esistenza stessa di un governo della loro cooperazione, perché in questo modo 
si introdurrebbe un elemento gerarchico in grado di rompere l’universale equivalenza delle 
funzioni.  

Questo concetto di ordine spontaneo ritorna motivando e fondando la comprensione 
proudhoniana della dialettica che Marx critica tanto aspramente nel 1847. Esso è anche il 
presupposto del modo in cui Proudhon neutralizza il carattere dirompente delle rivoluzioni, 
facendone degli episodi nella generale evoluzione della società. Le rivoluzioni svolgono 

 
8 Ivi, p. 14.  
9 Ivi, p. 176. 
10 Proudhon (1843), p. 1. 
11 Ivi, p. 593. 
12 Ivi, p. 414. 
13 Ivi, p. 415. 



Maurizio Ricciardi 
 

 
191 

 
 

certamente una funzione positiva in quell’evoluzione, ma esprimono una rottura radicale 
dell’ordine, perché sono storicamente attivate dalle reazioni, dimostrando così che «le idee 
si definiscono tramite il loro contrario». Con la loro opposizione ai mutamenti sociali le 
reazioni finiscono per scatenare le rivoluzioni, che di fatto ristabiliscono l’ordine evolutivo. 
Impedire una rivoluzione è per Proudhon «una minaccia alla Provvidenza», di cui si fanno 
portatori in modi diversi «gli interessi stabiliti e l’orgoglio del governo». Il progresso della 
rivoluzione coincide così con la contraddittoria evoluzione di un ordine che, se fosse 
lasciato all’azione delle «forze economiche», risponderebbe a leggi che «sono loro proprie, e 
che non dipendono in alcun modo dal volere degli uomini»14. La loro vigenza stabilisce 
l’opposizione tra «forma politica e forma economica», così come la differenza tra due diversi 
generi di legge: il primo è necessariamente artificiale e artificioso, mentre il secondo 
esprime la regolarità dei processi economici. Nonostante i riferimenti continui all’industria, 
che tuttavia non colgono le trasformazioni del concetto all’interno del mondo saint-
simoniano, per Proudhon i rapporti sociali sono mediati «dall’atto metafisico dello 
scambio», l’unico che può davvero esprimere la logica delle equivalenze e dare vita a una 
cooperazione che dovrebbe avvenire senza bisogno né di comando né di controllo, 
sviluppando naturalmente la «forza collettiva», un «principio che, nella sua nudità 
metafisica, non di meno è produttore di ricchezza»15. 

In questo contesto risultano dunque improponibile pensare la società come 
un’associazione e, di conseguenza, non sono nemmeno politicamente accettabili le 
associazioni operaie. Si tratta di una posizione del tutto particolare, perché in quegli anni 
la semantica dell’associazione è fondamentale tanto dal punto di vista teorico quanto da 
quello pratico. Pensare di associarsi per modificare le condizioni sociali significa per 
Proudhon replicare la stessa perversa illusione del governo che pretende di intervenire per 
modificare la società che invece «dobbiamo considerare come un essere superiore dotato 
di vita propria, e che per conseguenza esclude da parte nostra qualsiasi ricostruzione 
arbitraria»16. L’associazione non è per Proudhon una «forza economica» né tanto meno una 
«forza collettiva», perché quest’ultima è «atto impersonale» e non un «impegno volontario», 
quindi essa è «per sua natura sterile, persino nociva, poiché costituisce un ostacolo alla 
libertà del lavoratore»17. Essa stabilisce una coazione alla solidarietà e obbliga nei confronti 
di altri uomini, mentre l’unica obbligazione che deve essere riconosciuta è nei confronti 
delle leggi che regolano i movimenti della società. Così come il governo essa deve essere 
perciò annoverata tra i movimenti controrivoluzionari. L’associazione avrebbe comunque 
un fondamento contrattuale che obbliga senza indicare chiaramente quali sono i suoi 
contenuti materiali e come essi possono svilupparsi nel tempo. Proudhon si oppone così a 
qualsiasi processo costituente che miri a istituzionalizzare in maniera duratura 
un’obbligazione. Al contrario il processo politico, che dovrebbe coincidere perfettamente 
con quello sociale, dovrebbe portare alla progressiva limitazione di tutti quei processi di 
istituzionalizzazione dell’azione collettiva che possono arrivare a rivendicare un’autorità 
tale da limitare la libertà basata sullo scambio tra individui contrattuali che vengono 
considerati per principio eguali18. 

In questo contesto, più che un incidente di percorso, l’appoggio fornito da Proudhon a 
Napoleone III è coerente con alcune linee fondamentali della sua riflessione, che fa della 
politica un «mutuo contratto di garanzia», che dovrebbe regolare le relazioni tanto tra gli 
individui quanto tra le istituzioni locali e che dovrebbe essere revocabile in ogni momento. 
Nel nuovo imperatore egli vede di conseguenza la figura capace di chiudere l’epoca dei 
partiti, stabilendo la «fine della politica machiavelliana e personale, cioè la fine dell’autorità 

 
14 Proudhon (1851) p. 47. 
15 Ivi, pp. 85 e 87. 
16 Ivi, p. 80.  
17 Ivi, p. 88. Cfr. anche Haubtmann (1982), pp. 348 e ss.  
18 Proudhon (1849), p. 64. 



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon 
 

 
192 

 
 

stessa»19. Egli sarebbe in altri termini il punto di approdo ultimo dell’evolution 
gouvernamentale di cui aveva parlato l’anno precedente. Facendo tacere le divisioni 
parlamentari, Napoleone III sarebbe «la rappresentazione di un rapporto» tra tutti quegli 
«interessi che generano la libera proprietà, il lavoro libero e il libero commercio». Napoleone 
III dovrebbe in definitiva creare le condizioni per la società anarchica.  

 
2. Dominio e funzione 
Pierre Ansart ha notato come Marx sia poco interessato all’anarchismo di Proudhon20. E 
ciò è sostanzialmente vero, visto che tanto lui quanto Engels liquidano il suo «regime dei 
contratti» come una replica di quello stirnerismo che hanno già abbondantemente criticato. 
Difficile è anche considerare Proudhon una sorta di antidoto preventivo a certe posizioni 
marxiane e agli esiti novecenteschi del marxismo21. Per comprendere perché nel 1851 Marx 
torni a porsi il problema Proudhon può aiutare l’annotazione di Friedrich A. von Hayek, il 
quale scrive che «il tipo di libertà resa possibile dall’adesione a regole astratte, in contrasto 
con la libertà dalla restrizione, è, come disse una volta Proudhon, «la madre, non la figlia, 
dell’ordine»22. Per Hayek, dunque, le posizioni proudhoniane anticipano un concetto 
fondamentale del neoliberalismo con la sua affermazione di un ordine spontaneo basato 
su regole non positivamente stabilite.  

La distanza teorica e politica tra Proudhon e Marx emerge proprio perché il primo è in 
fondo convinto che la società sia in grado di auto-organizzarsi, perché già contiene al suo 
interno le norme che ne permettono il movimento regolare. Marx è lontano da questo 
immaginario in definitiva organicistico, come d’altra parte spiazza quello che, mostrando i 
limiti del primo, rimanda alla necessità di una istanza esterna che sola può garantire 
l’ordine della società. Con la sua critica del funzionalismo societario, Marx nega la 
possibilità di un’auto-organizzazione della società, mentre allo stesso tempo mostra che lo 
Stato è tutt’altro che esterno ai suoi movimenti, ma ne è un prodotto e proprio per questo 
può agire per confermarli o mutarne la direzione. La distanza marxiana dal funzionalismo 
proudhoniano emerge già nella sua critica del testo sulla proprietà, che in precedenza 
aveva suscitato il suo maggiore interesse. A questo proposito egli annota che Proudhon 
non è riuscito a comprendere la “funzione sociale” del possesso, inserendo questo limite 
tra le antinomie che caratterizzano complessivamente la sua teoria della proprietà23. Anche 
Marx, tuttavia, registra l’esistenza di leggi proprie della società che gli individui non 
possono modificare a loro piacimento, ponendo così il problema delle possibilità e dei limiti 
della loro cooperazione societaria. 

In una celebre lettera del 28 dicembre 1846 ad Annenkov, nella quale spiega con la 
massima chiarezza la sua distanza dalle formulazioni proudhoniane, Marx definisce la 
società, a prescindere dalla sua forma, come: «Il prodotto dell’azione reciproca degli 
uomini», riconoscendo che quegli stessi uomini non sono affatto liberi «di scegliersi questa 
o quella forma di società». Lo spostamento semantico e concettuale della forza economica 
proudhoniana alle forze produttive implica in primo luogo una differente valutazione della 
loro temporalità. Mentre la prima è caratterizzata da un movimento progressivo che 
dovrebbe affermarsi contro tutto ciò che la contrasta, le marxiane forze produttive sono 
problematicamente debitrici dell’attività passata che le ha generate. Il problema che esse 
pongono è quello della costellazione storica in cui si presentano, nella quale il passato 
continuamente ostacola ogni mutamento immediato e radicale. Marx anticipa qui quanto 
afferma nel 18 brumaio di Luigi Bonaparte sul peso del passato che ipoteca le possibilità di 
mutamento degli uomini. Questo peso però non può essere in alcun modo riportato alla 
teologia della società, come fa Proudhon, perché esso è l’esito della «storia profana» degli 

 
19 Proudhon (1852), p. 265. Cfr. Castleton (2024a), (2024b). 
20 Ansart (1969), p. 467.  
21 Touboul (2004).  
22 Hayek (1988), p. 64. 
23 Marx (1972b), p. 45. Cfr. anche Xifaras (2004) e Castleton (2017). 



Maurizio Ricciardi 
 

 
193 

 
 

uomini e non della «storia sacra, la storia delle loro idee». L’esito pratico di questa 
distinzione per Marx non è solo che «la storia sociale degli uomini non è mai la storia del 
loro sviluppo individuale», ma soprattutto che «le forme storiche all’interno delle quali gli 
uomini producono, consumano e scambiano sono transitorie»24. 

La complessa semantica marxiana del concetto di legge non conosce l’esistenza di leggi 
storiche che si inverano indipendentemente dall’azione e dai conflitti dei soggetti presenti. 
Così come il diritto statale è l’esito dei rapporti di forza all’interno della società, quelle che 
pure vengono definite leggi economiche esprimono in realtà solo delle tendenze che 
stabiliscono sì una «muta coazione», ma non hanno il marchio dell’oggettività assoluta25. 
Proprio nella diversa comprensione della normatività sociale e della possibilità di ubbidire 
a una norma collettiva tale da consentire e regolare l’azione politica si registra la massima 
distanza pratica da Proudhon e dai suoi seguaci. Questa distanza è evidente quando il 9 
ottobre 1866 Marx scrive a Kugelmann che essi «disdegnano ogni azione rivoluzionaria, 
cioè ogni azione che scaturisca dalla lotta di classe stessa, ogni movimento sociale 
concentrato, tale cioè che si possa attuare anche con mezzi politici (come p.es. riduzione 
della giornata lavorativa per legge), col pretesto della libertà e dell’antigovernismo o 
dell’individualismo antiautoritario»26. 

La vigenza delle «leggi naturali del capitalismo» è costantemente minacciata 
dall’antagonismo che esse stesse generano, soprattutto quando quest’ultimo diviene la 
lotta di una classe che dimostra la capacità di utilizzare anche mezzi giuridici e politici. 
Ciò non toglie che esse producano quell’effetto di struttura che per Marx dà forma a un 
dominio esercitato su tutti gli individui anche se a vantaggio di alcuni. Questo dominio è 
inizialmente attribuito alla divisione del lavoro all’interno della quale «l’azione propria [die 
eigne That] dell’uomo diventa una potenza a lui estranea, che lo sovrasta, che lo soggioga, 
invece di essere da lui dominata»27. Gli individui si trovano di fronte una «potenza sociale» 
che, pur derivando dal loro agire combinato e congiunto, non è la loro «potenza unificata», 
ma è completamente «indipendente dal volere e dall’agire degli uomini e anzi dirige questo 
volere e agire».  Assieme alla divisione del lavoro, si sviluppa anche il «potere del denaro, 
ossia il rapporto di scambio si fissa come un potere esterno ai produttori e indipendente 
da loro». Non è dunque sul terreno dello scambio che è possibile restaurare l’unità perduta 
della società, magari con un accesso regolato e mutualistico al denaro come pensa 
Proudhon, perché «è piuttosto lo sviluppo di queste contraddizioni e antitesi che produce 
il potere apparentemente trascendentale del denaro»28. 

Anche Proudhon registra l’effetto della divisione del lavoro che impoverisce e frammenta 
il lavoro stesso, ma la sua preoccupazione è piuttosto la decomposizione del lavoro 
artigiano dovuta alla «corruzione tra le più grandi forze economiche»29, segno evidente della 
disorganizzazione causata non da ultimo dalla contrapposizione tra forma economica e 
forma politica, che rispondono a due diverse concezioni dell’ordine. Il governo è, di 
conseguenza, l’antitesi dell’equilibrio che le forze economiche altrimenti potrebbero 
raggiungere, perché impedisce anche qualsiasi organizzazione del lavoro. A tutti coloro 
che, a ridosso della rivoluzione del 1848, reclamano l’organizzazione del lavoro, Marx 
replica sarcasticamente che essa già esiste e si chiama rapporto di capitale. Quest’ultimo 
non esprime solo un antagonismo che impedisce di pensare la società come ordine, ma è 
soprattutto caratterizzato dalla dialettica tra i rapporti personali e la dipendenza materiale 
che «altro non è che l’insieme delle loro relazioni sociali che si contrappongono 
autonomamente agli individui apparentemente indipendenti, ossia l’insieme delle loro 
relazioni di produzione reciproche diventate autonome rispetto a loro». Questi stessi 

 
24 Marx (1979), pp. 70-80. 
25 Ricciardi (2025). 
26 Marx (1976b), p. 44. 
27 Marx, Engels (1972c), p. 33. 
28 Marx (1978), I, p. 83. 
29 Proudhon (1851), p. 49. 



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon 
 

 
194 

 
 

individui, conclude Marx, appaiono ora «dominati da astrazioni»30, invece che dipendere gli 
uni dagli altri come era nei rapporti di antico regime.  

Nei decenni successivi, con approfondimenti e intenzioni politiche dissonanti, la 
registrazione di questo dominio astratto e impersonale diviene centrale nelle scienze 
sociali, presentandosi nel pouvoir social di Tocqueville31, nel dominio burocratico di Max 
Weber, nel sistema sociale di Talcott Parsons e nella teoria sistemica di Niklas Luhmann32, 
fino all’ordine spontaneo di F.A. von Hayek. Mentre riconosce che il dominio dell’astrazione 
libera gli individui dai rapporti di dipendenza personali, Marx registra anche che esso 
inevitabilmente determina come sue proprie funzioni tutti i movimenti e tutte le forme di 
agire che avvengono al suo interno. Egli, dunque, ridefinisce il problema Proudhon 
distinguendo tra le funzioni che producono costitutivamente un effetto d’ordine e quelle 
che invece possono rivelare un antagonismo che, assumendo una forma politica, rompe le 
apparenti simmetrie della forma economica. Proprio per questo il «regime dei contratti» e 
lo scambio mercantile non possono rappresentare per Marx l’ordine sistematico che si 
esprime nelle funzioni individuali e nella loro mutualità. La ridefinizione e la critica radicale 
del funzionalismo della società avvengono in Marx attraverso un lessico che assume 
completamente il carattere impersonale e non intenzionale dell’agire33 e che ha la sua 
espressione più chiara nell’uso ripetuto del termine Träger. Quest’ultimo è di difficile 
traduzione in italiano e di conseguenza è stato reso a seconda dei contesti con portatore, 
depositario o anche con supporto o veicolo. Possiamo dire che Träger è l’operatore 
semantico che registra i movimenti interni alle diverse forme del rapporto di capitale. Esso 
denota qualcuno o qualcosa che ricopre una funzione che può essere pienamente 
compresa solo all’interno della struttura complessiva nella quale si inserisce. Il concetto di 
Träger mostra i limiti dell’agire individuale all’interno della società del capitale nonostante 
la sua apparente efficacia e il residuo di soggettività che sembra garantire. senza per questo 
giungere a dichiararne l’inutilità o la totale inefficacia. Come scrive Michel Vadée: «quando 
un individuo è ridotto al ruolo di supporto di un’attività che gli è estranea, egli manifesta 
ancora questo minimo di attività che consiste nel “portare”». Allo stesso tempo, tuttavia, 
«egli contribuisce con la sua attività vincolata e forzata a realizzare l’attività e il fine di un 
altro. Il fine della sua azione è definito da un altro»34. Nella marxiana epistemologia 
dell’antitesi queste necessità funzionali non sono però il presupposto e l’esito di una 
struttura della quale garantiscono la tendenziale integrazione e la capacità di riprodursi 
autonomamente. Esse stesse, infatti, sono forme antitetiche e, proprio per questo, alcune 
di esse sono anche la condizione di possibilità di un’azione politica non determinata 
esclusivamente dalle condizioni oggettive del sistema stesso. La sottrazione collettiva alla 
propria funzione di Träger può infatti mettere in discussione la tenuta della forma 
societaria, preludendo a un suo possibile rovesciamento. 

La semantica del Träger attraversa tutte le opere marxiane ed essenziale per 
comprendere il modo in cui indaga la relazione tra le diverse forme di potere e il dominio 
del capitale35. Attraverso di essa Marx registra il funzionalismo necessario capitale e ne 
critica l’esistenza. La sua importanza è quanto mai evidente nella prefazione alla prima 
edizione del Capitale, dove Marx chiarisce di non dipingere «affatto in rosa le figure 
[Gestalten] del capitalista e del proprietario fondiario. Ma delle persone qui si tratta in 
quanto personificazioni delle categorie economiche, veicoli [Träger] di determinati rapporti 
e interessi di classe»36. Come ammette lo stesso Marx, queste personificazioni finiscono per 
essere indifferenti alle individualità concrete che scambiano e che producono. Ciò è ancora 

 
30 Marx (1978), I, p. 106. 
31 Ricciardi (2011). 
32 Ricciardi (2010). 
33 Topolsky (1983). 
34 Vadée (1998), p. 353. 
35 Ricciardi (2019). 
36 Marx (2017), I, p. 76. 



Maurizio Ricciardi 
 

 
195 

 
 

più evidente e rilevante quando si tratta della figura del lavoratore all’interno dell’industria 
che si basa sulla «variazione del lavoro, la fluidità della funzione, l’assoluta mobilità 
dell’operaio». Quest’ultima non va intesa solo in senso spaziale, ma comprende anche la 
possibilità concreta che il continuo mutamento delle condizioni della produzione si traduca 
per ogni singolo operaio nella cancellazione della possibilità stessa di riprodurre la propria 
esistenza, con un esito complessivo che Marx non esita a definire come «olocausto 
ininterrotto della classe»37. Andare oltre il lavoro come funzione del capitale impone la 
dissoluzione dei vincoli che obbligano ogni individuo a compiere la sua specifica attività, 
per «sostituire l’individuo parziale, mero veicolo [Träger] di una funzione sociale di 
dettaglio, l’individuo integralmente sviluppato, per il quale funzioni sociali differenti sono 
modi di vita e d’impegno personale intercambiabili»38.  

Quella dissoluzione deve comunque muovere dal fatto che ogni singolo operaio trova 
determinata la propria condizione economica e quindi sociale dal fatto di essere «essere 
portatore [Träger] del lavoro come tale – cioè del lavoro come valore d’uso per il capitale», e 
di essere dunque «operaio in contrapposizione al capitalista»39. Mentre registra il suo 
contenuto funzionale alle esigenze di valorizzazione del capitale, il concetto marxiano di 
rapporto registra una differenza fondamentale di potere, un’antitesi all’interno della quale 
non è il lavoro come tale a definire il lavoratore, perché proprio il suo carattere funzionale 
lo fa diventare la personificazione di un’«attività puramente astratta, attività puramente 
meccanica, e perciò indifferente, indifferente alla sua forma particolare; attività 
semplicemente formale, o, che è lo stesso, semplicemente materiale, attività materiale 
indifferente alla forma»40. Torneremo a breve sul significato politico questa indifferenza. 
Per ora dobbiamo rilevare che la semantica del Träger rimanda in maniera evidente a quella 
della forma e alla sua articolazione all’interno dei testi marxiani. Essa non si limita alla 
classica dialettica tra forma e contenuto, ma, come risulta evidente dalla precedente 
citazione, comprende sempre il riferimento alle qualità materiali di quello stesso contenuto. 
Proprio perché determinato dai suoi contenuti e dalla loro consistenza materiale, il 
concetto marxiano di forma è sempre colto nella sua dinamica, nella sua instabilità, senza 
definire una struttura continua e definitiva.  
 
3. Forma e antagonismo 
Il concetto marxiano di forma ha un doppio statuto. I suoi contenuti delineano la regolarità 
di determinati processi capaci proprio per questo di determinare in maniera duratura i 
rapporti sociali41. Allo stesso tempo, tuttavia, esso è l’oggetto di una costante 
storicizzazione che ne mostra le contraddizioni senza dissolverlo nella pluralità dei suoi 
elementi concreti, ma anche senza ridurlo alla sua costanza e identità. La centralità della 
semantica della forma è evidente nelle pagine dei Grundrisse in cui descrive le forme 
economiche precapitalistiche, nelle quali proprio il riferimento alla forma gli consente di 
emanciparsi dalla logica stadiale che emergeva nei precedenti riferimenti di matrice 
hegeliana ai diversi modi di produzione42. In quelle pagine emerge la distanza marxiana da 
ogni teleologismo, perché la storicizzazione delle forme fa sì che esse possano essere 
comprese compiutamente solo definendo i differenti e contraddittori processi che le 
attraversano. Non esistono per Marx forme sociali in grado di imporsi autonomamente, 
indifferenti alle costellazioni storiche nelle quali esistono. Esse sono di conseguenza 
strutture complesse e opache che non possono essere interpretabili solo a partire 
dall’intenzione soggettiva di chi pure vi è coinvolto. La forma non è riducibile a mera 
apparenza e il lavoro storico per determinarne contemporaneamente contenuti e 

 
37 Ivi, p. 636. 
38 Ivi, pp. 636-637. Cfr. Merlo (1998). 
39 Marx (1978), I, p. 281. 
40 Ibidem. 
41 Iber (2020); Loh (1975). 
42 Ricciardi (2024a), (2024b).  



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon 
 

 
196 

 
 

materialità è per Marx il compito proprio della scienza, perché «ogni scienza sarebbe 
superflua se l'essenza delle cose e la loro forma fenomenica coincidessero»43. Dal punto di 
vista politico l’essenza deve essere intesa come il contenuto materiale, ovvero i rapporti 
societari che, con il loro movimento, definiscono le forme. Essa è il contenuto sociologico 
con il quale la comprensione politica deve necessariamente e inevitabilmente confrontarsi, 
tanto per identificare i movimenti societari quanto per criticare le forme che tendono a 
fissare le tendenze che essi esprimono in processi naturali e normativi. Nel 1865, 
riassumendo il senso complessivo della sua polemica con Proudhon, Marx scrive infatti 
che egli si mette «alla ricerca di una pretesa “scienza” che gli deve fornire la formula bell’e 
pronta per la “soluzione della cosiddetta quesitone sociale”, invece di attingere la scienza 
alla conoscenza critica del movimento storico, movimento che deve esso stesso produrre le 
condizioni materiali dell’emancipazione sociale»44. Appropriatamente Maximilien Rubel ha 
sostenuto che il confronto con Proudhon costituisce il «primo tentativo di una sociologia 
politica, tentativo che Marx [avrebbe ripreso] nel 1857 e nel 1864»45.  

Il problema marxiano è che la «riflessione sulle forme della vita umana, dunque anche 
la loro analisi scientifica, segue in genere un cammino opposto allo sviluppo reale. Essa 
comincia post festum, e perciò con i risultati finali del processo di sviluppo»46. La critica 
delle forme è dunque necessaria perché all’interno del processo complessivo di 
valorizzazione del capitale le merci e il denaro appaiono come forme naturali della vita 
societaria, senza che gli uomini possano darsi ragione del loro carattere storico, al punto 
che esse finiscono per valere piuttosto come immutabili e prive di un contenuto 
determinante. Tuttavia, anche se «l’intelletto sociale [der gesellschaftliche Verstand] si fa 
sempre valere soltanto post festum, a cose fatte»47, la critica che esso può esercitare 
impedisce il solidificarsi delle forme consentendo la formulazione di prognosi razionali 
sulla loro dinamica. La possibilità di leggere il presente in vista del suo possibile futuro fa 
sì che le crisi non siano evidentemente solo uno squilibrio tra i fattori economici, ma un 
momento di autoriflessione che potenzialmente mostra l’antagonismo dei rapporti 
materiali che il governo esercitato dalla forma non arriva più a sussumere. Ciò vale nella 
maniera più chiara per la forma denaro, in quanto «forma finale del mondo delle merci […] 
che vela materialmente il carattere societario dei lavori privati, e quindi i rapporti societari 
dei lavoratori privati invece di rivelarli»48. Il denaro è mera funzione sebbene si tratti di una 
funzione costitutiva che determina la possibilità stessa del rapporto sociale di capitale. In 
quanto mezzo di circolazione esso «compare soltanto per scomparire, o la sua sostanza 
consiste soltanto per presentarsi continuamente in questa veste che scompare, di portatore 
della mediazione [während als dies Verschwinden erscheint, als Träger der Vermittlung]»49.  

Il denaro non media però meramente la circolazione delle merci, perché sotto questa 
apparenza – un termine chiave sul quale torneremo – vi sono i rapporti economici, «che 
sono posti come rapporti di produzione». Lo scarto semantico e concettuale è motivato dal 
fatto che questi ultimi non riguardano solo la produzione immediata delle merci, ma 
l’articolazione societaria complessiva fino al suo «riassumersi nello Stato». Al di là della sua 
apparente dimensione locale o nazionale, la funzione del denaro è pienamente 
comprensibile solamente sul piano del mercato mondiale, nel quale «tutte le contraddizioni 
divengono processo» e che, proprio per questo, è «il presupposto e il supporto [Träger] del 
tutto»50. Il denaro, dunque, non è solamente un mezzo di scambio, ma «come misura del 
valore è la necessaria forma fenomenica della misura immanente del valore delle merci: il 

 
43 Marx (2017), III, p. 1008. 
44 Marx, (1987), p. 30. 
45 Rubel (2001), p. 212.  
46 Marx (2017), I, pp. 153-154.   
47 Ivi, II, p. 384. 
48 Ivi, I, p. 154. 
49 Marx (1978), I, p. 123. 
50 Ivi, pp. 189-190. 



Maurizio Ricciardi 
 

 
197 

 
 

tempo di lavoro»51. Esso consente alla merce di assumere la sua centralità sociale, in 
quanto forma della ricchezza societaria e allo stesso tempo in quanto portatrice di valore 
[Wertträger]. Le merci non sono valori d’suo destinati a soddisfare bisogni individuali o 
collettivi, ma prodotti societari, che assumono il significato solo all’interno del processo 
complessivo di cui fanno parte. «Il valore d’uso non è nella produzione di merci, l’oggetto 
qu’on aime pour lui même. Qui, in genere, i valori d’uso vengono prodotti solo perché e in 
quanto substrati materiali, veicoli [Träger], del valore di scambio»52.  

Senza citarlo, Marx polemizza con Proudhon, per aver scritto che la presunta semplicità 
del valore è un abbaglio degli economisti, concludendo che «questa pretesa semplicità 
nasconde un mistero profondo»53. Per lui, invece, la forma di valore, «della quale la forma 
di denaro è la figura perfetta, è poverissima di contenuto e semplicissima»54. Marx 
costruisce però un vero e proprio labirinto di forme, mostrando di ognuna la necessità e 
funzionalità alla valorizzazione del capitale. La stessa forma di valore ha la funzione politica 
di oscurare la presenza del lavoro vivo all’interno del processo produttivo. Determinare la 
grandezza di valore mediante il tempo di lavoro, infatti, è e deve rimanere «un segreto 
nascosto sotto i movimenti apparenti dei valori delle merci». La critica, e quindi nel 
linguaggio marxiano la scienza, può svelare lo sfruttamento mostrandone la necessità 
sistemica. Essa può mostrarne la presenza necessaria e non contingente, ma non può 
modificare «in alcun modo la sua forma materiale [sachliche Form]»55. D’altronde per Marx 
la società nel suo complesso è un’unità apparente caratterizzata da «forme antitetiche […] 
il cui carattere antitetico non può essere mai fatto saltare attraverso una pacifica 
metamorfosi». Come le «basi del commercio privato interno o estero» non possono essere 
soppresse attraverso una «riforma della borsa», così non si può presumere che la società si 
sottragga al predominio del capitale solo mutando alcune delle sue forme. Si conferma così 
la centralità del concetto di forma, perché esso designa il movimento stesso della storicità 
che è alla base di tutta la critica marxiana. Ogni forma è costantemente esposta alla sua 
storicizzazione, che ne muta il significato politico e sociale anche nella sua apparente 
continuità. Le forme sono quindi esposte a processi temporalizzazione che possono 
adattarle pienamente alle necessità capitalistiche oppure lasciare intravedere la possibilità 
di una socializzazione differente di quelle stesse forme.  

Solo facendo riferimento ai movimenti interni a queste forme è possibile cogliere il 
carattere feticistico della produzione capitalistica e l’effetto ideologico grazie al quale essa 
costantemente riduce ogni agire a una funzione del rapporto di capitale. Quell’effetto 
«trasforma i rapporti sociali, ai quali gli elementi materiali della ricchezza servono da 
depositari [Träger] nella produzione, in proprietà di queste cose stesse (merce) e ancora in 
modo più accentuato il rapporto di produzione stesso in una cosa (denaro)». Sebbene Marx 
consideri «questo travisamento […] comune a tutte le forme di società», nel modo di 
produzione capitalistico, «questo mondo stregato e capovolto si sviluppa ancora di più», 
mostrando la capacità della forma merce e della forma denaro di determinare non solo la 
percezione che gli individui hanno della società, ma il loro agire materiale al suo interno. 
Nonostante la loro evidente irrazionalità, l’incanto delle forme, così come le mediazioni 
sociali che esse sono in grado di operare proprio per la loro irrazionalità, «non toccano 
affatto i depositari [Träger] pratici di tali rapporti nella loro vita di tutti i giorni; e poiché 
sono abituati a muovercisi in mezzo, la loro mente non ci trova niente di scandaloso»56. 
L’ideologia stabilisce le condizioni per quella disposizione automatica all’ubbidienza che è 
riconosciuta come effetto tipicamente moderno da Max Weber nella sua indagine sul 

 
51 Marx (2017), I, p. 175 
52 Ivi, p. 283. 
53 Proudhon (1846), p. 38. 
54 Marx (2017), I, p. 74. 
55 Marx (2017), I, p. 153. 
56 Ivi, III, p. 961. 



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon 
 

 
198 

 
 

disciplinamento sociale, o da Pierre Bourdieu quando parla di violenza simbolica, cioè della 
legittimazione da parte del dominato delle forme stesse che lo dominano.  

Per Marx l’effetto ideologico prodotto dalle forme capitalistiche legittima le gerarchie 
sociali che stabiliscono senza che queste ultime vengano percepire come tali dai Träger che 
così contribuiscono alla loro riproduzione. Con la celebre analogia con l’effetto ottico, Marx 
non intende sostenere che l’apparenza è il rovescio della verità: essa è la forma grazie alla 
quale il rapporto di capitale può essere comunicato e riprodotto, perché solo così la 
gerarchia può divenire simmetria ed equivalenza. Per Marx ciò risulta quanto mai evidente 
nella concorrenza, nella quale «tutto appare capovolto. La forma finita dei rapporti 
economici, così come si manifesta in superficie, nella loro reale esistenza, e quindi anche 
le rappresentazioni in cui i depositari [Träger] e gli agenti di questi rapporti cercano di 
venirne in chiaro, sono ben diversi dalla loro forma interna, profonda ed essenziale, ma 
nascosta, e dal concetto che vi corrisponde; ne sono in realtà il capovolgimento e 
l’antitesi»57. 

Siamo dunque di fronte a un processo infinito di generazione di forme, grazie al quale il 
capitale stesso «dato che tutte le forze produttive sociali del lavoro appaiono come forze 
pertinenti ad esso anziché al lavoro in quanto tale, e sprigionantisi dal suo grembo, diventa 
un’entità assai mistica»58. Scompare così il lavoro come terreno di lotta perché tutto sembra 
svolgersi all’interno del capitale. Assume invece rilevanza la lotta sulla forma stessa del 
rapporto sociale. Marx scrive non a caso che «l’effettivo processo di produzione, come unità 
del processo di produzione e del processo di circolazione, genera nuove forme, in cui 
sempre più si perde il filo dei nessi interni, i processi di produzione si autonomizzano l’uno 
rispetto all’altro, e le parti costitutive del valore si consolidano in forme autonome l’una 
rispetto all’altra»59. Qui avviene quella trasfigurazione per cui il profitto non è più riferito 
«alla parte di capitale investita in lavoro, dalla quale essa sgorga, ma al capitale 
complessivo [Gesamtkapital]»60. Qui l’effetto ideologico si accompagna alla materialità di 
un rapporto che riesce a mistificare il suo fondamento. Il capitale proprio per la sua 
globalità – tanto spaziale quanto societaria – diviene la forma complessiva che determina 
non solo il profitto dei suoi singoli segmenti, ma anche lo spazio di libertà di tutti coloro 
che si trovano al suo interno, che appaiono tutti indifferentemente come Träger del capitale 
stesso. Il capitale diviene coestensivo con la società-mondo e sussume al suo interno tutte 
le differenze che la costituiscono. Si assiste così alla «autonomizzazione della forma del 
plusvalore, la solidificazione della forma rispetto alla sua sostanza, alla sua essenza»61.  

 
4. Rompere la dialettica del Träger 
Come abbiamo già visto, l’operaio e il capitalista sono Träger di funzioni opposte e di fatto 
inconciliabili. Ciò significa che la semantica del Träger non prevede alcuna equivalenza 
funzionale tra le diverse figure di volta in volta individuate, perché sia la loro condizione di 
partenza sia gli effetti sociali del loro agire non sono equiparabili. La differenza sulla quale 
si fonda il rapporto di capitale fa sì che il capitalista sia tale in quanto «Träger cosciente» 
dei movimenti del denaro, perché la «sua persona, o meglio la sua tasca, è il punto di 
partenza e di arrivo e di ritorno del denaro. Il contenuto oggettivo di quella circolazione – la 
valorizzazione del valore – è il suo scopo soggettivo»62. La sua posizione è paradossale 
perché, mentre deve adeguarsi alle condizioni sistemiche di questa forma di società, egli è 
consapevole del fatto che esse comunque finiscono per valorizzare e remunerare la sua 
posizione. Diversa e opposta è la condizione del «depositario della forza lavoro», che per 
«rinnovare il suo processo vitale» dipende «dal valore dei mezzi di sussistenza fisicamente 

 
57 Ivi, p. 268. 
58 Ivi, p. 1020. 
59 Ivi, p. 1021. 
60 Ivi, p. 1022. 
61 Ivi, pp. 1022-1023. Cfr. Ruschig (2017). 
62 Marx (2017), III, p. 244.  



Maurizio Ricciardi 
 

 
199 

 
 

indispensabili»63. La sua posizione è quella in cui il funzionalismo rischia costantemente 
di rovesciarsi nel suo opposto, producendo allo stesso tempo l’indifferenza verso lo 
specifico lavoro e l’opposizione al capitalista. Attraverso la categoria di lavoro astratto Marx 
registra l’indifferenza rispetto allo specifico lavoro svolto. Esso è il dominio di un lavoro 
universalmente produttivo, che non si lascia risolvere nell’infinità dei lavori concreti. Esso 
sottrae il lavoro stesso all’identificazione con la fatica quotidiana che garantisce un ruolo 
sociale in quanto momento necessario per la riproduzione della società. Il lavoratore è 
consapevole del carattere meramente funzionale della sua occupazione e reagisce di 
conseguenza con l’indifferenza nei suoi confronti. «Il carattere economico dell’operaio 
quindi è dato dal fatto che egli è portatore [Träger] del lavoro in quanto tale – ossia del 
lavoro come valore d’suo per il capitale –, egli è operaio in opposizione al capitale»64. Essere 
mere funzioni del capitale ha effetti sulla stessa concezione marxiana della classe, che non 
si dà come alleanza tra occupazioni né tantomeno come loro punto medio, quanto piuttosto 
come qualcosa che può esistere come operaio collettivo, cioè come figura indifferente alla 
sua occupazione concreta e quindi a partire dal tempo che riesce a sottrarre al capitale 
stesso. 

Possiamo quindi dire che ogni funzione viene interpretata da Marx all’interno di uno 
specifico rapporto di potere che stabilisce la sua relazione con le altre e con il processo 
complessivo di produzione e riproduzione della società. La possibilità e necessità di agire 
esclusivamente come portatore di una funzione capitalistica presuppongono però che 
l’insieme del traffico sociale appaia come un insieme di funzioni all’interno di una struttura 
indifferente. Nella semantica del termine funzione fa quindi una notevole differenza se esso 
è riferito a persone che hanno un potere o ad altre che invece ne sono sprovviste. Questo 
potere non è però esclusivamente personale e assume una dimensione sempre più astratta 
perché vi sono altri Träger, che stabiliscono delle soglie di potere che gerarchizzano in 
continuazione i rapporti sociali, espropriando alcuni individui del potere di azione a 
vantaggio di altri. Abbiamo già visto che questa è una funzione del denaro, ma lo stesso 
vale per la scienza, Träger di un «sistema di generale sfruttamento delle qualità naturali e 
umane, un sistema dell’utilità generale», e per le macchine che sono dei «Träger del 
capitale». Lungi dallo svolgere una funzione neutrale e indifferente, esse infatti servono in 
primo luogo a ridurre il tempo di lavoro necessario e a prolungare la giornata lavorativa. 
Tanto la scienza quanto le macchine sono parte integrante della cooperazione societaria e 
ne determinano in maniera decisiva la forma. La cooperazione limita l’indipendenza del 
singolo lavoratore, mentre lo collega agli altri fino a formare quell’operaio sociale 
[gesellschaftlicher Arbeiter], che è una figura altamente contraddittoria: mentre mostra in 
continuazione le potenzialità di una cooperazione non dominata dal capitale, ridetermina 
ogni lavoro individuale perché «basta essere un organo dell’operaio complessivo, una 
qualsiasi delle sue sottofunzioni»65. 

 La cooperazione tra gli operai salariati rimane così un effetto del capitale nella sua 
forma industriale, nella quale il «legame tra le loro funzioni e la loro unità come corpo 
produttivo globale risiedono fuori di essi, nel capitale che li riunisce e li tiene assieme. 
Perciò la connessione reciproca fra le loro operazioni si erge di fronte agli operai salariati 
idealmente come un piano, praticamente come autorità del capitalista, potere di una 
volontà estranea che sottomette la loro attività ai propri fini»66. La trasformazione di ogni 
agire in funzione del capitale riguarda anche il capitalista, nel momento in cui egli diviene 
soprattutto percettore di una rendita finanziaria, cessando di essere l’immediata 
controparte all’interno del processo di produzione. In questa nuova condizione, le attività 
di sorveglianza e di organizzazione «vengono rappresentate come mere funzioni del lavoro». 

 
63 Ivi, p. 267. 
64 Marx (1978), I, p. 281. 
65 Marx (2017), I, p. 658. 
66 Ivi, p. 457. 



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon 
 

 
200 

 
 

Lo sfruttamento appare come parte del processo lavorativo, nel quale il «il capitalista 
industriale, in quanto distinto dal proprietario di capitale, non si presenta come capitale 
in funzione [fungierendes Kapital] ma come funzionario anche a prescindere dal capitale, 
come semplice depositario del lavoro in generale»67. Siamo così di fronte a una 
burocratizzazione generale del processo di lavoro, nel quale ogni agente appare niente più 
che un esecutore di un compito necessario all’interno del processo produttivo societario. 
Questa funzionalizzazione è universale e gerarchica e, proprio per questo, stabilisce la base 
di autorità del capitalista «in quanto personificazione del capitale nel processo di 
produzione immediato». I capitalisti di ogni tipo sono i titolari di «questa autorità 
severamente regolatrice» storicamente specifica del rapporto di capitale che diviene così la 
forma di sottomissione dei moderni, che si subordinano a un’autorità che «compete ai suoi 
depositari [Träger] solo in quanto personificazioni del lavoro di fronte al lavoro»68. 

La contestazione di questa autorità, la sottrazione alla dialettica del Träger, la 
trasformazione in ultima istanza dell’agire sociale in azione politica comportano per Marx 
un processo di ridefinizione delle forme nelle quali gli individui sono storicamente collocati. 
Diversamente da quanto sostenuto da Proudhon, ciò può avvenire per Marx attraverso 
l’associazione, cioè grazie a un’azione collettiva in grado di riconfigurare i processi 
produzione e riproduzione della società69. In questo senso si potrebbe dire che Marx nella 
Comune vede alcuni elementi che possono risolvere praticamente il problema Proudhon. 
Essa non si incarica di portare a compimento l’evoluzione delle forme economiche, ma di 
rivoluzionarle sapendo però che il peso del passato sul presente non consente alcuna 
modifica radicale e immediata. Negli scritti marxiani sulla Comune di Parigi la semantica 
della forma viene risignificata politicamente, al punto da poterla definire come la «forma 
positiva» della repubblica sociale, per quale gli operai parigini avevano combattuto e perso 
nel 1848. Quello che allora era stato solo proclamato, ora riceve una forma pratica e 
istituzionale, mostrando al di là della sua effimera durata la possibilità di governo politico 
diverso da tutto le forme tradizionali compresa quella statale. In questo senso Marx scrive 
che la «grande misura sociale della Comune è stata la sua stessa esistenza operante»70. 
Essa ha mostrato la possibilità concreta di una «forma politica completamente espansiva, 
mentre le precedenti forme di governo erano state decisamente repressive»71. La Comune 
può essere una forma politica espansiva perché ha espresso una comprensione del sociale 
fondata sulla disgiunzione di individualità e proprietà, grazie alla quale non si tratta più 
di vedere nella libertà di ogni singolo il limite e la minaccia potenziale della libertà di ogni 
altro. La riconfigurazione del sociale è di conseguenza il problema politico da cui muove la 
Comune ed esso non può essere risolto per Marx con il federalismo rivendicato dai 
proudhoniani, che rimane inevitabilmente all’interno della storia di quello Stato che essi 
pretendono di criticare. La Comune non è stata e non poteva essere l’autogoverno della 
società, perché quest’ultima continua a essere caratterizzata dalla lotta di classe e quindi 
sarebbe comunque stata «il punto di partenza di violente reazioni e di rivoluzioni altrettanto 
violente». Essa non ha rappresentato dunque né il punto di arrivo né la fine della storia, 
ma ha aperto un campo di possibilità grazie al quale è stato possibile sospendere «l’azione 
spontanea delle leggi naturali del capitale e della proprietà terriera»72. La Comune è stata 
di conseguenza la negazione pratica di ogni ipotetico ordine spontaneo all’interno della 
società così come della presenza di leggi naturali che ne ipotecano l’evoluzione. Questa 
radicale storicizzazione delle forme proprietarie è stata però possibile grazie all’altrettanto 
radicale trasformazione della forma politica, che ha consentito la sospensione e la 
riarticolazione della semantica del Träger. Essa, infatti, ha «costituito la forma politica 

 
67 Marx (2017), III, p. 482 
68 Ivi, p. 1086. 
69 Ricciardi (2022). 
70 Marx (2008a), p. 304. 
71 Ivi, p. 299. 
72 Marx (2008b), pp. 490-491. 



Maurizio Ricciardi 
 

 
201 

 
 

infine scoperta con cui compiere l’emancipazione economica del lavoro»73 proprio perché è 
stata un «governo della classe operaia» che ha mostrato la possibilità di intervenire nella 
società per sospenderne le modalità automatiche di riproduzione. 
 
 
Bibliografia 
 
Sigle  
 

MEOC 
 
Marx–Engels Opere Complete, Editori Riuniti, Roma 1972 e ss. Il 
volume XXII ha come editore anche La Città del Sole. 

 
Le traduzioni delle opere marxiane sono state controllate sulle corrispettive edizioni 
tedesche e sono state eventualmente modificate senza ulteriore indicazione. 
 
 
Ansart, P. (1969), Marx e l’anarchismo, trad. it. a cura di P. O’Connor, Bologna, il Mulino. 
Castleton, E. (2017), “The Origins of ‘Collectivism’: Pierre-Joseph Proudhon’s Contested 

Legacy and the Debate about Property in the International Workingmen’s Association 
and the League of Peace and Freedom”, Global Intellectual History, vol. 2, n. 2, pp. 169-
195. 

Castleton, E. (2024a), “An Anarchist Take on Royalty: Pierre-Joseph Proudhon’s Evolving 
Assessment of Post-Revolutionary Monarchy, 1839-1864. Part I”, History of European 
Ideas, pp. 1-22. 

Castleton, E. (2024b), “An Anarchist Take on Royalty: Pierre-Joseph Proudhon’s Evolving 
Assessment of Post-Revolutionary Monarchy, 1839-1864. Part II”, History of European 
Ideas, pp. 1-24. 

Disegni, M. (2024), Critica della questione ebraica. Karl Marx e l’antisemitismo, Bollati 
Boringhieri, Torino. 

Engels, F. (1982), Critica del libro di P.-J. Proudhon “Idée générale de la révolution au XIXe 
siècle” (1851), in MEOC, vol. XI.  

Haubtmann, P. (1982), Pierre-Joseph Proudhon. Sa vie et sa pensée (1809-1849), 
Beauchesne, Paris. 

Hayat, S. (2018), The Construction of Proudhonism within the IWMA, in F. Bensimon, Q. 
Deluermoz and J. Moisand (ed.), “Arise Ye Wretched of the Earth”. The First International 
in a Global Perspective, Brill, Leiden - Boston, pp. 313-331. 

Hayek, F.A. von (1988), The Fatal Conceit. The Errors of Socialism, Routledge, London. 
Iber, C. (2020), “Form und Verhältnis. Zu Marx’ Rezeption der Hegelschen Wesenslogik”, 

Revista Dialectus. Revista de Filosofia, vol. 9, n. 18, pp. 124-144. 
Loh, W. (1975), “Formenanalyse bei Marx und ihr Verhältnis zur Systemwissenschaft”, 

Zeitschrift für Soziologie, Jg. 4, Heft 3, pp. 254-272. 
Marx, K. (1976a), Miseria della filosofia. Risposta alla Filosofia della Miseria del signor 

Proudhon, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K. (1976b), Lettere a Kugelmann, Editori Riuniti, Roma.  
Marx, K. (1978), Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica 1857-1858, 

trad. it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze, 2 voll. 
Marx, K. (1979), Karl Marx an Pawel Wassiljewitsch Annenkow in Paris, Brüssel, 28. 

Dezember 1846, Marx-Engels Gesamtausgabe (MEGA), Dritte Abteilung: Briefwechsel, 
Band 2, Mai 1846 bis Dezember 1848, Dietz Verlag, Berlin. 

Marx, K. (1987), Su J.P. Proudhon (Lettera a J.B. von Schweitzer), in MEOC, vol. XX, 1987, 
pp. 27-34. 

 
73 Marx (2008a), p. 299. 



Forma, funzione e azione collettiva: Marx e il problema Proudhon 
 

 
202 

 
 

Marx, K. (2008a), La guerra civile in Francia. Indirizzo del Consiglio generale 
dell’Associazione internazionale dei lavoratori, in MEOC, vol. XXII.  

Marx, K. (2008b), [Primo abbozzo de La guerra civile in Francia], in MEOC, vol. XXII. 
Marx, K. (2017), Il Capitale, trad. it. a cura di A. Macchioro e B. Maffi, Torino, Utet, III voll. 
Marx, K., Engels, F. (1972a), in MEOC, vol. XXXVIII (Lettere 1844-1851).  
Marx, K., Engels, F. (1972b), La sacra famiglia, ovvero Critica della critica. Contro Bruno 

Bauer e soci, in MEOC, vol. IV. 
Marx, K., Engels, F. (1972c), L’ideologia tedesca. Critica della più recente filosofia tedesca 

nei suoi rappresentanti Feuerbach, B. Bauer e Stirner e del socialismo tedesco nei suoi 
vari profeti, in MEOC, vol. V. 

Merlo, M. (1998), “Sul residuo lavoro come forma industriale dell’attività”, Altre ragioni, n. 
7, pp. 11-26. 

Musto, M. (2018), Karl Marx. Biografia intellettuale e politica 1857-1883, Einaudi, Torino. 
Proudhon, P.-J. (1843), De la création de l'ordre dans l’humanité, ou Principes 

d’organisation politique, Librairie du Prévost-Besançon, Bintot, Paris. 
Proudhon, P.-J. (1846), Système des contradictions économiques ou Philosophie de la 

misère. Tome 1, Chez Guillemin et C, Paris. 
Proudhon, P.-J. (1849), Les confessions d’un révolutionnaire, pour servir à l’histoire de la 

révolution de février, Au Bureau du Journal La Voix du Peuple, Paris. 
Proudhon, P.-J. (1851), Idée générale de la révolution au XIXe siècle, choix d’études sur la 

pratique révolutionnaire et industrielle, Garnier, Paris. 
Proudhon, P.-J. (1852), La Révolution sociale démontrée par le coup d’état du 2 décembre, 

Garnier, Paris. 
Ricciardi, M. (2010), La società come ordine. Storia e teoria politica dei concetti sociali, Eum, 

Macerata. 
Ricciardi, M. (2011), “La società senza fine. Storia, sociologia e potere della società 

contemporanea”, Sociologia. Rivista Quadrimestrale di Scienze Storiche e Sociali, XLV, n. 
1, pp. 67-79. 

Ricciardi, M. (2019), Il potere temporaneo. Karl Marx e la politica come critica della società, 
Meltemi, Milano.  

Ricciardi, M. (2022), “L’intelletto associato. Organizzazione, appropriazione e associazione 
in Marx”, Quaderni materialisti, n. 21, pp. 91-114. 

Ricciardi, M. (2024a), Karl Korsch e il marxismo come crisi, Prefazione a K. Korsch, Karl 
Marx, PGreco, Milano, pp. IX-LVII. 

Ricciardi, M. (2024b), Sulla difficoltà di fare la storia al presente. Marx e il contemporaneo, 
in L. Basso, M. Basso, M. Farnesi Cammellone, F. Raimondi (a cura di), Teoria e politica 
della storia in Marx, Meltemi, Milano, pp. 35-56. 

Ricciardi, M. (2025), “Il valore della legge. Semantiche del diritto e del dominio in Marx”, 
Etica & Politica / Ethics & Politics (in corso di pubblicazione).  
Rubel M. (2001), Karl Marx. Saggio di biografia intellettuale. Prolegomeni per una 
sociologia critica, Milano, Cooperativa Colibrì. 

Ruschig, U. (2017), „Der Begriff der Substanz bei Marx“, Zeitschrift für kritische 
Sozialtheorie und Philosophie, 4, 1-2, pp. 49-85. 

Thomas P. 2010, Marx and the Anarchists, London, Routledge and Keagan Paul.  
Topolsky, J. (1983), “Oltre il determinismo e il volontarismo. La concezione marxiana del 

processo storico”, Studi Storici, 24, 3/4, pp. 347-358. 
Touboul, H. (2004), “Proudhon et Marx”, Corpus. Revue de Philosophie, n. 47, pp. 71-96. 
Vadée M. (1998), Marx penseur du possible, Paris, L’Harmattan. 
Xifaras, M. (2004), “Y a-t-il une théorie de la propriété chez Pierre-Joseph Proudhon? ”, 

Corpus. Revue de Philosophie, n. 47, pp. 229-282. 

 

 


