LEONARDO V. DISTASO*

ISTANTANEA SULLA SVOLTA POLITICA DI BENJAMIN VERSO IL MARXISMO

Abstract: Snapshot of Benjamin’s Political Turn towards Marxism

The essay examines some moments of Benjamin’s theoretical and political turn toward Marxism by
catching some aspects of his early position within Western Marxism. The focus is from his meeting with
Asja Lacis and his trip to Moscow to the time before his dialogue with Brecht, the phase referred to here
as pre-Brechtian. Benjamin’s reflections on the construction of a proletarian culture and literature are
connected with the theme of the heritage of bourgeois culture and literature in the transition from the
phase of wartime communism to that of the stabilization of the NEP, and the consequences of this on
the German cultural milieu. Thus, the first traits of what can be called Benjaminian Marxism become
evident.

Keywords: Function of Art, Intellectual, Political Theater, Proletarian Literature, Western Marxism

1.

Fin dal 1924, a contatto con «una teoria bolscevica estrema» Benjamin aveva comunicato
a Scholem, in una lettera del 22 dicembre, di un suo profondo cambiamento i cui segnali
indicavano la svolta verso un comunismo da sviluppare, sperimentalmente, in forma
estremal. Gia nelle lettere da Capri tra giugno e settembre dello stesso anno aveva irritato
I’'amico conservatore scrivendo che gli erano successe cose che avevano interrotto il ritmo
borghese del suo lavoro nell’interesse incondizionato «di un’emancipazione vitale e di un’in-
tensa visione dell’attualita di un comunismo radicale»?, interesse che lo stavano spingendo
verso la prassi politica del comunismo nicht als theoretisches Problem sondern zundichst
als verbindliche Haltung?. 1l testo di Lukacs Storia e coscienza di classe e le conversazioni
con Asja Lacis — «una delle donne pitl notevoli che abbia mai conosciuto»* — sono alla base
di questo radicale cambiamento iniziato nel 1924. I passaggi benjaminiani che indicano la
svolta verso lo sviluppo in forma estrema del comunismo non sono affatto marginali all’in-
terno del percorso intellettuale di Benjamin. Chi scrive li ritiene, anzi, fondamentali e si
oppone a quella linea che li ha emarginati annegando Benjamin nelle secche della filosofia
borghese. Come ha visto bene Terry Eagleton nel 1981: «All the sign are that Benjamin is
in imminent danger of being appropriated by a critical establishment that regards his
Marxism as a contingent peccadillo or tolerable eccentricity»>. Chi scrive & in linea con
Eagleton e cerchera di evitare questo pericolo appoggiando la convinzione che Benjamin
sia «<who in a dark time taught us that it is the lowly and inconspicuous who will blast
history apart».

2.
Partiamo dal suo viaggio a Mosca tra dicembre 1926 e febbraio 1927 invitato da Asja Lacis
(sebbene il piu delle volte accompagnato nei suoi appuntamenti dal compagno di lei,

* Universita degli Studi di Napoli “Federico II”.

1 Benjamin (1978), p. 109; («zu entwickeln, und das, versuchweise, extrem»; Benjamin 1996, p. 511).
2 Ivi, p. 94.

3 Benjamin (1996), p. 483.

4 Benjamin (1978), p. 94.

5 Eagleton (20242), p. XII.

6 Ivi, p. XIII.

Bollettino Filosofico 40 (2025): 261-273
ISSN 1593 - 7178

E-ISSN 2035 - 2670

DOI 10.6093/1593-7178/12981

261



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo

Bernhard Reich). La visione del dramma gogoliano Il revisore per la regia di Mejerchol’d e
i successivi incontri con il regista, la partecipazione a incontri pubblici con Majakovskij e
Belyj, le serate ai teatri e ai dibatti nelle sedi politiche, gli scambi di vedute con gli intellet-
tuali e i dirigenti del partito sulle attivita teatrali e letterarie, le discussioni con Reich sulle
teorie estetiche di Plechanov, fino all’analisi descrittiva dei posizionamenti dei raggruppa-
menti politici degli scrittori e dei cineasti sovietici: sono queste alcune delle esperienze che
fecero maturare in Benjamin quelle idee che lo accompagnarono verso lo sviluppo in forma
estrema della sua idea di comunismo su cui si stava incamminando. Nell’appunto del 30
dicembre 1926 del Diario moscovita, Benjamin affronta il rapporto tra cultura (e lettera-
tura) borghese e cultura (e letteratura) proletaria partendo dal problema dell’istruzione:
«Per ovviare alla catastrofica ignoranza si € lanciata la parola d’ordine di diffondere la co-
noscenza dei classici russi e della letteratura occidentale»’. Su questo punto Benjamin
mostrava tutto il suo scetticismo: rispetto alla fase del comunismo di guerra (o militante,
come lo chiama Benjamin) nella fase attuale di stabilizzazione imposta dalla politica della
NEP il governo frena fino all’arresto il portato delle dinamiche del processo rivoluzionario.
Egli vedeva, attraverso la sua lente, la debolezza (il pericolo, direi) insita nel trasporto e
nell’innesto della cultura borghese in quella sovietica. Scrive:

[il governo| cerca all’interno di sospendere il comunismo militante, si sforza di imporre
per un certo periodo una pacificazione di classe, di spoliticizzare il piu possibile la vita
civile. D’altro canto, nelle associazioni dei “pionieri”, nel Komsomol la gioventu viene edu-
cata “in modo rivoluzionario” [...] Si fa il tentativo di arrestare nella vita dello stato la
dinamica del processo rivoluzionario — si & entrati, lo si voglia o no, nella restaurazione,
ma cid malgrado si vuole accumulare energia rivoluzionaria nella gioventii come energia
elettrica in una batteria. Questo non funzionas.

In tale contesto politico-culturale si inserisce il problema dell’istruzione: «Per ovviare alla
catastrofica ignoranza si € lanciata la parola d’ordine di diffondere la conoscenza dei clas-
sici russi e della letteratura occidentale»®. Ma — e questa € 'osservazione decisiva di Ben-
jamin — i valori culturali borghesi sono entrati in una fase estremamente critica dato il declino
della societa borghese, per cui la cultura e la letteratura che vengono trasportati all’interno
della societa sovietica sono gia espressione della loro decadenza: «Quel che si nota adesso
nella Russia dei Soviet € che questi valori vengono popolarizzati proprio nella forma con-
traffatta e squallida che da ultimo hanno assunto nell’epoca dell’imperialismo»10. Il falli-
mento della messa in scena del Revisore di Gogol da parte di Mejerchol’d, a cui Benjamin
aveva assistito il 19 dicembre, lo aveva segnato proprio in riferimento alle contraddizioni
insite in questo pericoloso trasporto: «Qui le si da grande importanza, come adattamento
di un’opera classica per il teatro rivoluzionario, ma nel contempo la si considera un tenta-
tivo fallito»!!. L'operazione, non esente da contraddizioni, si inseriva nella programmazione
culturale generale per gli operai finalizzata a rendere loro accessibile la letteratura classica
russa ed europea una volta abbandonata la letteratura degli scrittori di sinistra che aveva
dominato durante la fase del comunismo di guerra, la quale era accusata di non aver
saputo costruire un repertorio di qualita ad usum della classe proletaria: all’eroico comu-
nismo di guerra si stava sostituendo l'’eroismo della NEP che metteva in evidenza figure
che Benjamin conosceva dai tempi della grande inflazione. Era evidente che Benjamin, di
fronte a tale pericolo, era maggiormente incuriosito dalle produzioni artistiche realizzate
dalla classe proletaria.

7 Benjamin (2001e), p. 546.
8 Ivi, p. 547.

9 Ibidem.

10 Ivi, pp. 547-548.

11 Ivi, p. 527.

262



Leonardo V. Distaso

Ma arriviamo alle considerazioni che Benjamin appunta '8 e il 9 gennaio 1927. Ai suoi
occhi gli si presentano con lucidita una serie di interrogativi legati alla necessita di avere
una base solida e sicura — una struttura portante, dice — su cui consolidare la propria vita.
Si tratta di prendere posizione: entrare o no nel partito comunista tedesco? Da un certo
punto di vista questo sembra essere il momento pit opportuno per prendere in considera-
zione questa opportunita. Da un altro punto di vista rimangono gli scrupoli esteriori:

Mi domando se non vada consolidata oggettivamente ed economicamente con un intenso
lavoro una posizione di flancheggiatore esterno che continui a garantirmi la possibilita di
una vasta produzione nel mio ambito di lavoro consueto. Ma il problema € appunto se sia
possibile trasferire senza rotture questa produzione in un nuovo stadiol2.

Si tratta, a ben vedere, di un problema analogo a quello del trasferimento della cultura
borghese occidentale allinterno della societa sovietica in costruzione: come poter traspor-
tare all'interno della societa sovietica le espressioni della decadenza senza incidere negati-
vamente sulla costruzione di quella societa? E, da un punto di vista personale: entrare nel
partito per avere una posizione solida, un contatto con l'organizzazione e con la gente, un
mandato garantito, proiettare i propri pensieri entro un campo di forze precostituito; op-
pure restare un fiancheggiatore, fare da battistrada, chiedendosi pero «se sia possibile col-
locarsi all’esterno con un tangibile vantaggio per sé e per le cose stesse, senza passare
dalla parte della borghesia né pregiudicare il lavoro»'3. Come si vede, permane lidea di
poter restare un libero scrittore, un libero intellettuale, ma libero anche dalle maglie strette
della borghesia e della sua declinante forma di vita: mantenere una posizione autonoma
senza essere autosufficiente; libero, ma senza privilegio. E senza pregiudicare il lavoro, che
vorrebbe dire: senza che alcun agente esterno — sia borghese che partitico — potesse mettere
in discussione la sua forma di vita che egli definiva rivoluzionaria, operante nella sua clan-
destinita illegale fra gli autori borghesil4. Infine, c’®¢ la posta in gioco del materialismo:
tenersi alla larga dai suoi eccessi, oppure misurarsi con essi allinterno del partito? E il
suo lavoro che lo preoccupava: alla fine di quell’appunto decidera per l'ingresso, almeno in
via sperimentale, nel partito, ma solo «se su una tela angusta base il mio lavoro non riu-
scira a stare al passo con il ritmo delle mie convinzioni né a organizzare la mia esistenzan»!s.
Sappiamo che al suo ritorno in Germania, e anche negli anni successivi, Benjamin non
entro mai nel partito comunista tedesco e non ne fu nemmeno un fiancheggiatore esterno.
Tuttavia, egli non smise di essere (a suo modo) un materialista dialettico rivoluzionario,
sebbene lo sviluppo di questa costellazione concettuale avra bisogno di qualche tempo per
configurarsi nei suoi tratti specifici.

3.

Tornato a Berlino Benjamin scrisse per la “Literarische Welt” un testo intitolato I raggrup-
pamenti politici degli scrittori russil® in cui descriveva il dibattito tra radicali di sinistra e di
destra all’interno del movimento rivoluzionario degli scrittori (il testo vedra una seconda
versione intitolata La nuova letteratura russa nella quale Benjamin riprese le analisi delle
principali fazioni letterarie, accentuandone i contrasti e le differenze!?). Nella Vapp (Asso-
ciazione panrussa degli scrittori proletari) si distinguevano i Napostovcy (le vedette) che
sostenevano la letteratura di partito che aveva liquidato il comunismo di guerra e affermato
una letteratura rivoluzionaria determinata sul valore del contenuto rivoluzionario. Un se-
condo gruppo era quello dei Poputéiki (compagni di strada) che ricollocavano all’interno del

12 Ivi, pp. 564-565.

13 Ivi, p. 566.

14 Jbidem.

15 Jbidem.

16 Benjamin (2001b), pp. 609-612.
17 Benjamin (2001d), pp. 665-671.

263



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo

movimento letterario rivoluzionario le parole d’ordine dell’arte occidentale e borghese d’an-
teguerra. Ad essi si opponeva ancora il fronte di sinistra del Lef che perseguiva la linea dei
gruppi proletkul’tisti e del riconoscimento dell’egemonia dell’arte proletaria anche dal
punto di vista formale. Nonostante Benjamin non espliciti in quella sede alcuna preferenza
per 'uno o per l'altro raggruppamento, questo scritto € importante per comprendere come
egli stava prendendo coscienza di un problema che affrontera piu direttamente in seguito,
ovvero il rapporto che l'intellettuale e lo scrittore borghese devono avere con la propria tradi-
zione culturale e con la propria posizione sociale e, in particolare, nei confronti dell’arte pro-
letaria d’avanguardia.

4.

Cosi, invitato da Martin Buber a scrivere un pezzo sulla rivista “Die Kreatur”, Benjamin
rimescolod le tante osservazioni raccolte nel diario moscovita dando vita a un altro testo di
passaggio in direzione dell’atteggiamento vincolante proprio di un comunismo radicale. Il
testo, intitolato Mosca, ¢ il risultato della sua presa di posizione avendo fatto pace dialettica
col mondo, ossia avendo fatto convergere dialetticamente realta e verita di fronte alla sto-
ria, e non semplicemente di fronte ai suoi contemporanei, per una corretta comprensione
della svolta storica radicale compiuta in Russial8. Sorprese Benjamin scoprire come nella
Russia sovietica «ogni pensiero, ogni giornata e ogni esistenza &€ come esposta sul tavolo di
un laboratorio», come l'incessante processo di riorganizzazione fosse accompagnato dall’in-
condizionata disponibilita al cambiamento!9 — considerazione che sposava quella che aveva
fatto nel Diario, la dove ammirava la rapidita dei cambiamenti e degli stimoli continui che
agitavano i circuiti politico-culturali: «Tutto 'insieme di combinazioni della vita di un in-
tellettuale europeo € ben poca cosa a paragone dell’infinita di esperienze che qui incalzano
I'individuo nel giro di un solo mese»29. Tocco la sua riflessione la constatazione di come il
campo della tecnica fosse piu pronto ad accogliere i risultati europei di quanto lo fosse
quello culturale e letterario. Si trattava, scrive, di un problema di formazione culturale
della classe che si presentava come la nuova committente del letterato, ma nella condizione
di essere perlopiu analfabeta e poco ricettiva nel conciliare il momento della cultura supe-
riore europea con quello elementare nazionale?!. Benjamin vedeva che le contraddizioni
culturali insite nella costruzione di una societa nuova, con una nuova classe protagonista
della storia e della societa, risiedevano non tanto nel conflitto di questa con il passato o
con il mondo borghese esterno («il paese € separato dall’Occidente, pitl che dai confini e
dalla censura, dalla pienezza di un modo di vita che non trova riscontro in Europa»?2),
quanto nel fatto che il congedo dalle istanze d’avanguardia del periodo del comunismo di
guerra (costruttivismo, suprematismo, astrattismo), compiuto dalla dottrina ufficiale espo-
sta dalla Vapp, aveva limitato il terreno operativo del letterato (e dell’intellettuale in gene-
rale) al campo del contenuto, relegando in secondo piano quello della ricerca formale: «Oggi
la dottrina ufficiale € che il contenuto, non la forma, decide del carattere rivoluzionario o
controrivoluzionario di un’opera»?3. Tema, quello della supremazia della forma o del con-
tenuto, ormai superato da Benjamin che vedeva nel problema cosi impostato dai teorici
della Vapp una modalita di analisi obsolescente. Questo arretramento provocava la ten-
denza a far sparire Iimmagine del libero scrittore per far emergere quella dell’intellettuale
come funzionario della nuova classe dominante legato al piano astratto del contenuto ri-
voluzionario. (L’astrazione: uno dei concetti a cui Benjamin ha sempre dato battaglial).
Benjamin, per la verita, vedeva che il processo di sparizione del libero scrittore accadeva
anche in Europa, sebbene in modalita diverse e con velocita diverse. Nella stessa pagina

18 Benjamin (2001c), p. 624.
19 Ivi, p. 632.

20 Benjamin (2001e), p. 565.
21 Benjamin (2001c), p. 643.
22 Ivi, p. 644.

23 Jbidem.

264



Leonardo V. Distaso

aggiunge che la priorita del contenuto sulla ricerca formale — che toglieva il terreno sotto i
piedi al letterato tradizionale, cosi come aveva fatto ’economia sul piano materiale — era
un processo si piul avanzato nella Russia sovietica, ma non di molto in quanto la questione
si poneva, sia sul piano economico che culturale, anche nell’Europa capitalistica che in
quella fase stritolava il ceto medio nella lotta tra capitale e lavoro, trascinando con sé anche
I'intellettuale che di quella classe ne era appartenente e rappresentante. Questo delicato
problema, insieme al tema dell’arretratezza culturale e della spinta all’istruzione della
classe proletaria, si univa, agli occhi di Benjamin, alla questione relativa a quale cultura
avesse bisogno la nuova societa sovietica: se una cultura dei proletari o una cultura peri
proletari. Nello scritto su La nuova letteratura russa scrive che i teorici bolscevichi cono-
scevano la differenza tra la loro rivoluzione e quella della borghesia francese del 1789:
«Allora la classe vincitrice si era assicurata, ben prima che le toccasse il potere, attraverso
decenni di battaglie, il dominio delle istituzioni [...] la battaglia per I’'emancipazione spiri-
tuale fu sostenuta prima di quella politica»2*. L’osservazione € ripresa da quanto aveva
scritto in Mosca la dove si domandava: «Che ne ¢ del letterato in un paese dove egli ha
come committente il proletariato?»25 Egli osservava come per i teorici del bolscevismo la
situazione del proletariato dopo la rivoluzione era diversa da quella della borghesia del
1789. Questa si era gia assicurata da decenni il dominio dell’apparato culturale: «L’orga-
nizzazione della cultura, ’educazione erano da tempo impregnate dellideologia del tiers
état, e la lotta per 'emancipazione culturale era stata portata a termine prima di quella
politica»26. Ma ora il problema era diventato quello di porre le basi per un’istruzione gene-
rale di milioni di persone analfabete capaci solo in un secondo momento di prendere pos-
sesso dei mezzi intellettuali rispetto alla presa dei mezzi di produzione e del potere politico:
«si tratta ora di bilanciare i due momenti: quello della cultura superiore, di stampo euro-
peo, e quello della formazione elementare, nazionale. Questo € uno degli aspetti del pro-
blema dell’istruzione. Dall’altra parte, la vittoria della rivoluzione ha accelerato in molti
campi il processo di assimilazione all’Europa»??. E d’altro canto questo avvicinamento alla
cultura europea (senza un sostanziale avvicinamento in campo economico e politico) veniva
utilizzato dai vertici governativi come forma di stabilizzazione che si concludeva in un fe-
nomeno generale di restaurazione. Queste domande riproponevano l'ineludibile problema
di come affrontare concretamente, e risolvere, la diversa velocita interna alla dialettica tra
struttura economica e sovrastruttura intellettuale e culturale, che Benjamin avra sempre
presente come problema fondamentale nella comprensione della tendenza politica dell’arte
(e dell’opera) nel rapporto immanente con i mezzi e i rapporti di produzione. La chiarezza
di cui Benjamin dispone nell’affrontare questo problema ¢ mostrata nel modo con cui de-
scrive le tematiche del Proletkul’t di fronte alle polemiche condotte da questo fino al com-
promesso indicato da Lunacarskij: cosa vuole il Proletkul’t? Vuole una letteratura di pro-
letari o una letteratura per i proletari? Nel rispondere a questa domanda i proletkul’tisti
sostenevano di voler creare le condizioni per dare diritto alle masse proletarie di costruire
una letteratura che rispondesse alla vita delle macchine, alla vita quotidiana della fabbrica
e a quella del soldato dell’Armata Rossa. Benjamin reagiva a questa risposta con la se-
guente domanda: «oggi, nell’epoca della guerra civile, nel periodo della sua strenua lotta
per l'esistenza, puo forse il proletariato liberare delle forze a vantaggio della letteratura,
della poesia? Mai finora le epoche delle grandi rivoluzioni politiche o anche politico-sociali
sono state epoche di fioritura per la letteratura»?8. Solo quando non sara piu possibile
separare il trapasso dei mezzi di produzione spirituali dal parallelo trapasso dei mezzi di

24 Benjamin (2001d), p. 665.
25 Benjamin (2001c), p. 643.
26 Jbidem.
27 Ibidem.
28 Benjamin (2001d), p. 668.

265



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo

produzione materiali il proletariato potra impossessarsi di entrambi compiendo il passag-
gio della produzione intellettuale nelle mani della collettivita2e.

5.

Le domande intorno alla questione del rapporto tra arte e letteratura borghese e arte e
letteratura proletaria continuarono a interrogare Benjamin nell’avanzamento del suo la-
voro in direzione di un comunismo sviluppato in forma estrema. Prima di incontrare Bre-
cht, con il quale inizio6 la fase di consolidamento della sua posizione marxista, vale la pena
accennare alla replica che Benjamin scrisse contro un testo di Oscar Schmitz su La coraz-
zata Potémkin. Nel difendere il lavoro di Ejzenstejn dalle critiche di Schmitz, Benjamin
attaccava con forza il suo uso dell’artiglieria pesante dell’arsenale dell’estetica borghese
nel momento in cui questi si indignava di coloro che fanno un uso politico dell’arte: «Fino
a quando l’arte dovra restare la signorina di buona famiglia che sa raccapezzarsi anche
nei vicoli pitt malfamati, ma che non deve in nessun modo pensare alla politica?»3°. Il punto
¢ decisivo e ha bisogno di una precisazione teorica che si rivela di enorme portata: ogni
opera d’arte in ogni epoca artistica possiede intrinsecamente una tendenza politica intesa
come configurazione storica della coscienza che si manifesta precisamente nelle fratture
della storia dell’arte e delle opere. E le fratture che vengono alla luce nello sviluppo artistico
sono propriamente le rivoluzioni tecniche nelle quali, di volta in volta, si manifestano aper-
tamente le tendenze politiche3!. L’obsolescenza dei teorici della supremazia del contenuto
nel determinare la tendenza rivoluzionaria dell’opera, cosi come lo schiacciamento della
ricerca formale sul mero piano formalistico, sono posizioni superate da Benjamin attra-
verso la questione della rivoluzione tecnica che precede sia il momento del contenuto che
quello della forma in quanto termine esplicativo della tendenza politica e termine medio
nella dialettica tra struttura e sovrastruttura. L’esemplare frattura che Benjamin indica
nel testo contra Schmitz ¢ il film, in anticipo rispetto al saggio del 1935 sull’opera d’arte.
Una nuova regione della coscienza € sorta attraverso la rivoluzione tecnica del film; una
regione originata da una frattura, da un’interruzione del continuum, da una lesione che ha
incrinato il piano lineare della storia lasciando emergere una nuova tendenza politica che
aspettava solo di trovare la forza e 'opportunita per essere accolta e raccolta. Ed & quello
che ¢ riuscito a fare La corazzata Potémkin. Questo film € ’esempio della giusta tendenza
politica nell'uso della rivoluzione tecnica cinematografica: rispetto al film internazionale
borghese, esso ha trovato il suo schema coerente e ideologico coniugando lo strumento
tecnico cinematografico con il dispiegamento dell’ambiente immediato in cui vive realisti-
camente il soggetto di classe (il proletariato), il quale non deve piu «fruire il “bello” anche e
proprio la dove gli parla dell’annientamento della sua classe»32, ma pud finalmente riap-
propriarsi del proprio spazio collettivo in cui soltanto (nella collettivita umana dell’am-
biente storico rivoluzionario) «il film puo condurre a termine quel lavoro prismatico che ha
intrapreso nell’ambiente»33. Ne La corazzata Potémkin per la prima volta

il movimento delle masse possiede quel carattere assolutamente architettonico e, tutta-
via, nient’affatto monumentale (tipo produzione Ufa), che prova il loro diritto a essere
riprese dal cinema. Nessun altro mezzo potrebbe rendere il movimento di questa colletti-
vita; o meglio, nessun altro potrebbe comunicare la bellezza in esso finanche dei moti del
terrore, del panicos4.

29 Benjamin (2001c), p. 645.
30 Benjamin (2001f), p. 617.
31 Ivi, p. 618.

32 Ivi, p. 619.

33 Ibidem.

34 Ibidem.

266



Leonardo V. Distaso

Tutto cio vuol dire: vedere i fatti e le situazioni, i personaggi e le vicende nella loro dimen-
sione tipica — «se li si sottrae a un’osservazione che li isoli» — ovvero in rapporto all’intero
della societa entro la quale si trovano; in rapporto alla totalita storica, economica e sociale
dello stato imperialistico in cui si svolge la narrazione filmica35. Insomma: piu vicino a
Lukacs che al Proletkul’t, ma anche a quella tipicita che aveva incontrato sulla scena tea-
trale di Mejerchol’d3¢. In questo modo 'opera cinematografica sovietica poneva il problema
di come realizzare una produzione che fosse dimostrazione dell’appropriazione dei mezzi
di produzione artistici mantenendosi coerente sul piano della sovrastruttura intellettuale
e ideologica.

6.

Per aggiungere un ultimo tassello a questa fase di passaggio nella direzione di una presa
di posizione intorno alla questione della posizione sociale dell’intellettuale — fase che po-
tremmo limitare definendola pre-brechtiana — vale la pena accennare al tentativo fallito
compiuto nel 1930 da Benjamin di fondare una rivista — Krisis und Kritik. La rivista avrebbe
dovuto essere un periodico politico, «vale a dire che la sua attivita critica ¢ ancorata alla
chiara consapevolezza della situazione di fondo in cui si trova la societa oggi»37. Questa
consapevolezza spingeva Benjamin a dire che la rivista si sarebbe dovuta collocare sul
terreno della lotta di classe, senza avere alcun carattere partitico: essa non avrebbe dovuto
essere un foglio proletario, ma «un organo in cui l'intelligenza borghese si da conto delle
sole istanze e concezioni che possono consentirle, date le attuali circostanze, una produ-
zione incisiva gravida di conseguenze, in contrasto con quella consueta, arbitraria e priva
di effetti concreti»38. Benjamin insisteva subito dopo su un punto: Krisis und Kritik avrebbe
dovuto essere una rivista che raggruppava i suoi collaboratori tra gli intellettuali borghesi,
ma solo quelli in grado di rispondere all’esigenza imprescindibile di produrre lavori incisivi
gravidi di conseguenze. Quali conseguenze? Innanzitutto, quelle che derivavano dalla piena
cognizione di appartenere a una classe togliendosi tuttavia la maschera della propria falsa
coscienza ed evitando di cadere sempre e di nuovo nelle reificazioni conformistiche di cui
si cibava l'intellettuale borghese bene adattato al privilegio della conoscenza e alla padro-
nanza dei beni e dei prodotti culturali. D’altra parte, Benjamin proprio quell’anno ebbe a
scrivere: «La creazione di una giusta coscienza ¢ il primo compito del marxismo»3°. Ma quali
intellettuali? Non certo quegli attivisti passati dall’espressionismo alla Neue Sachlichkeit,
malinconici di mestiere, «mimetizzazione proletaria della borghesia in sfacelo», fenomeno
di disgregazione borghese carica di quel buon senso che priva «la dialettica rivoluzionaria
del suo carattere di classe» e la depotenzia attraverso la lente della borghesia che 1’ha
ridotta a mero oggetto di consumo. Non certo quegli intellettuali attivisti che avevano ri-
dotto la rivoluzione a merce culturale con la fierezza dei beni spirituali ereditati, nel mas-
simo comfort ricavato dalla malinconica posizione del critico e dello scrittore trascendenti
che veleggiavano sulla cresta dell’onda dell’inumano senza alcuna possibilita di azione po-
litica: «La trasformazione della lotta politica da coazione a decidere a oggetto di piacere, da
mezzo di produzione ad articolo di consumo»*©. Proprio la lontananza dai processi di

35 Ivi, p. 620.
36 «Della realta noi scegliamo sempre cid che & piu tipico, prendiamo una serie di avvenimenti tipici di un
unico ordine, li colleghiamo in modo tale da mettere in evidenza lo scopo dello spettacolo. [...] Noi non vogliamo

essere naturalisti, e non vogliamo che lo sia nemmeno il nostro spettatore, perché non puo esserci una ripro-
duzione della realta sulla scena, perché la scena € costruita in modo da non poter contenere la vita» (Mejer-
chol’d, 1977, p. 82).

37 Benjamin (2002a), p. 287.

38 Jbidem. Citiamo alcuni tra quelli che avrebbero dovuto essere i collaboratori della rivista che Benjamin
inserisce nell’elenco provvisorio che stila nel memorandum: Borchardt, Brecht, Doblin, Eisler, Ihering, Kra-
cauer, Korsch, Kurella, Kantorowicz, Lukacs, Meyer, Marcuse, Musil, Piscator, Reich, Sternberg, Weill, Wie-
sengrund.

39 Benjamin (2002b), p. 140.

40 Benjamin (2002c), pp. 264-265.

267



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo

produzione — dalle forme attuali della struttura — se non nella forma di emblemi del privile-
gio*l, era la colpa maggiore di questi intellettuali contro cui la rivista avrebbe dovuto com-
battere: la distanza dai mezzi di produzione faceva di loro dei fatalisti in cerca di favori
nelle parziali situazioni congiunturali, di fatto esponenti della borghesia declassata che
non riusciva a separarsi dagli ideali smorti e reificati del suo splendore passato+*2. La for-
mazione di una giusta coscienza materialistica che si sarebbe dovuta opporre a quella
sterile tendenza si accompagnava alla formulazione di un pensiero in grado di raggiungere
la piu fruttuosa completezza, ossia di agganciarsi il piu strettamente possibile alla realta
sociale. Per fare cio sarebbe stato ammesso «solo cio che € socialmente realizzabile» rinun-
ciando alla falsa ricchezza delle valutazioni private, dei parziali punti di vista e delle opi-
nioni personali. L’'indifferenza nei confronti delle convinzioni personali — la lotta contro le
opinioni nell’interesse della verita — era la tesi principale sulla quale fondare il lavoro della
rivista finalizzato all’utilizzabilita delle valutazioni legate strettamente alla realta sociale,
una valutazione propriamente politica*3. Questo punto decisivo mostra come il dialogo con
Brecht si stava avviando su binari comuni la cui importanza fornira materiali sui quali
riflettere e costruire quella posizione estrema, nonché originale, che definisce il comunismo
benjaminiano. Il grido che Brecht portera a Parigi nel 1935 al Congresso degli scrittori con
il quale sottolineava l'importanza di appropriarsi dei mezzi di produzione in vista di un
diverso modello di produzione culturale, sia materiale che intellettuale («Compagni, par-
liamo dei rapporti di proprietal»**) echeggia gia nel progetto di Krisis und Kritik, nella sua
necessita.

7.

Dato questo quadro provvisorio della fase dei primi anni di avvicinamento di Benjamin al
comunismo e dell’avvio della costruzione di una sua originale estetica marxista, ci si do-
manda: qual € stato il contributo di Asja Lacis alla svolta verso il marxismo di Benjamin?
Per abbozzare una risposta abbiamo a disposizione due fonti principali: gli scritti e i diari
di Benjamin e quelli di Lacis. Quest’ultima incontréo Benjamin dopo le esperienze teatrali
con i bambini abbandonati a Orel (1918) e dopo la sua adesione all’Ottobre teatrale ispirato
da Mejerchol’d. Va detto che Lacis, nello stesso periodo, guardava con attenzione le espe-
rienze del teatro proletario di Piscator e la scena teatrale rivoluzionaria berlinese della
Volksbtihne (in particolare negli anni 1923-1925) attratta dalle forme documentaristiche
del materiale drammaturgico (genere Agitprop) che meglio di qualsiasi altro fornivano un
nesso stringente fra il teatro e la prassi della lotta di classe*5. Seguendo lo spirito della
drammaturgia di Mejerchol’d, Lacis si impegno nella costruzione di una nuova dramma-
turgia che abbandonasse la tradizione del teatro borghese per abbracciare quello prodotto
e diretto dalla nuova classe: alla mancanza di un repertorio, come ha scritto Mejerchol’d,
si rispondeva con l’educazione e con linsegnamento di una nuova drammaturgia:

Prima di ogni altro problema € opportuno e urgente esaminare quello della drammaturgia.
Dobbiamo riconoscere che la nostra abbastanza giovane drammaturgia, in sostanza, &
opera di autodidatti, pit o meno dotati. [...] non abbiamo forse il diritto di attenderci dei
drammaturghi proveniente dalla nuova classe? Se in ambiente borghese era raro trovare

41 Benjamin (2003), p. 208.

42 Ivi, p. 207.

43 Benjamin (2002d), p. 290. Il frammento 142 scritto nel 1930 conferma questa tesi 1a dove chiarisce la
distinzione tra critica personale e critica oggettiva. La critica polemica, scrive, deve essere politica se vuole
essere immagine del tempo, ossia deve stagliarsi su uno sfondo oggettivo e questo sfondo oggettivo deve essere
riconosciuto dalla critica come il terreno comune tra strategia politica e strategia letteraria: il fatto che I'una
non corrisponda all’altra «rappresenta in modo emblematico la miseria della critica in Germania, la disgrazia
del pensiero critico e forse anche del pensiero politicor. Ma affinché la critica polemica sia oggettivamente
politica essa deve superare ’espressione irrilevante della nota personale per riportare ’oggettivita critica sul
terreno della piena e consapevole rilevanza (cfr. Benjamin 2014, p. 172).

44 Brecht (1973), p. 136.

45 Lacis (2021), p. 176.

268



Leonardo V. Distaso

dei drammaturghi preparati, perché non aspettare che una classe piu potente ce ne for-
nisca di bravi? E ce li fornira, ha bisogno solo dell’aiuto di chi puo e deve insegnare questa
arte6,

I1 nuovo gioco teatrale ideato da Lacis, in linea con queste prospettive, si rivolgeva in
particolare all’infanzia poiché intendeva risvegliare una nuova coscienza nei bambini libe-
rando una nuova forma in seno ai principi estetico-politici del comunismo attraverso il
produrre giocando: «Scopo dell’educazione comunista € liberare la produttivita sulla base
di un alto livello generale di formazione, siano o non siano presenti attitudini particolari»*?.
Sebbene Mejerchol’d fosse la fonte principale di ispirazione della sua visione teatrale, Lacis
non nego6 critiche al drammaturgo e regista allorché, nel 1929, riconobbe che la scena
letteraria sovietica fosse piu complessa e contraddittoria di quanto avesse sperato con ’av-
vento dell’Ottobre teatrale. Il riconoscimento del passaggio storico tra il comunismo di
guerra a quello della NEP aveva avuto come conseguenza che «a letteratura sovietica com-
prende una letteratura borghese, una letteratura dei grossi contadini e una letteratura
proletaria, a seconda che nell’ideologia dell’opera d’arte in questione prevalga l’elemento
proletario, dei grossi contadini o borghese»*8. Tuttavia, Lacis non rinunciava all’idea che
questa fase fosse un momento di passaggio verso una piena maturita dell’arte proletaria,
con una produzione artistica e un pubblico finalmente consapevoli del ruolo culturale
svolto dalla drammaturgia in senso alla costruzione della societa socialista. Nonostante
cio, Lacis riconosceva che «artisti eminenti, di grande talento, non abbiano tenuto il passo
con queste trasformazioni della tattica di lotta, che addirittura alcuni, che all’inizio dell’era
sovietica si trovavano all’avanguardia, come portabandiera della condizione artistica rivo-
luzionaria, si trovino ora nelle retrovie. E il caso di Mejerchol’d e di Majakovskij»#°. In verita
Mejerchol’d non aveva mai sostenuto una completa rottura con la tradizione teatrale del
passato: fin dal 1926, dopo vari scontri e polemiche, aveva finito per sostenere I'impianto
teorico di Lunacarskij riguardo al peso e alla funzione positiva del repertorio classico
nell’assetto del teatro post-rivoluzionarios°. Nel 1933 in un dibattito con i dirigenti dei Cir-
coli filodrammatici arrivo a formulare accuse ai futuristi dello stesso stampo di quelle di
Lunacarskij:

Ma un distacco definitivo col passato porta nel campo dell’arte a un nichilismo sui gene-
ris, dato che I’'arte non pud essere creata senza tenere conto di tutto cié che I'umanita ha
fatto nel passato. Percio é giusta la geniale osservazione di Lenin che I’arte proletaria non
puo essere creata nel laboratorio del Proletkul’t; I’arte proletaria non pud nascere senza
tenere conto di tutte le passate conquiste artistiche5!.

I1 1929 € anche l’anno in cui Benjamin scrisse il Programma di un teatro proletario di bam-
bini che Lacis presento alla Karl-Liebknecht-Haus, testo che spostava la questione della
costruzione dell’arte proletaria sul terreno piu proprio di Lacis: quello dell’educazione. In
quel testo Benjamin poneva il problema di quali strumenti ci si dovesse dotare «per un’edu-
cazione dei bambini proletari fondata sulla coscienza di classe»52. Dato che 'educazione
borghese, in corrispondenza con la condizione di classe della borghesia, & priva di un qua-
dro generale (Benjamin condivideva lidea marxiana che la borghesia non & piu la classe
dell’'universale e della totalita), ’'educazione proletaria per essere tale ha bisogno di un
quadro oggettivo in cui si educhi piuttosto che un’idea a cui si educhi. Il quadro oggettivo

46 Mejerchol’d (1977), p. 51.

47 Lacis (2021), p. 69.

48 Ivi, p. 109.

49 Ivi, p. 111.

50 Lunacarskij (1968a), pp. 245-257. Si veda nella stessa raccolta i suoi interventi sul teatro di Mejerchol’d,
pp. 5-69.

51 Mejerchol’d (1977), p. 77.

52 Benjamin (2010a), p. 181.

269



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo

a cui pensava Benjamin era quello della collettivita a cui si rivolgeva il teatro proletario di
bambini: ossia la classe. Solo la classe possiede gli organi infallibili della collettivita, «ed &
un privilegio della classe operaia avere gli occhi ben aperti per la collettivita infantile, di
fronte alla quale la borghesia € cieca»33. A cio si aggiungeva la fine della qualifica morale
di educatore pedagogico a cui Benjamin sostituiva la capacita di osservazione in quanto
«amore non sentimentale» in grado di mettere fuori gioco lo strumento borghese della sen-
sazione che, insieme alla logica del profitto, dominava la scena del teatro borghese. Brech-
tianamente Benjamin aggiungeva che il teatro proletario di bambini non era fatto per ’eter-
nita, ma per l'attimo del gesto e proprio la sua caducita lo rendeva propriamente arte
dellinfanzia. All’azione gestuale si accompagnava la forma di gioco. Polemizzando con il
movimento della Jugendkultur — che «svuota l'entusiasmo giovanile attraverso riflessioni
idealistiche su se stesso, per sostituire senza farsi notare le ideologie formali dell’idealismo
tedesco con i contenuti della classe borghese»5* — Benjamin sottolineava come la forma di
gioco, nel garantire ai bambini 'adempimento della loro infanzia, si integrava perfetta-
mente alle esigenze della lotta di classe senza promuovere una disciplina morale a cui
educare secondo interessi di classe. Poiché € proprio lo spazio teatrale che si inserisce
completamente nel quadro della situazione sociale della classe nel dispositivo della lotta di

”» «

classe, Benjamin aggiungeva che «Si potra rinunciare alle pratiche “naturali”, “compren-
sive”, “empatiche”, alle educatrici “amanti di bambini”»55. In tal modo nel gioco teatrale si
adempie l'infanzia dei bambini e cid consentiva a Benjamin di concludere con la sua pro-
posta finale da donare a Lacis per il suo teatro: «davvero rivoluzionaria non € quella pro-
paganda delle idee che qua e la incita ad azioni ineseguibili e che svanisce davanti alla
prima sobria considerazione fatta all’uscita del teatro. Davvero rivoluzionario € il segnale
segreto dell’avvenire che parla nel gesto infantile»sé.

Sempre nel 1929 Benjamin scrisse un appunto sul rapporto che si stava instaurando
tra Piscator e I’Associazione moscovita per il teatro proletario: Piscator e la Russia®’. Lo
scritto € un’occasione per Benjamin di mettere a fuoco un elemento importante per lo
sviluppo della sua estetica materialistica. Nellinterpretare il dibattito russo sul presunto
realismo di Stanislavskij — i sostenitori del quale ritenevano che la sua concezione del
teatro fosse a suo modo realista poiché poggiava sulla rappresentazione dell’ambiente nel
quale emergono i diversi personaggi — Benjamin ricordava che cio era piuttosto in sintonia
con la sociologia individualistica di matrice borghese basata sulla psicologia dell’individuo
e che non avesse nulla a che fare con quella marxiana: «Marx invece afferma che il singolo
¢ determinato dalla sua collocazione di classe e quest’ultima, a sua volta, dalla sua posi-
zione nel processo di produzione»’®. Erano tesi che lo stesso Piscator aveva avanzato
quell’anno nelle linee fondamentali per una drammaturgia sociologica la dove aveva soste-
nuto che

Non piu l'individuo col suo destino personale e privato, ma ’epoca stessa, la sorte delle
masse € il fattore eroico della nuova arte drammatica. Forse che in questo modo l'indivi-
duo pud perdere gli attributi della sua personalita? [...] Naturalmente no, ma tutti i com-
plessi sentimentali sono stati spostati verso un’altra visuale. [L’individuo] € inseparabil-
mente congiunto con i grandi fattori politici ed economici della sua epoca>.

Dopo queste considerazioni, che riconducevano i conflitti individuali ai nessi e ai conflitti
sociali in quanto conflitti di classe, e rinunciando a ogni motivazione psicologica in luogo
della chiarificazione dei rapporti sociali ed economici, Piscator aggiungeva che il teatro

53 Ivi, p. 183.

54 Ivi, p. 185.

55 Ivi, p. 186.

56 Ibid.

57 Benjamin (2010b), pp. 272-273.
58 Ivi, p. 272.

59 Piscator (1960), p. 130.

270



Leonardo V. Distaso

politico doveva posizionarsi all’interno della lotta di classe come sua propria funzione so-
ciale:

Quando [I'uomo sulla scena] si presenta, si presenta insieme con lui anche la sua classe
o il suo ceto. Quando entra in conflitto, morale, spirituale o istintivo, entra in conflitto
con la sua societa. [...] un’epoca nella quale sono all’ordine del giorno i rapporti interni
della collettivita, la revisione di tutti i valori umani, il sovvertimento di tutti i rapporti
sociali, non puo vedere I'uomo altro che nella sua posizione di fronte alla societa e di
fronte ai problemi sociali della sua epoca, cioé¢ 'uomo come entita politica. [...] Il compito
del teatro rivoluzionario consiste invece ne prendere la realtd come punto di partenza, e
intensificare la frattura sociale facendone un elemento di accusa, di rivoluzione e di nuovo
ordine®0.

Ora, mentre la tendenza di Stanislavskij mostrava i segni dell’epoca in maniera non dia-
lettica in direzione di una conciliazione fra le classi (mostra com’¢ ’epoca e non come essa
possa essere cambiata), Benjamin sottolineava che la giusta tendenza del teatro proletario
dovesse andare nella direzione della lotta di classe attraverso un realismo che si confron-
tasse criticamente con l'esistente, aderendo in qualche modo alle tesi di Piscator e alla
corrente che nel 1929 era sostenuta da Becher sul numero di agosto di “Linkskurve” di
quell’anno®!. Era implicita la condanna di ogni naturalismo e di ogni psicologismo. D’altra
parte, Benjamin commentava pure l’altra posizione dell’Associazione moscovita, ovvero la
sua presa di distanze gruppo del Lef, tra i cui esponenti spiccavano Majakovslij, Tret’jakov,
Brik, Sklovskij (ai quali Benjamin aggiunge Mejerchol’d e non cita Arvatov). L’estetica del
montaggio in letteratura, la descrizione senza narrazione, 1'uso del materiale giornalistico
e biografico, il metodo documentario: questi gli elementi che caratterizzavano l’estetica del
Lef. Benjamin rimarcava di queste posizioni la sconfitta del 1926 quando si concretizzo il
programma della RAPP (Associazione russa degli scrittori proletari) stabilito nel luglio del
1925 al Comitato centrale del Partito comunista russo con il documento Sulla politica del
partito in campo letterario su proposta da Averbach62. In quel documento si metteva fine
alla fase del comunismo di guerra e alla costruzione di una letteratura conseguente e si
apriva la fase dell’organizzazione di nuove forme artistiche basate sull’idea che il proleta-
riato non possedeva le risposte per affrontare una tale organizzazione, ma che fosse il
partito a indirizzarne le tendenze®3. Condannando le posizioni di Trockij, Voronskij, dei
compagni di strada, del Proletkul’t, del Lef e dei costruttivisti il documento affermava la
necessita di una letteratura di classe promossa dal partito che non fosse settaria e specia-
listica, ma che fosse in grado di tollerare quegli «strati letterari che possono camminare col
proletariato» al fine di costruire una letteratura rivolta alle masse «servendosi di tutti i
risultati tecnici della vecchia arte»®*. Questa linea fu poi confermata dallo stesso Lunacar-
skij che sottolineo I'importanza di recuperare criticamente il passato culturale nelle fasi di
stabilizzazione della dittatura del proletariato®s. Benjamin riconosceva nell’Associazione
moscovita per il teatro proletario a cui si stava rivolgendo Piscator quella collocazione ca-
pace di «permeare la nuova scena postrivoluzionaria con uno spirito che metta al servizio
di una radicalizzazione e di una illuminazione della coscienza di classe gli elementi vitali
dell’eredita della cultura teatrale»®, e cio grazie al fatto che si trattava di una scena teatrale
operata da attori dilettanti e da lavoratori quali «rappresentanti di un’arte scenica che &
scaturita immediatamente dalle fabbriche e dalla politica quotidiana»®7. Cid appariva ai

60 Tvi, p. 131.

61 Becher (1929), pp. 1-3.

62 Trockij (1974), pp. 617-622.

63 Ivi, p. 619.

64 Ivi, pp. 621-622.

65 Lunacarskij (1968a), pp. 135-172.
66 Benjamin (2010b), p. 273.

67 Ibidem.

271



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo

suoi occhi come 'unico modo, inizialmente, per non cadere nel falso recupero della tradi-
zione culturale (e teatrale) borghese trapiantata nella fase della sua decadenza: come se
guardando alla realta culturale sovietica e ai pericoli di un innesto in essa di elementi
decadenti e dissolutori, Benjamin riprendesse ancora una volta in mano la critica radicale
alla societa borghese tedesca ed europea. E tra gli strumenti principali di questa critica
radicale, mossa a partire dal piano sempre piu consapevole del materialismo di matrice
marxista, Benjamin riflette su un tema brechtiano tanto decisivo come il cambiamento di
funzione dal punto vista della produzione e del consumo. Dal punto di vista della produ-
zione — riferito ai due teorici principali, Brecht e Tret’jakov — come «dissoluzione del carat-
tere dell’opera per mezzo del lavoro collettivo»©® e del coinvolgimento della critica, dell’oc-
cupazione dell’apparato di produzione senza foraggiarlo che apre alla trasparenza didat-
tica, produzione che si da come progressiva e non come creativa (teatro epico e libro di
lettura). Dal punto di vista del consumo in cui il lettore viene considerato non come pub-
blico generico, ma come classe da istruire (e non da convincere) al cui compito € assegnato
I'intellettuale che avvia il cammino verso il comunismo come il cammino piu lontano e non
quello piu vicino.

8.

Tra l’attacco ai malinconici di mestiere, «mimetizzazione proletaria della borghesia in sfa-
celo», fenomeno di disgregazione borghese carica di quel buon senso che priva «la dialettica
rivoluzionaria del suo carattere di classe», e la riconversione della lotta politica da oggetto
di piacere e articolo di consumo a coazione a decidere e mezzo di produzione®, Benjamin
ha cercato la sua strada allinterno del marxismo occidentale facendo tesoro delle espe-
rienze moscovite che Lacis gli dette occasione di vivere. A suo modo Lacis stessa riconobbe
che tra gli obiettivi di Benjamin vi era la critica della societa e della cultura borghese come
momento imprescindibile della via marxista alla costruzione di una societa nuova. Nelle
sue memorie Lacis sottolinea le preoccupazioni di Benjamin nei riguardi della borghesia
tedesca: una massa in decadenza che difende selvaggiamente la proprieta nell’ambito di
un processo di stabilizzazione che di fatto stabilizzava la miseria e affermava la volonta di
impotenza dell’individuo borghese ormai privo di coscienza di classe’0. La necessita di su-
perare la facile posizione della sociologia volgare, che si limitava all’analisi della posizione
sociale dello scrittore e al ruolo politico dell’opera senza tenere conto della valutazione degli
aspetti estetici dell’opera, € un punto decisivo per capire la posizione di Benjamin all’in-
terno del marxismo occidentale. La prassi marxista dialetticamente connessa all’analisi
critica a cui Benjamin rivolse la sua attenzione passava necessariamente per la riflessione
sul modo con cui la dominante classe borghese riusciva a influire sui comportamenti e le
azioni delle masse proletarie manovrandole non solo riguardo ai modi della produzione e
della distribuzione, del lavoro estraniato e dello sfruttamento, ma anche nei termini gene-
rali del controllo della sfera sovrastrutturale, dell'industria culturale e dei media’!. In Be-
njamin € rimasta sempre presente la tesi marxiana che l'individuo non € solo collocato
genericamente nella societa, ma lo € nei termini della sua collocazione di classe, la quale
a sua volta & posizionata nel processo di produzione e riproduzione, sia strutturale che
sovrastrutturale. Se Lacis ha contribuito a far conoscere a Benjamin alcuni aspetti della
realta comunista & vero soprattutto che Benjamin ha compreso, da solo e con altri, molto
di questa realta al punto da dare lui indicazioni di tratti di strada che Lacis, e non solo lei,
ha poi percorso con profitto.

68 Benjamin (2014), p. 178.

69 Benjamin (2002c), pp. 264-265.
70 Lacis (2021), p. 103.

71 Ivi, p. 105.

272



Leonardo V. Distaso

Bibliografia

Becher, J. (1929), “Unsere Front”, Linkskurve, n. 1, pp. 1-3.

Benjamin, W. (1978), Lettere 1913-1940 (1966), Einaudi, Torino.

Benjamin, W. (1996), Gesammelte Briefe, Bd. II, 1919-1924, Suhrkamp, Frankfurt a.M.

Benjamin, W. (2001a), Strada a senso unico (1926), in Opere complete, vol. 1I: Scritti 1923-
1927, Einaudi, Torino, pp. 409-463.

Benjamin, W. (2001b), I raggruppamenti politici degli scrittori russi (1927), in Opere com-
plete, vol. II: Scritti 1923-1927, Einaudi, Torino, pp. 609-612.

Benjamin, W. (2001c), Mosca (1927), in Opere complete, vol. II: Scritti 1923-1927, Einaudi,
Torino, pp.624-653.

Benjamin, W. (2001d), La nuova letteratura russa (1927), in Opere complete, vol. II: Scritti
1923-1927, Einaudi, Torino, pp. 665-671.

Benjamin, W. (2001e), Diario moscovita (1927), in Opere complete, vol. II: Scritti 1923-1927,
Einaudi, Torino, pp. 506-608.

Benjamin, W. (2001{), Replica a Oscar A. Schmitz (1927), in Opere complete, vol. II: Scritti
1923-1927, Einaudi, Torino, pp. 617-621.

Benjamin, W. (2002a), Memorandum sul periodico “Krisis und Kritik” (1930), in Opere com-
plete, vol. IV: Scritti 1930-1931, Einaudi, Torino, pp. 287-289.

Benjamin, W. (2002b), Un isolato si fa notare. A proposito degli Impiegati di S. Kracauer
(1930), in Opere complete, vol. IV: Scritti 1930-1931, Einaudi, Torino, pp. 139-144.

Benjamin, W. (2002c), Malinconia di sinistra (1930), in Opere complete, vol. IV: Scritti 1930-
1931, Einaudi, Torino, pp. 263-267.

Benjamin, W. (2002d), Tesi sul periodico “Krisis und Kritik”, in Opere complete, vol. IV:
Scritti 1930-1931, Einaudi, Torino, pp. 290-291.

Benjamin, W. (2003), L’errore dell’attivismo (1932), in Opere complete, vol. V: Scritti 1932-
1933, Einaudi, Torino, pp. 206-208.

Benjamin, W. (2004), L’autore come produttore, (1934), in Opere complete, vol. VI: Scritti
1934-1937, Einaudi, Torino, pp. 43-58.

Benjamin, W. (40a), Programma di un teatro proletario di bambini, in Opere complete, vol.
III: Scritti 1928-1929, Einaudi, Torino, pp. 181-186.

Benjamin, W. (2010b), Piscator e la Russia, in Opere complete, vol. IIl: Scritti 1928-1929,
Einaudi, Torino, pp. 272-273.

Benjamin, W. (2014), Frammenti e Paralipomena, in Opere complete VIII, Einaudi, Torino.

Brecht, B. (1973), Discorso al I Congresso internazionale degli scrittori per la difesa della
cultura. Una constatazione necessaria per la lotta contro la barbarie (1935), in Scritti sulla
letteratura e sull’arte, Einaudi, Torino, pp. 132-136.

Eagleton, T. (20242), Walter Benjamin. Or, Towards a Revolutionary Criticism, Verso, Lon-
don-New York.

Lacis, A. (2021), L’agitatrice rossa, Meltemi, Milano.

Lunacarskij, A.V. (1968a), Il teatro d’arte di Mosca, in Teatro e rivoluzione, Samona e Sa-
velli, Roma, pp. 245-257.

Lunacarskij, A.V. (1968b), Le basi della politica teatrale del potere sovietico, in Teatro e
rivoluzione, Samona e Savelli, Roma, pp. 135-172.

Mejerchol’d, V. (1977), L’Ottobre teatrale. 1918-1939, Feltrinelli, Milano, pp. 50-55.

Piscator, E. (1960), II teatro politico, Einaudi, Torino.

Trockij, L. (1974), Letteratura e rivoluzione, Einaudi, Torino.

273



