
 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 261-273 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12981 

261 
 

LEONARDO V. DISTASO* 
 

ISTANTANEA SULLA SVOLTA POLITICA DI BENJAMIN VERSO IL MARXISMO 
 

 
Abstract: Snapshot of Benjamin’s Political Turn towards Marxism 

 
The essay examines some moments of Benjamin’s theoretical and political turn toward Marxism by 

catching some aspects of his early position within Western Marxism. The focus is from his meeting with 
Asja Lācis and his trip to Moscow to the time before his dialogue with Brecht, the phase referred to here 
as pre-Brechtian. Benjamin’s reflections on the construction of a proletarian culture and literature are 
connected with the theme of the heritage of bourgeois culture and literature in the transition from the 
phase of wartime communism to that of the stabilization of the NEP, and the consequences of this on 
the German cultural milieu. Thus, the first traits of what can be called Benjaminian Marxism become 
evident. 

 
Keywords: Function of Art, Intellectual, Political Theater, Proletarian Literature, Western Marxism 

 
 
1.  
Fin dal 1924, a contatto con «una teoria bolscevica estrema» Benjamin aveva comunicato 
a Scholem, in una lettera del 22 dicembre, di un suo profondo cambiamento i cui segnali 
indicavano la svolta verso un comunismo da sviluppare, sperimentalmente, in forma 
estrema1. Già nelle lettere da Capri tra giugno e settembre dello stesso anno aveva irritato 
l’amico conservatore scrivendo che gli erano successe cose che avevano interrotto il ritmo 
borghese del suo lavoro nell’interesse incondizionato «di un’emancipazione vitale e di un’in-
tensa visione dell’attualità di un comunismo radicale»2, interesse che lo stavano spingendo 
verso la prassi politica del comunismo nicht als theoretisches Problem sondern zunächst 
als verbindliche Haltung3. Il testo di Lukács Storia e coscienza di classe e le conversazioni 
con Asja Lācis – «una delle donne più notevoli che abbia mai conosciuto»4 – sono alla base 
di questo radicale cambiamento iniziato nel 1924. I passaggi benjaminiani che indicano la 
svolta verso lo sviluppo in forma estrema del comunismo non sono affatto marginali all’in-
terno del percorso intellettuale di Benjamin. Chi scrive li ritiene, anzi, fondamentali e si 
oppone a quella linea che li ha emarginati annegando Benjamin nelle secche della filosofia 
borghese. Come ha visto bene Terry Eagleton nel 1981: «All the sign are that Benjamin is 
in imminent danger of being appropriated by a critical establishment that regards his 
Marxism as a contingent peccadillo or tolerable eccentricity»5. Chi scrive è in linea con 
Eagleton e cercherà di evitare questo pericolo appoggiando la convinzione che Benjamin 
sia «who in a dark time taught us that it is the lowly and inconspicuous who will blast 
history apart»6. 
 
2.  
Partiamo dal suo viaggio a Mosca tra dicembre 1926 e febbraio 1927 invitato da Asja Lācis 
(sebbene il più delle volte accompagnato nei suoi appuntamenti dal compagno di lei, 

 
* Università degli Studi di Napoli “Federico II”. 

 
1 Benjamin (1978), p. 109; («zu entwickeln, und das, versuchweise, extrem»; Benjamin 1996, p. 511). 
2 Ivi, p. 94. 
3 Benjamin (1996), p. 483. 
4 Benjamin (1978), p. 94. 
5 Eagleton (20242), p. XII. 
6 Ivi, p. XIII. 



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo 
 

 
262 

 

Bernhard Reich). La visione del dramma gogoliano Il revisore per la regia di Mejerchol’d e 
i successivi incontri con il regista, la partecipazione a incontri pubblici con Majakovskij e 
Belyj, le serate ai teatri e ai dibatti nelle sedi politiche, gli scambi di vedute con gli intellet-
tuali e i dirigenti del partito sulle attività teatrali e letterarie, le discussioni con Reich sulle 
teorie estetiche di Plechanov, fino all’analisi descrittiva dei posizionamenti dei raggruppa-
menti politici degli scrittori e dei cineasti sovietici: sono queste alcune delle esperienze che 
fecero maturare in Benjamin quelle idee che lo accompagnarono verso lo sviluppo in forma 
estrema della sua idea di comunismo su cui si stava incamminando. Nell’appunto del 30 
dicembre 1926 del Diario moscovita, Benjamin affronta il rapporto tra cultura (e lettera-
tura) borghese e cultura (e letteratura) proletaria partendo dal problema dell’istruzione: 
«Per ovviare alla catastrofica ignoranza si è lanciata la parola d’ordine di diffondere la co-
noscenza dei classici russi e della letteratura occidentale»7. Su questo punto Benjamin 
mostrava tutto il suo scetticismo: rispetto alla fase del comunismo di guerra (o militante, 
come lo chiama Benjamin) nella fase attuale di stabilizzazione imposta dalla politica della 
NEP il governo frena fino all’arresto il portato delle dinamiche del processo rivoluzionario. 
Egli vedeva, attraverso la sua lente, la debolezza (il pericolo, direi) insita nel trasporto e 
nell’innesto della cultura borghese in quella sovietica. Scrive: 

 
[il governo] cerca all’interno di sospendere il comunismo militante, si sforza di imporre 
per un certo periodo una pacificazione di classe, di spoliticizzare il più possibile la vita 
civile. D’altro canto, nelle associazioni dei “pionieri”, nel Komsomol la gioventù viene edu-
cata “in modo rivoluzionario” […] Si fa il tentativo di arrestare nella vita dello stato la 
dinamica del processo rivoluzionario – si è entrati, lo si voglia o no, nella restaurazione, 
ma ciò malgrado si vuole accumulare energia rivoluzionaria nella gioventù come energia 
elettrica in una batteria. Questo non funziona8. 
 

In tale contesto politico-culturale si inserisce il problema dell’istruzione: «Per ovviare alla 
catastrofica ignoranza si è lanciata la parola d’ordine di diffondere la conoscenza dei clas-
sici russi e della letteratura occidentale»9. Ma – e questa è l’osservazione decisiva di Ben-
jamin – i valori culturali borghesi sono entrati in una fase estremamente critica dato il declino 
della società borghese, per cui la cultura e la letteratura che vengono trasportati all’interno 
della società sovietica sono già espressione della loro decadenza: «Quel che si nota adesso 
nella Russia dei Soviet è che questi valori vengono popolarizzati proprio nella forma con-
traffatta e squallida che da ultimo hanno assunto nell’epoca dell’imperialismo»10. Il falli-
mento della messa in scena del Revisore di Gogol da parte di Mejerchol’d, a cui Benjamin 
aveva assistito il 19 dicembre, lo aveva segnato proprio in riferimento alle contraddizioni 
insite in questo pericoloso trasporto: «Qui le si dà grande importanza, come adattamento 
di un’opera classica per il teatro rivoluzionario, ma nel contempo la si considera un tenta-
tivo fallito»11. L’operazione, non esente da contraddizioni, si inseriva nella programmazione 
culturale generale per gli operai finalizzata a rendere loro accessibile la letteratura classica 
russa ed europea una volta abbandonata la letteratura degli scrittori di sinistra che aveva 
dominato durante la fase del comunismo di guerra, la quale era accusata di non aver 
saputo costruire un repertorio di qualità ad usum della classe proletaria: all’eroico comu-
nismo di guerra si stava sostituendo l’eroismo della NEP che metteva in evidenza figure 
che Benjamin conosceva dai tempi della grande inflazione. Era evidente che Benjamin, di 
fronte a tale pericolo, era maggiormente incuriosito dalle produzioni artistiche realizzate 
dalla classe proletaria. 

 
7 Benjamin (2001e), p. 546. 
8 Ivi, p. 547. 
9 Ibidem. 
10 Ivi, pp. 547-548. 
11 Ivi, p. 527. 



Leonardo V. Distaso 

 
263 

 

Ma arriviamo alle considerazioni che Benjamin appunta l’8 e il 9 gennaio 1927. Ai suoi 
occhi gli si presentano con lucidità una serie di interrogativi legati alla necessità di avere 
una base solida e sicura – una struttura portante, dice – su cui consolidare la propria vita. 
Si tratta di prendere posizione: entrare o no nel partito comunista tedesco? Da un certo 
punto di vista questo sembra essere il momento più opportuno per prendere in considera-
zione questa opportunità. Da un altro punto di vista rimangono gli scrupoli esteriori: 

 
Mi domando se non vada consolidata oggettivamente ed economicamente con un intenso 
lavoro una posizione di fiancheggiatore esterno che continui a garantirmi la possibilità di 
una vasta produzione nel mio ambito di lavoro consueto. Ma il problema è appunto se sia 
possibile trasferire senza rotture questa produzione in un nuovo stadio12. 
 

Si tratta, a ben vedere, di un problema analogo a quello del trasferimento della cultura 
borghese occidentale all’interno della società sovietica in costruzione: come poter traspor-
tare all’interno della società sovietica le espressioni della decadenza senza incidere negati-
vamente sulla costruzione di quella società? E, da un punto di vista personale: entrare nel 
partito per avere una posizione solida, un contatto con l’organizzazione e con la gente, un 
mandato garantito, proiettare i propri pensieri entro un campo di forze precostituito; op-
pure restare un fiancheggiatore, fare da battistrada, chiedendosi però «se sia possibile col-
locarsi all’esterno con un tangibile vantaggio per sé e per le cose stesse, senza passare 
dalla parte della borghesia né pregiudicare il lavoro»13. Come si vede, permane l’idea di 
poter restare un libero scrittore, un libero intellettuale, ma libero anche dalle maglie strette 
della borghesia e della sua declinante forma di vita: mantenere una posizione autonoma 
senza essere autosufficiente; libero, ma senza privilegio. E senza pregiudicare il lavoro, che 
vorrebbe dire: senza che alcun agente esterno – sia borghese che partitico – potesse mettere 
in discussione la sua forma di vita che egli definiva rivoluzionaria, operante nella sua clan-
destinità illegale fra gli autori borghesi14. Infine, c’è la posta in gioco del materialismo: 
tenersi alla larga dai suoi eccessi, oppure misurarsi con essi all’interno del partito? È il 
suo lavoro che lo preoccupava: alla fine di quell’appunto deciderà per l’ingresso, almeno in 
via sperimentale, nel partito, ma solo «se su una tela angusta base il mio lavoro non riu-
scirà a stare al passo con il ritmo delle mie convinzioni né a organizzare la mia esistenza»15. 
Sappiamo che al suo ritorno in Germania, e anche negli anni successivi, Benjamin non 
entrò mai nel partito comunista tedesco e non ne fu nemmeno un fiancheggiatore esterno. 
Tuttavia, egli non smise di essere (a suo modo) un materialista dialettico rivoluzionario, 
sebbene lo sviluppo di questa costellazione concettuale avrà bisogno di qualche tempo per 
configurarsi nei suoi tratti specifici. 

 
3.  
Tornato a Berlino Benjamin scrisse per la “Literarische Welt” un testo intitolato I raggrup-
pamenti politici degli scrittori russi16 in cui descriveva il dibattito tra radicali di sinistra e di 
destra all’interno del movimento rivoluzionario degli scrittori (il testo vedrà una seconda 
versione intitolata La nuova letteratura russa nella quale Benjamin riprese le analisi delle 
principali fazioni letterarie, accentuandone i contrasti e le differenze17). Nella Vapp (Asso-
ciazione panrussa degli scrittori proletari) si distinguevano i Napostovcy (le vedette) che 
sostenevano la letteratura di partito che aveva liquidato il comunismo di guerra e affermato 
una letteratura rivoluzionaria determinata sul valore del contenuto rivoluzionario. Un se-
condo gruppo era quello dei Poputčiki (compagni di strada) che ricollocavano all’interno del 

 
12 Ivi, pp. 564-565. 
13 Ivi, p. 566. 
14 Ibidem. 
15 Ibidem. 
16 Benjamin (2001b), pp. 609-612.  
17 Benjamin (2001d), pp. 665-671. 



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo 
 

 
264 

 

movimento letterario rivoluzionario le parole d’ordine dell’arte occidentale e borghese d’an-
teguerra. Ad essi si opponeva ancora il fronte di sinistra del Lef che perseguiva la linea dei 
gruppi proletkul’tisti e del riconoscimento dell’egemonia dell’arte proletaria anche dal 
punto di vista formale. Nonostante Benjamin non espliciti in quella sede alcuna preferenza 
per l’uno o per l’altro raggruppamento, questo scritto è importante per comprendere come 
egli stava prendendo coscienza di un problema che affronterà più direttamente in seguito, 
ovvero il rapporto che l’intellettuale e lo scrittore borghese devono avere con la propria tradi-
zione culturale e con la propria posizione sociale e, in particolare, nei confronti dell’arte pro-
letaria d’avanguardia. 
 
4.  
Così, invitato da Martin Buber a scrivere un pezzo sulla rivista “Die Kreatur”, Benjamin 
rimescolò le tante osservazioni raccolte nel diario moscovita dando vita a un altro testo di 
passaggio in direzione dell’atteggiamento vincolante proprio di un comunismo radicale. Il 
testo, intitolato Mosca, è il risultato della sua presa di posizione avendo fatto pace dialettica 
col mondo, ossia avendo fatto convergere dialetticamente realtà e verità di fronte alla sto-
ria, e non semplicemente di fronte ai suoi contemporanei, per una corretta comprensione 
della svolta storica radicale compiuta in Russia18. Sorprese Benjamin scoprire come nella 
Russia sovietica «ogni pensiero, ogni giornata e ogni esistenza è come esposta sul tavolo di 
un laboratorio», come l’incessante processo di riorganizzazione fosse accompagnato dall’in-
condizionata disponibilità al cambiamento19 – considerazione che sposava quella che aveva 
fatto nel Diario, là dove ammirava la rapidità dei cambiamenti e degli stimoli continui che 
agitavano i circuiti politico-culturali: «Tutto l’insieme di combinazioni della vita di un in-
tellettuale europeo è ben poca cosa a paragone dell’infinità di esperienze che qui incalzano 
l’individuo nel giro di un solo mese»20. Toccò la sua riflessione la constatazione di come il 
campo della tecnica fosse più pronto ad accogliere i risultati europei di quanto lo fosse 
quello culturale e letterario. Si trattava, scrive, di un problema di formazione culturale 
della classe che si presentava come la nuova committente del letterato, ma nella condizione 
di essere perlopiù analfabeta e poco ricettiva nel conciliare il momento della cultura supe-
riore europea con quello elementare nazionale21. Benjamin vedeva che le contraddizioni 
culturali insite nella costruzione di una società nuova, con una nuova classe protagonista 
della storia e della società, risiedevano non tanto nel conflitto di questa con il passato o 
con il mondo borghese esterno («il paese è separato dall’Occidente, più che dai confini e 
dalla censura, dalla pienezza di un modo di vita che non trova riscontro in Europa»22), 
quanto nel fatto che il congedo dalle istanze d’avanguardia del periodo del comunismo di 
guerra (costruttivismo, suprematismo, astrattismo), compiuto dalla dottrina ufficiale espo-
sta dalla Vapp, aveva limitato il terreno operativo del letterato (e dell’intellettuale in gene-
rale) al campo del contenuto, relegando in secondo piano quello della ricerca formale: «Oggi 
la dottrina ufficiale è che il contenuto, non la forma, decide del carattere rivoluzionario o 
controrivoluzionario di un’opera»23. Tema, quello della supremazia della forma o del con-
tenuto, ormai superato da Benjamin che vedeva nel problema così impostato dai teorici 
della Vapp una modalità di analisi obsolescente. Questo arretramento provocava la ten-
denza a far sparire l’immagine del libero scrittore per far emergere quella dell’intellettuale 
come funzionario della nuova classe dominante legato al piano astratto del contenuto ri-
voluzionario. (L’astrazione: uno dei concetti a cui Benjamin ha sempre dato battaglia!). 
Benjamin, per la verità, vedeva che il processo di sparizione del libero scrittore accadeva 
anche in Europa, sebbene in modalità diverse e con velocità diverse. Nella stessa pagina 

 
18 Benjamin (2001c), p. 624. 
19 Ivi, p. 632. 
20 Benjamin (2001e), p. 565. 
21 Benjamin (2001c), p. 643. 
22 Ivi, p. 644. 
23 Ibidem. 



Leonardo V. Distaso 

 
265 

 

aggiunge che la priorità del contenuto sulla ricerca formale – che toglieva il terreno sotto i 
piedi al letterato tradizionale, così come aveva fatto l’economia sul piano materiale – era 
un processo sì più avanzato nella Russia sovietica, ma non di molto in quanto la questione 
si poneva, sia sul piano economico che culturale, anche nell’Europa capitalistica che in 
quella fase stritolava il ceto medio nella lotta tra capitale e lavoro, trascinando con sé anche 
l’intellettuale che di quella classe ne era appartenente e rappresentante. Questo delicato 
problema, insieme al tema dell’arretratezza culturale e della spinta all’istruzione della 
classe proletaria, si univa, agli occhi di Benjamin, alla questione relativa a quale cultura 
avesse bisogno la nuova società sovietica: se una cultura dei proletari o una cultura per i 
proletari. Nello scritto su La nuova letteratura russa scrive che i teorici bolscevichi cono-
scevano la differenza tra la loro rivoluzione e quella della borghesia francese del 1789: 
«Allora la classe vincitrice si era assicurata, ben prima che le toccasse il potere, attraverso 
decenni di battaglie, il dominio delle istituzioni […] la battaglia per l’emancipazione spiri-
tuale fu sostenuta prima di quella politica»24. L’osservazione è ripresa da quanto aveva 
scritto in Mosca là dove si domandava: «Che ne è del letterato in un paese dove egli ha 
come committente il proletariato?»25 Egli osservava come per i teorici del bolscevismo la 
situazione del proletariato dopo la rivoluzione era diversa da quella della borghesia del 
1789. Questa si era già assicurata da decenni il dominio dell’apparato culturale: «L’orga-
nizzazione della cultura, l’educazione erano da tempo impregnate dell’ideologia del tiers 
état, e la lotta per l’emancipazione culturale era stata portata a termine prima di quella 
politica»26. Ma ora il problema era diventato quello di porre le basi per un’istruzione gene-
rale di milioni di persone analfabete capaci solo in un secondo momento di prendere pos-
sesso dei mezzi intellettuali rispetto alla presa dei mezzi di produzione e del potere politico: 
«si tratta ora di bilanciare i due momenti: quello della cultura superiore, di stampo euro-
peo, e quello della formazione elementare, nazionale. Questo è uno degli aspetti del pro-
blema dell’istruzione. Dall’altra parte, la vittoria della rivoluzione ha accelerato in molti 
campi il processo di assimilazione all’Europa»27. E d’altro canto questo avvicinamento alla 
cultura europea (senza un sostanziale avvicinamento in campo economico e politico) veniva 
utilizzato dai vertici governativi come forma di stabilizzazione che si concludeva in un fe-
nomeno generale di restaurazione. Queste domande riproponevano l’ineludibile problema 
di come affrontare concretamente, e risolvere, la diversa velocità interna alla dialettica tra 
struttura economica e sovrastruttura intellettuale e culturale, che Benjamin avrà sempre 
presente come problema fondamentale nella comprensione della tendenza politica dell’arte 
(e dell’opera) nel rapporto immanente con i mezzi e i rapporti di produzione. La chiarezza 
di cui Benjamin dispone nell’affrontare questo problema è mostrata nel modo con cui de-
scrive le tematiche del Proletkul’t di fronte alle polemiche condotte da questo fino al com-
promesso indicato da Lunačarskij: cosa vuole il Proletkul’t? Vuole una letteratura di pro-
letari o una letteratura per i proletari? Nel rispondere a questa domanda i proletkul’tisti 
sostenevano di voler creare le condizioni per dare diritto alle masse proletarie di costruire 
una letteratura che rispondesse alla vita delle macchine, alla vita quotidiana della fabbrica 
e a quella del soldato dell’Armata Rossa. Benjamin reagiva a questa risposta con la se-
guente domanda: «oggi, nell’epoca della guerra civile, nel periodo della sua strenua lotta 
per l’esistenza, può forse il proletariato liberare delle forze a vantaggio della letteratura, 
della poesia? Mai finora le epoche delle grandi rivoluzioni politiche o anche politico-sociali 
sono state epoche di fioritura per la letteratura»28. Solo quando non sarà più possibile 
separare il trapasso dei mezzi di produzione spirituali dal parallelo trapasso dei mezzi di 

 
24 Benjamin (2001d), p. 665. 
25 Benjamin (2001c), p. 643. 
26 Ibidem. 
27 Ibidem. 
28 Benjamin (2001d), p. 668. 



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo 
 

 
266 

 

produzione materiali il proletariato potrà impossessarsi di entrambi compiendo il passag-
gio della produzione intellettuale nelle mani della collettività29. 
 
5.  
Le domande intorno alla questione del rapporto tra arte e letteratura borghese e arte e 
letteratura proletaria continuarono a interrogare Benjamin nell’avanzamento del suo la-
voro in direzione di un comunismo sviluppato in forma estrema. Prima di incontrare Bre-
cht, con il quale iniziò la fase di consolidamento della sua posizione marxista, vale la pena 
accennare alla replica che Benjamin scrisse contro un testo di Oscar Schmitz su La coraz-
zata Potëmkin. Nel difendere il lavoro di Ėjzenštejn dalle critiche di Schmitz, Benjamin 
attaccava con forza il suo uso dell’artiglieria pesante dell’arsenale dell’estetica borghese 
nel momento in cui questi si indignava di coloro che fanno un uso politico dell’arte: «Fino 
a quando l’arte dovrà restare la signorina di buona famiglia che sa raccapezzarsi anche 
nei vicoli più malfamati, ma che non deve in nessun modo pensare alla politica?»30. Il punto 
è decisivo e ha bisogno di una precisazione teorica che si rivela di enorme portata: ogni 
opera d’arte in ogni epoca artistica possiede intrinsecamente una tendenza politica intesa 
come configurazione storica della coscienza che si manifesta precisamente nelle fratture 
della storia dell’arte e delle opere. E le fratture che vengono alla luce nello sviluppo artistico 
sono propriamente le rivoluzioni tecniche nelle quali, di volta in volta, si manifestano aper-
tamente le tendenze politiche31. L’obsolescenza dei teorici della supremazia del contenuto 
nel determinare la tendenza rivoluzionaria dell’opera, così come lo schiacciamento della 
ricerca formale sul mero piano formalistico, sono posizioni superate da Benjamin attra-
verso la questione della rivoluzione tecnica che precede sia il momento del contenuto che 
quello della forma in quanto termine esplicativo della tendenza politica e termine medio 
nella dialettica tra struttura e sovrastruttura. L’esemplare frattura che Benjamin indica 
nel testo contra Schmitz è il film, in anticipo rispetto al saggio del 1935 sull’opera d’arte. 
Una nuova regione della coscienza è sorta attraverso la rivoluzione tecnica del film; una 
regione originata da una frattura, da un’interruzione del continuum, da una lesione che ha 
incrinato il piano lineare della storia lasciando emergere una nuova tendenza politica che 
aspettava solo di trovare la forza e l’opportunità per essere accolta e raccolta. Ed è quello 
che è riuscito a fare La corazzata Potëmkin. Questo film è l’esempio della giusta tendenza 
politica nell’uso della rivoluzione tecnica cinematografica: rispetto al film internazionale 
borghese, esso ha trovato il suo schema coerente e ideologico coniugando lo strumento 
tecnico cinematografico con il dispiegamento dell’ambiente immediato in cui vive realisti-
camente il soggetto di classe (il proletariato), il quale non deve più «fruire il “bello” anche e 
proprio là dove gli parla dell’annientamento della sua classe»32, ma può finalmente riap-
propriarsi del proprio spazio collettivo in cui soltanto (nella collettività umana dell’am-
biente storico rivoluzionario) «il film può condurre a termine quel lavoro prismatico che ha 
intrapreso nell’ambiente»33. Ne La corazzata Potëmkin per la prima volta 

 
il movimento delle masse possiede quel carattere assolutamente architettonico e, tutta-
via, nient’affatto monumentale (tipo produzione Ufa), che prova il loro diritto a essere 
riprese dal cinema. Nessun altro mezzo potrebbe rendere il movimento di questa colletti-
vità; o meglio, nessun altro potrebbe comunicare la bellezza in esso finanche dei moti del 
terrore, del panico34. 
 

 
29 Benjamin (2001c), p. 645. 
30 Benjamin (2001f), p. 617. 
31 Ivi, p. 618. 
32 Ivi, p. 619. 
33 Ibidem. 
34 Ibidem. 



Leonardo V. Distaso 

 
267 

 

Tutto ciò vuol dire: vedere i fatti e le situazioni, i personaggi e le vicende nella loro dimen-
sione tipica – «se li si sottrae a un’osservazione che li isoli» – ovvero in rapporto all’intero 
della società entro la quale si trovano; in rapporto alla totalità storica, economica e sociale 
dello stato imperialistico in cui si svolge la narrazione filmica35. Insomma: più vicino a 
Lukács che al Proletkul’t, ma anche a quella tipicità che aveva incontrato sulla scena tea-
trale di Mejerchol’d36. In questo modo l’opera cinematografica sovietica poneva il problema 
di come realizzare una produzione che fosse dimostrazione dell’appropriazione dei mezzi 
di produzione artistici mantenendosi coerente sul piano della sovrastruttura intellettuale 
e ideologica. 
 
6.  
Per aggiungere un ultimo tassello a questa fase di passaggio nella direzione di una presa 
di posizione intorno alla questione della posizione sociale dell’intellettuale – fase che po-
tremmo limitare definendola pre-brechtiana – vale la pena accennare al tentativo fallito 
compiuto nel 1930 da Benjamin di fondare una rivista – Krisis und Kritik. La rivista avrebbe 
dovuto essere un periodico politico, «vale a dire che la sua attività critica è ancorata alla 
chiara consapevolezza della situazione di fondo in cui si trova la società oggi»37. Questa 
consapevolezza spingeva Benjamin a dire che la rivista si sarebbe dovuta collocare sul 
terreno della lotta di classe, senza avere alcun carattere partitico: essa non avrebbe dovuto 
essere un foglio proletario, ma «un organo in cui l’intelligenza borghese si dà conto delle 
sole istanze e concezioni che possono consentirle, date le attuali circostanze, una produ-
zione incisiva gravida di conseguenze, in contrasto con quella consueta, arbitraria e priva 
di effetti concreti»38. Benjamin insisteva subito dopo su un punto: Krisis und Kritik avrebbe 
dovuto essere una rivista che raggruppava i suoi collaboratori tra gli intellettuali borghesi, 
ma solo quelli in grado di rispondere all’esigenza imprescindibile di produrre lavori incisivi 
gravidi di conseguenze. Quali conseguenze? Innanzitutto, quelle che derivavano dalla piena 
cognizione di appartenere a una classe togliendosi tuttavia la maschera della propria falsa 
coscienza ed evitando di cadere sempre e di nuovo nelle reificazioni conformistiche di cui 
si cibava l’intellettuale borghese bene adattato al privilegio della conoscenza e alla padro-
nanza dei beni e dei prodotti culturali. D’altra parte, Benjamin proprio quell’anno ebbe a 
scrivere: «La creazione di una giusta coscienza è il primo compito del marxismo»39. Ma quali 
intellettuali? Non certo quegli attivisti passati dall’espressionismo alla Neue Sachlichkeit, 
malinconici di mestiere, «mimetizzazione proletaria della borghesia in sfacelo», fenomeno 
di disgregazione borghese carica di quel buon senso che priva «la dialettica rivoluzionaria 
del suo carattere di classe» e la depotenzia attraverso la lente della borghesia che l’ha 
ridotta a mero oggetto di consumo. Non certo quegli intellettuali attivisti che avevano ri-
dotto la rivoluzione a merce culturale con la fierezza dei beni spirituali ereditati, nel mas-
simo comfort ricavato dalla malinconica posizione del critico e dello scrittore trascendenti 
che veleggiavano sulla cresta dell’onda dell’inumano senza alcuna possibilità di azione po-
litica: «La trasformazione della lotta politica da coazione a decidere a oggetto di piacere, da 
mezzo di produzione ad articolo di consumo»40. Proprio la lontananza dai processi di 

 
35 Ivi, p. 620. 
36 «Della realtà noi scegliamo sempre ciò che è più tipico, prendiamo una serie di avvenimenti tipici di un 

unico ordine, li colleghiamo in modo tale da mettere in evidenza lo scopo dello spettacolo. […] Noi non vogliamo 
essere naturalisti, e non vogliamo che lo sia nemmeno il nostro spettatore, perché non può esserci una ripro-
duzione della realtà sulla scena, perché la scena è costruita in modo da non poter contenere la vita» (Mejer-
chol’d, 1977, p. 82). 

37 Benjamin (2002a), p. 287. 
38 Ibidem. Citiamo alcuni tra quelli che avrebbero dovuto essere i collaboratori della rivista che Benjamin 

inserisce nell’elenco provvisorio che stila nel memorandum: Borchardt, Brecht, Döblin, Eisler, Ihering, Kra-
cauer, Korsch, Kurella, Kantorowicz, Lukács, Meyer, Marcuse, Musil, Piscator, Reich, Sternberg, Weill, Wie-
sengrund. 

39 Benjamin (2002b), p. 140. 
40 Benjamin (2002c), pp. 264-265. 



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo 
 

 
268 

 

produzione – dalle forme attuali della struttura – se non nella forma di emblemi del privile-
gio41, era la colpa maggiore di questi intellettuali contro cui la rivista avrebbe dovuto com-
battere: la distanza dai mezzi di produzione faceva di loro dei fatalisti in cerca di favori 
nelle parziali situazioni congiunturali, di fatto esponenti della borghesia declassata che 
non riusciva a separarsi dagli ideali smorti e reificati del suo splendore passato42. La for-
mazione di una giusta coscienza materialistica che si sarebbe dovuta opporre a quella 
sterile tendenza si accompagnava alla formulazione di un pensiero in grado di raggiungere 
la più fruttuosa completezza, ossia di agganciarsi il più strettamente possibile alla realtà 
sociale. Per fare ciò sarebbe stato ammesso «solo ciò che è socialmente realizzabile» rinun-
ciando alla falsa ricchezza delle valutazioni private, dei parziali punti di vista e delle opi-
nioni personali. L’indifferenza nei confronti delle convinzioni personali – la lotta contro le 
opinioni nell’interesse della verità – era la tesi principale sulla quale fondare il lavoro della 
rivista finalizzato all’utilizzabilità delle valutazioni legate strettamente alla realtà sociale, 
una valutazione propriamente politica43. Questo punto decisivo mostra come il dialogo con 
Brecht si stava avviando su binari comuni la cui importanza fornirà materiali sui quali 
riflettere e costruire quella posizione estrema, nonché originale, che definisce il comunismo 
benjaminiano. Il grido che Brecht porterà a Parigi nel 1935 al Congresso degli scrittori con 
il quale sottolineava l’importanza di appropriarsi dei mezzi di produzione in vista di un 
diverso modello di produzione culturale, sia materiale che intellettuale («Compagni, par-
liamo dei rapporti di proprietà!»44) echeggia già nel progetto di Krisis und Kritik, nella sua 
necessità. 
 
7.  
Dato questo quadro provvisorio della fase dei primi anni di avvicinamento di Benjamin al 
comunismo e dell’avvio della costruzione di una sua originale estetica marxista, ci si do-
manda: qual è stato il contributo di Asja Lācis alla svolta verso il marxismo di Benjamin? 
Per abbozzare una risposta abbiamo a disposizione due fonti principali: gli scritti e i diari 
di Benjamin e quelli di Lācis. Quest’ultima incontrò Benjamin dopo le esperienze teatrali 
con i bambini abbandonati a Orel (1918) e dopo la sua adesione all’Ottobre teatrale ispirato 
da Mejerchol’d. Va detto che Lācis, nello stesso periodo, guardava con attenzione le espe-
rienze del teatro proletario di Piscator e la scena teatrale rivoluzionaria berlinese della 
Volksbühne (in particolare negli anni 1923-1925) attratta dalle forme documentaristiche 
del materiale drammaturgico (genere Agitprop) che meglio di qualsiasi altro fornivano un 
nesso stringente fra il teatro e la prassi della lotta di classe45. Seguendo lo spirito della 
drammaturgia di Mejerchol’d, Lācis si impegnò nella costruzione di una nuova dramma-
turgia che abbandonasse la tradizione del teatro borghese per abbracciare quello prodotto 
e diretto dalla nuova classe: alla mancanza di un repertorio, come ha scritto Mejerchol’d, 
si rispondeva con l’educazione e con l’insegnamento di una nuova drammaturgia: 

 
Prima di ogni altro problema è opportuno e urgente esaminare quello della drammaturgia. 
Dobbiamo riconoscere che la nostra abbastanza giovane drammaturgia, in sostanza, è 
opera di autodidatti, più o meno dotati. […] non abbiamo forse il diritto di attenderci dei 
drammaturghi proveniente dalla nuova classe? Se in ambiente borghese era raro trovare 

 
41 Benjamin (2003), p. 208. 
42 Ivi, p. 207. 
43 Benjamin (2002d), p. 290. Il frammento 142 scritto nel 1930 conferma questa tesi là dove chiarisce la 

distinzione tra critica personale e critica oggettiva. La critica polemica, scrive, deve essere politica se vuole 
essere immagine del tempo, ossia deve stagliarsi su uno sfondo oggettivo e questo sfondo oggettivo deve essere 
riconosciuto dalla critica come il terreno comune tra strategia politica e strategia letteraria: il fatto che l’una 
non corrisponda all’altra «rappresenta in modo emblematico la miseria della critica in Germania, la disgrazia 
del pensiero critico e forse anche del pensiero politico». Ma affinché la critica polemica sia oggettivamente 
politica essa deve superare l’espressione irrilevante della nota personale per riportare l’oggettività critica sul 
terreno della piena e consapevole rilevanza (cfr. Benjamin 2014, p. 172).  

44 Brecht (1973), p. 136. 
45 Lācis (2021), p. 176. 



Leonardo V. Distaso 

 
269 

 

dei drammaturghi preparati, perché non aspettare che una classe più potente ce ne for-
nisca di bravi? E ce li fornirà, ha bisogno solo dell’aiuto di chi può e deve insegnare questa 
arte46. 
 
Il nuovo gioco teatrale ideato da Lācis, in linea con queste prospettive, si rivolgeva in 

particolare all’infanzia poiché intendeva risvegliare una nuova coscienza nei bambini libe-
rando una nuova forma in seno ai principi estetico-politici del comunismo attraverso il 
produrre giocando: «Scopo dell’educazione comunista è liberare la produttività sulla base 
di un alto livello generale di formazione, siano o non siano presenti attitudini particolari»47. 
Sebbene Mejerchol’d fosse la fonte principale di ispirazione della sua visione teatrale, Lācis 
non negò critiche al drammaturgo e regista allorché, nel 1929, riconobbe che la scena 
letteraria sovietica fosse più complessa e contraddittoria di quanto avesse sperato con l’av-
vento dell’Ottobre teatrale. Il riconoscimento del passaggio storico tra il comunismo di 
guerra a quello della NEP aveva avuto come conseguenza che «la letteratura sovietica com-
prende una letteratura borghese, una letteratura dei grossi contadini e una letteratura 
proletaria, a seconda che nell’ideologia dell’opera d’arte in questione prevalga l’elemento 
proletario, dei grossi contadini o borghese»48. Tuttavia, Lācis non rinunciava all’idea che 
questa fase fosse un momento di passaggio verso una piena maturità dell’arte proletaria, 
con una produzione artistica e un pubblico finalmente consapevoli del ruolo culturale 
svolto dalla drammaturgia in senso alla costruzione della società socialista. Nonostante 
ciò, Lācis riconosceva che «artisti eminenti, di grande talento, non abbiano tenuto il passo 
con queste trasformazioni della tattica di lotta, che addirittura alcuni, che all’inizio dell’era 
sovietica si trovavano all’avanguardia, come portabandiera della condizione artistica rivo-
luzionaria, si trovino ora nelle retrovie. È il caso di Mejerchol’d e di Majakovskij»49. In verità 
Mejerchol’d non aveva mai sostenuto una completa rottura con la tradizione teatrale del 
passato: fin dal 1926, dopo vari scontri e polemiche, aveva finito per sostenere l’impianto 
teorico di Lunačarskij riguardo al peso e alla funzione positiva del repertorio classico 
nell’assetto del teatro post-rivoluzionario50. Nel 1933 in un dibattito con i dirigenti dei Cir-
coli filodrammatici arrivò a formulare accuse ai futuristi dello stesso stampo di quelle di 
Lunačarskij: 

 
Ma un distacco definitivo col passato porta nel campo dell’arte a un nichilismo sui gene-
ris, dato che l’arte non può essere creata senza tenere conto di tutto ciò che l’umanità ha 
fatto nel passato. Perciò è giusta la geniale osservazione di Lenin che l’arte proletaria non 
può essere creata nel laboratorio del Proletkul’t; l’arte proletaria non può nascere senza 
tenere conto di tutte le passate conquiste artistiche51. 
 

Il 1929 è anche l’anno in cui Benjamin scrisse il Programma di un teatro proletario di bam-
bini che Lācis presentò alla Karl-Liebknecht-Haus, testo che spostava la questione della 
costruzione dell’arte proletaria sul terreno più proprio di Lācis: quello dell’educazione. In 
quel testo Benjamin poneva il problema di quali strumenti ci si dovesse dotare «per un’edu-
cazione dei bambini proletari fondata sulla coscienza di classe»52. Dato che l’educazione 
borghese, in corrispondenza con la condizione di classe della borghesia, è priva di un qua-
dro generale (Benjamin condivideva l’idea marxiana che la borghesia non è più la classe 
dell’universale e della totalità), l’educazione proletaria per essere tale ha bisogno di un 
quadro oggettivo in cui si educhi piuttosto che un’idea a cui si educhi. Il quadro oggettivo 

 
46 Mejerchol’d (1977), p. 51. 
47 Lācis (2021), p. 69. 
48 Ivi, p. 109. 
49 Ivi, p. 111. 
50 Lunačarskij (1968a), pp. 245-257. Si veda nella stessa raccolta i suoi interventi sul teatro di Mejerchol’d, 

pp. 5-69. 
51 Mejerchol’d (1977), p. 77. 
52 Benjamin (2010a), p. 181.  



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo 
 

 
270 

 

a cui pensava Benjamin era quello della collettività a cui si rivolgeva il teatro proletario di 
bambini: ossia la classe. Solo la classe possiede gli organi infallibili della collettività, «ed è 
un privilegio della classe operaia avere gli occhi ben aperti per la collettività infantile, di 
fronte alla quale la borghesia è cieca»53. A ciò si aggiungeva la fine della qualifica morale 
di educatore pedagogico a cui Benjamin sostituiva la capacità di osservazione in quanto 
«amore non sentimentale» in grado di mettere fuori gioco lo strumento borghese della sen-
sazione che, insieme alla logica del profitto, dominava la scena del teatro borghese. Brech-
tianamente Benjamin aggiungeva che il teatro proletario di bambini non era fatto per l’eter-
nità, ma per l’attimo del gesto e proprio la sua caducità lo rendeva propriamente arte 
dell’infanzia. All’azione gestuale si accompagnava la forma di gioco. Polemizzando con il 
movimento della Jugendkultur – che «svuota l’entusiasmo giovanile attraverso riflessioni 
idealistiche su se stesso, per sostituire senza farsi notare le ideologie formali dell’idealismo 
tedesco con i contenuti della classe borghese»54 – Benjamin sottolineava come la forma di 
gioco, nel garantire ai bambini l’adempimento della loro infanzia, si integrava perfetta-
mente alle esigenze della lotta di classe senza promuovere una disciplina morale a cui 
educare secondo interessi di classe. Poiché è proprio lo spazio teatrale che si inserisce 
completamente nel quadro della situazione sociale della classe nel dispositivo della lotta di 
classe, Benjamin aggiungeva che «Si potrà rinunciare alle pratiche “naturali”, “compren-
sive”, “empatiche”, alle educatrici “amanti di bambini”»55. In tal modo nel gioco teatrale si 
adempie l’infanzia dei bambini e ciò consentiva a Benjamin di concludere con la sua pro-
posta finale da donare a Lācis per il suo teatro: «davvero rivoluzionaria non è quella pro-
paganda delle idee che qua e là incita ad azioni ineseguibili e che svanisce davanti alla 
prima sobria considerazione fatta all’uscita del teatro. Davvero rivoluzionario è il segnale 
segreto dell’avvenire che parla nel gesto infantile»56. 

Sempre nel 1929 Benjamin scrisse un appunto sul rapporto che si stava instaurando 
tra Piscator e l’Associazione moscovita per il teatro proletario: Piscator e la Russia57. Lo 
scritto è un’occasione per Benjamin di mettere a fuoco un elemento importante per lo 
sviluppo della sua estetica materialistica. Nell’interpretare il dibattito russo sul presunto 
realismo di Stanislavskij – i sostenitori del quale ritenevano che la sua concezione del 
teatro fosse a suo modo realista poiché poggiava sulla rappresentazione dell’ambiente nel 
quale emergono i diversi personaggi – Benjamin ricordava che ciò era piuttosto in sintonia 
con la sociologia individualistica di matrice borghese basata sulla psicologia dell’individuo 
e che non avesse nulla a che fare con quella marxiana: «Marx invece afferma che il singolo 
è determinato dalla sua collocazione di classe e quest’ultima, a sua volta, dalla sua posi-
zione nel processo di produzione»58. Erano tesi che lo stesso Piscator aveva avanzato 
quell’anno nelle linee fondamentali per una drammaturgia sociologica là dove aveva soste-
nuto che 

 
Non più l’individuo col suo destino personale e privato, ma l’epoca stessa, la sorte delle 
masse è il fattore eroico della nuova arte drammatica. Forse che in questo modo l’indivi-
duo può perdere gli attributi della sua personalità? […] Naturalmente no, ma tutti i com-
plessi sentimentali sono stati spostati verso un’altra visuale. [L’individuo] è inseparabil-
mente congiunto con i grandi fattori politici ed economici della sua epoca59. 
 

Dopo queste considerazioni, che riconducevano i conflitti individuali ai nessi e ai conflitti 
sociali in quanto conflitti di classe, e rinunciando a ogni motivazione psicologica in luogo 
della chiarificazione dei rapporti sociali ed economici, Piscator aggiungeva che il teatro 

 
53 Ivi, p. 183. 
54 Ivi, p. 185. 
55 Ivi, p. 186. 
56 Ibid. 
57 Benjamin (2010b), pp. 272-273. 
58 Ivi, p. 272. 
59 Piscator (1960), p. 130. 



Leonardo V. Distaso 

 
271 

 

politico doveva posizionarsi all’interno della lotta di classe come sua propria funzione so-
ciale: 

 
Quando [l’uomo sulla scena] si presenta, si presenta insieme con lui anche la sua classe 
o il suo ceto. Quando entra in conflitto, morale, spirituale o istintivo, entra in conflitto 
con la sua società. […] un’epoca nella quale sono all’ordine del giorno i rapporti interni 
della collettività, la revisione di tutti i valori umani, il sovvertimento di tutti i rapporti 
sociali, non può vedere l’uomo altro che nella sua posizione di fronte alla società e di 
fronte ai problemi sociali della sua epoca, cioè l’uomo come entità politica. […] Il compito 
del teatro rivoluzionario consiste invece ne prendere la realtà come punto di partenza, e 
intensificare la frattura sociale facendone un elemento di accusa, di rivoluzione e di nuovo 
ordine60. 
 

Ora, mentre la tendenza di Stanislavskij mostrava i segni dell’epoca in maniera non dia-
lettica in direzione di una conciliazione fra le classi (mostra com’è l’epoca e non come essa 
possa essere cambiata), Benjamin sottolineava che la giusta tendenza del teatro proletario 
dovesse andare nella direzione della lotta di classe attraverso un realismo che si confron-
tasse criticamente con l’esistente, aderendo in qualche modo alle tesi di Piscator e alla 
corrente che nel 1929 era sostenuta da Becher sul numero di agosto di “Linkskurve” di 
quell’anno61. Era implicita la condanna di ogni naturalismo e di ogni psicologismo. D’altra 
parte, Benjamin commentava pure l’altra posizione dell’Associazione moscovita, ovvero la 
sua presa di distanze gruppo del Lef, tra i cui esponenti spiccavano Majakovslij, Tret’jakov, 
Brik, Šklovskij (ai quali Benjamin aggiunge Mejerchol’d e non cita Arvatov). L’estetica del 
montaggio in letteratura, la descrizione senza narrazione, l’uso del materiale giornalistico 
e biografico, il metodo documentario: questi gli elementi che caratterizzavano l’estetica del 
Lef. Benjamin rimarcava di queste posizioni la sconfitta del 1926 quando si concretizzò il 
programma della RAPP (Associazione russa degli scrittori proletari) stabilito nel luglio del 
1925 al Comitato centrale del Partito comunista russo con il documento Sulla politica del 
partito in campo letterario su proposta da Averbach62. In quel documento si metteva fine 
alla fase del comunismo di guerra e alla costruzione di una letteratura conseguente e si 
apriva la fase dell’organizzazione di nuove forme artistiche basate sull’idea che il proleta-
riato non possedeva le risposte per affrontare una tale organizzazione, ma che fosse il 
partito a indirizzarne le tendenze63. Condannando le posizioni di Trockij, Voronskij, dei 
compagni di strada, del Proletkul’t, del Lef e dei costruttivisti il documento affermava la 
necessità di una letteratura di classe promossa dal partito che non fosse settaria e specia-
listica, ma che fosse in grado di tollerare quegli «strati letterari che possono camminare col 
proletariato» al fine di costruire una letteratura rivolta alle masse «servendosi di tutti i 
risultati tecnici della vecchia arte»64. Questa linea fu poi confermata dallo stesso Lunačar-
skij che sottolineò l’importanza di recuperare criticamente il passato culturale nelle fasi di 
stabilizzazione della dittatura del proletariato65. Benjamin riconosceva nell’Associazione 
moscovita per il teatro proletario a cui si stava rivolgendo Piscator quella collocazione ca-
pace di «permeare la nuova scena postrivoluzionaria con uno spirito che metta al servizio 
di una radicalizzazione e di una illuminazione della coscienza di classe gli elementi vitali 
dell’eredità della cultura teatrale»66, e ciò grazie al fatto che si trattava di una scena teatrale 
operata da attori dilettanti e da lavoratori quali «rappresentanti di un’arte scenica che è 
scaturita immediatamente dalle fabbriche e dalla politica quotidiana»67. Ciò appariva ai 

 
60 Ivi, p. 131. 
61 Becher (1929), pp. 1-3. 
62 Trockij (1974), pp. 617-622. 
63 Ivi, p. 619. 
64 Ivi, pp. 621-622. 
65 Lunačarskij (1968a), pp. 135-172. 
66 Benjamin (2010b), p. 273. 
67 Ibidem. 



Istantanea sulla svolta politica di Benjamin verso il Marxismo 
 

 
272 

 

suoi occhi come l’unico modo, inizialmente, per non cadere nel falso recupero della tradi-
zione culturale (e teatrale) borghese trapiantata nella fase della sua decadenza: come se 
guardando alla realtà culturale sovietica e ai pericoli di un innesto in essa di elementi 
decadenti e dissolutori, Benjamin riprendesse ancora una volta in mano la critica radicale 
alla società borghese tedesca ed europea. E tra gli strumenti principali di questa critica 
radicale, mossa a partire dal piano sempre più consapevole del materialismo di matrice 
marxista, Benjamin riflette su un tema brechtiano tanto decisivo come il cambiamento di 
funzione dal punto vista della produzione e del consumo. Dal punto di vista della produ-
zione – riferito ai due teorici principali, Brecht e Tret’jakov – come «dissoluzione del carat-
tere dell’opera per mezzo del lavoro collettivo»68 e del coinvolgimento della critica, dell’oc-
cupazione dell’apparato di produzione senza foraggiarlo che apre alla trasparenza didat-
tica, produzione che si dà come progressiva e non come creativa (teatro epico e libro di 
lettura). Dal punto di vista del consumo in cui il lettore viene considerato non come pub-
blico generico, ma come classe da istruire (e non da convincere) al cui compito è assegnato 
l’intellettuale che avvia il cammino verso il comunismo come il cammino più lontano e non 
quello più vicino. 
 
8.  
Tra l’attacco ai malinconici di mestiere, «mimetizzazione proletaria della borghesia in sfa-
celo», fenomeno di disgregazione borghese carica di quel buon senso che priva «la dialettica 
rivoluzionaria del suo carattere di classe», e la riconversione della lotta politica da oggetto 
di piacere e articolo di consumo a coazione a decidere e mezzo di produzione69, Benjamin 
ha cercato la sua strada all’interno del marxismo occidentale facendo tesoro delle espe-
rienze moscovite che Lācis gli dette occasione di vivere. A suo modo Lācis stessa riconobbe 
che tra gli obiettivi di Benjamin vi era la critica della società e della cultura borghese come 
momento imprescindibile della via marxista alla costruzione di una società nuova. Nelle 
sue memorie Lācis sottolinea le preoccupazioni di Benjamin nei riguardi della borghesia 
tedesca: una massa in decadenza che difende selvaggiamente la proprietà nell’ambito di 
un processo di stabilizzazione che di fatto stabilizzava la miseria e affermava la volontà di 
impotenza dell’individuo borghese ormai privo di coscienza di classe70. La necessità di su-
perare la facile posizione della sociologia volgare, che si limitava all’analisi della posizione 
sociale dello scrittore e al ruolo politico dell’opera senza tenere conto della valutazione degli 
aspetti estetici dell’opera, è un punto decisivo per capire la posizione di Benjamin all’in-
terno del marxismo occidentale. La prassi marxista dialetticamente connessa all’analisi 
critica a cui Benjamin rivolse la sua attenzione passava necessariamente per la riflessione 
sul modo con cui la dominante classe borghese riusciva a influire sui comportamenti e le 
azioni delle masse proletarie manovrandole non solo riguardo ai modi della produzione e 
della distribuzione, del lavoro estraniato e dello sfruttamento, ma anche nei termini gene-
rali del controllo della sfera sovrastrutturale, dell’industria culturale e dei media71. In Be-
njamin è rimasta sempre presente la tesi marxiana che l’individuo non è solo collocato 
genericamente nella società, ma lo è nei termini della sua collocazione di classe, la quale 
a sua volta è posizionata nel processo di produzione e riproduzione, sia strutturale che 
sovrastrutturale. Se Lācis ha contribuito a far conoscere a Benjamin alcuni aspetti della 
realtà comunista è vero soprattutto che Benjamin ha compreso, da solo e con altri, molto 
di questa realtà al punto da dare lui indicazioni di tratti di strada che Lācis, e non solo lei, 
ha poi percorso con profitto. 
 
 
 

 
68 Benjamin (2014), p. 178. 
69 Benjamin (2002c), pp. 264-265. 
70 Lācis (2021), p. 103. 
71 Ivi, p. 105. 



Leonardo V. Distaso 

 
273 

 

Bibliografia 
Becher, J. (1929), “Unsere Front”, Linkskurve, n. 1, pp. 1-3. 
Benjamin, W. (1978), Lettere 1913-1940 (1966), Einaudi, Torino. 
Benjamin, W. (1996), Gesammelte Briefe, Bd. II, 1919-1924, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 
Benjamin, W. (2001a), Strada a senso unico (1926), in Opere complete, vol. II: Scritti 1923-

1927, Einaudi, Torino, pp. 409-463. 
Benjamin, W. (2001b), I raggruppamenti politici degli scrittori russi (1927), in Opere com-

plete, vol. II: Scritti 1923-1927, Einaudi, Torino, pp. 609-612.  
Benjamin, W. (2001c), Mosca (1927), in Opere complete, vol. II: Scritti 1923-1927, Einaudi, 

Torino, pp.624-653. 
Benjamin, W. (2001d), La nuova letteratura russa (1927), in Opere complete, vol. II: Scritti 

1923-1927, Einaudi, Torino, pp. 665-671. 
Benjamin, W. (2001e), Diario moscovita (1927), in Opere complete, vol. II: Scritti 1923-1927, 

Einaudi, Torino, pp. 506-608. 
Benjamin, W. (2001f), Replica a Oscar A. Schmitz (1927), in Opere complete, vol. II: Scritti 

1923-1927, Einaudi, Torino, pp. 617-621. 
Benjamin, W. (2002a), Memorandum sul periodico “Krisis und Kritik” (1930), in Opere com-

plete, vol. IV: Scritti 1930-1931, Einaudi, Torino, pp. 287-289. 
Benjamin, W. (2002b), Un isolato si fa notare. A proposito degli Impiegati di S. Kracauer 

(1930), in Opere complete, vol. IV: Scritti 1930-1931, Einaudi, Torino, pp. 139-144. 
Benjamin, W. (2002c), Malinconia di sinistra (1930), in Opere complete, vol. IV: Scritti 1930-

1931, Einaudi, Torino, pp. 263-267. 
Benjamin, W. (2002d), Tesi sul periodico “Krisis und Kritik”, in Opere complete, vol. IV: 

Scritti 1930-1931, Einaudi, Torino, pp. 290-291.  
Benjamin, W. (2003), L’errore dell’attivismo (1932), in Opere complete, vol. V: Scritti 1932-

1933, Einaudi, Torino, pp. 206-208. 
Benjamin, W. (2004), L’autore come produttore, (1934), in Opere complete, vol. VI: Scritti 

1934-1937, Einaudi, Torino, pp. 43-58. 
Benjamin, W. (40a), Programma di un teatro proletario di bambini, in Opere complete, vol. 

III: Scritti 1928-1929, Einaudi, Torino, pp. 181-186. 
Benjamin, W. (2010b), Piscator e la Russia, in Opere complete, vol. III: Scritti 1928-1929, 

Einaudi, Torino, pp. 272-273. 
Benjamin, W. (2014), Frammenti e Paralipomena, in Opere complete VIII, Einaudi, Torino.  
Brecht, B. (1973), Discorso al I Congresso internazionale degli scrittori per la difesa della 

cultura. Una constatazione necessaria per la lotta contro la barbarie (1935), in Scritti sulla 
letteratura e sull’arte, Einaudi, Torino, pp. 132-136.   

Eagleton, T. (20242), Walter Benjamin. Or, Towards a Revolutionary Criticism, Verso, Lon-
don-New York. 

Lācis, A. (2021), L’agitatrice rossa, Meltemi, Milano. 
Lunačarskij, A.V. (1968a), Il teatro d’arte di Mosca, in Teatro e rivoluzione, Samonà e Sa-

velli, Roma, pp. 245-257. 
Lunačarskij, A.V. (1968b), Le basi della politica teatrale del potere sovietico, in Teatro e 

rivoluzione, Samonà e Savelli, Roma, pp. 135-172. 
Mejerchol’d, V. (1977), L’Ottobre teatrale. 1918-1939, Feltrinelli, Milano, pp. 50-55. 
Piscator, E. (1960), Il teatro politico, Einaudi, Torino. 
Trockij, L. (1974), Letteratura e rivoluzione, Einaudi, Torino. 


