
 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 288-301 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12994 

 
288 

 

FRANCESCA IZZO* 
 

LA RELIGIONE SECONDO MARX: 
“OPPIO DEL POPOLO” E “COSCIENZA DELLA TRASCENDENZA” 

 
 

Abstract: Marx’s Thought on Religion: “the Opium of the People” and “Consciousness of Transcendence” 
 

In recent years there has been a renewed interest in the theme of religion in Marx at an international 
level. This article documents its centrality and development outside of obsolete dogmatism or forced 
ideology. The reconstruction of Marx’s itinerary follows the contradictions and turning points that mark 
his thought from the initial Young Hegelian criticism to Feuerbachism, on the first outline of his 
historical-materialistic theory in the The German Ideology and finally the theory of fetishism in the 
Capital. For Marx, overcoming religious alienation is not the outcome of the conflict between philosophy 
and theology, as atheism proposes. Religion is a necessary mythology which is not dissolved by the 
enunciation of its illusory nature. Religion persists as long as non-transparent relationships persist 
between men and between things and men. In the meantime, full religious freedom must be guaranteed 
and any coercive intervention in the field of consciousness must be rejected. 
 

Keywords: Alienation, Fetishism, Philosophy, Ideology, Religion 
 
 
In premessa vorrei rammentare che il mio contributo riprende, ampliandole, pagine di un 
saggio già edito1 nato dall’esigenza di illustrare il referente marxiano delle elaborazioni di 
Antonio Gramsci e Ernesto De Martino sulla religione. I due pensatori, come si sa, hanno 
diversamente contribuito alla riflessione sulla persistente rilevanza del fatto e 
dell’esperienza religiosi nel mondo della modernità dispiegata e sulla necessità di 
riconoscerli. 

In questo senso i loro scritti costituiscono magistrali anticipazioni di quel rinnovato 
interesse per il pensiero di Marx sulla religione (non del marxismo nel suo complesso, come 
era accaduto all’epoca del dialogo tra credenti e non credenti) che si è registrato sul finire 
del secolo scorso. Invece di assistere al tramonto o alla scomparsa del fenomeno religioso, 
come le teorie della modernizzazione autorizzavano a prevedere, abbiamo visto diffondersi 
credenze e fedi religiose in vesti integralistiche e militanti capaci di mobilitare intere 
popolazioni e di orientarne l’azione anche in forme violente o terroristiche.  
Nello stesso tempo scomparivano dalla scena storica regimi politici che avevano sostenuto 
una dogmatica dottrina marxista-leninista che era giunta a imporre l’ateismo come credo 
di Stato.  

Così, per un verso, si è riaffacciato l’interrogativo cruciale: se il fenomeno religioso 
rappresenti un momento transeunte della storia dell’umanità, destinato, con lo sviluppo 
del sapere filosofico e scientifico e l’affermarsi di moderne condizioni di vita, a declinare 
oppure si tratti di «un’attività simbolica che ha la propria consistenza, il che significa che 
per quanto sia socialmente determinata […] gode di una relativa autonomia»2.  

Mentre, per un altro, un clima favorevole ha propiziato letture di Marx libere da rigide 
maglie ideologiche tanto da dar vita a un “Marx revival”3 filologicamente rigoroso e in pari 
tempo aperto a temi e conflitti del nostro tempo. Dentro questa “riscoperta” è stato facilitato 

 
* Università degli Studi di Napoli L’Orientale. 

 
1 Izzo (2020). 
2 Willaime (2006), p. 188. 
3 Come recita il titolo del volume curato da Musto (2019). 



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza” 
 
 

 
289 

 

 

«[u]n avvicinamento neutrale a Marx» 4 che ha consentito approcci più attenti allo specifico 
contenuto della sua critica della religione tradizionalmente trattata come una sorta di 
“passerella” verso la critica dello Stato e dell’economia politica5. 

Nonostante non si possa rintracciare in Marx una teoria del religioso, le sue riflessioni 
sembrano offrire, come scrive Gilbert Achcar, «indizi indispensabili per comprendere 
questa “rivincita di Dio”»6 perché sfuggono a una semplicistica negazione e si misurano 
invece con la ricerca del suo nocciolo di “verità”.  

Una ricerca questa strettamente legata, come vedremo, a quella, teoricamente inquieta 
e aperta a risultati via via superati, intrapresa da Marx per rinvenire le reali radici dei 
fenomeni della “falsa coscienza”, delle “illusioni”, delle “ideologie”.  

L’evolversi della sua prospettiva ricalca le contraddizioni, gli sviluppi e le svolte che 
attraversano l’impianto filosofico del suo pensiero dall’iniziale criticismo giovane-hegeliano 
al feuerbachismo dei Manoscritti, al primo delinearsi della sua teoria storico-materialistica 
nell’Ideologia tedesca, fino alla teoria del feticismo nel Capitale. L’itinerario marxiano 
approda alla comprensione che il superamento dell’alienazione religiosa – obiettivo mai 
scalfito da dubbi o incertezze sia chiaro – non si decide nella sfera della teoria, non è l’esito 
del conflitto, nel cielo delle idee, tra filosofia e teologia. La religione germina da un bisogno 
umano alimentato da determinate forme di vita e sono queste che vanno studiate e mutate. 
L’esistenza del fatto religioso non chiede di essere contrastata sul suo terreno, come 
intende fare l’ateismo, ma, compreso intellettualmente, va superato nella sfera pratica con 
il progressivo rivoluzionamento delle relazioni sociali. Sul piano politico, Marx rimarrà 
sempre fedele al principio che vada comunque garantita la piena libertà religiosa e respinto 
qualsiasi intervento coercitivo nel campo della coscienza. 
 
1. Marx e i giovani hegeliani 
La costellazione politico-intellettuale dei “giovani hegeliani”, a cui aderisce il giovane Marx, 
rappresenta, nel contesto della Germania “arretrata”, il tentativo di dare al liberalismo e in 
seguito a un democratismo radicale basi teoriche autonome ricavate dal sistema hegeliano.  
L’hegelismo che li contraddistingue si manifesta nel convincimento che la filosofia di Hegel 
rappresenti il momento in cui lo “spirito”, la ragione, la verità-libertà assoluta, che ha 
animato l’intero svolgimento della storia, giunge alla piena consapevolezza di sé nella 
trasparenza del concetto.  A questo punto la filosofia è compiuta.  
 

Per i giovani hegeliani si tratterà […] di adeguare ad essa la “vita” […] Tra il “reale” e il 
“razionale” si riapre un divario acuto e attuale in cui può inserirsi la critica: la “critica del 
sussistente” […] Ma a fondamento di questa critica rimane il razionale e l’idea, di cui è 
portatore e scopritore il filosofo7. 

 
La critica interviene a misurare la distanza tra l’idea e la realtà, completare il disegno che 
Hegel non ha voluto o potuto condurre a termine mettendone in luce i limiti “conciliativi” 
che emergono nella sua stessa filosofia, soprattutto in relazione alla religione e alla politica 
e al rapporto di Stato e Chiesa.  

Si tratta di svolgere il principio della libertà che si è affermato nel mondo moderno sino 
alle sue più concrete implicazioni, criticando quelle istituzioni e quelle forme dello spirito 
che non corrispondono alla ragione, non sono razionali come lo Stato prussiano e la 
religione cristiana, o meglio la teologia che vuole affermare il suo predominio sulla filosofia. 
In Hegel la filosofia, metabolizzando i risultati della Riforma protestante, dell’Illuminismo 
e della Rivoluzione francese, porta a compimento ciò che, in veste immaginativa, la 

 
4 Quante (2018), p. 43; neutrale sì, ma non esente da «pregiudizi perché lo sguardo del lettore sarà sempre 

guidato dalle esperienze storiche e dai tentativi di trasformare in realtà le teorie marxiane». 
5 Cfr. Bertrand (1979); La Rocca (1985), Toscano (2010); McKinnon (2005); Boer (2012), (2014); Garsten 

(2010), pp. 4-33. 
6 Achcar (2019), p. 380. 
7 Luporini (1967a), p. XXVI. 



Francesca Izzo 

 
290 

 

 

religione assoluta, il cristianesimo, aveva annunciato8. Sia nella religione che nella filosofia 
(come anche nell’arte) si tratta sempre del processo dello spirito umano che conosce sé 
stesso come coscienza della libertà. Ciò che distingue questi diversi momenti è la forma 
attraverso cui lo spirito consegue la conoscenza di sé: nella religione attraverso 
rappresentazioni, nella filosofia attraverso concetti. La religione permane e convive con la 
filosofia in quanto entrambe, soddisfacendo esigenze differenti dello spirito, sono momenti 
della verità, anche se è nella filosofia che essa raggiunge la assoluta trasparenza del 
concetto, libera dal condizionamento della rappresentazione sensibile che invece affetta la 
religione. Ma nello stesso tempo la permanenza della rappresentazione religiosa, del 
sentimento del divino deve essere assicurata non solo perché gli uomini tutti vivano “la 
domenica della vita” ma perché si dia filosofia, comprensione concettuale dell’infinita opera 
dello spirito9. 

Tra i giovani hegeliani, in prevalenza di formazione teologica, alcuni orientarono la 
critica verso la rigorizzazione filosofica di Hegel10.In particolare Bruno Bauer piega il 
pensiero del maestro verso l’assolutizzazione dell’autocoscienza, la potenza critica che 
consuma ogni oggettività sostanziale, in particolare quella religiosa. «Solo l’io è per lui 
[Hegel] la sostanza, è per lui tutto, ma quell’io che ha il diabolico orgoglio di porsi come 
autocoscienza universale, infinita»11. «La sua [di Hegel] era in se stessa e proprio in quanto 
tale, la prassi più illimitata e più distruttiva. Essa era già la rivoluzione»12. Questa lettura 
di Hegel porta Bauer a considerare la filosofia, ovvero i filosofi, la sola, effettiva energia 
trasformativa dell’esistente. «La filosofia è critica dell’esistente». 

Nella religione i giovani hegeliani vedevano l’ostacolo principale alla realizzazione della 
libertà e nella sua critica l’oggetto eminente della filosofia, nonché una leva atta ad 
innescare il processo rivoluzionario di rinnovamento della società tedesca. Se la vera libertà 
dell’uomo non sta nella libertà religiosa, ma nella libertà dalla religione, la missione dei 
filosofi critici è di predicare l’ateismo perché solo l’ateismo assicura la vera libertà. 
Marx condivide questa impostazione che definisce il campo di intervento dei nuovi filosofi-
politici, la loro prassi specifica e si getta a capofitto nell’attività di critico come giornalista 
e saggista. 

Come scrive a Arnold Ruge: «Due fatti sono indiscutibili: prima di tutto la religione e poi 
la politica, polarizzano gli interessi principali dei tedeschi d’oggi»13 facendo propria la 
distinzione che assegna la religione alla sfera teoretica dell’uomo mentre la politica ne è il 
momento pratico14. E si impegna a condurre la battaglia per la riforma delle coscienze in 
entrambi i campi. 
 

La riforma della coscienza consiste solo nel rendere il mondo consapevole di se stesso, 
nel ridestarlo dal suo ripiegamento trasognato, nello spiegargli le sue proprie azioni. Come 
per la critica della religione di Feuerbach, il nostro scopo non è altro che condurre alla 
forma umana autocosciente tutte le questioni religiose e politiche” Il nostro motto sarà 

 
8 Il cristianesimo è la religione assoluta in quanto è l’unica, secondo Hegel, in cui il concetto della religione 

è divenuto “oggettivo a se stesso” ovvero, nel simbolo trinitario, l’identità risulta mediata in sé stessa. 
9 Hegel (2003), p. 64. 
10 Una rigorizzazione filosofica che se contesta l’unione di divino e umano in una sola figura e nega sul 

piano storico e filologico la divinità di Cristo, attua di fatto una dislocazione della filosofia dall’idealismo 
all’umanesimo. Se il senso fondamentale di tale operazione «volge nel verso di un processo di laicizzazione e di 
desacralizzazione dell’intera cultura tedesca, implica, viceversa, anche un processo di idealizzazione e 
spiritualizzazione dell’umano» (Finelli, 1994, p. 138). 

11 Bauer (1966), p. 126. 
12 Ivi, p. 141 e più avanti: «Non ci possiamo quindi stupire per il fatto che Hegel veda nella Rivoluzione 

francese, in questa opera di una filosofia atea, il più grande evento della storia, che la consideri la redenzione 
dell’umanità e l’azione nella quale la filosofia ha pienamente dimostrato la sua vocazione a dominare il mondo» 
(ivi, p. 144). 

13 Marx (1976), p. 155.  
14 Ivi, p. 156: «Come la religione è l’indice delle battaglie teoretiche degli uomini, lo Stato politico lo è delle 

loro battaglie pratiche». 



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza” 
 
 

 
291 

 

 

quindi: riforma della coscienza non mediante dommi, bensì l’analisi della coscienza 
mistica oscura a se stessa, sia che si presenti in modo religioso, sia in modo politico15. 
 

Ma già in questa fase iniziale di intensa collaborazione egli segna una presa di distanza 
piuttosto significativa proprio in tema di critica della religione. Nella lettera a Ruge del 
novembre 1842 Marx segnala il suo dissenso dalla battaglia “teologica” condotta contro la 
religione: 
 

Richiedevo poi che la religione fosse criticata entro la critica della situazione politica, 
anziché la situazione politica entro la religione […] poiché la religione, in sé priva di 
contenuto, vive non del cielo, ma della terra, e con il dissolversi della realtà distorta, di 
cui essa è la teoria, crolla da sé. Infine volevo che, se si doveva parlare di filosofia, ci si 
baloccasse meno con l’etichetta “ateismo” […] e si portasse piuttosto il contenuto della 
filosofia tra il popolo. Voilà tout16. 

 
In questo brano si affaccia già il motivo della dimensione terrena a partire dalla quale 
intendere il fenomeno religioso, ma appena alluso mentre è chiaro e forte il dissenso dalla 
chiusura della filosofia nell’ambito della disputa teologica e dalla riduzione del suo potere 
critico alla proclamazione dell’ateismo, mentre è all’ordine del giorno, dopo Hegel, la sua 
realizzazione. Ne risulterebbe una negazione della religione soggettiva, intellettualistica e 
non invece, hegelianamente, il risultato di sviluppi della cosa stessa. 
 

La filosofia si è mondanizzata, e la dimostrazione più convincente di tale fatto è che la 
coscienza filosofica è coinvolta non solo esteriormente, ma anche interiormente, persino 
nel tormento della lotta17. 

 
Se la filosofia, e lo Stato, non possono rimanere appannaggio dei pochi che nel pensiero 
attingono la grandezza dello Spirito (la costituzione finita/infinita dell’uomo), la filosofia 
deve realizzarsi (e lo Stato deve democratizzarsi) ma ciò comporta il contatto con la sfera 
del sentire, dell’immaginazione, cioè con la necessità della rappresentazione sensibile 
dell’idea, da qui l’inevitabile e inquieto interrogarsi sulla religione e il suo rifiuto 
dell’ateismo.  

Atteggiamento che Marx conservò lungo tutto l’arco della sua attività. Quando si trattò 
di decidere l’affiliazione alla Prima Internazionale dell’Alleanza bakuniniana, il cui 
programma prevedeva al suo primo punto, la dichiarazione di ateismo18 la domanda, come 
è noto, fu respinta dal Consiglio generale all’unanimità. «L’Internazionale dei lavoratori non 
ha alcuna confessione religiosa», pare avesse sentenziato il suo membro più influente. 
«Neppure l’ateismo»19.  
 

Mais, à la differénce des ces théoriciens, sa [de Marx] préoccupation est moins de 
dénoncer la fausseté de la religion que de montrer la verité qu’elle recèle, en quelque sorte, 
de façon indirecte20. 
 

2. Dalla Questione ebraica ai Manoscritti: Feuerbach 
Il confronto con Bauer, che segnerà il suo definitivo allontanamento dalla critica giovane- 
hegeliana, Marx lo sviluppa nei due articoli sulla Questione ebraica21 e nelle feroci 

 
15 Ivi, pp. 82-83. 
16 Marx (1980), p. 414. 
17 Marx (1976a), p. 80. 
18 «L’Alleanza si dichiara atea; persegue l’abolizione dei culti, la sostituzione della scienza alla fede e della 

giustizia umana a quella divina». 
19 Disegni (2023), p. 97.    
20 Bertrand (1979), p. 46. 
21 Marx sottopone a una puntuale analisi critica i due articoli Il problema ebraico e La capacità degli ebrei e 

dei cristiani d’oggi di diventare liberi in cui Bruno Bauer sostiene che lo Stato cristiano non può per la sua 



Francesca Izzo 

 
292 

 

 

polemiche che ne seguirono di cui è documento di particolare brillantezza la Sacra famiglia, 
scritta in collaborazione con Engels. 

Nel primo articolo compare per la prima volta la distinzione tra “emancipazione politica” 
dalla religione ed “emancipazione umana”, un concetto nuovo che unito a quello di specie 
(Gattung) segnala il crescente influsso delle categorie feuerbachiane sull’impianto critico 
di Marx. La via battuta da Bauer per risolvere la questione ebraica, ovvero il contrasto 
religioso tra ebrei e cristiani, consiste nell’idea della rinuncia di entrambi alla religione così 
da accedere entrambi alla emancipazione politica. In realtà, secondo Marx, egli «identifica 
la soppressione politica della religione con la soppressione semplice e immediata di essa», 
scambia cioè l’emancipazione dalla religione del moderno Stato politico con la reale 
emancipazione umana dalla religione.  Il soggetto che si libera dalla religione è lo Stato non 
l’uomo.  
 

La religione è appunto il riconoscersi dell’uomo per via indiretta. Attraverso un mediatore. 
Lo Stato è il mediatore tra l’uomo e la libertà dell’uomo. Come Cristo è il mediatore che 
l’uomo carica di tutta la sua divinità, di tutto il suo pregiudizio religioso, così lo Stato è il 
mediatore nel quale egli trasferisce tutta la sua mondanità, tutta la sua spregiudicatezza 
umana22. 

 
Nel secondo scritto la polemica contro Bauer è specificamente rivolta a criticare il carattere 
esclusivamente religioso della questione ebraica cercando, anche qui, di portarne alla luce 
il fondamento mondano, storico. È interessante accennarne perché, nello sforzo di sfuggire 
al terreno religioso su cui Bauer trattiene la questione dell’ebraismo, Marx dilata e 
allegorizza la presenza dell’ebreo nel mondo moderno fino a farne la sostanza reale della 
società civile borghese. Il problema sta nello spiegare il mistero dell’esistenza e 
conservazione della religione ebraica. Infatti dal punto di vista teologico cristiano 
l’ebraismo avrebbe dovuto esaurirsi con la comparsa del cristianesimo. Ma l’opinione 
ortodossa sostiene che l’ebraismo si è conservato malgrado la storia a conferma della 
maledizione divina. Trattando l’ebraismo come questione esclusivamente religiosa, questa 
superstizione, sostiene Marx, si ripresenta in Bauer come prova sensibile contro la 
rivelazione cristiana.  

Attingendo alla filosofia della storia di Hegel23, Marx delinea una diversa spiegazione 
della presenza della questione ebraica nel mondo moderno: l’ebreo si è conservato non 
malgrado la storia ma grazie alla storia. Egoismo, particolarità, atomismo e dominio del 
bisogno pratico i tratti che definiscono la figura marxiana dell’ebreo24, sono diventati le 
potenze esclusive di una società governata e mediata dal denaro.  

Questa è la traduzione realistica dell’esistenza e conservazione dell’ebraismo, invece di 
spiegare l’ebreo moderno con la religione come fa Bauer, occorre per Marx spiegare la 
tenace vita ebraica con gli elementi pratici della società civile moderna i quali trovano «in 
quella religione un riflesso fantastico»25. 

Bauer doveva restaurare «l’opposizione religiosa nella opposizione tra il rapporto 
dell’ebreo e quello del cristiano con la religione critica: l’ateismo, l’ultimo grado del teismo, 
il riconoscimento negativo di Dio»26. 

Mentre occorre superare l’ebraismo della società civile, cioè il sistema del denaro. 
 

 
stessa natura emancipare l’ebreo che, a sua volta, per sua natura non può essere emancipato. «La forma più 
rigida del contrasto tra l’ebreo e il cristiano è il contrasto religioso. Come si risolve un contrasto? Rendendolo 
impossibile. Come rendere impossibile un contrasto religioso? Eliminando la religione» (Marx, 1976b, p. 160). 

22 Marx (1976b), p. 165. 
23 Hegel definiva l’ebraismo “la religione del bisogno pratico e dell’egoismo”. 
24 Il principio mondano dell’ebraismo è il “bisogno pratico, l’egoismo” (Marx, 1976b, p. 184). 
25 Marx-Engels (1972a), p. 122. 
26 Ibidem. 



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza” 
 
 

 
293 

 

 

L’alienazione è la pratica dell’espropriazione. Come l’uomo, fino a che è schiavo del 
pregiudizio religioso, sa oggettivare il proprio essere soltanto facendone un estraneo 
essere fantastico, così sotto il dominio del bisogno egoistico, egli può operare 
praticamente […] ponendo i suoi prodotti, come la propria attività, sotto il dominio di un 
essere estraneo […] il denaro27. 

 
Appare qui il parallelo tra alienazione religiosa in Dio e alienazione/espropriazione 
dell’attività umana nel denaro. La ricerca del fondamento mondano della alienazione 
religiosa ha condotto Marx, supportato dall’antropologia essenzialistica di Feuerbach, sulla 
soglia della critica economica, alle soglie dei Manoscritti economico-filosofici. Infatti il 
modello di critica è cambiato. È nell’armamentario critico e positivo della filosofia di 
Feuerbach che Marx trova ciò che gli appare garantire la fuoriuscita definitiva dal cielo 
della speculazione e un integrale approdo terreno, umanistico-antropologico. Il concetto di 
essenza generica umana (la Gattung) e i moduli logici dell’alienazione o oggettivazione di 
essenza e del rovesciamento di soggetto e predicato costituiscono appunto la chiave 
feuerbachiana con cui Marx intende svelare il “segreto” della religione. E liberarsi in un 
colpo da Bauer e da tutti i “critici critici” ma anche dal peso speculativo della dialettica del 
Geist hegeliano, così presente nella critica giovane-hegeliana.   

Marx fa proprio il nucleo centrale della critica di Feuerbach della religione: l'idea che sia 
una manifestazione dell'alienazione umana, una proiezione fantasiosa di bisogni, capacità 
e poteri umani, nonché una confessione dei desideri umani di sovranità, libertà e unione 
con gli altri. 

Da un lato, essa scaturisce dal potere della coscienza umana di trascendere la finitezza 
dell'esistenza individuale e di aprire all’uomo la consapevolezza di sé come specie (Gattung).  
Dall’altro questo stesso potere, peculiare dell'uomo, di comprendere sé stesso come specie 
è, paradossalmente, ciò che induce l’invenzione di Dio.  

L’umanesimo essenzialistico di Feuerbach “svela” che Dio non è altro che la proiezione 
alienata dell’essenza umana, della natura universale dell’uomo riflessa in un ente 
estraneo: 
 

L’uomo – questo è il mistero della religione – proietta il proprio essere fuori di sé e poi si 
fa oggetto di questo essere metamorfosato in soggetto, in persona; egli si pensa, ma come 
oggetto del pensiero di un altro essere, e questo essere è Dio28.  

 
Gli esseri umani, grazie alla infinità del genere, sono perciò capaci di commettere quello 
che Feuerbach concepisce come l’“errore” della religione.  

Il cuore della critica teorica di Feuerbach consiste nella scoperta che al centro della 
filosofia speculativa e della religione agisce la logica dell’inversione soggetto predicato e che 
è compito della filosofia positiva invertire l’inversione e restaurare i reali rapporti.  
La nuova storia inizierà con la presa di coscienza di questa oggettivazione estraniante e 
con il suo ribaltamento: l’umanesimo al posto della teologia e della filosofia teologizzante: 
 

Una nuova era nella storia del mondo inevitabilmente ha inizio con l’aperto 
riconoscimento che la coscienza di Dio null’altro è che la coscienza della specie; che 
l’uomo può e deve superare i limiti della propria individualità e personalità, ma non le 
leggi e gli attributi essenziali della propria specie[…] ciò che per la religione è il termine 
secondo, l’uomo, deve perciò essere posto e riconosciuto come termine primo… Homo 
homini deus est: questo è il nuovo punto di vista, il supremo principio pratico che segnerà 
una svolta decisiva nella storia del mondo29. 

 

 
27 Marx (1976b), p. 189. 
28 Feuerbach (1994), p. 35. 
29 Ivi, pp. 285-286. 



Francesca Izzo 

 
294 

 

 

Il contenuto di verità che Marx trattiene della critica feuerbachiana è che la religione, in 
particolare il cristianesimo, sia la forma “alienata” della autocomprensione della natura 
infinita dell’umanità e quindi della sua non risoluzione nella mera dimensione 
dell’empirico, dell’utile, insomma del suo carattere immanente trascendente. 
La Gattung, l’essenza generica, è la traduzione “umanistica” del Geist hegeliano, che non 
trovando realizzazione sul piano storico viene perciò proiettata nell’al di là, in un ente 
estraneo. 

Tuttavia, Marx non condivide la via relativamente semplice, e in ultima analisi 
idealistica, che Feuerbach indica per il superamento della religione. Anche in lui il processo 
di disalienazione rimane chiuso dentro il circolo della coscienza che appare indipendente 
dagli assetti sociali storicamente determinati. In altri termini Feuerbach non può dare 
seguito alla sua intuizione secondo cui la religione riflette, capovolgendola, la vita materiale 
dell'uomo, perché il suo materialismo si rivela rozzo e astorico nel trattare bisogni e desideri 
degli uomini in termini metafisici anziché come storicamente prodotti e organizzati. 
Quindi Marx non si arresta al disvelamento feuerbachiano, ma avanza l’interrogativo del 
perché gli uomini avvertono la necessità di alienare la propria essenza generica in un’entità 
estranea e dominatrice: 
 

Il fondamento della critica irreligiosa è: l’uomo fa la religione, e non la religione l’uomo. 
Infatti, la religione è la coscienza di sé e il sentimento di sé dell’uomo che non ha ancora 
conquistato o ha già di nuovo perduto se stesso. Ma l’uomo non è un’entità astratta posta 
fuori del mondo. L’uomo è il mondo dell’uomo, lo Stato, la società. Questo Stato, questa 
società producono la religione, una coscienza capovolta del mondo, poiché essi sono un 
mondo capovolto. La religione è la teoria generale di questo mondo, il suo compendio 
enciclopedico, la sua logica in forma popolare, il suo point d’honneur spiritualistico, il 
suo entusiasmo, la sua sanzione morale, il suo solenne completamento, il suo universale 
fondamento di consolazione e di giustificazione. Essa è la realizzazione fantastica 
dell’essenza umana, poiché l’essenza umana non possiede una realtà vera. La lotta contro 
la religione è dunque, mediatamente, la lotta contro quel mondo, del quale la religione è 
l’aroma spirituale. 
La miseria religiosa è insieme l’espressione della miseria reale e la protesta contro la 
miseria reale. La religione è il sospiro della creatura oppressa, il sentimento di un mondo 
senza cuore, così come è lo spirito di una condizione senza spirito. Essa è l’oppio del 
popolo. 
Eliminare la religione in quanto illusoria felicità del popolo vuol dire esigerne la felicità 
reale. L’esigenza di abbandonare le illusioni sulla sua condizione è l’esigenza di 
abbandonare una condizione che ha bisogno di illusioni. La critica della religione, dunque, 
è, in germe, la critica della valle di lacrime, di cui la religione è l’aureola30.  

 
La religione è «coscienza capovolta» del mondo perché il mondo è capovolto. 
Il fondamento della religione è mondano, reale, va cercato nella realtà sociale, come Marx 
aveva scritto riguardo all’ebraismo «il mistero della religione ebraica» va spiegato «con gli 
ebrei reali […]. L’ebraismo reale è prodotto dalla vita civile moderna, dal sistema del 
denaro»31. 

Se la filosofia (hegeliana) ha mostrato la potenza creatrice e costruttrice del pensiero, 
dello spirito, calando il divino dal cielo sulla terra, dall’eterno alla storia consentendone la 
mondanizzazione, l’opera critica non consiste, come fanno Bauer e Feuerbach, nel 
dissolvimento della religione nella filosofia attraverso lo svelamento della sua radice umana 
ma nella attivazione del contenuto di verità della religione in funzione critica verso 
l’apparente universalismo filosofico. La filosofia non è davvero tale, cioè non è piena e reale 
universalità, se permane accanto ad essa il “grido” e il “sogno” della religione. Non si 
produce coincidenza di individuale e universale, solo perché è stato svelato il meccanismo 

 
30 Marx (1976c), pp. 190-191. 
31 Marx-Engels (1972a), p. 121. 



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza” 
 
 

 
295 

 

 

di alienazione della Gattung in un ente estraneo, secondo il modulo critico feuerbachiano. 
Non ci si può appropriare realmente dell’essenza umana, innalzando effettivamente il 
particolare a universale, dal momento che il mondo reale è effettivamente alienato, è scisso 
al suo interno e la religione ne è la denuncia.   

E proprio per questo la posizione di Marx è molto più complessa e ricca di quanto una 
vulgata semplificatrice abbia voluto leggere in espressioni famose come la religione «oppio 
dei popoli»32, insomma la religione rappresenta per lui una questione per certi aspetti 
aperta sia sul piano storico che su quello teorico. 
E infatti si ripresenterà in altra forma quando Marx abbandonerà la dialettica semplificata 
del rovesciamento di soggetto e predicato e di disvelamento del meccanismo di alienazione 
di sé nell’altro da sé che vede protagonista un soggetto umano metafisicizzato33. 
  
3. Ideologia tedesca e abbandono della Gattung 
Con la critica dell’essenzialismo naturalistico di Feuerbach (soprattutto con le Tesi e 
l’Ideologia tedesca) a vantaggio di una visione contraddittoria del fondamento mondano e 
di un’idea storico relazionale della natura umana – una realtà ontologicamente aperta, non 
predeterminata ma plasmata dalla cultura e dalla storia-, si apre un orizzonte del tutto 
nuovo e l’impianto della critica della religione costruita sulla Gattung viene travolto.  
  

Feuerbach prende le mosse dal fatto dell’auto-estraneazione religiosa, della duplicazione 
del mondo in un mondo religioso e in uno mondano. Il suo lavoro consiste nel risolvere il 
mondo religioso nel suo fondamento mondano. Ma il fatto che il fondamento mondano si 
distacchi da se stesso e si costruisca nelle nuvole come un regno fisso e indipendente è 
da spiegarsi soltanto con l’auto-dissociazione e con l’auto-contradditorietà di questo 
fondamento mondano. Questo fondamento deve essere perciò in se stesso compreso nella 
sua contraddizione, quanto rivoluzionato praticamente34. 

 
E nella VI Tesi si sostiene: «Feuerbach risolve l’essere religioso nell’essenza umana. Ma 
l’essenza umana non è qualcosa di astratto che sia immanente all'individuo singolo. Nella 
sua realtà essa è l'insieme dei rapporti sociali»35.                                                                        

La VI tesi colpisce in radice l’essenzialismo naturalistico di Feuerbach: l’universalità non 
è una astrazione immanente al singolo, ma è data dall’insieme dei rapporti sociali, dalle 
connessioni storico-sociali in cui l’individuo è collocato e con cui interagisce. Da questo 
momento in poi per Marx non si tratterà più di dedurre da un’essenza umana presupposta 
i processi e i meccanismi di alienazione e estraneazione ma di produrre la teoria dei 
rapporti sociali la cui contraddittorietà è all’origine di fenomeni alienanti.                                                                           

 
32 Quando Marx si servì della metafora, l’oppio era usato come farmaco, quindi la religione, oppio dei popoli, 

non significa tanto uno stordimento quanto un lenitivo delle sofferenze.  
«In the nineteenth century opium expressed the immiserization of the people. Opium use increased with 

declining conditions for the working class: more health problems, and the outbreaks of epidemics such as 
cholera. As Engels, for example, pointed out in The Condition of the English Working Classes (1845), declining 
health was directly related to the ravages of capitalist relations. Opium thus “expressed” in an indirect way the 
ravages of capitalism on the health and well being of the population, but most particularly the workers. 
Similarly, the “dosing” of children with opium, expressed the miserable lot working class children, due to their 
parents prolonged and ever increasing hours of labour outside the home» (McKinnon, 2005, p. 25). 

33 Nella lettura di Löwith «Hegel stabilisce le determinazioni propriamente metafisiche dell’uomo, che lo 
pongono ancora come qualcosa di incondizionato, e non lo determinano antropologicamente secondo il punto 
di vista condizionato dell’uomo finito, come avverrà da Feuerbach in poi. Soltanto con questo uomo, riferito a 
se stesso, sorge la vera e propria problematica dell’uomo […] La determinazione universale ed essenziale 
dell’uomo è e rimane quindi, secondo la teologia filosofica di Hegel, nel fatto che l’uomo è spirito (logos) inteso 
cristianamente, e non un semplice uomo terreno e indigente. L’essere uomo secondo la rappresentazione, in 
quanto soggetto di diritti e di bisogni terreni, si subordina alla determinazione “ontologica” in senso cristiano 
dell’uomo, che è il suo “concetto”» (Löwith, 1974, pp. 458-459). Al di là della torsione teologizzante di Löwith, 
rimane che il logos, meglio il Geist, hegeliano è pensiero che costruisce storia ed è il divino dell’uomo. Il Geist 
non è direttamente traducibile nella Gattung, non è antropologizzabile, pena la cattiva infinitizzazione del finito. 

34 Marx (1972), p. 4. 
35 Ibidem. 



Francesca Izzo 

 
296 

 

 

Ne L’ideologia tedesca Marx e Engels si misurano con questo inedito compito e provano a 
elaborare la teoria del materialismo storico evitando il supporto dell’essenzialismo e 
dell’antropologismo filosofici per cogliere nei rapporti sociali di produzione la specifica 
logica contraddittoria generatrice dell’immagine capovolta della realtà36. Comincia a 
prendere corpo la teoria marxiana delle ideologie.                                                                              

In questo quadro concettuale mutato come definire la specificità delle rappresentazioni 
religiose? La religione appartiene alla sfera ideologica, ma l’ideologia non è ipso facto 
religione. C’è una differenza che nasce dalla specificità del contenuto religioso. Benché 
prometta una felicità illusoria, la religione non è totalmente immaginaria. Non è né un 
artificio né un semplice ausiliario dell’alienazione economica, pur non avendo alcuna forza 
propulsiva storica37.                                                                                                                   

Una enigmatica frase-frammento dell’Ideologia tedesca è tesa a definire il proprio del 
fenomeno religioso collocato nella «coscienza della trascendenza» che corrisponde 
all’istanza del “dovere” «La religione è a priori la coscienza della trascendenza, [ciò]risulta 
dal dovere reale»38. Il problema che ora viene a configurarsi viene così espresso da Marx: 

 
Gli individui sono sempre partiti da se stessi, prendono sempre le mosse da se stessi. I 
loro rapporti sono rapporti del loro reale processo di vita. Come accade che i loro rapporti 
si rendano autonomi contro di loro? che le potenze della loro stessa vita diventano 
strapotenti contro di loro?39 

 
Anche se Marx, a differenza di Engels, non riprenderà in modo esplicito il tema, la religione 
continua a rappresentare per lui l’ambito privilegiato in cui smontare il meccanismo 
dell’ideologia in generale o più esattamente egli avverte che l’analogia religiosa costituisce 
un potente ausilio per illustrare il processo di autonomizzazione che caratterizza la società 
capitalistica in cui gli uomini sono dominati da un’astrazione40.  

Una considerazione particolare va fatta riguardo al Manifesto dove, come ben si sa, Marx 
e Engels enfatizzano la forza travolgente con cui il capitale strappa il velo ideologico della 
religione che copriva lo sfruttamento feudale presentando tutte le condizioni di vita nella 
fredda e brutale luce dei rapporti monetari. Ricordiamo uno degli iniziali e più famosi 
passaggi:  
 

Dove ha raggiunto il dominio, la borghesia […] ha lacerato spietatamente tutti i variopinti 
vincoli feudali […] e non ha lasciato fra uomo e uomo altro vincolo che il nudo interesse, 

 
36 Marx-Engels (1967a), p. 13: «La coscienza non può mai essere qualche cosa di diverso dall’essere 

cosciente, e l’essere degli uomini è il processo reale della loro vita. Se nell’intera ideologia gli uomini e i loro 
rapporti appaiono capovolti come in una camera oscura, questo fenomeno deriva dal processo storico della 
loro vita, proprio come il capovolgimento degli oggetti sulla retina deriva dal loro immediato processo fisico». 

37 «En fait, les représentations religieuses ont pour fondement une double exigence. Cette exigence est le 
besoin pratique des hommes de s’assurer la maîtrise de leur propre vie, et le besoin théorique de comprendre 
leurs rapports avec la nature, les autres hommes, la société tout entière […] L’étrangeté et l’extériorité sont la 
contrepartie, l’expression inversée du sentiment qu’ont les hommes de ne pas être les auteurs des processus 
où ils sont engagés» (Bertrand, 1979, p. 66). 

38 Marx-Engels (1967a), p. 69. 
39 Ivi, pp. 69-70. Löwith (1974), pp. 517-518: «La religione diventa una parte integrante nella dottrina delle 

«ideologie». La religione per altro può mostrarsi come ideologia solo quando il mondo in quanto tale sia 
mondano […] Mentre quindi Feuerbach aveva voluto scoprire soltanto il cosiddetto nucleo terreno della 
religione, per Marx tutto sta nello sviluppare in direzione inversa, da una analisi storica dei rapporti terreni di 
vita, quali miserie e quali contraddizioni nel campo dei rapporti di questo mondo rendono possibile e necessaria 
la religione. Si tratta di spiegare perché la base terrena si stacchi in genere da sé, per innalzarsi a un mondo 
diverso da questo terreno. Feuerbach non poté spiegare ciò, poiché teneva ancora per certo che l’“essenza” 
umana, cioè qualcosa di essenziale nell’uomo, si esprima nella religione, per quanto “indirettamente”». 

40 Nell’articolo Beyond Abstractions… l’autore condivide l’indicazione di Derrida riguardo a «the absolute 
privilege that Marx always grants to religion, to ideology as religion, mysticism, or theology, in his analysis of 
ideology in general; at least if by privilege we understand the necessity of the religious “analogy”, for grasping 
the process of autonomisation that characterises a society – that of capitalism – in which men are dominated 
by abstractions» (Toscano, 2010, p. 25). 



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza” 
 
 

 
297 

 

 

il freddo “pagamento in contanti” […] In una parola: ha messo lo sfruttamento aperto, 
spudorato, diretto e avido al posto dello sfruttamento mascherato d’illusioni religiose e 
politiche41. 

 
Si potrebbero intendere questi giudizi sulla forza desacralizzante del capitale come 
riconoscimento del fatto che il capitale non si maschera ma si presenta in forma laica e 
trasparente o che la sua azione di secolarizzazione del mondo rivela la verità della storia e 
dell'esistenza umana. Ma in realtà, ciò che è ritenuto sacro non viene rivelato, riportato 
alla sua verità mondana dal capitale, ma profanato, violato con brutalità in nome del 
profitto, del suo ordine e dei suoi valori. 

E in effetti questa “profanazione” (Wendy Brown)42 non ha il potere di eliminare il 
bisogno religioso, si limita a trasformarlo.   

  
4. Il feticismo delle merci 
Il tema del feticismo, con l’analogia tra il denaro e Dio che emerge negli scritti di critica 
dell’economia politica, rinvia alla teoria dell’ideologia, in quanto teoria delle “astrazioni 
reali” prodotte da determinate relazioni sociali. Teoria dell’alienazione religiosa teoria 
dell’ideologia e teoria del feticismo compongono una sequenza teorica che dà conto di 
quanto la meditazione di Marx si sviluppi intorno alla questione di come e perché il 
fondamento reale (essenza) produca immagini distorte (apparenza), di come e perché la 
coscienza (sia comune che filosofica e scientifica) si inganni o sia ingannata su di sé e sul 
mondo.  

Il feticismo è termine e tema ripreso da un testo di Benjamin Constant, da lui letto già 
nel 184243, ma con un significato opposto a quello del francese44. Constant valuta 
positivamente il feticismo nella formazione del sentimento religioso dei selvaggi in quanto 
alimenta la capacità di distanziarsi dalle proprie immediate inclinazioni e di affermare se 
stessi contro tali inclinazioni, e quindi il feticismo suggerisce l’idea di autonomia e 
autosacrificio, di trionfo sull’immediatezza degli appetiti. Per Marx, invece, il feticismo è la 
forma opaca e “cosale” ma necessaria dell’apparire di determinate relazioni sociali, quindi 
non illusione della coscienza, ma reale manifestazione fenomenica di un’essenza 
(struttura).  

Nel libro I del Capitale Marx, per svelare l’arcano della forma di merce, una cosa 
«sensibile sovrasensibile», si vede costretto a ricorrere all’analogia con il fenomeno religioso 
– a quella complessa struttura che aveva appreso a decrittare in gioventù – dato che non 
trova calzante il paragone con il fenomeno visivo che è un «rapporto fisico tra cose fisiche», 
mentre con la merce si ha un rapporto tra una cosa fisica e qualcosa che fisico non è: 

 
A prima vista, una merce sembra una cosa triviale, ovvia. Dalla sua analisi risulta che è 
una cosa imbrogliatissima, piena di sottigliezza metafisica e di capricci teologici. Finché 
è valore d’uso non c’è nulla di misterioso in essa […] Ma appena si presenta come merce, 
il tavolo si trasforma in una cosa sensibilmente sovrasensibile45. 

 
41 Marx-Engels (1967b), p. 103. 
42 Cfr. Brown (2017-2018). 
43 Constant (1999). Marx conosce questo testo, prova ne è l’articolo sulla Rheinische Zeitung supplemento 

del 10 luglio 1842 dove sviluppa la critica all’articolo di fondo del n. 179 della Kölnische Zeitung e accenna al 
feticismo religioso. Marx lo aveva letto in preparazione di un saggio con Bauer sulla Dottrina della Religione e 
dell’arte in Hegel valutata dal punto di vista della fede, mai realizzato.  

44 A sua volta Constant aveva attinto all’opera di Ch.de Brosse (1760), Du culte des dieux fetiches dove si 
legge «I negri dell’Africa occidentale sino alla Nubia adorano divinità che gli Occidentali chiamano feticci, 
termine che i nostri commercianti in Senegal hanno forgiato dal portoghese Fetisso, cioè cosa fatata, incantata, 
divina o che dà oracoli, dalla radice latina Fatum, fanum, fari. Questi feticci sono i primi oggetti materiali che 
questi popoli scelsero e fecero consacrare dai sacerdoti» (Brosse, 1760, p. 18). Sulle avventure del concetto di 
feticismo da De Brosse a Marx e Freud, attraverso il complesso processo che trasforma l’etnografia in 
storiografia, è da vedere il sempre valido volume di Alfonso M. Iacono (1985). 

45 Marx (1964), p. 103.  Scrive Iacono (1985) «La funzione critica e descrittiva del feticismo dipende 
direttamanente dal suo valore analogico» (p. 235),  infatti «Applicare il feticismo al mondo delle merci significa 



Francesca Izzo 

 
298 

 

 

 
È la forma di merce, cioè il presentarsi della cosa tavolo non per l’uso ma per lo scambio, 
ad attuare questa metamorfosi, a trasformare un oggetto sensibile nel guscio di una 
sostanza invisibile, sovrasensibile, una sostanza “metafisica”, “teologica”.  
 

L’arcano della forma di merce consiste […] nel fatto che tale forma, come uno specchio, 
restituisce agli uomini l’immagine dei caratteri sociali del loro proprio lavoro facendoli 
apparire come caratteri oggettivi dei prodotti di quel lavoro[…] Mediante questo quid pro 
quo i prodotti del lavoro diventano merci, cose sensibilmente sovrasensibili, cioè sociali[…] 
Quel che qui assume  per gli uomini la forma fantasmagorica  di un rapporto fra cose è 
soltanto il rapporto sociale determinato che esiste fra gli uomini stessi. Quindi, per 
trovare un’analogia, dobbiamo involarci nella regione nebulosa del mondo religioso. Qui 
i prodotti del cervello umano paiono figure indipendenti, dotate di vita propria, che stanno 
in rapporto fra di loro e in rapporto con gli uomini. Così nel mondo delle merci fanno i 
prodotti della mano umana. Questo io chiamo il feticismo che si appiccica ai prodotti del 
lavoro appena vengono prodotti come merci46. 

 
Marx evoca la “regione nebulosa” della fede religiosa, dove agiscono entità autonome 
prodotte dall’immaginazione degli uomini, per servirsi di un tipo di procedimento più noto 
che, per similitudine, aiuti a spiegare la fantasmagoria del mondo delle merci. Similitudine 
non identità, perché qui non si tratta dell’alienazione di essenza feuerbachiana o di una 
proiezione delle forze essenziali degli uomini in un ente estraneo, immaginario, 
sovrasensibile. 

Qui sono le cose a diventare concrezioni di determinate relazioni sociali fra gli uomini al 
punto che queste sembrano magicamente appartenere loro per natura. La forma di merce 
ha questa capacità di agire sugli individui come uno specchio, che, riflettendo i caratteri 
sociali del loro lavoro, li dissimula, facendoli apparire elementi naturali.  

Ecco la credenza feticistica in poteri, virtù sovrannaturali posseduti da un oggetto 
trasformato in idolo. Siamo sempre nel campo dell’inversione religiosa ma a beneficio di 
una cosa invece che di un’idea trascendente, di idoli invece di Dio. 

Ma questa metamorfosi accade senza che intervengano le illusioni della coscienza, 
anche perché, nel Capitale, gli individui si presentano come “Charaktermasken”, semplici 
portatori (Träger) di categorie economiche e non depositari di un’essenza umana 
presupposta.  

«Quindi a questi ultimi [i produttori] le relazioni sociali dei loro lavori privati appaiono 
come quel che sono, cioè, non come rapporti immediatamente sociali fra persone nei loro 
stessi lavori, ma anzi, come rapporti di cose fra persone e rapporti sociali fra cose»47. 

L’apparenza non altera, non deforma, fa apparire la realtà così come è, per cui nel 
Capitale non funziona più la logica dell’inversione soggetto predicato secondo la quale 
basterebbe rimettere i rapporti nel senso giusto per renderli trasparenti48. Non agisce 
quella logica perché il feticismo non è parte di un processo che vede a suo fondamento 
l’istanza antropologica ma è momento della costituzione di un mondo e di una storia che 
ha a suo soggetto il capitale. 

Il feticismo che Marx ha rivelato non è una forma di ideologia, e nemmeno di 
manipolazione. Marx lo ha definito come «forma oggettuale di una cosa prodotta dalla 
struttura sociale di produzione di merci» 49. 

 
porsi idealmente al di fuori dell’oggetto osservato[…] a partire dalla trasposizione del mondo della religione 
primitiva a quello capitalistico» (ivi, p. 234). 

46 Marx (1964), pp. 104-105. 
47 Ivi, p. 105. 
48 Basso (2012), in particolare il primo capitolo dedicato al feticismo nel Capitale. 
49 Heinrich (2018-2019), p. 82. Non concorda con queste letture Finelli (2014) che ritrova anche nell’analisi 

del feticismo il retaggio feuerbachiano dell’inversione soggetto predicato a base antropologica (cfr. Finelli, 2014, 
pp. 135-137). 



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza” 
 
 

 
299 

 

 

Infatti il tema del feticismo ritorna nel terzo libro a suggellare la dialettica di 
un’apparenza che mentre manifesta la realtà della sua essenza la dissimula e la inverte: 
la “formula trinitaria” e il mondo “stregato e capovolto” in cui si aggirano i fantasmi di 
Monsieur le Capital e di Madame Terre50. Il carattere feticistico che Marx attribuisce al 
movimento del capitale consiste nella sua misteriosa capacità di autoriprodursi 
accrescendosi. 

Nella interpretazione della religione di stampo feuerbachiano, 
alienazione/estraneazione dell’essenza generica (Gattung) in Dio, Marx conserva alla 
religione una sua specificità, una sua idealità: è la forma “alienata” della autocomprensione 
della natura infinita dell’umanità. Mentre nella sua riconduzione a ideologia 
(astrazione/alienazione, feticismo), la religione risulta solo un esempio particolarmente 
efficace per illustrare il meccanismo di inversione e reificazione ideologica, il riferimento 
religioso infine è usato come una sorta di supporto esplicativo del feticismo della forma di 
merce, il nuovo idolo.  

Dal Dio della teologia cristiana, dalla spiritualità della più alta speculazione filosofica, il 
mondo delle merci ci riporta all’idolatria.  

Resta fermo che per Marx la religione è una mitologia necessaria che non viene dissolta 
con l’enunciazione della sua illusorietà ma che permane finché persistono rapporti alienati, 
non trasparenti tra gli uomini e tra le cose e gli uomini. 

L’ateismo non è un obiettivo, il superamento dell’alienazione avviene in un processo in 
cui gli uomini associandosi si riconoscono reciprocamente la propria comune natura 
finita/infinita senza ridursi a “mezzi”. L’abbandono della religione da parte del proletariato 
è affidato agli sviluppi empirici che devono superare lo iato tra emancipazione politica e 
emancipazione umana, tra secolarizzazione dello stato e liberazione sociale, tra il brutale 
realismo del capitale e la compiuta trasparenza del comunismo.    

La religione dunque permane fino a che dura questo processo, anzi può esserne la 
sentinella che veglia per impedirne la caduta nella sfera della mera finitezza. Mentre il 
sogno “illuminista”, in una tonalità roussoviana, residua nella aspirazione marxiana a una 
società in cui le relazioni tra gli uomini e tra gli uomini e la natura abbiano finalmente 
acquisito totale trasparenza e razionalità. 
 
 
Bibliografia 
Achcar, G. (2019), Religione, in M. Musto (a cura di), Marx Revival. Concetti essenziali e 

nuove letture, Donzelli Editore, Roma. 
Basso, L. (2012), Agire in comune. Antropologia e politica nell’ultimo Marx, ombre corte, 

Verona. 
Bauer, B. (1966), La tromba del giudizio universale contro Hegel ateo ed Anticristo. Un 

ultimatum, in La sinistra hegeliana, trad. it. a cura di C. Cesa, Laterza, Bari. 
Bertrand, M. (1979), Le statut de la religion chez Marx et Engels, Editions Sociales, Paris. 
Boer, R. (2012), Criticism of Earth: On Marxism and Theology IV, Brill, Leiden.  
Boer, R. (2014), In the Vale of Tears: On Marxism and Theology V, Brill, Leiden. 

 
50 Marx (1970), p. 940: «Abbiamo già dimostrato a proposito […]  [del]la merce e il denaro, il carattere 

mistificante che trasforma i rapporti sociali […] in proprietà di queste cose stesse(merce) e ancora in modo più 
accentuato il rapporto di produzione stesso in una cosa (denaro)». Nella trinità economica capitale-interesse, 
terra-rendita fondiaria, lavoro-salario «la mistificazione del modo di produzione capitalistico, la 
materializzazione dei rapporti sociali, la diretta fusione dei rapporti di produzione materiali con la loro forma 
storico-sociale è completa: il mondo stregato, capovolto in cui si aggirano i fantasmi di Monsieur le Capital e 
Madame la Terre, come caratteri sociali e insieme direttamente come pure e semplici cose» (ivi, p. 943). 

 «Il termine “feticismo” sta a indicare tutte le situazioni in cui i rapporti di classe, nell’ambito dell’ideologia 
dominante, assumono una forma cosale, dingliche. Infatti, nella rappresentazione feticizzata degli agenti 
impegnati nel sistema capitalistico, tutto accade come se il valore in più creato nel processo di produzione e di 
circolazione delle merci, il plusvalore, fosse originato dal capitale stesso e non dal lavoro, come se esso fosse 
una proprietà misteriosa, autonoma, enigmatica del capitale, e non il frutto di un rapporto sociale fra la classe 
capitalista e quella operaia, sulla base di una dissimmetria non passibile di mediazione» (Basso, 2012, p. 123). 



Francesca Izzo 

 
300 

 

 

Brosse, de Ch. (1760), Du culte des dieux fetiches ou Parallele de l’ancienne religion de 
l’Egypte avec la religion actuelle de Nigritie, s.l., s.e. (sans lieu, sans edition). 

Brown, W. (2017-2018), “This Vale of Tears”: Marx’s Critique of Religion, Award, UCHRI 
(University of California Humanities Research Institute) https://uchri.org/awards/this-
vale-of-tears-marx-s-critique-of-religion/. 

Constant, B. (1999), De la religion, considereée dans sa source, ses formes et ses 
developpements, ed. T. Todorov and E. Hofmann, Aries France, Actes Sud. 

Disegni, M. (2023), “‘Non sanno quello che fanno, però lo fanno’. Religione, ateismo e 
idolatria nella critica marxiana della società moderna”, Nuovo Giornale di Filosofia della 
Religione, n. 3, pp. 96-112. 

Feuerbach, L., (1994), L’essenza del cristianesimo, trad. it. a cura di C. Cometti, Feltrinelli, 
Milano. 

Finelli, R. (2004), Un parricidio mancato. Hegel e il giovane Marx, Bollati Boringhieri, Torino.  
Finelli, R. (2014), Un parricidio compiuto. Il confronto finale di Marx con Hegel, Jaca Book, 

Milano.  
Garsten, B., (2010), “Religion and the Case Against Ancient Liberty: Benjamin Constant’s 

Other Lecture”, Political Theory, vol. 38, n. 1, pp. 4-33. 
Hegel, G.F. (2003), Lezioni di filosofia della religione, I, a cura di S. Achella, Guida, Napoli. 
Heinrich, M. (2018-19), “Rileggendo Marx: nuovi testi e nuove prospettive”, Consecutio 

Rerum, vol. III, n. 5, pp. 71-93. 
Iacono, A.M. (1985),Teorie del feticismo. Il problema filosofico e storico di un “immenso 

malinteso”, Giuffré, Milano.  
Izzo, F. (2020), Religione e antropologia: da Marx a Gramsci a De Martino, in F. Giasi e M. 

Musté (a cura di), Marx in Italia, Treccani, Roma. 
La Rocca, T. (1985), La critica marxista della religione, Cappelli Editore, Bologna.  
Löwith, K. (1974), Da Hegel a Nietzsche (1949), trad. it. a cura di  G. Colli, Einaudi, Torino. 
Luporini, C. (1974), Introduzione a K. Marx e F. Engels, L’ideologia tedesca, Editori Riuniti, 

Roma.  
Marx, K. (1964), Il capitale I, trad. it. a cura di D. Cantimori, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K., Engels, F. (1967a), L’ideologia tedesca, trad. it. a cura di F. Codino, Editori 

Riuniti, Roma. 
Marx, K., Engels, F. (1967b), Manifesto del partito comunista, ed. it. a cura di E. Cantimori 

Mezzomonti, Einaudi, Torino. 
Marx, K. (1970), Il Capitale III, trad. it. a cura di M.L. Boggeri, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K., Engels, F. (1972a), Sacra Famiglia in Opere Complete, IV, trad. it. a cura di A. 

Scarponi, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K. (1972b), Tesi su Feuerbach in Opere complete, V, trad. it. a cura di  F. Codino, 

Editori Riuniti, Roma.  
Marx K. (1976a), Lettere dai “Deutsch-Französische Jahrbücher” in K. Marx e F. Engels, 

Opere Complete, III, trad. it. a cura di N. Merker, Editori Riuniti, Roma. 
Marx K. (1976b), Questione ebraica, in K. Marx e F. Engels, Opere Complete, III, trad. it. a 

cura di N. Merker, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K. (1976c), Per la Critica della filosofia del diritto di Hegel. Introduzione in Opere 

Complete, III, trad. it. a cura di N. Merker, Editori Riuniti, Roma. 
Marx K. (1980), Lettera a Ruge, in K. Marx e F. Engels, Opere complete, I, trad. it. a cura 

di  M. Cingoli e N. Merker, Editori Riuniti, Roma. 
McKinnon, A. (2005), “Reading ‘Opium of the People’: Expression, Protest and Dialectics of 

Religion”, Critical Sociology, vol. 31, n. 1-2, pp. 15-38. 
Musté M. (a cura di) (2020), Marx in Italia, Treccani, Roma. 
Musto M. (a cura di) (2019), Marx revival. Concetti essenziali e nuove letture, Donzelli 

Editore, Roma. 
Musto M. (2005), Sulle tracce di un fantasma. L’opera di Karl Marx tra filologia e filosofia, 

Manifestolibri, Roma. 



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza” 
 
 

 
301 

 

 

Petrucciani, S. (2009), Marx, Carocci Editore, Roma.  
Quante, M. (2018), Studi sulla filosofia di Karl Marx, trad. it. a cura di P. Garofalo, Franco 

Angeli, Milano. 
Toscano, A (2010), “Beyond Abstraction: Marx and the Critique of Religion”, Historical 

Materialism, n. 18, pp. 3-29. 
Willaime, J.P. (2006), La religione: un legame articolato sul dono, in Che cos’è il religioso. 

Religione e politica, Bollati Boringhieri, Torino. 


