FRANCESCA [zz0*

LA RELIGIONE SECONDO MARX:
“OPPIO DEL POPOLO” E “COSCIENZA DELLA TRASCENDENZA”

”

Abstract: Marx’s Thought on Religion: “the Opium of the People” and “Consciousness of Transcendence’

In recent years there has been a renewed interest in the theme of religion in Marx at an international
level. This article documents its centrality and development outside of obsolete dogmatism or forced
ideology. The reconstruction of Marx’s itinerary follows the contradictions and turning points that mark
his thought from the initial Young Hegelian criticism to Feuerbachism, on the first outline of his
historical-materialistic theory in the The German Ideology and finally the theory of fetishism in the
Capital. For Marx, overcoming religious alienation is not the outcome of the conflict between philosophy
and theology, as atheism proposes. Religion is a necessary mythology which is not dissolved by the
enunciation of its illusory nature. Religion persists as long as non-transparent relationships persist
between men and between things and men. In the meantime, full religious freedom must be guaranteed
and any coercive intervention in the field of consciousness must be rejected.

Keywords: Alienation, Fetishism, Philosophy, Ideology, Religion

In premessa vorrei rammentare che il mio contributo riprende, ampliandole, pagine di un
saggio gia edito! nato dall’esigenza di illustrare il referente marxiano delle elaborazioni di
Antonio Gramsci e Ernesto De Martino sulla religione. I due pensatori, come si sa, hanno
diversamente contribuito alla riflessione sulla persistente rilevanza del fatto e
dell’esperienza religiosi nel mondo della modernita dispiegata e sulla necessita di
riconoscerli.

In questo senso i loro scritti costituiscono magistrali anticipazioni di quel rinnovato
interesse per il pensiero di Marx sulla religione (non del marxismo nel suo complesso, come
era accaduto all’epoca del dialogo tra credenti e non credenti) che si € registrato sul finire
del secolo scorso. Invece di assistere al tramonto o alla scomparsa del fenomeno religioso,
come le teorie della modernizzazione autorizzavano a prevedere, abbiamo visto diffondersi
credenze e fedi religiose in vesti integralistiche e militanti capaci di mobilitare intere
popolazioni e di orientarne ’'azione anche in forme violente o terroristiche.

Nello stesso tempo scomparivano dalla scena storica regimi politici che avevano sostenuto
una dogmatica dottrina marxista-leninista che era giunta a imporre ’ateismo come credo
di Stato.

Cosi, per un verso, si € riaffacciato l'interrogativo cruciale: se il fenomeno religioso
rappresenti un momento transeunte della storia dell'umanita, destinato, con lo sviluppo
del sapere filosofico e scientifico e ’'affermarsi di moderne condizioni di vita, a declinare
oppure si tratti di «un’attivita simbolica che ha la propria consistenza, il che significa che
per quanto sia socialmente determinata [...] gode di una relativa autonomia»?.

Mentre, per un altro, un clima favorevole ha propiziato letture di Marx libere da rigide
maglie ideologiche tanto da dar vita a un “Marx revival™ filologicamente rigoroso e in pari
tempo aperto a temi e conflitti del nostro tempo. Dentro questa “riscoperta” € stato facilitato

* Universita degli Studi di Napoli L’Orientale.

1 1zzo (2020).
2 Willaime (2006), p. 188.
3 Come recita il titolo del volume curato da Musto (2019).

Bollettino Filosofico 40 (2025): 288-301
ISSN 1593 - 7178

E-ISSN 2035 - 2670

DOI 10.6093/1593-7178/12994

288



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza”

«[u]n avvicinamento neutrale a Marx» 4 che ha consentito approcci piu attenti allo specifico
contenuto della sua critica della religione tradizionalmente trattata come una sorta di
“passerella” verso la critica dello Stato e dell’economia politicas.

Nonostante non si possa rintracciare in Marx una teoria del religioso, le sue riflessioni
sembrano offrire, come scrive Gilbert Achcar, «indizi indispensabili per comprendere
questa “rivincita di Dio”™»® perché sfuggono a una semplicistica negazione e si misurano
invece con la ricerca del suo nocciolo di “verita”.

Una ricerca questa strettamente legata, come vedremo, a quella, teoricamente inquieta
e aperta a risultati via via superati, intrapresa da Marx per rinvenire le reali radici dei
fenomeni della “falsa coscienza”, delle “illusioni”, delle “ideologie”.

L’evolversi della sua prospettiva ricalca le contraddizioni, gli sviluppi e le svolte che
attraversano l'impianto filosofico del suo pensiero dall’iniziale criticismo giovane-hegeliano
al feuerbachismo dei Manoscritti, al primo delinearsi della sua teoria storico-materialistica
nell’Ideologia tedesca, fino alla teoria del feticismo nel Capitale. L’itinerario marxiano
approda alla comprensione che il superamento dell’alienazione religiosa — obiettivo mai
scalfito da dubbi o incertezze sia chiaro — non si decide nella sfera della teoria, non €& 1’esito
del conflitto, nel cielo delle idee, tra filosofia e teologia. La religione germina da un bisogno
umano alimentato da determinate forme di vita e sono queste che vanno studiate e mutate.
L’esistenza del fatto religioso non chiede di essere contrastata sul suo terreno, come
intende fare 'ateismo, ma, compreso intellettualmente, va superato nella sfera pratica con
il progressivo rivoluzionamento delle relazioni sociali. Sul piano politico, Marx rimarra
sempre fedele al principio che vada comunque garantita la piena liberta religiosa e respinto
qualsiasi intervento coercitivo nel campo della coscienza.

1. Marx e i giovani hegeliani

La costellazione politico-intellettuale dei “giovani hegeliani”, a cui aderisce il giovane Marx,
rappresenta, nel contesto della Germania “arretrata”, il tentativo di dare al liberalismo e in
seguito a un democratismo radicale basi teoriche autonome ricavate dal sistema hegeliano.
L’hegelismo che li contraddistingue si manifesta nel convincimento che la filosofia di Hegel
rappresenti il momento in cui lo “spirito”, la ragione, la verita-liberta assoluta, che ha
animato lintero svolgimento della storia, giunge alla piena consapevolezza di sé nella
trasparenza del concetto. A questo punto la filosofia € compiuta.

Per i giovani hegeliani si trattera [...] di adeguare ad essa la “vita” [...] Tra il “reale” e il
“razionale” si riapre un divario acuto e attuale in cui pud inserirsi la critica: la “critica del
sussistente” [...] Ma a fondamento di questa critica rimane il razionale e l’idea, di cui €
portatore e scopritore il filosofo?.

La critica interviene a misurare la distanza tra lidea e la realta, completare il disegno che
Hegel non ha voluto o potuto condurre a termine mettendone in luce i limiti “conciliativi”
che emergono nella sua stessa filosofia, soprattutto in relazione alla religione e alla politica
e al rapporto di Stato e Chiesa.

Si tratta di svolgere il principio della liberta che si &€ affermato nel mondo moderno sino
alle sue piu concrete implicazioni, criticando quelle istituzioni e quelle forme dello spirito
che non corrispondono alla ragione, non sono razionali come lo Stato prussiano e la
religione cristiana, o meglio la teologia che vuole affermare il suo predominio sulla filosofia.
In Hegel la filosofia, metabolizzando i risultati della Riforma protestante, dell’Illuminismo
e della Rivoluzione francese, porta a compimento cid che, in veste immaginativa, la

4 Quante (2018), p. 43; neutrale si, ma non esente da «pregiudizi perché lo sguardo del lettore sara sempre
guidato dalle esperienze storiche e dai tentativi di trasformare in realta le teorie marxiane».

5 Cfr. Bertrand (1979); La Rocca (1985), Toscano (2010); McKinnon (2005); Boer (2012), (2014); Garsten
(2010), pp. 4-33.

6 Achcar (2019), p. 380.

7 Luporini (1967a), p. XXVI.

289



Francesca Izzo

religione assoluta, il cristianesimo, aveva annunciato®. Sia nella religione che nella filosofia
(come anche nell’arte) si tratta sempre del processo dello spirito umano che conosce sé
stesso come coscienza della liberta. Cido che distingue questi diversi momenti & la forma
attraverso cui lo spirito consegue la conoscenza di sé: nella religione attraverso
rappresentazioni, nella filosofia attraverso concetti. La religione permane e convive con la
filosofia in quanto entrambe, soddisfacendo esigenze differenti dello spirito, sono momenti
della verita, anche se € nella filosofia che essa raggiunge la assoluta trasparenza del
concetto, libera dal condizionamento della rappresentazione sensibile che invece affetta la
religione. Ma nello stesso tempo la permanenza della rappresentazione religiosa, del
sentimento del divino deve essere assicurata non solo perché gli uomini tutti vivano “la
domenica della vita” ma perché si dia filosofia, comprensione concettuale dell’infinita opera
dello spirito?.

Tra i giovani hegeliani, in prevalenza di formazione teologica, alcuni orientarono la
critica verso la rigorizzazione filosofica di Hegel!0.In particolare Bruno Bauer piega il
pensiero del maestro verso l’assolutizzazione dell’autocoscienza, la potenza critica che
consuma ogni oggettivita sostanziale, in particolare quella religiosa. «Solo l'io € per lui
[Hegel] la sostanza, € per lui tutto, ma quell’io che ha il diabolico orgoglio di porsi come
autocoscienza universale, infinita»!l. «La sua [di Hegel] era in se stessa e proprio in quanto
tale, la prassi piu illimitata e piu distruttiva. Essa era gia la rivoluzione»!2. Questa lettura
di Hegel porta Bauer a considerare la filosofia, ovvero i filosofi, la sola, effettiva energia
trasformativa dell’esistente. «La filosofia € critica dell’esistente».

Nella religione i giovani hegeliani vedevano 1'ostacolo principale alla realizzazione della
liberta e nella sua critica l'oggetto eminente della filosofia, nonché una leva atta ad
innescare il processo rivoluzionario di rinnovamento della societa tedesca. Se la vera liberta
dell'uvomo non sta nella liberta religiosa, ma nella liberta dalla religione, la missione dei
filosofi critici & di predicare ’ateismo perché solo ’ateismo assicura la vera liberta.

Marx condivide questa impostazione che definisce il campo di intervento dei nuovi filosofi-
politici, la loro prassi specifica e si getta a capofitto nell’attivita di critico come giornalista
e saggista.

Come scrive a Arnold Ruge: «Due fatti sono indiscutibili: prima di tutto la religione e poi
la politica, polarizzano gli interessi principali dei tedeschi d’oggi»'3 facendo propria la
distinzione che assegna la religione alla sfera teoretica dell'uomo mentre la politica ne é il
momento praticol4. E si impegna a condurre la battaglia per la riforma delle coscienze in
entrambi i campi.

La riforma della coscienza consiste solo nel rendere il mondo consapevole di se stesso,
nel ridestarlo dal suo ripiegamento trasognato, nello spiegarglile sue proprie azioni. Come
per la critica della religione di Feuerbach, il nostro scopo non ¢ altro che condurre alla
forma umana autocosciente tutte le questioni religiose e politiche” Il nostro motto sara

8 Il cristianesimo ¢ la religione assoluta in quanto € 'unica, secondo Hegel, in cui il concetto della religione
¢ divenuto “oggettivo a se stesso” ovvero, nel simbolo trinitario, l'identita risulta mediata in sé stessa.

9 Hegel (2003), p. 64.

10 Una rigorizzazione filosofica che se contesta l'unione di divino e umano in una sola figura e nega sul
piano storico e filologico la divinita di Cristo, attua di fatto una dislocazione della filosofia dallidealismo
all'umanesimo. Se il senso fondamentale di tale operazione «volge nel verso di un processo di laicizzazione e di
desacralizzazione dell’intera cultura tedesca, implica, viceversa, anche un processo di idealizzazione e
spiritualizzazione dell'umano» (Finelli, 1994, p. 138).

11 Bauer (1966), p. 126.

12 Tvi, p. 141 e piu avanti: «<Non ci possiamo quindi stupire per il fatto che Hegel veda nella Rivoluzione
francese, in questa opera di una filosofia atea, il piu grande evento della storia, che la consideri la redenzione
dell'umanita e ’azione nella quale la filosofia ha pienamente dimostrato la sua vocazione a dominare il mondo»
(ivi, p. 144).

13 Marx (1976), p. 155.

14 Ivi, p. 156: «Come la religione é 'indice delle battaglie teoretiche degli uomini, lo Stato politico lo & delle
loro battaglie pratiche».

290



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza”

quindi: riforma della coscienza non mediante dommi, bensi ’analisi della coscienza
mistica oscura a se stessa, sia che si presenti in modo religioso, sia in modo politico?5.

Ma gia in questa fase iniziale di intensa collaborazione egli segna una presa di distanza
piuttosto significativa proprio in tema di critica della religione. Nella lettera a Ruge del
novembre 1842 Marx segnala il suo dissenso dalla battaglia “teologica” condotta contro la
religione:

Richiedevo poi che la religione fosse criticata entro la critica della situazione politica,
anziché la situazione politica entro la religione [...] poiché la religione, in sé priva di
contenuto, vive non del cielo, ma della terra, e con il dissolversi della realta distorta, di
cui essa ¢ la teoria, crolla da sé. Infine volevo che, se si doveva parlare di filosofia, ci si
baloccasse meno con l'etichetta “ateismo” [...] e si portasse piuttosto il contenuto della
filosofia tra il popolo. Voila tout!6.

In questo brano si affaccia gia il motivo della dimensione terrena a partire dalla quale
intendere il fenomeno religioso, ma appena alluso mentre € chiaro e forte il dissenso dalla
chiusura della filosofia nell’ambito della disputa teologica e dalla riduzione del suo potere
critico alla proclamazione dell’ateismo, mentre ¢ all’ordine del giorno, dopo Hegel, la sua
realizzazione. Ne risulterebbe una negazione della religione soggettiva, intellettualistica e
non invece, hegelianamente, il risultato di sviluppi della cosa stessa.

La filosofia si ¢ mondanizzata, e la dimostrazione piu convincente di tale fatto € che la
coscienza filosofica € coinvolta non solo esteriormente, ma anche interiormente, persino
nel tormento della lottal?.

Se la filosofia, e lo Stato, non possono rimanere appannaggio dei pochi che nel pensiero
attingono la grandezza dello Spirito (la costituzione finita/infinita dell'uomo), la filosofia
deve realizzarsi (e lo Stato deve democratizzarsi) ma cido comporta il contatto con la sfera
del sentire, dell’immaginazione, cioé¢ con la necessita della rappresentazione sensibile
dell’idea, da qui linevitabile e inquieto interrogarsi sulla religione e il suo rifiuto
dell’ateismo.

Atteggiamento che Marx conservo lungo tutto ’'arco della sua attivita. Quando si tratto
di decidere l’affiliazione alla Prima Internazionale dell’Alleanza bakuniniana, il cui
programma prevedeva al suo primo punto, la dichiarazione di ateismo!8 la domanda, come
€ noto, fu respinta dal Consiglio generale all'unanimita. «L’Internazionale dei lavoratori non
ha alcuna confessione religiosa», pare avesse sentenziato il suo membro piu influente.
«Neppure 'ateismon»19.

Mais, a la differénce des ces théoriciens, sa [de Marx| préoccupation est moins de
dénoncer la fausseté de la religion que de montrer la verité qu’elle recéle, en quelque sorte,
de facon indirecte20.

2. Dalla Questione ebraica ai Manoscritti: Feuerbach
I1 confronto con Bauer, che segnera il suo definitivo allontanamento dalla critica giovane-
hegeliana, Marx lo sviluppa nei due articoli sulla Questione ebraica?! e nelle feroci

15 Ivi, pp. 82-83.

16 Marx (1980), p. 414.

17 Marx (1976a), p. 80.

18 «L’Alleanza si dichiara atea; persegue 1’abolizione dei culti, la sostituzione della scienza alla fede e della
giustizia umana a quella divinanr.

19 Disegni (2023), p. 97.

20 Bertrand (1979), p. 46.

21 Marx sottopone a una puntuale analisi critica i due articoli Il problema ebraico e La capacita degli ebrei e
dei cristiani d’oggi di diventare liberi in cui Bruno Bauer sostiene che lo Stato cristiano non puod per la sua

291



Francesca Izzo

polemiche che ne seguirono di cui € documento di particolare brillantezza la Sacra famiglia,
scritta in collaborazione con Engels.

Nel primo articolo compare per la prima volta la distinzione tra “emancipazione politica”
dalla religione ed “emancipazione umana”, un concetto nuovo che unito a quello di specie
(Gattung) segnala il crescente influsso delle categorie feuerbachiane sull’impianto critico
di Marx. La via battuta da Bauer per risolvere la questione ebraica, ovvero il contrasto
religioso tra ebrei e cristiani, consiste nell’idea della rinuncia di entrambi alla religione cosi
da accedere entrambi alla emancipazione politica. In realta, secondo Marx, egli «identifica
la soppressione politica della religione con la soppressione semplice e immediata di essa,
scambia cioé l'emancipazione dalla religione del moderno Stato politico con la reale
emancipazione umana dalla religione. Il soggetto che silibera dalla religione € lo Stato non
l'uomo.

La religione & appunto il riconoscersi dell'uomo per via indiretta. Attraverso un mediatore.
Lo Stato ¢ il mediatore tra I'uomo e la liberta dell'uomo. Come Cristo ¢ il mediatore che
I'uomo carica di tutta la sua divinita, di tutto il suo pregiudizio religioso, cosi lo Stato é il
mediatore nel quale egli trasferisce tutta la sua mondanita, tutta la sua spregiudicatezza
umana?2.

Nel secondo scritto la polemica contro Bauer € specificamente rivolta a criticare il carattere
esclusivamente religioso della questione ebraica cercando, anche qui, di portarne alla luce
il fondamento mondano, storico. E interessante accennarne perché, nello sforzo di sfuggire
al terreno religioso su cui Bauer trattiene la questione dell’ebraismo, Marx dilata e
allegorizza la presenza dell’ebreo nel mondo moderno fino a farne la sostanza reale della
societa civile borghese. II problema sta nello spiegare il mistero dell’esistenza e
conservazione della religione ebraica. Infatti dal punto di vista teologico cristiano
I'ebraismo avrebbe dovuto esaurirsi con la comparsa del cristianesimo. Ma l’opinione
ortodossa sostiene che l’ebraismo si € conservato malgrado la storia a conferma della
maledizione divina. Trattando I’ebraismo come questione esclusivamente religiosa, questa
superstizione, sostiene Marx, si ripresenta in Bauer come prova sensibile contro la
rivelazione cristiana.

Attingendo alla filosofia della storia di Hegel23, Marx delinea una diversa spiegazione
della presenza della questione ebraica nel mondo moderno: 1’ebreo si € conservato non
malgrado la storia ma grazie alla storia. Egoismo, particolarita, atomismo e dominio del
bisogno pratico i tratti che definiscono la figura marxiana dell’ebreo24, sono diventati le
potenze esclusive di una societa governata e mediata dal denaro.

Questa € la traduzione realistica dell’esistenza e conservazione dell’ebraismo, invece di
spiegare 1’ebreo moderno con la religione come fa Bauer, occorre per Marx spiegare la
tenace vita ebraica con gli elementi pratici della societa civile moderna i quali trovano «in
quella religione un riflesso fantastico»2s.

Bauer doveva restaurare «l’opposizione religiosa nella opposizione tra il rapporto
dell’ebreo e quello del cristiano con la religione critica: ’ateismo, 1’'ultimo grado del teismo,
il riconoscimento negativo di Dio»26.

Mentre occorre superare ’ebraismo della societa civile, cio¢ il sistema del denaro.

stessa natura emancipare 1’ebreo che, a sua volta, per sua natura non puod essere emancipato. «La forma pit
rigida del contrasto tra I’ebreo e il cristiano € il contrasto religioso. Come si risolve un contrasto? Rendendolo
impossibile. Come rendere impossibile un contrasto religioso? Eliminando la religione» (Marx, 1976b, p. 160).

22 Marx (1976b), p. 165.

23 Hegel definiva ’ebraismo “la religione del bisogno pratico e dell’egoismo”.

24 1] principio mondano dell’ebraismo ¢ il “bisogno pratico, I’egoismo” (Marx, 1976b, p. 184).

25 Marx-Engels (1972a), p. 122.

26 Jbidem.

292



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza”

L’alienazione ¢ la pratica dell’espropriazione. Come l'uomo, fino a che & schiavo del
pregiudizio religioso, sa oggettivare il proprio essere soltanto facendone un estraneo
essere fantastico, cosi sotto il dominio del bisogno egoistico, egli pud operare
praticamente [...] ponendo i suoi prodotti, come la propria attivita, sotto il dominio di un
essere estraneo [...] il denaro?7.

Appare qui il parallelo tra alienazione religiosa in Dio e alienazione/espropriazione
dell’attivita umana nel denaro. La ricerca del fondamento mondano della alienazione
religiosa ha condotto Marx, supportato dall’antropologia essenzialistica di Feuerbach, sulla
soglia della critica economica, alle soglie dei Manoscritti economico-filosofici. Infatti il
modello di critica € cambiato. E nell’armamentario critico e positivo della filosofia di
Feuerbach che Marx trova cio che gli appare garantire la fuoriuscita definitiva dal cielo
della speculazione e un integrale approdo terreno, umanistico-antropologico. Il concetto di
essenza generica umana (la Gattung) e i moduli logici dell’alienazione o oggettivazione di
essenza e del rovesciamento di soggetto e predicato costituiscono appunto la chiave
feuerbachiana con cui Marx intende svelare il “segreto” della religione. E liberarsi in un
colpo da Bauer e da tutti i “critici critici” ma anche dal peso speculativo della dialettica del
Geist hegeliano, cosi presente nella critica giovane-hegeliana.

Marx fa proprio il nucleo centrale della critica di Feuerbach della religione: 1'idea che sia
una manifestazione dell'alienazione umana, una proiezione fantasiosa di bisogni, capacita
e poteri umani, nonché una confessione dei desideri umani di sovranita, liberta e unione
con gli altri.

Da un lato, essa scaturisce dal potere della coscienza umana di trascendere la finitezza
dell'esistenza individuale e di aprire all'uomo la consapevolezza di sé come specie (Gattung).
Dall’altro questo stesso potere, peculiare dell'uomo, di comprendere sé stesso come specie
¢, paradossalmente, cio che induce l'invenzione di Dio.

L’'umanesimo essenzialistico di Feuerbach “svela” che Dio non ¢ altro che la proiezione
alienata dell’essenza umana, della natura universale dell'uomo riflessa in un ente
estraneo:

L’uomo — questo ¢ il mistero della religione — proietta il proprio essere fuori di sé e poi si
fa oggetto di questo essere metamorfosato in soggetto, in persona; egli si pensa, ma come
oggetto del pensiero di un altro essere, e questo essere & Dio28.

Gli esseri umani, grazie alla infinita del genere, sono percio capaci di commettere quello
che Feuerbach concepisce come 1”errore” della religione.

I1 cuore della critica teorica di Feuerbach consiste nella scoperta che al centro della
filosofia speculativa e della religione agisce la logica dell’inversione soggetto predicato e che
¢ compito della filosofia positiva invertire l'inversione e restaurare i reali rapporti.

La nuova storia iniziera con la presa di coscienza di questa oggettivazione estraniante e
con il suo ribaltamento: I'umanesimo al posto della teologia e della filosofia teologizzante:

Una nuova era nella storia del mondo inevitabilmente ha inizio con laperto
riconoscimento che la coscienza di Dio null’altro ¢ che la coscienza della specie; che
l'uomo pud e deve superare i limiti della propria individualita e personalita, ma non le
leggi e gli attributi essenziali della propria specie][...] cid che per la religione ¢é il termine
secondo, 1'uomo, deve percido essere posto e riconosciuto come termine primo... Homo
homini deus est: questo € il nuovo punto di vista, il supremo principio pratico che segnera
una svolta decisiva nella storia del mondo?°.

27 Marx (1976b), p. 189.
28 Feuerbach (1994), p. 35.
29 Ivi, pp. 285-286.

293



Francesca Izzo

I1 contenuto di verita che Marx trattiene della critica feuerbachiana é che la religione, in
particolare il cristianesimo, sia la forma “alienata” della autocomprensione della natura
infinita dell’'umanita e quindi della sua non risoluzione nella mera dimensione
dell’empirico, dell’utile, insomma del suo carattere immanente trascendente.

La Gattung, ’essenza generica, € la traduzione “umanistica” del Geist hegeliano, che non
trovando realizzazione sul piano storico viene percio proiettata nell’al di la, in un ente
estraneo.

Tuttavia, Marx non condivide la via relativamente semplice, e in ultima analisi
idealistica, che Feuerbach indica per il superamento della religione. Anche in lui il processo
di disalienazione rimane chiuso dentro il circolo della coscienza che appare indipendente
dagli assetti sociali storicamente determinati. In altri termini Feuerbach non puo dare
seguito alla sua intuizione secondo cui la religione riflette, capovolgendola, la vita materiale
dell'uomo, perché il suo materialismo si rivela rozzo e astorico nel trattare bisogni e desideri
degli uomini in termini metafisici anziché come storicamente prodotti e organizzati.
Quindi Marx non si arresta al disvelamento feuerbachiano, ma avanza l'interrogativo del
perché gli uomini avvertono la necessita di alienare la propria essenza generica in un’entita
estranea e dominatrice:

I1 fondamento della critica irreligiosa é: l'uomo fa la religione, e non la religione 1'uomo.
Infatti, la religione € la coscienza di sé e il sentimento di sé dell'uomo che non ha ancora
conquistato o ha gia di nuovo perduto se stesso. Ma [’'uomo non € un’entita astratta posta
fuori del mondo. L'uomo ¢ il mondo dell’'uomo, lo Stato, la societa. Questo Stato, questa
societa producono la religione, una coscienza capovolta del mondo, poiché essi sono un
mondo capovolto. La religione & la teoria generale di questo mondo, il suo compendio
enciclopedico, la sua logica in forma popolare, il suo point d’honneur spiritualistico, il
suo entusiasmo, la sua sanzione morale, il suo solenne completamento, il suo universale
fondamento di consolazione e di giustificazione. Essa €& la realizzazione fantastica
dell’essenza umana, poiché ’essenza umana non possiede una realta vera. La lotta contro
la religione € dunque, mediatamente, la lotta contro quel mondo, del quale la religione &
I’aroma spirituale.

La miseria religiosa ¢ insieme l’espressione della miseria reale e la protesta contro la
miseria reale. La religione ¢ il sospiro della creatura oppressa, il sentimento di un mondo
senza cuore, cosi come € lo spirito di una condizione senza spirito. Essa & 1'oppio del
popolo.

Eliminare la religione in quanto illusoria felicita del popolo vuol dire esigerne la felicita
reale. L’esigenza di abbandonare le illusioni sulla sua condizione & [lesigenza di
abbandonare una condizione che ha bisogno di illusioni. La critica della religione, dunque,
€, in germe, la critica della valle di lacrime, di cui la religione & ’aureolas°.

La religione € «coscienza capovolta» del mondo perché il mondo € capovolto.

I1 fondamento della religione € mondano, reale, va cercato nella realta sociale, come Marx
aveva scritto riguardo all’ebraismo «il mistero della religione ebraica» va spiegato «con gli
ebrei reali [...]. L'ebraismo reale ¢ prodotto dalla vita civile moderna, dal sistema del
denaro»3!.

Se la filosofia (hegeliana) ha mostrato la potenza creatrice e costruttrice del pensiero,
dello spirito, calando il divino dal cielo sulla terra, dall’eterno alla storia consentendone la
mondanizzazione, l'opera critica non consiste, come fanno Bauer e Feuerbach, nel
dissolvimento della religione nella filosofia attraverso lo svelamento della sua radice umana
ma nella attivazione del contenuto di verita della religione in funzione critica verso
l'apparente universalismo filosofico. La filosofia non € davvero tale, cioé non € piena e reale
universalita, se permane accanto ad essa il “grido” e il “sogno” della religione. Non si
produce coincidenza di individuale e universale, solo perché é stato svelato il meccanismo

30 Marx (1976c), pp. 190-191.
31 Marx-Engels (1972a), p. 121.

294



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza”

di alienazione della Gattung in un ente estraneo, secondo il modulo critico feuerbachiano.
Non ci si pud appropriare realmente dell’'essenza umana, innalzando effettivamente il
particolare a universale, dal momento che il mondo reale ¢ effettivamente alienato, € scisso
al suo interno e la religione ne ¢ la denuncia.

E proprio per questo la posizione di Marx € molto piu complessa e ricca di quanto una
vulgata semplificatrice abbia voluto leggere in espressioni famose come la religione «oppio
dei popoli»32, insomma la religione rappresenta per lui una questione per certi aspetti
aperta sia sul piano storico che su quello teorico.

E infatti si ripresentera in altra forma quando Marx abbandonera la dialettica semplificata
del rovesciamento di soggetto e predicato e di disvelamento del meccanismo di alienazione
di sé nell’altro da sé che vede protagonista un soggetto umano metafisicizzatoss.

3. Ideologia tedesca e abbandono della Gattung

Con la critica dell’essenzialismo naturalistico di Feuerbach (soprattutto con le Tesi e
I'Ideologia tedesca) a vantaggio di una visione contraddittoria del fondamento mondano e
di un’idea storico relazionale della natura umana — una realta ontologicamente aperta, non
predeterminata ma plasmata dalla cultura e dalla storia-, si apre un orizzonte del tutto
nuovo e I'impianto della critica della religione costruita sulla Gattung viene travolto.

Feuerbach prende le mosse dal fatto dell’auto-estraneazione religiosa, della duplicazione
del mondo in un mondo religioso e in uno mondano. Il suo lavoro consiste nel risolvere il
mondo religioso nel suo fondamento mondano. Ma il fatto che il fondamento mondano si
distacchi da se stesso e si costruisca nelle nuvole come un regno fisso e indipendente &
da spiegarsi soltanto con l'auto-dissociazione e con l'auto-contradditorieta di questo
fondamento mondano. Questo fondamento deve essere percio in se stesso compreso nella
sua contraddizione, quanto rivoluzionato praticamente34.

E nella VI Tesi si sostiene: «Feuerbach risolve ’essere religioso nell’essenza umana. Ma
I'essenza umana non ¢ qualcosa di astratto che sia immanente all'individuo singolo. Nella
sua realta essa ¢ l'insieme dei rapporti sociali»3s.

La VI tesi colpisce in radice I'essenzialismo naturalistico di Feuerbach: I'universalita non
€ una astrazione immanente al singolo, ma € data dall’insieme dei rapporti sociali, dalle
connessioni storico-sociali in cui l'individuo é collocato e con cui interagisce. Da questo
momento in poi per Marx non si trattera pit di dedurre da un’essenza umana presupposta
i processi e i meccanismi di alienazione e estraneazione ma di produrre la teoria dei
rapporti sociali la cui contraddittorieta €& all’origine di fenomeni alienanti.

32 Quando Marx si servi della metafora, 'oppio era usato come farmaco, quindi la religione, oppio dei popoli,
non significa tanto uno stordimento quanto un lenitivo delle sofferenze.

«In the nineteenth century opium expressed the immiserization of the people. Opium use increased with
declining conditions for the working class: more health problems, and the outbreaks of epidemics such as
cholera. As Engels, for example, pointed out in The Condition of the English Working Classes (1845), declining
health was directly related to the ravages of capitalist relations. Opium thus “expressed” in an indirect way the
ravages of capitalism on the health and well being of the population, but most particularly the workers.
Similarly, the “dosing” of children with opium, expressed the miserable lot working class children, due to their
parents prolonged and ever increasing hours of labour outside the home» (McKinnon, 2005, p. 25).

33 Nella lettura di Lowith «Hegel stabilisce le determinazioni propriamente metafisiche dell'uomo, che lo
pongono ancora come qualcosa di incondizionato, e non lo determinano antropologicamente secondo il punto
di vista condizionato dell'uomo finito, come avverra da Feuerbach in poi. Soltanto con questo uomo, riferito a
se stesso, sorge la vera e propria problematica dell’'uomo [...] La determinazione universale ed essenziale
dell'uomo ¢ e rimane quindi, secondo la teologia filosofica di Hegel, nel fatto che l'uomo ¢ spirito (logos) inteso
cristianamente, e non un semplice uomo terreno e indigente. L’essere uomo secondo la rappresentazione, in
quanto soggetto di diritti e di bisogni terreni, si subordina alla determinazione “ontologica” in senso cristiano
dell'uomo, che ¢ il suo “concetto”™ (Lowith, 1974, pp. 458-459). Al di la della torsione teologizzante di Léwith,
rimane che il logos, meglio il Geist, hegeliano € pensiero che costruisce storia ed ¢ il divino dell'uomo. Il Geist
non € direttamente traducibile nella Gattung, non € antropologizzabile, pena la cattiva infinitizzazione del finito.

34 Marx (1972), p. 4.

35 Ibidem.

295



Francesca Izzo

Ne L’ideologia tedesca Marx e Engels si misurano con questo inedito compito e provano a
elaborare la teoria del materialismo storico evitando il supporto dell’essenzialismo e
dell’antropologismo filosofici per cogliere nei rapporti sociali di produzione la specifica
logica contraddittoria generatrice dellimmagine capovolta della realta3t. Comincia a
prendere corpo la teoria marxiana delle ideologie.

In questo quadro concettuale mutato come definire la specificita delle rappresentazioni
religiose? La religione appartiene alla sfera ideologica, ma l’ideologia non €& ipso facto
religione. C’¢ una differenza che nasce dalla specificita del contenuto religioso. Benché
prometta una felicita illusoria, la religione non € totalmente immaginaria. Non € né un
artificio né un semplice ausiliario dell’alienazione economica, pur non avendo alcuna forza
propulsiva storicas3?.

Una enigmatica frase-frammento dell’Ideologia tedesca € tesa a definire il proprio del
fenomeno religioso collocato nella «coscienza della trascendenza» che corrisponde
all’istanza del “dovere” «La religione & a priori la coscienza della trascendenza, [cid|risulta
dal dovere reale»38. Il problema che ora viene a configurarsi viene cosi espresso da Marx:

Gli individui sono sempre partiti da se stessi, prendono sempre le mosse da se stessi. [
loro rapporti sono rapporti del loro reale processo di vita. Come accade che i loro rapporti
si rendano autonomi contro di loro? che le potenze della loro stessa vita diventano
strapotenti contro di loro?39

Anche se Marx, a differenza di Engels, non riprendera in modo esplicito il tema, la religione
continua a rappresentare per lui 'ambito privilegiato in cui smontare il meccanismo
dell’ideologia in generale o piu esattamente egli avverte che ’analogia religiosa costituisce
un potente ausilio per illustrare il processo di autonomizzazione che caratterizza la societa
capitalistica in cui gli uomini sono dominati da un’astrazione*.

Una considerazione particolare va fatta riguardo al Manifesto dove, come ben si sa, Marx
e Engels enfatizzano la forza travolgente con cui il capitale strappa il velo ideologico della
religione che copriva lo sfruttamento feudale presentando tutte le condizioni di vita nella
fredda e brutale luce dei rapporti monetari. Ricordiamo uno degli iniziali e piu famosi
passaggi:

Dove ha raggiunto il dominio, la borghesia [...] ha lacerato spietatamente tutti i variopinti
vincoli feudali [...] e non ha lasciato fra uomo e uomo altro vincolo che il nudo interesse,

36 Marx-Engels (1967a), p. 13: «La coscienza non pud mai essere qualche cosa di diverso dall’essere
cosciente, e ’essere degli uomini € il processo reale della loro vita. Se nell’intera ideologia gli uomini e i loro
rapporti appaiono capovolti come in una camera oscura, questo fenomeno deriva dal processo storico della
loro vita, proprio come il capovolgimento degli oggetti sulla retina deriva dal loro immediato processo fisico».

37 «En fait, les représentations religieuses ont pour fondement une double exigence. Cette exigence est le
besoin pratique des hommes de s’assurer la maitrise de leur propre vie, et le besoin théorique de comprendre
leurs rapports avec la nature, les autres hommes, la société tout entiere [...] L’étrangeté et ’extériorité sont la
contrepartie, I’expression inversée du sentiment qu’ont les hommes de ne pas étre les auteurs des processus
ou ils sont engagés» (Bertrand, 1979, p. 66).

38 Marx-Engels (1967a), p. 69.

39 Ivi, pp. 69-70. Lowith (1974), pp. 517-518: «La religione diventa una parte integrante nella dottrina delle
«ideologie». La religione per altro pud mostrarsi come ideologia solo quando il mondo in quanto tale sia
mondano [...] Mentre quindi Feuerbach aveva voluto scoprire soltanto il cosiddetto nucleo terreno della
religione, per Marx tutto sta nello sviluppare in direzione inversa, da una analisi storica dei rapporti terreni di
vita, quali miserie e quali contraddizioni nel campo dei rapporti di questo mondo rendono possibile e necessaria
la religione. Si tratta di spiegare perché la base terrena si stacchi in genere da sé, per innalzarsi a un mondo
diverso da questo terreno. Feuerbach non poté spiegare cid, poiché teneva ancora per certo che 1*essenza”
umana, cioé qualcosa di essenziale nell'uomo, si esprima nella religione, per quanto “indirettamente”».

40 Nell’articolo Beyond Abstractions... ’autore condivide 'indicazione di Derrida riguardo a «the absolute
privilege that Marx always grants to religion, to ideology as religion, mysticism, or theology, in his analysis of
ideology in general; at least if by privilege we understand the necessity of the religious “analogy”, for grasping
the process of autonomisation that characterises a society — that of capitalism — in which men are dominated
by abstractions» (Toscano, 2010, p. 25).

296



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza”

il freddo “pagamento in contanti” [...] In una parola: ha messo lo sfruttamento aperto,
spudorato, diretto e avido al posto dello sfruttamento mascherato d’illusioni religiose e
politiche*!,

Si potrebbero intendere questi giudizi sulla forza desacralizzante del capitale come
riconoscimento del fatto che il capitale non si maschera ma si presenta in forma laica e
trasparente o che la sua azione di secolarizzazione del mondo rivela la verita della storia e
dell'esistenza umana. Ma in realta, cido che € ritenuto sacro non viene rivelato, riportato
alla sua verita mondana dal capitale, ma profanato, violato con brutalita in nome del
profitto, del suo ordine e dei suoi valori.

E in effetti questa “profanazione” (Wendy Brown)*2 non ha il potere di eliminare il
bisogno religioso, si limita a trasformarlo.

4. 1l feticismo delle merci

Il tema del feticismo, con I’analogia tra il denaro e Dio che emerge negli scritti di critica
dell’economia politica, rinvia alla teoria dell’ideologia, in quanto teoria delle “astrazioni
reali” prodotte da determinate relazioni sociali. Teoria dell’alienazione religiosa teoria
dell’ideologia e teoria del feticismo compongono una sequenza teorica che da conto di
quanto la meditazione di Marx si sviluppi intorno alla questione di come e perché il
fondamento reale (essenza) produca immagini distorte (apparenza), di come e perché la
coscienza (sia comune che filosofica e scientifica) si inganni o sia ingannata su di sé e sul
mondo.

I1 feticismo € termine e tema ripreso da un testo di Benjamin Constant, da lui letto gia
nel 184243, ma con un significato opposto a quello del francese+. Constant valuta
positivamente il feticismo nella formazione del sentimento religioso dei selvaggi in quanto
alimenta la capacita di distanziarsi dalle proprie immediate inclinazioni e di affermare se
stessi contro tali inclinazioni, e quindi il feticismo suggerisce lidea di autonomia e
autosacrificio, di trionfo sullimmediatezza degli appetiti. Per Marx, invece, il feticismo ¢ la
forma opaca e “cosale” ma necessaria dell’apparire di determinate relazioni sociali, quindi
non illusione della coscienza, ma reale manifestazione fenomenica di un’essenza
(struttura).

Nel libro I del Capitale Marx, per svelare 'arcano della forma di merce, una cosa
«sensibile sovrasensibile», si vede costretto a ricorrere all’analogia con il fenomeno religioso
— a quella complessa struttura che aveva appreso a decrittare in gioventu — dato che non
trova calzante il paragone con il fenomeno visivo che € un «rapporto fisico tra cose fisiche»,
mentre con la merce si ha un rapporto tra una cosa fisica e qualcosa che fisico non é:

A prima vista, una merce sembra una cosa triviale, ovvia. Dalla sua analisi risulta che &
una cosa imbrogliatissima, piena di sottigliezza metafisica e di capricci teologici. Finché
é valore d’uso non c’¢ nulla di misterioso in essa [...] Ma appena si presenta come merce,
il tavolo si trasforma in una cosa sensibilmente sovrasensibile4s.

41 Marx-Engels (1967b), p. 103.

42 Cfr. Brown (2017-2018).

43 Constant (1999). Marx conosce questo testo, prova ne ¢ l’articolo sulla Rheinische Zeitung supplemento
del 10 luglio 1842 dove sviluppa la critica all’articolo di fondo del n. 179 della Kélnische Zeitung e accenna al
feticismo religioso. Marx lo aveva letto in preparazione di un saggio con Bauer sulla Dottrina della Religione e
dell’arte in Hegel valutata dal punto di vista della fede, mai realizzato.

44 A sua volta Constant aveva attinto all’opera di Ch.de Brosse (1760), Du culte des dieux fetiches dove si
legge « negri dell’Africa occidentale sino alla Nubia adorano divinita che gli Occidentali chiamano feticci,
termine che i nostri commercianti in Senegal hanno forgiato dal portoghese Fetisso, cio¢ cosa fatata, incantata,
divina o che da oracoli, dalla radice latina Fatum, fanum, fari. Questi feticci sono i primi oggetti materiali che
questi popoli scelsero e fecero consacrare dai sacerdoti» (Brosse, 1760, p. 18). Sulle avventure del concetto di
feticismo da De Brosse a Marx e Freud, attraverso il complesso processo che trasforma l’etnografia in
storiografia, € da vedere il sempre valido volume di Alfonso M. Iacono (1985).

45 Marx (1964), p. 103. Scrive lacono (1985) «La funzione critica e descrittiva del feticismo dipende
direttamanente dal suo valore analogico» (p. 235), infatti «Applicare il feticismo al mondo delle merci significa

297



Francesca Izzo

E la forma di merce, cioé il presentarsi della cosa tavolo non per 1'uso ma per lo scambio,
ad attuare questa metamorfosi, a trasformare un oggetto sensibile nel guscio di una

» o«

sostanza invisibile, sovrasensibile, una sostanza “metafisica”, “teologica”.

L’arcano della forma di merce consiste [...] nel fatto che tale forma, come uno specchio,
restituisce agli uomini I'immagine dei caratteri sociali del loro proprio lavoro facendoli
apparire come caratteri oggettivi dei prodotti di quel lavorol[...] Mediante questo quid pro
quo i prodotti del lavoro diventano merci, cose sensibilmente sovrasensibili, cioé sociali]...]
Quel che qui assume per gli uomini la forma fantasmagorica di un rapporto fra cose €
soltanto il rapporto sociale determinato che esiste fra gli uomini stessi. Quindi, per
trovare un’analogia, dobbiamo involarci nella regione nebulosa del mondo religioso. Qui
i prodotti del cervello umano paiono figure indipendenti, dotate di vita propria, che stanno
in rapporto fra di loro e in rapporto con gli uomini. Cosi nel mondo delle merci fanno i
prodotti della mano umana. Questo io chiamo il feticismo che si appiccica ai prodotti del
lavoro appena vengono prodotti come merci®®.

Marx evoca la “regione nebulosa” della fede religiosa, dove agiscono entita autonome
prodotte dallimmaginazione degli uomini, per servirsi di un tipo di procedimento pit1 noto
che, per similitudine, aiuti a spiegare la fantasmagoria del mondo delle merci. Similitudine
non identita, perché qui non si tratta dell’alienazione di essenza feuerbachiana o di una
proiezione delle forze essenziali degli uomini in un ente estraneo, immaginario,
sovrasensibile.

Qui sono le cose a diventare concrezioni di determinate relazioni sociali fra gli uomini al
punto che queste sembrano magicamente appartenere loro per natura. La forma di merce
ha questa capacita di agire sugli individui come uno specchio, che, riflettendo i caratteri
sociali del loro lavoro, li dissimula, facendoli apparire elementi naturali.

Ecco la credenza feticistica in poteri, virti sovrannaturali posseduti da un oggetto
trasformato in idolo. Siamo sempre nel campo dell’inversione religiosa ma a beneficio di
una cosa invece che di un’idea trascendente, di idoli invece di Dio.

Ma questa metamorfosi accade senza che intervengano le illusioni della coscienza,
anche perché, nel Capitale, gli individui si presentano come “Charaktermasken”, semplici
portatori (Trager) di categorie economiche e non depositari di un’essenza umana
presupposta.

«Quindi a questi ultimi [i produttori] le relazioni sociali dei loro lavori privati appaiono
come quel che sono, cioé, non come rapporti immediatamente sociali fra persone nei loro
stessi lavori, ma anzi, come rapporti di cose fra persone e rapporti sociali fra cosex7.

L’apparenza non altera, non deforma, fa apparire la realta cosi come &, per cui nel
Capitale non funziona piu la logica dell'inversione soggetto predicato secondo la quale
basterebbe rimettere i rapporti nel senso giusto per renderli trasparenti*8. Non agisce
quella logica perché il feticismo non & parte di un processo che vede a suo fondamento
I’istanza antropologica ma ¢ momento della costituzione di un mondo e di una storia che
ha a suo soggetto il capitale.

I1 feticismo che Marx ha rivelato non € una forma di ideologia, e nemmeno di
manipolazione. Marx lo ha definito come «forma oggettuale di una cosa prodotta dalla
struttura sociale di produzione di merci» 49.

porsi idealmente al di fuori dell’oggetto osservato|...] a partire dalla trasposizione del mondo della religione
primitiva a quello capitalistico» (ivi, p. 234).

46 Marx (1964), pp. 104-105.

47 Ivi, p. 105.

48 Basso (2012), in particolare il primo capitolo dedicato al feticismo nel Capitale.

49 Heinrich (2018-2019), p. 82. Non concorda con queste letture Finelli (2014) che ritrova anche nell’analisi
del feticismo il retaggio feuerbachiano dell’inversione soggetto predicato a base antropologica (cfr. Finelli, 2014,
pp. 135-137).

298



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza”

Infatti il tema del feticismo ritorna nel terzo libro a suggellare la dialettica di
un’apparenza che mentre manifesta la realta della sua essenza la dissimula e la inverte:
la “formula trinitaria” e il mondo “stregato e capovolto” in cui si aggirano i fantasmi di
Monsieur le Capital e di Madame Terres°. 11 carattere feticistico che Marx attribuisce al
movimento del capitale consiste nella sua misteriosa capacita di autoriprodursi
accrescendosi.

Nella interpretazione della religione di stampo feuerbachiano,
alienazione/estraneazione dell’essenza generica (Gattung) in Dio, Marx conserva alla
religione una sua specificita, una sua idealita: € la forma “alienata” della autocomprensione
della natura infinita dell'umanita. Mentre nella sua riconduzione a ideologia
(astrazione/alienazione, feticismo), la religione risulta solo un esempio particolarmente
efficace per illustrare il meccanismo di inversione e reificazione ideologica, il riferimento
religioso infine € usato come una sorta di supporto esplicativo del feticismo della forma di
merce, il nuovo idolo.

Dal Dio della teologia cristiana, dalla spiritualita della pit alta speculazione filosofica, il
mondo delle merci ci riporta all’idolatria.

Resta fermo che per Marx la religione € una mitologia necessaria che non viene dissolta
con I’enunciazione della sua illusorieta ma che permane finché persistono rapporti alienati,
non trasparenti tra gli uomini e tra le cose e gli uomini.

L’ateismo non € un obiettivo, il superamento dell’alienazione avviene in un processo in
cui gli uomini associandosi si riconoscono reciprocamente la propria comune natura
finita/infinita senza ridursi a “mezzi”. L’abbandono della religione da parte del proletariato
¢ affidato agli sviluppi empirici che devono superare lo iato tra emancipazione politica e
emancipazione umana, tra secolarizzazione dello stato e liberazione sociale, tra il brutale
realismo del capitale e la compiuta trasparenza del comunismo.

La religione dunque permane fino a che dura questo processo, anzi puo esserne la
sentinella che veglia per impedirne la caduta nella sfera della mera finitezza. Mentre il
sogno “illuminista”, in una tonalita roussoviana, residua nella aspirazione marxiana a una
societa in cui le relazioni tra gli uomini e tra gli uomini e la natura abbiano finalmente
acquisito totale trasparenza e razionalita.

Bibliografia

Achcar, G. (2019), Religione, in M. Musto (a cura di), Marx Revival. Concetti essenziali e
nuove letture, Donzelli Editore, Roma.

Basso, L. (2012), Agire in comune. Antropologia e politica nell’ultimo Marx, ombre corte,
Verona.

Bauer, B. (1966), La tromba del giudizio universale contro Hegel ateo ed Anticristo. Un
ultimatum, in La sinistra hegeliana, trad. it. a cura di C. Cesa, Laterza, Bari.

Bertrand, M. (1979), Le statut de la religion chez Marx et Engels, Editions Sociales, Paris.

Boer, R. (2012), Criticism of Earth: On Marxism and Theology IV, Brill, Leiden.

Boer, R. (2014), In the Vale of Tears: On Marxism and Theology V, Brill, Leiden.

50 Marx (1970), p. 940: «Abbiamo gia dimostrato a proposito [...] [del]la merce e il denaro, il carattere
mistificante che trasforma i rapporti sociali [...] in proprieta di queste cose stesse(merce) e ancora in modo piu
accentuato il rapporto di produzione stesso in una cosa (denaro)». Nella trinitd economica capitale-interesse,
terra-rendita fondiaria, lavoro-salario «a mistificazione del modo di produzione capitalistico, la
materializzazione dei rapporti sociali, la diretta fusione dei rapporti di produzione materiali con la loro forma
storico-sociale ¢ completa: il mondo stregato, capovolto in cui si aggirano i fantasmi di Monsieur le Capital e
Madame la Terre, come caratteri sociali e insieme direttamente come pure e semplici cose» (ivi, p. 943).

1 termine “feticismo” sta a indicare tutte le situazioni in cui i rapporti di classe, nell’ambito dell’ideologia
dominante, assumono una forma cosale, dingliche. Infatti, nella rappresentazione feticizzata degli agenti
impegnati nel sistema capitalistico, tutto accade come se il valore in piul creato nel processo di produzione e di
circolazione delle merci, il plusvalore, fosse originato dal capitale stesso e non dal lavoro, come se esso fosse
una proprieta misteriosa, autonoma, enigmatica del capitale, e non il frutto di un rapporto sociale fra la classe
capitalista e quella operaia, sulla base di una dissimmetria non passibile di mediazione» (Basso, 2012, p. 123).

299



Francesca Izzo

Brosse, de Ch. (1760), Du culte des dieux fetiches ou Parallele de l'ancienne religion de
I’Egypte avec la religion actuelle de Nigritie, s.l., s.e. (sans lieu, sans edition).

Brown, W. (2017-2018), “This Vale of Tears”: Marx’s Critique of Religion, Award, UCHRI
(University of California Humanities Research Institute) https:/ /uchri.org/awards/this-
vale-of-tears-marx-s-critique-of-religion/.

Constant, B. (1999), De la religion, considereée dans sa source, ses formes et ses
developpements, ed. T. Todorov and E. Hofmann, Aries France, Actes Sud.

Disegni, M. (2023), “Non sanno quello che fanno, perd lo fanno’. Religione, ateismo e
idolatria nella critica marxiana della societa moderna”, Nuovo Giornale di Filosofia della
Religione, n. 3, pp. 96-112.

Feuerbach, L., (1994), L’essenza del cristianesimo, trad. it. a cura di C. Cometti, Feltrinelli,
Milano.

Finelli, R. (2004), Un parricidio mancato. Hegel e il giovane Marx, Bollati Boringhieri, Torino.

Finelli, R. (2014), Un parricidio compiuto. Il confronto finale di Marx con Hegel, Jaca Book,
Milano.

Garsten, B., (2010), “Religion and the Case Against Ancient Liberty: Benjamin Constant’s
Other Lecture”, Political Theory, vol. 38, n. 1, pp. 4-33.

Hegel, G.F. (2003), Lezioni di filosofia della religione, 1, a cura di S. Achella, Guida, Napoli.

Heinrich, M. (2018-19), “Rileggendo Marx: nuovi testi e nuove prospettive”, Consecutio
Rerum, vol. 11, n. 5, pp. 71-93.

Iacono, A.M. (1985),Teorie del feticismo. Il problema filosofico e storico di un “immenso
malinteso”, Giuffré, Milano.

Izzo, F. (2020), Religione e antropologia: da Marx a Gramsci a De Martino, in F. Giasi e M.
Musté (a cura di), Marx in Italia, Treccani, Roma.

La Rocca, T. (1985), La critica marxista della religione, Cappelli Editore, Bologna.

Lowith, K. (1974), Da Hegel a Nietzsche (1949), trad. it. a cura di G. Colli, Einaudi, Torino.

Luporini, C. (1974), Introduzione a K. Marx e F. Engels, L’ideologia tedesca, Editori Riuniti,
Roma.

Marx, K. (1964), Il capitale 1, trad. it. a cura di D. Cantimori, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K., Engels, F. (1967a), L’ideologia tedesca, trad. it. a cura di F. Codino, Editori
Riuniti, Roma.

Marx, K., Engels, F. (1967b), Manifesto del partito comunista, ed. it. a cura di E. Cantimori
Mezzomonti, Einaudi, Torino.

Marx, K. (1970), Il Capitale 111, trad. it. a cura di M.L. Boggeri, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K., Engels, F. (1972a), Sacra Famiglia in Opere Complete, 1V, trad. it. a cura di A.
Scarponi, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1972b), Tesi su Feuerbach in Opere complete, V, trad. it. a cura di F. Codino,
Editori Riuniti, Roma.

Marx K. (1976a), Lettere dai “Deutsch-Franzosische Jahrbticher” in K. Marx e F. Engels,
Opere Complete, 111, trad. it. a cura di N. Merker, Editori Riuniti, Roma.

Marx K. (1976b), Questione ebraica, in K. Marx e F. Engels, Opere Complete, 111, trad. it. a
cura di N. Merker, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1976c), Per la Critica della filosofia del diritto di Hegel. Introduzione in Opere
Complete, 111, trad. it. a cura di N. Merker, Editori Riuniti, Roma.

Marx K. (1980), Lettera a Ruge, in K. Marx e F. Engels, Opere complete, 1, trad. it. a cura
di M. Cingoli e N. Merker, Editori Riuniti, Roma.

McKinnon, A. (2005), “Reading ‘Opium of the People’: Expression, Protest and Dialectics of
Religion”, Critical Sociology, vol. 31, n. 1-2, pp. 15-38.

Musté M. (a cura di) (2020), Marx in Italia, Treccani, Roma.

Musto M. (a cura di) (2019), Marx revival. Concetti essenziali e nuove letture, Donzelli
Editore, Roma.

Musto M. (2005), Sulle tracce di un fantasma. L’opera di Karl Marx tra filologia e filosofia,
Manifestolibri, Roma.

300



La religione secondo Marx: “Oppio del popolo” e “coscienza della trascendenza”

Petrucciani, S. (2009), Marx, Carocci Editore, Roma.

Quante, M. (2018), Studi sulla filosofia di Karl Marx, trad. it. a cura di P. Garofalo, Franco
Angeli, Milano.

Toscano, A (2010), “Beyond Abstraction: Marx and the Critique of Religion”, Historical
Materialism, n. 18, pp. 3-29.

Willaime, J.P. (20006), La religione: un legame articolato sul dono, in Che cos’e il religioso.
Religione e politica, Bollati Boringhieri, Torino.

301



