LucA MANDARA*

MATERIALISMO DIALETTICO E NULLA
ANNIENTAMENTO E COSALIZZAZIONE DELLA COSA

Abstract: Dialectical Materialism and Nothingness. Annihilation and Reification of the Thing

The paper outlines the different meanings of the concept of “nothingness” in the thought of Karl Marx,
Herbert Marcuse and Dario Paccino. In fact, their historical-dialectical materialism always recognized
the possibility of the annihilation of the natural being (human and non-human) due to historical and
natural reason. Marx developed this idea in his young critique of the alienation of labour and of the
Hegelian philosophy. After Auschwitz and during the war in Vietnam, Marcuse recovered it to revise the
determinate negation “from the inside” and to think other ways of negation to shake the false freedom
and happiness of the “opulent society”. Finally, Paccino used it to demystify the ideology of productivism
of the green capitalism and of the orthodox Marxism. In the end, for all of them the possibility of the
destruction of natural being was decisive to show the very dangerous consequences of an indefinite
accumulation with no regard to natural limits and to claim for a socialist revolution of the capitalist
society.

Keywords: Destruction of Nature, Dialectical Negation, Marxism, Nothingness, Socialism

1. Sul nulla: neomaterialismo e materialismo dialettico

Recentemente i filosofi neo-materialisti Quentin Meillassoux e Karen Barad, pur seguendo
vie diverse, hanno ripensato il concetto di “nulla” declinandolo nei termini della capacita
illimitata e imprevedibile della materia di aprirsi a nuove possibili configurazioni di realta.
La materia € “fondata su niente”!, spiega a riguardo il materialista speculativo parigino,
dato che 'unica necessita che la limita € la sua intrinseca contingenza. Dal canto suo, la
realista agenziale statunitense, ispirandosi alla teoria quantistica del campo, afferma: «il
vuoto [void] € tutt’altro che vuoto [empty]; piuttosto € un intero campo di possibilita di cio
che potrebbe venire all’essere»2.

Come si intuisce da questi primi accenni, sembra che il legame tra materia e illimitato,
ottenuto ridefinendo il nulla come possibilita d’essere «in ogni momento»3, distingua meglio
della coppia “attivo-passivo”™ questi “nuovi” materialismi dai “vecchi”, in particolare dal
loro piu vicino ed illustre predecessore: il materialismo storico-dialettico.

Non che il “nulla” sia sconosciuto a questa tradizione di pensiero. Conformemente al
duplice carattere con cui Marx definisce 'umano — «immediatamente essere naturale» che,
come ogni natura, ha un suo proprio «atto di nascita (la storia)», che per 'uomo € «storia
consapevole»S — anche il nulla si presenta sotto due aspetti. Piu discussa e nota, € la prima
declinazione, che fa del nulla una delle tendenze del processo di produzione capitalistico a
distruggere le condizioni di produzione e riproduzione della societa in generale (uomini e
natura), e quindi anche se stesso®. Meno noto e dibattuto, invece, € il secondo riferimento
al nulla, visto come un’esperienza naturale di caducita, sofferenza e morte, che affetta non

* Universita degli Studi di Napoli “Federico II”; Universita degli Studi della Basilicata.

1 Kahveci, Calci, Meillassoux (2021), pp. 217-229. Cfr. anche Meillassoux (2012).

2 Barad (2007), p. 354 (qui e altrove, da questo testo, trad. it. mia). Cfr. anche Barad (2017).

3 Barad (2007), p. 178.

4 Wolfe (2021), sottolinea che anche nel passato ci sono state accuse di passivizzare la materia da parte
delle “nuove” generazioni di materialisti alle precedenti. Inoltre, lo stesso neo-materialismo si divide tra chi,
come Barad, identifica materia e agency e chi, come Meillassoux, assume posizione anti-agentive. Cfr.
D’Angelo, Pozzoni (2021).

5 Marx (2018), p. 259 e p. 262.

6 Si vedano la teoria eco-marxista della “frattura metabolica” (metabolic rift) di Foster (1999) e il concetto di
“capitalismo cannibale” di Fraser (2022).

Bollettino Filosofico 40 (2025): 302-316
ISSN 1593 - 7178

E-ISSN 2035 - 2670

DOI 10.6093/1593-7178 /12999

302



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa

solo gli individui ma lo stesso «essere generico» in quanto essere «determinato»’, ovvero
finito, limitato, poiché sensibile al pari dei suoi singoli membri.

Non solo. Come vedremo ripercorrendo alcuni snodi del pensiero di Herbert Marcuse
prima e Dario Paccino poi, anche diversi pensatori marxisti hanno avanzato dubbi sul
legame tra materialismo e dialettica proprio per 'apparente incapacita della negazione
determinata dall’interno® di pensare un arresto finale, un limite ultimo all’attivita del
soggetto — Idea o Forza Produttiva — nella misura in cui ogni limite & in realta posto
dall’attivita stessa.

Eppure, viene da chiedersi se non sia stata proprio la consapevolezza della minacciosa
possibilita dell’annichilimento dell'umano manu sua a spingere Marx ad affermare
I'urgenza, non tanto di una diversa interpretazione del mondo, quanto di un’«attivita
“rivoluzionaria”, “pratico-critica”»9.

Al fine di affrontare tale questione, conviene senz’altro indagare piu del dettaglio la
posizione che il filosofo di Treviri assume relativamente alla questione del nulla.

2. Il nulla e il pieno della cosa

Nel corso dell’elaborazione del materialismo storico-dialettico, Marx declina il nulla come
processo sociale di annichilimento e come processo naturale di morte sulla base di un’idea
di materia che, ricca di determinazioni naturali e sociali, non perde mai la sua dura
consistenza di “cosa”. Questo non vale solo per le opere giovanili, in cui piu si avverte 1’eco
della sensibilita feuerbachiana per «il positivo riposante e fondato positivamente su se
stesso»19, ma anche per 'opera piu famosa, il Capitale, in cui fin dalle prime battute viene
enfatizzato il carattere quantitativo e qualitativo del «corpo» della merce.

«La merce», spiega il pensatore di Treviri, «¢ prima di tutto un oggetto esterno, una cosa
che per le sue proprieta soddisfa bisogni umani»; il rapporto ai quali, prosegue, ¢ l'«utilita
di una cosa, cio che «fa di essa un valore d’uso». Tuttavia, precisa, 1'utilita non «galleggia
in aria», non € cioé una qualita astratta, ma é «determinata dalle proprieta del corpo della
merce, non esiste senza di essar!l, poiché dipende dalla sua quantita, dimensione,
grandezza e qualita specifiche.

Ben si comprende, quindi, come per Marx, prima ancora di distinguere 1’utilita sociale
dall’«oggettivita spettrale» del valore (value) — la «sostanza sociale»!? di cui la merce diventa
depositaria nel rapporto di scambio — occorra rilevare la differenza tra la «virtt intrinsecan,
o «valore naturale» della cosa, e la sua utilita sociale “per noi” come valore d*uso (worth).

La critica dell’economia politica ha precisamente il compito di tenere distinti questi
diversi aspetti della merce, per non perdersi nell'intrinseca contraddittorieta del
capitalismo, nel quale la merce € «insieme sensibile e sovrasensibile»!3. Occorre ricordare,
infatti, che qualcosa diventa utile non, immediatamente, in virtu delle sue proprieta, ma
mediante un processo storico-sociale che presuppone bisogni, saperi, strumenti attraverso
cui gli uomini scoprono e rendono utili gli oggetti per i loro bisogni. Tuttavia, occorre notare
come, se ¢ vero che «la proprieta della calamita di attirare il ferro divenne utile solo quando
permise di scoprire la polarita magnetica»'4, cid non comporta affatto che il magnetismo
derivi da tale rapporto di utilita; come a dire che il lavoro utile, produttore di valori d’uso,
non crea ma “assimila” «particolari sostanze naturali a particolari bisogni umani».
Pertanto, anche quando sono prodotti di lavoro umano, « corpi delle merce» restano
«combinazioni di due elementi: materia fornita dalla natura e lavoro»; e, «se si sottrae il
totale dei vari lavori utili contenuti nell’abito, nella tela, ecc. rimane sempre un substrato

7 Marx (2018), p. 191.

8 Cfr. Hegel (2007), pp. 103-105.

9 Marx (1972), p. 3.

10 Marx (2018), p. 245.

11 Marx (2017), pp. 107-108 (corsivo mio).
12 Ivi, p. 109.

13 Ivi, p. 148.

14 Ivi, p. 108, nota a.

303



Luca Mandara

materiale presente per natura senza intervento dell'uomo»!5. Nonostante la sua specificita,
la dipendenza dell’attivita lavorativa da tale substratum materiale la rende un’attivita
naturale: «L’'uomo puo agire nella sua produzione solo come la natura stessa, cioé puod
soltanto modificare la forma della materia. Di piui: in questo stesso lavoro di trasformazione
e ritrasformazione, egli & costantemente assistito da forze naturali»!é.

E di un certo interesse considerare come queste affermazioni del tardo Marx “scienziato”
riecheggino alcune posizioni del giovane Marx “filosofo”17. Nei suoi Manoscritti economico-
filosofici del 1844, ’aspirante critico dell’economia inglese e della filosofia tedesca afferma
che 'uvomo € immediatamente un «essere naturale vivente [...] al pari delle piante e degli
animali»!8. In quanto vivente, da un lato «& attivo», poiché «esistono in lui[...] forze naturali,
forze vitali» sotto forma «di disposizioni e capacita, di impulsi; dall’altro lato, gli impulsi
sono «forze essenziali sensibili», la cui “essenza” si realizza solo in oggetti che «esistono al
di fuori di lui, come oggetti indipendenti da lui». In quanto essere naturale, corporeo,
sensibile, oggettivo», quindi, «egli € un essere passivo, condizionato e limitato» poiché la
realizzazione della sua vitalita interna dipende dal fatto che «non sono solo, io sono un
altro, una realta altra dall’oggetto fuori di me»19.

Si badi bene, pero: qui essere passivo significa al contempo essere «un oggetto di un
altro essere», per il quale si diventa «il suo oggetto»29, quindi attivo rispetto a cio di cui si &
passivi. Ad esempio, «il sole € 'oggetto della pianta — un oggetto indispensabile ad essa e
che conferma la sua vita» e verso cui la pianta € passiva; e tuttavia, il sole & passivo rispetto
alla pianta dalla cui attivita dipende la realizzazione della «forza vivificatrice» in quanto
«forza essenziale oggettiva del sole»?l. Trattasi evidentemente di un notevole spostamento
di prospettiva, grazie al quale la realizzazione di una forza, frutto di una reciproca relazione
esteriore, non comporta affatto 'annullamento della cosalita della cosa, la cui realta, al
contrario, conserva un’irriducibilita agli altri enti e alle loro molteplici relazioni.

Diverse, lo si intuisce, le conseguenze teoriche di questa posizione filosofica.

Innanzitutto, si stabiliscono rapporti di dipendenza sul piano dell’esistenza li dove sul
piano della realizzazione delle essenze si manifestano rapporti di orizzontale reciprocita.
Se ¢ vero, infatti, che I’attivita della pianta € tanto passiva quanto attiva rispetto all’energia
del sole, che diventa efficace solo mediante la prima, € anche vero che l’esistenza del sole
¢ indipendente dalla realta del mondo organico, cosa che non vale per quest’ultimo rispetto
al sole.

Lo stesso accade alle diverse forme di rapporto che gli uomini possono intrattenere con
la «natura in quanto non € essa stessa corpo umano»?22.

15 Ivi, pp. 116-117.

16 Tvi, p. 116. Come ricostruito in Bergamo (2022), la questione della riducibilita della natura all’attivita
sociale divide attualmente l’eco-marxismo in due correnti principali: quella che fa capo ai lavori di Jason W.
Moore adotta un’ontologia relazionale delle proprieta in opposizione all’'ontologia sostanziale della “cosa”;
mentre altri autori, come John B. Foster, Kohei Saito e Andreas Malm, pur riconoscendo il carattere storico-
sociale della natura, sostengono la relativa indipendenza delle sue proprieta e dinamiche interne.

17 Cfr. Musto (2008), pp. 763-792, sul dibattito tra chi ha sostenuto la continuita — come Marcuse (1975),
pp- 63-116 — e chi la discontinuita — come Althusser (1968), pp. 13-76 — tra un Marx giovane filosofo e un Marx
maturo scienziato.

18 Marx (2018), pp. 259-260 (corsivi miei).

19 Ivi, p. 261.

20 Ivi, pp. 260-261.

21 1vi, p. 260. E forse il caso di notare che qui il termine “essenza” non indica affatto un insieme di attributi
fissi, quanto il loro carattere sensibile, insieme interno e volto all’esterno, attivo e passivo. Il filosofo nota,
infatti, che «I’essere oggettivo agisce oggettivamente, e non agirebbe oggettivamente se 'oggettivita non facesse
parte della sua determinazione essenziale»: ad esempio, basta sentire un «bisogno naturale» come la «fame» —
che «per saziarsi, per placarsi» ha «bisogno di una natura fuori di sé, di un oggetto fuori di sé» — per provare
lesistenza dell’esteriorita. Pertanto, «la fame ¢ il bisogno confesso che ha il mio corpo di un oggetto esistente
fuori di lui»; il che, allo stesso tempo, significa distinguere 'essenza “interna” dall’esistenza “esterna” e attestare
che la fame €& dentro un corpo — percio una forza “essenziale” — e non solo nel rapporto effettivo con l'oggetto
fuori (ivi, pp. 259-260).

22 Ivi, p. 139.

304



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa

Del rapporto produttivo si & gia detto. Nei Manoscritti del 1844, Marx afferma che la
natura non-umana € per I'uomo innanzitutto il suo «corpo inorganico con cui deve restare
in continuo processo per non morire»23. Dall’instaurarsi di questo processo metabolico con
lesteriorita dipende l’esistenza degli uomini. Nell'uomo questa mediazione € — e dipende
da — un produrre consapevole. Ma poiché la natura € «a materia su cui si realizza il suo
lavoro, in cui esso agisce, da cui e mediante cui esso produce [...] il lavoratore non puod
creare nulla senza la natura, senza il mondo esterno sensibile»24. Inoltre, il processo stesso
del produrre € un processo naturale: € un «porre», certo, ma un «porre» che realizza
«’attivita di un essere naturale oggettivo»25. Di conseguenza, esso €, da un lato, «posto da
oggetti, perché é originariamente natura»; dall’altro lato, & un porre che «pone» le sue «forze
essenziali, reali, oggettive, come oggetti» ovvero esistenze fuori dal lavorare stesso: prodotti
che si distinguono fisicamente dal produttore.

Nessuna attivita umana € esente da questa dinamica. Anche il piano estetico, ad
esempio, concerne il rapporto tra un soggetto e un oggetto esterno. La bellezza, infatti, non
¢ la qualita intrinseca di un oggetto specifico: anche «la musica piu bella non ha alcun
senso per 'orecchio non musicale, non € un oggetto per esso [...] (l'oggetto ha significato
soltanto per un senso a lui corrispondente)». Ancora: lo «spettacolo piu bello»,
semplicemente, non c’¢ per «I'uomo bisognoso, carico di preoccupazioni»?é. Al tempo stesso
pero, il bello non € una mera sensazione soggettiva, giacché esso indica un rapporto con
la «misura inerente dell’oggetto»27 capace di suggerire un’alterita della cosa, di renderla
qualcosa di piu di uno strumento per I'immediato utilizzo umano.

Come che sia — e in tutti i casi — per Marx cid che € in relazione resta sempre distinto
dalla sua alterita, per quanto intrinsecamente dipendente da quella. Naturalmente, una
simile condizione di dipendenza non € in sé “limitante” o “negativa”, poiché resta pur
sempre condizione dell’affermazione di forze che sono sensibili, la cui natura é la passivita:
«l dominio dell’essere oggettivo in me, l’erompere sensibile della mia attivita essenziale &
la passione, che qui diviene pertanto D'attivita del mio essere»?28.

A ben guardare perdo, non c’¢ dubbio che in questa descritta dinamica della
cosalizzazione della cosa alberghi un pericolo, sul quale vale la pena provare a riflettere.
Lo si € accennato: trattasi della tendenza auto-distruttiva del processo di produzione
capitalistico, la cui drammaticita risulterebbe poco comprensibile senza la sottolineatura
marxiana della dura consistenza esteriore della “cosa” materiale.

E ben noto, infatti, come per Marx il rapporto di esteriorita, cifra dell’oggettivazione, sia
sempre insieme condizione di possibilita di un rapporto di estraneazione potenzialmente
annichilente.

Certamente ¢ il caso dell’«esistenza» del «lavoratore in quanto capitale»29. A differenza di
quest’ultimo, che lo acquista come se fosse una «merce analoga a quella di ogni altra
merce», «il lavoratore ha la disgrazia di essere un capitale vivente e percid bisognoso»3° di
oggetti esterni, non solo per estrinsecare le sue capacita lavorative, ma, mediante questa
attivita, per la sua riproduzione «come soggetto fisico»3l. Accade pero che nel rapporto col
capitale «l lavoro e il prodotto del lavoro» non appartengano al lavoratore ma «a un uomo
diverso dal lavoratore». L'oggettivita sensibile gli & privata, e, nella forma del capitale, «sta
di fronte» a lui/lei non come un oggetto esterno ma «come una potenza estranea»3? dalla
cui «esistenza per lui» dipende totalmente la sua vita. Non controllando i movimenti del
capitale, il lavoratore puo dunque «precipitare ogni giorno dal suo nulla riempito» — ovvero

23 Ivi, p. 133.

24 Jbidem.

25 Ivi, p. 259.

26 Ivi, pp. 195-196.
27 Ivi, p. 141.

28 Ivi, p. 200.

29 Ivi, pp. 156-157.
30 Ivi, p. 155.

31 Ivi, p. 135.

32 Ivi, p. 145.

305



Luca Mandara

dall’essere semplicemente «disumanizzato sia spiritualmente che fisicamente: immoralita,
deformita, ebetismo dei lavoratori e dei capitalisti» — al suo «nulla assoluto, nella non-
esistenza sociale e di conseguenza reale».

A ogni istante in cui non lavora, perde i suoi interessi e quindi la sua esistenza [...] non
appena al capitale viene in mente — o per necessita o per arbitrio — di non esistere pit per
il lavoratore, anche questi non esiste piu per sé, non ha lavoro, quindi nemmeno salario,
e poiché egli non ha esistenza in quanto uomo ma in quanto lavoratore, pud giungere a
farsi seppellire, morire di fame ecc.33.

Non € quindi né un errore scientifico, né un cinismo personale, spiega il critico, che Ricardo
considerasse il valore del salario 'equivalente del «bisogno di mantenerlo [il lavoratore]
durante il lavoro, e in maniera da evitare che la razza dei lavoratori non si estinguar. E
piuttosto l'attestazione senza orpelli moralistici, per un verso, della «produzione dell’attivita
umana come lavoro», che riduce materialmente gli individui all«esistenza astratta
dell'uvomo come un semplice uomo da lavoro»; e, per altro verso, della «produzione
dell’oggetto dell’attivita umana come capitale», in cui «ogni determinatezza naturale e
sociale dell’oggetto €& dissolta»3* di fronte all'unico interesse di accumulare profitto
producendo e scambiando qualsiasi merce, anche quella piu inutile.

Non é finita qui. Alla nientificazione del lavoratore si aggiunge la sovversione del denaro,
un mediatore che diventa necessario quando bisogna mettere in relazione soggetti
reciprocamente estraniati ma detentori di oggetti e capacita che interessano 1'un 1’altro:
mezzi di sussistenza e produzione da un lato, forza lavoro dall’altro. Rispetto allo scambio
basato sulla presenza effettiva di qualita, il denaro permette di scambiare «ogni qualita con
ogni altra qualita (o oggetto), anche contraddittoria»3s: I’ignorante, che non sente dentro sé
alcuna «vocazione allo studio», cio€ non € appassionato verso l'oggetto, pure puo studiare
senza essere studioso, ma poiché possiede «la volonta e il denaro». In societa il denaro
assume i caratteri di una «forza veramente creatrice», capace di tradurre «i miei desideri da
entita della rappresentazione, dalla loro esistenza pensata, rappresentata, voluta, nella
loro esistenza sensibile, reale»; all’opposto, esso puo anche essere la forza di trasformare
da realta in mera rappresentazione»: «per chi non ha denaro», infatti, una passione «non ha
effetto né esistenza» e «rimane irreale, senza oggetto».

Questa confusione materiale tra una domanda efficace, perché «basata sul denaro», ed
una «senza effetto, basata sul mio bisogno, sulla mia passione, sul mio desiderio»36, & alle
origini delle «illusioni della speculazione»3?’, ovvero del capovolgimento hegeliano dei
rapporti «tra essere e pensare, tra la rappresentazione che esiste semplicemente dentro di
me e la rappresentazione quale esiste per me al di fuori di me in quanto oggetto reale»3s.

Sotto la categoria di alienazione, spiega il giovane filosofo, Hegel raccoglie sia l’attivita
produttiva come un processo di oggettivazione, estrinsecazione nella “natura”, sia il
carattere negativo ed estraniante che tale processo assume in una particolare societa,
quella capitalistica. Tuttavia, il soggetto attivo della filosofia hegeliana non € un essere
sensibile, ma € la soggettivita di un «essere che non abbia un oggetto fuori di sé» e che
quindi «non sia esso stesso oggetto per un terzo»39. «Un essere non oggettivo», pero, € «un
non-essere», «un essere irreale, non sensibile, soltanto pensato, cioé soltanto immaginato,
un essere dell’astrazione». Sulla base della premessa di un simile soggetto puro, il
superamento dall’estraneita non € per Hegel la semplice «soppressione dell’'oggettivita nella

33 Ivi, p. 155.

34 Ivi, pp. 156-157.

35 Ivi, p. 239.

36 Ivi, p. 237.

37 Ivi, p. 264.

38 Ivi, p. 237. Cfr. Colletti (1969), sul dibattito interno alla sinistra hegeliana tra chi considerava il sistema
assoluto di Hegel un “accomodamento” personale di Hegel col sistema dominante, e chi, come Feuerbach e
Marx (2018), p. 264, qualcosa di inerente al “principio” della sua filosofia a causa delle sue origini sociali. La
diatriba ripeteva i termini di quella che gia aveva diviso gli eredi di Kant, cfr. Losurdo (2007).

39 Marx (2018), p. 260.

306



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa

determinazione dell’estraneazione»®, ma «la soppressione dell’oggettivitar in quanto tale.
Non &, infatti, «il carattere determinato dell’oggetto, ma il suo carattere oggettivo che risulta
urtante all’autocoscienza e costituisce per essa l'estraniazione».

Per un soggetto simile, «’oggetto € dunque qualcosa di negativo, che sopprime se stesso,
una nullitar. Tuttavia, prosegue il giovane pensatore, «la nullita dell’'oggetto ha per la
coscienza un significato non solamente negativo, ma positivo, perché tale nullita dell’oggetto
€ precisamente ’autoconferma della non-oggettivita, della astrazione, di essa stessa». In
questo modo, infatti, la coscienza «conosce questa nullita, I’essere oggettivo, come la sua
autoalienazione; perché essa sa che questa nullita esiste soltanto come risultato della
propria autoalienazione».

Ma cio, prosegue Marx ispirato ai Principi della filosofia di Feuerbach, falsifica del tutto
la dialettica: se l'oggetto «¢ solo la parvenza di un oggetto, un’illusione, che, nella sua
essenza, perd, non € altro che il sapere stesso che si contrappone a se stesso», allora la
coscienza «contrappone quindi a sé una nullita, una cosa che non ha alcuna oggettivita al
di fuori del sapere»*!. Il sapere sa che «nel rapportarsi a un oggetto» € solamente la
coscienza stessa che ¢ «fuori di sé, si aliena» e che dunque «esso stesso non fa che apparire
a sé come oggetto»*2. Insomma, qui 'opposizione € tolta prima ancora di essere posta e la
sintesi, che dovrebbe risultare dal processo, € in realta la premessa che muove tutto.

Va da sé che l'autocoscienza sensibile, I'uomo reale, non pud affatto superare
loggettivita in sé, ma pud di certo — e questo € uno snodo dirimente - liberarsi
dall’alienazione sociale in quanto «menzogna» oggettiva della proprieta privata. Simile
liberazione si realizzerebbe, secondo Marx, nel socialismo, inteso come «vera resurrezione
della natura, il compiuto naturalismo dell’'uomo e il compiuto umanesimo della natura»*3;
e renderebbe a sua volta «praticamente impossibile» la questione religiosa e filosofica «di
un essere estraneo, di un essere al di sopra della natura e dell'uomo — una questione che
implica 'ammissione della inessenzialita della natura e dell'uomo». In una simile societa,
infatti, «la essenzialita dell'uomo della natura €& divenuta praticamente sensibile e
visibile»4.

I1 passaggio €& delicato, dato che, da un certo punto di vista, questa posizione
sembrerebbe limitarsi a sostituire il socialismo realizzato alla filosofia speculativa nella
funzione della conciliazione del «conflitto dell'uomo con la natura e con I'uomo, del conflitto
tra esistenza ed essenza, tra oggettivazione e autoaffermazione, tra liberta e necessita, tra
individuo e genere»*5. Ad uno sguardo piu accorto, invece, Marx afferma che
l'appropriazione socialista della natura deve liberare la capacita specificamente umana di
rapportarsi alla “cosa” non per la sua immediata «utilita [...] per noi» ma «per amore della
cosa»*6; in altre parole, deve spingere a produrre oggetti non solo «secondo la misura e il
bisogno della “specie” a cui appartiene», ma secondo «la misura di ogni “species” e secondo
la loro «misura inerente»*7, cio¢ secondo i bisogni e le proprieta — conosciuti e saputi —
propri della cosa fuori di sé. Negli appunti sul Denaro egli afferma che dove non c’¢ denaro
a conciliare «cose incompatibili [...] puoi scambiare amore soltanto con amore»; vale a dire:

40 Ivi, pp. 262-263.

41 Ivi, pp. 261-263.

42 Ivi, p. 263.

43 Ivi, pp. 188-189.

44 Ivi, p. 202.

45 Ivi, p. 184. A lungo i Manoscritti sono stati accusati di anti-scientificita, idealismo, romanticismo,
antropocentrismo, produttivismo. Le critiche di umanesimo antropocentrico di Heidegger (1995) hanno trovato
terreno fertile in quelle ambientaliste al produttivismo socialista di Singer (2015), o, piu recentemente, di
Latouche (2008). Cio ha alimentato una divisione tra movimento ambientale e movimento operaio che solo
dalla meta degli anni Novanta ha iniziato a ricomporsi anche grazie alla problematizzazione dell’identita tra
marxismo e produttivismo da parte del nascente eco-marxismo. Oggi, un eco-marxista come Saito (2022),
propone un “comunismo della decrescita” partendo dalla scoperta e dalla rilettura degli ultimi scritti e ricerche
di Marx sulle conseguenze distruttive di alcune applicazioni tecniche delle scoperte scientifiche in campo
geologico e agricolo.

46 Marx (2018), pp. 192-193.

47 Ivi, p. 141.

307



Luca Mandara

soltanto se senti l’altro fuori di te dentro te nella forma sensibile di un tuo bisogno, &
possibile creare un impulso di tale forza da «provocare amore in contraccambio»*8. Se non
c’ée in te simile sentimento, spiega Marx, il tuo amore «¢ impotente, € una sventura»*d,
poiché non c’¢ piu denaro che possa comprare parvenza d’amore. Eppure, I'impossibilita
di realizzare un bisogno non dipende pit dalla miseria economica, ma diventa ’espressione
naturale del «bisogno» della «piu grande ricchezza, I’altro uomo»5° che, in quanto altro, puod
non corrispondere il tuo desiderio.

Insomma: in una distanza abissale dal realismo agenziale neo-materialista di Barad,
che nega alla realta qualunque cosalitas!, qui la rivoluzione socialista si propone come la
piena cosalizzazione della cosa e la compiuta liberazione dell’irriducibile resistenza di un
fuori; in una parola, come la restituzione all'oggetto della sua intrinseca liberta, la
liberazione delle differenze e quindi dei possibili conflitti “naturali”.

Ma non solo. In questa prospettiva muta anche la riflessione sulla morte che non é,
come voleva il maestro Feuerbach, una «dura vittoria del genere sull'individuo
determinator: la morte dell’«individuo determinato», piuttosto, testimonia a favore dell'unita
tra individuo e genere perché attesta che il «genere», a cui I'individuo appartiene, € esso
stesso «determinato», cioé sensibile e passivo, «e come tale mortale»52.

Trattasi di questioni di grande importanza, che non sfuggiranno — lo abbiamo anticipato
— ad alcuni dei successivi pensatori marxisti, ben consapevoli della necessita/urgenza di
ripensare la negazione determinata a partire dalla conflittualita e caducita dell’esistenza
umana come esistenza naturale.

3. Il nulla e la rideterminazione della negazione
La mancata rivoluzione in Occidente e le mancate promesse di quella sovietica; due guerre
mondiali; I’Olocausto; la bomba atomica; la «guerra genocida» ed «ecocida»53 in Vietnam, il
progressivo collasso ecologico: sono stati eventi storici di tale portata a spingere diversi
autori di estrazione marxista ad un’autocritica della nota fiducia riposta sulla forza
produttiva della scienza e della tecnica e delle stesse origini di tale, spesso abusata,
declinazione ottimistica della dialettica. E il caso dei critici della Scuola di Francoforte che,
provenendo e proseguendo percorsi di ricerca specifici, pure condivisero il progetto di
aggiornare la teoria critico-dialettica della societa alla luce della nuova possibilita storica
di un auto-annichilimento del genere umano>+.

Tra loro, in questa sede, vale la pena fare un riferimento a Herbert Marcuse, la cui
riflessione risulta particolarmente interessante per ’analisi dei rapporti tra materia, nulla
e dialettica di cui ci stiamo occupando. Nel 1932, tra i primi commentatori in Occidente

48 Ivi, p. 200.

49 Ivi, p. 239.

50 Ivi, p. 200.

51 Cfr., ad esempio, Barad (2007), p. 56: «La realta non implica necessariamente “cosalita”: cid che & reale
potrebbe non essere un essenza, un’entita, un oggetto che esiste indipendentemente da attributi inerenti». La
filosofa pare non distinguere tra oggettivazione e alienazione: in ivi p. 55, afferma che per liberare la scienza
dalla sua «forma reificata» bisogna pensarla non come rappresentazioni di oggetti esterni, ma come pratica
immediata di sperimentazione in cui i fenomeni osservati vengono co-prodotti dall*intra-azione” di conoscenze
e azioni umane, materie, macchine.

52 Marx (2018), pp. 190-191. 1l fatto che Marx (1972), p. 3, affermi che il concetto feuerbachiano dell’oggetto
sensibile come «Objekt» — l'oggetto dell’intuizione sensibile — vada ripensato nei termini hegeliani del
«Gegestand», significa si affermare che l'oggetto € un prodotto, ma non significa negare il carattere dell’oggetto
come “cid che & di contro” ad un soggetto. E questo, infatti, cid che distingue un’attivita puramente spirituale
dall’«attivita sensibile».

53 Marcuse (2024), p. 275. Sui rapporti storici e intellettuali di Marcuse col movimento ambientale, mi
permetto di rimandare a e Mandara (2024a) e Mandara (2024b). Per una riattualizzazione in chiave ecologica
del pensiero marcusiano, cfr. Reitz (2018).

54 A proposito della premessa critica kantiana del ripensamento francofortese della dialettica hegeliana, cfr.
Horkheimer (1974). Sull’idea originaria di materialismo interdisciplinare e critico di Horkheimer, cfr. Abromeit
(2011) e Carbone (2020). Per l'origine e la problematicita dell’espressione “Scuola di Francoforte”, cfr. Jay
(1979). Sulla possibilita di dividere in “generazioni” i teorici critici francofortesi in virtu di un programma
comune di critica come “trascendenza immanente”, proseguito e modificatosi nel tempo, cfr. Fazio (2020).

308



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa

dei Manoscritti del 1844, il francofortese tornera quarant’anni dopo sulla «completa
emancipazione dei sensi e delle qualitda umane» 1i prospettata da Marx, affermando che
nessuna produzione, nemmeno la pitt umanizzata, potra mai superare quell’impenetrabile
resistenza» e «limite fondamentale dello “spirito”»55 che € la materia. Cinque anni dopo, nel
suo ultimo saggio pubblicato in vita sulla Dimensione estetica, inoltre, ribadira che «la non-
identita» € la «verita del materialismo dialettico»>.

Sono affermazioni che problematizzano linterpretazione classica di un Marcuse
“positivo”, rispetto ai colleghi “negativi” Horkheimer e Adorno, perché meno capace di
liberarsi dalle fantasie della filosofia hegeliana dellidentitas’. Eppure, diversi sono gli
interventi negli anni Sessanta in cui il filosofo risale alle premesse dell’ontologia
ottimistica»®® hegeliana e le critica sulla base di una nuova possibilita storica, quella della
impossibilita di un superamento dialettico “dall’interno”.

Cerchiamo dunque di seguire il ragionamento del filosofo, secondo il quale Hegel ricerca,
da un lato, l'identita tra logica ed essere e, dall’altro lato, un concetto di essere come liberta
ovvero «superamento dell’opposizione di soggetto e oggetto, della dipendenza |[...]
autonomia e autarchia»9. Si badi bene, pero: questa liberta puo appartenere solo a un
soggetto che «prevale sempre piu sull’'oggetto», cioé ad un essere non naturale che «ha
spiritualizzato il corpo»®0; il che significa che, secondo Marcuse, posta com’e
completamente al servizio di questa idea «trascendentale» di liberta, la logica hegeliana
esclude priori la possibilita che il soggetto «scada ad oggetto, che ne sia sopraffatto»6l.

Ma non solo. Com’¢ noto, ’esclusione di questa possibilita avviene fissando la negazione
all’interiorita del soggetto: «se vi fosse realmente un fuori, tale da far irruzione nel sistema
(parziale) esistente», infatti, «accadrebbe allora un che di estraneo, e cido che ne fosse
colpito, potrebbe essere distrutto, annientato, senza che la possibilita potesse esserne
“salvata”.

Cosi facendo, pero, prosegue il francofortese - escludendo cioé apriori 'annullamento
della possibilita — «la dialettica hegeliana conosce l’estraneazione, non perd l'estraneo;
l'estrinsecazione, non pero l’estrinseco, il fuori»®2. Nonostante i noti propositi, dunque, tale
filosofia non supera i limiti della «logica trascendentale»: anche per essa «ogni oggettivita
si costituisce all’interno della soggettivita concettualmente eternata»63, immune alla
contingenza e all’«urto» del fuori. Addomesticata, proprio la negazione interna assicura che
«quanto accade ai soggetti reali (che sono ancora oggetti) nella storia» - cioé il “mattatoio
della storia” — non esponga «alla distruzione il soggetto universale nel suo cammino verso
la libertan»64.

La questione, lo si comprende, non ¢ di poco conto, soprattutto se, con Marcuse, ci si
domanda se, dal canto suo, «la dialettica materialistica si sia sciolta dall’incantesimo della
logica trascendentale»65; se, in altri termini, il rovesciamento marxiano abbia fatto suo e
recuperato fino in fondo il «factum brutum» della «naturalita [...] che & il sostrato somatico
della soggettivita, della coscienza e della ragione, I'ontico al di sotto di ogni ontologica, cid
che resiste al potere del soggetto di “costituire” 'oggettivita»oe.

55 Marcuse (1972), p. 64 e p. 69 (trad. it. mia per le occorrenze da questo testo).

56 Marcuse (2002), p. 28.

57 Cfr. Jay (1979), p. 108. Di bidimensionalita della teoria critica di Marcuse ha invece parlato, tra gli altri,
Scafoglio (2009).

58 Marcuse (2021), p. 45. Per un approfondimento di questi interventi sulla dialettica, cfr. Scafoglio (2009),
pp- 141-151.

59 Marcuse (2018), p. 199.

60 Marcuse (2019a), p. 273.

61 Marcuse (2018), p. 200.

62 Ivi, pp. 199-200.

63 Ivi, p. 200.

64 Ibidem.

65 Ibidem.

66 Marcuse (2019a), p. 273.

309



Luca Mandara

Decisamente negativa € la risposta del teorico critico, il quale ritiene il materialismo
ancora legato alla posizione hegeliana perché incapace di sottoporre a critica le forze, in
origine, indicate come le forze della negazione; sarebbe a dire il proletariato e le forze
produttive, assunte sempre come variabili immuni ai “colpi” dello «sviluppo reale»®7. Il
motivo, del resto, & chiaro. Fissare in via definitiva l'identita tra interiorita e negazione,
significa infatti escludere a priori la possibilita che la negazione originaria possa essere
definitivamente sconfitta e dunque assicurare la stessa possibilita di liberazione, come se
ci fosse un’«armonia prestabilita tra lo sviluppo delle forze produttive e la liberazione degli
uomini»; laddove, al contrario, il progresso produttivo <ha condotto a una schiavitu
civilizzata, a wuna brutalizzazione tecnologica, a wuna distruzione razionale, che
suggeriscono, invece che l'idea di progresso, quella di una “fine della storia” (se davvero
vale l'equivalenza storia/civilizzazione)»68.

Certo, una tale impostazione puo forse rendere il percorso storico un processo lineare,
continuo e prevedibile, visto che, a prescindere dalle regressioni, le forze interne della
negazione salveranno quanto v’é¢ di positivo della precedente fase. Tuttavia, prosegue
Marcuse, «una serie di fattori molto concreti si oppone alla formulazione di uno schema in
termini di filosofia della storia». Pertanto, ripensare le forze della negazione non significa
affatto lasciare la liberazione «al caso» ma, piuttosto, aprirsi a nuove possibilita storiche di
negazione, come quella che «il sovvertimento venga da fuori»®9.

E legittimo ipotizzare che per I’elaborazione di una tale idea della negazione “da fuori”
non poco abbia giocato la frequentazione del teorico berlinese con autori come Kant e
Freud7°. Si pensi, ad esempio, al dualismo freudiano tra principio di piacere e principio di
realta che, nella lettura di Eros e Civilta, sta ad indicare il «ritorno» sempre possibile di un
srepresso»’l, del tutto irriducibile, causa il suo costitutivo carattere irrealistico,
all’integrazione totale — compresa quella della realta dominata dal principio di prestazione.
Dal canto suo, poi, limpostazione kantiana, non solo ammette un fuori empirico a
posteriori che sfugge alla presa della logica, ma in piu, secondo Marcuse, nella Critica del
Giudizio, viene fatto un passo ulteriore, nella misura in cui alla «facolta estetica»”2
dell’immaginazione & conferita una libera capacita formativa, ovvero una propria “logica”
della bellezza, a cui potersi ispirare per dare vita a una nuova forma di realta regolata dal
principio estetico della conciliazione tra sensi e intelletto, natura e liberta. Cosi, l’estetica
kantiana suggerisce al filosofo un nuovo concetto di materia che, pur ammettendo la
strutturale irriducibilita tra piacere e realta, tra Eros e Thanatos — la conciliazione resta
infatti una «idea regolativa della ragione»”3, non permette al pensiero e all’azione di
rassegnarsi, rendendo invece possibili nuove vie di determinazione della negazione.

Non poche le conseguenze di tale impostazione. Non € forse un caso, a riguardo, che
diversamente dagli ex-colleghi dell’Istituto, Marcuse attribui dignita di «soggetto storico»
anche ai «popoli, gli strati sociali e i gruppi non ancora integrati»”’4; come a dire che, a suo
modo di vedere, proprio in quanto esteriorita non del tutto integrate nel modello
produttivistico occidentale, tali forze avrebbero potuto dischiudere nuove e impreviste vie
di liberazione. Discorso simile per la valutazione degli obiettivi proposti dalla dimensione
estetica — abolizione del lavoro alienato, pacificazione con la natura — costitutivamente
irrealizzabili dal capitalismo e insieme bisognosi delle sue conquiste — la sconfitta della
penuria: assunti dai nuovi movimenti studenteschi, femministi, anti-coloniali, ecologisti,
il loro rifiuto della «confortevole, levigata, ragionevole, democratica non-liberta»”> non va
affatto paternalisticamente condannato come lo sfogo ingiustificato e irrazionale di un

67 Marcuse (2018), p. 188.

68 Ivi, p. 189.

69 Ivi, p. 197.

70 Per i rapporti tra Marcuse e Kant, mi permetto di rimandare a Mandara (2023).
71 Marcuse (2001), p. 63.

72 Ivi, p. 198 e p. 200.

73 Marcuse (1972), p. 68.

74 Marcuse (2018), p. 197.

75 Marcuse (1999), p. 15.

310



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa

principio di piacere immaturo, ma, all’opposto, letto come I'inizio di una liberazione partita
v ibilita, ; : K L. ) R

da una nuova sensibilita, la cui maturazione é premessa indispensabile per un socialismo

adeguato al «XXI secolo»76.

4. Il nulla e il bacterium olicarbophilium

Anche per il marxista italiano Dario Paccino, oggi riconosciuto tra i padri fondatori
dell’ecologia politica nel Bel Paese?7, il disastro ambientale richiede un rinnovamento del
marxismo. E stato scritto che la sua «ecologia conflittuale»’® si basa almeno su due
premesse teoriche: da un lato, la premessa che la natura non-umana ¢ «’eterno prius
dell'uomo, il fondamento dell'umanita, delle sue azioni, della sua storia»’9; dall’altro lato,
e proprio per questo, lidea che anche in una societa senza classi il rapporto tra uomo e
natura genera «una dialettica senza sintesi definitiva»80. Si tratta, inoltre, di due
presupposti teorici grazie ai quali diventa possibile smascherare non solo I’ximbroglio
ecologico»®! del nascituro capitalismo green, ma anche 'impasse di quel marxismo che
rimanda l’azione ecologista alla liberazione politica delle forze produttive, senza
considerare che liper-sviluppo «potrebbe cancellare la vita sulla terra ben prima della
rivoluzione mondiale»82.

L’illusione comune, spiega L’imbroglio ecologico, si annida infatti nell’affidarsi
acriticamente ad una «tecnologia onnipotente»®3, consegnando ad essa il compito di
superare ogni limite posto dalla natura, come quello della finitudine delle risorse
energetiche. Come se non bastasse, riducendo il rapporto con la natura a mera tecnica,
anche il versante produttivo non viene considerato per i suoi aspetti politici, e l'obiettivo di
rendere “sostenibile” la produzione finisce con il ridimensionarsi a semplice questione di
ulteriore sviluppo tecnologico.

Non senza ricordare esplicitamente alcune pagine horkheimerianes4, Paccino denuncia
I'idealismo e l'irrazionalismo impliciti di questa concezione che non considera né il fatto di
abitare «<un pianeta dalle risorse limitate come il nostro»85, né il dato che ad essere la prima
forza produttiva € sempre ’altro uomo, da sempre sottoposto a strumenti di coercizione
pur di renderlo strumento di produzione. L’eta del ferro, con cui Engels segna l'inizio della
civilta, ricorda il critico, € simboleggiata dalla spada.

L’idea di rispondere alla crisi ambientale con nuove tecnologie, quindi, non risponde né
ad un destino metafisico, né ad una ratio economica, ma all’interesse specifico della classe
borghese, la prima in cui accumulazione per mezzo dello sfruttamento altrui» dipende

76 Marcuse (2007), p. 205.

77 Cfr. Avallone, Fassini, Paccino (2021), pp. 7-22.

78 Paccino (2021), p. 199.

79 Avallone, Fassini, Paccino (2024), p. 40.

80 Avallone, Fassini, Paccino (2021), p. 11.

81 Diversi sono i riferimenti di Paccino (2021), pp. 92-93, ai piani governativi di supporto all’industria green.
Nello stesso anno, anche Marcuse (2024), p. 274 denunciava la «cooptazione» del movimento ambientale.

82 Paccino (2021), p. 200.

83 Ivi, p. 205. L’idea di uno sviluppo illimitato della tecnologia coincide con ’assunto che essa sia positiva
in sé, e quindi in sé neutrale agli usi che se ne fa politicamente. Secondo Barca (2020), oggi questo
atteggiamento si ripresenta nella forma mascherata della “master narrative” dell’Antropocene. Essa eleva
I'uomo in sé a uomo tecnologico, e quest’homo sapiens a forza “geologica” di pari se non superiore potenza
rispetto alla natura. In questo modo, 'Uomo Tecnico diventa origine ma anche soluzione di ogni problema
ambientale: basta una ridefinizione degli strumenti in direzione “green” senza alcuna modifica del rapporto
sociale. Una versione recente della naturalizzazione del rapporto tecnico con la natura é fornita da Barad
(2007), pp. 364-369, che spiega come le imprese biotech legittimano le loro pratiche di ingegneria genetica, che
producono prodotti dual use, con l'argomento che non fanno altro che imitare cidé che la natura ha sempre
fatto da sé, come sarebbe dimostrato dalla recente “biomimica”. Sull’argomento, cfr. anche i lavori di Cera
(2023) e Pellizzoni (2023).

84 Baracca (2024), p. 120.

85 Paccino (2021), p. 51.

311



Luca Mandara

dal continuo rivoluzionamento degli strumenti di produzione ben oltre le «imitate
possibilita autorigenerative delle risorse naturali»8e.

Priva della consapevolezza che i rapporti di classe orientano e determinano
intrinsecamente contenuto e sviluppo delle forze produttive, denuncia Paccino, «I’ecologia
si accompagna facilmente con una maggiore distruttivita della produzione e con un
crescente potere del padrone»®?. Di piu: il prefisso eco garantisce che il «leviathan socio-
economico» continui ad essere «il prius assoluto» e ’ecologia si asservisce al compito di
«razionalizzare 1’assurdo»88, ovvero di ritardare gli effetti disastrosi e inevitabili di un
sistema produttivo intrinsecamente insostenibile. Il paradosso si raggiunge quando gli
attivisti invocano la protezione degli habitat degli «orsi» e degli «<stambecchi», ma mai quella
di una specie non meno naturale e non meno a rischio di estinzione per le condizioni dei
loro ambienti di vita: «gli operai delle fabbriche e dei cantieri»sd.

La situazione si aggrava laddove i «materialisti storici» accolgono de facto «la riduzione
idealistica della storia naturale alla storia umana»?°, allorquando cioé rimandano l’azione
ecologica al domani della rivoluzione politica, credendo di risolverla con l'ulteriore sviluppo
delle forze produttive limitate dall’irrazionalita del capitalismo. Paccino ritiene la fine del
conflitto di classe una «condizione sufficiente, ma non necessaria» per affrontare la crisi
ecologica. L’atteggiamento attendista esorcizza e armonizza la tragicita della crisi con
soluzioni che non richiedono una rottura radicale col produttivismo, ma che possono
valere solo «fuori dall’ecologia, fuori cioé dalla distruzione dell’ambiente che il tecnocrate
sta consumando»9!.

Per «impedire che il palazzo dInverno, anziché da Spartaco, sia distrutto dalla natura»,
bisogna invece affermare il principio materialistico che la natura € un «prius» rispetto
allessere sociale» e, precisa, «non solo come antefatto dato una volta e per tutte». In
un’epoca di gigantismo atomico, al fine di rimettere «’ecologia con i piedi sulla terra» e, al
contempo, «a filosofia marxista sulle proprie gambe»92, Paccino porta invece il significativo
esempio del minuscolo bacterium oligocarbophilium. 1l suddetto microrganismo, spiega il
pensatore nel capitolo sulla Storia Naturale, abita il suolo e trasforma da sé l'ossido di
carbonio prodotto dalla trasformazione dell’azoto nella stratosfera in anidride carbonica,
mostrando come la sua attivita sia stata la condizione della comparsa dell’'uomo e di altre
specie sulla terra, almeno nella misura in cui ha reso possibile la respirazione e quel ciclo
produttivo che, mediante la fotosintesi delle piante e la loro decomposizione, da vita
all’agricoltura, all’allevamento di animali, alla produzione e riproduzione sociale in
generale.

L’esempio non lascia dubbi sul senso indicato dall’autore: una tale forma di vita mostra
la precedenza e la necessita per 'uomo di una attivita produttiva di elementi fisici, chimici,
organici (azoto, anidride carbonica, etc.); attivita — si badi bene — svolta da attori non-
umani ed evolutasi indipendentemente dalla dimensione umana. Lungi dal precederla, al
contrario, € quest’ultima a fondarsi su di essa e se non c’¢ dubbio che nel corso del tempo
la perfezioni ulteriormente, resta fermo che «ci sono presupposti per la vita umana sulla

86 Tvi, p. 49. In ivi, p. 48, Paccino spiega che anche in societa precapitalistiche impulso all’arricchimento
privato ha causato disastri ecologici (deforestazioni, desertificazioni, inquinamento per 'uso del piombo, etc.).
Tuttavia, essi non erano intrinseci al modo di funzionamento di quelle forme di produzione come invece nel
capitalismo. Secondo il pensatore italiano, inoltre, I'impulso alla ricchezza sorge quando, grazie a migliori
strumenti e alla crescita della popolazione, la produzione di un surplus oltre il necessario ha mitigato il «terrore
della natura, un nemico [...] molto piu temibile di qualunque forza umana organizzata». Piu sicuro di sé di
fronte alla potenza della natura, il singolo ha potuto sviluppare 'ambizione di sopravvivere facendo a meno
degli altri, «e magari in concorrenza con loro». Ma non & l'unica possibilita: in societa pur produttrici di un
relativo surplus, come le tribu indiane, non sorge I'impulso all’arricchimento privato.

87 Ivi, p. 164.

88 [vi, p. 118.

89 Ivi, p. 23.

9 Jbidem.

91 Ivi, p. 178.

92 1vi, pp. 199 e 23.

312



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa

Terra che non sono né costruzioni sociali né sono modificabili dall’azione umana»?3. La
coscienza di una irriducibile necessita data a noi ma non per noi; “precaria” e nient’affatto
garantita; premessa che si sarebbe potuta non evolvere o si sarebbe potuta evolvere
diversamente, senza avere come sbocco 'umano: questa la tragica consapevolezza posta
alla base della dell’ecologia materialistica di Paccino.

Certamente diversi sono gli usi — per non parlare dei non-usi o degli abusi — legati a tale
consapevolezza, soprattutto in un oggi in cui la situazione appare duramente
compromessa da uno specifico sistema produttivo umano fondato sull’antagonismo.
L’ideologia produttivistica, lo si € visto, non ne fa alcun uso, esorcizzandola piuttosto in
una celebrazione aprioristica delle “magnifiche sorti e progressive”. Di vero e proprio abuso
si pud invece parlare a proposito di quel genere di filosofia “destinale”, capace si di
registrare la tragicita della situazione ma non di distinguere tra la fonte naturale e la fonte
storico-sociale della morte e della precarieta dell’esistenza, giungendo cosi a tendenze
antiumanistiche non sconosciute allo stesso ecologismo. Non & un caso, del resto, che gia
alla sua epoca Paccino denunciava un certo tipo di biotecnologi e le loro speranze che
nascesse «una nuova natura (ad esempio, una intelligenza artificiale) la quale potrebbe
sostituire I'uomo ed essere piu adatta ad un universo ecologico con altre esigenze»9+.

Tuttavia, un altro uso di tale coscienza della tragedia — un uso politico rivoluzionario —
si puo senz’altro fare: in esso la consapevolezza della «tragedia della morte individuale e la
tragedia della lotta all’interno della citta assediata dalla natura» non conduce alla
rassegnazione, ma diventa «una ragione in piti» per cercare «<sempre nuove proposte di lotta
per la liberazione dell’'uomo». Una liberta che, conservando dentro di sé la coscienza
tragica, si proietta «all’infinito» e indica come obiettivo primario la costruzione di una
«social catena» qui ed ora:

Gli uomini, come continueranno a nascere, vivere, morire, indipendentemente dai
progressi della medicina, cosi, indipendentemente dalle lotte per la liberazione dell’'uomo,
continueranno a subire le offese dello “sterminator Vesevo” [...]. E questo non perché
siano irreparabilmente “cattivi”’, o anche naturalmente egoisti (e come tali congenialmente
anticomunisti), ma perché legge della vita é il movimento originato dalla contraddizione,
ragione per cui, finché ci sara vita, essa sara alimentata dalla morte, e finché 'uomo
vivra, la parte pitl nobile di sé sara in eterna lotta per il passaggio dal regno della necessita
al regno della liberta%s.

Come queste parole mostrano con chiarezza, per Paccino — come del resto per Marx e
Marcuse - il materialismo dialettico consiste nellimpegno critico volto a distinguere tra
limiti storici e limiti naturali, esaminarne il rapporto e, infine indicare, senza mai
dimenticare la necessaria condizionatezza dell'umano, il territorio in cui agire e
sperimentare nuove configurazioni di vita libere dal dominio. In questo senso, la loro
visione della dialettica denuncia ogni pensiero che, pur animato dal legittimo bisogno di
liberta dalla naturale sofferenza, finisce con l’eccedere nell’astrazione dimenticando,
mitigando o peggio definitivamente liquidando il carattere duro, resistente, “estraneo” della
materia che siamo e ci circonda. Dal punto di vista dei pensatori qui analizzati € infatti
possibile che tali impostazioni di pensiero mostrino liberta speculativa e fantasia — e forse
anche un certo consensus gentium; altrettanto certo pero € 'occultamento del dolore che
esse operano e la pericolosa perdita di immaginazione sensibile, vale a dire della capacita
di progettare nuove forme di «lotta gioiosa con lirriducibile resistenza della societa e della

93 Avallone, Fassini, Paccino (2024), p. 40.

94 Paccino (2021), p. 142. Anche Marcuse (2001), p. 248, critica ’esaltazione della morte come «categoria
esistenziale» con evidente riferimento alla filosofia heideggeriana. Si veda anche il saggio L’ideologia della morte
in Marcuse (2019b).

95 Paccino (2021), pp. 210-211.

313



Luca Mandara

natura»%6 sulla base del «contenuto empirico»®7 ricevuto dai sensi e compreso dai «concetti»
della ragione.

Dal canto suo, consapevole di questo inevitabile attrito, il materialismo critico non evade
la possibilita del nulla né fantastica su conciliazioni assolute, ma indica nella progressiva
riduzione della «sofferenza che 'uvomo impone sul mondo animale» il compito e 1idea
regolativa»98 della sua prassi, espressione della specifica potenzialita dell’essere umano di
intrattenere intra e inter-specifici rapporti di solidarieta universale®.

Bibliografia

Abromeit, J. (2011), Max Horkheimer and the Foundations of the Frankfurt School,
Cambridge University Press, New York.

Althusser, L. (1968), Prefazione. Dal Capitale alla filosofia di Marx, in L. Althusser ed E.
Balibar, Leggere il Capitale, trad. it. a cura di M. Turchetto, Feltrinelli, Milano, pp. 13-
76.

Avallone, G., Fassini, L.G., Paccino, S. (2021), Prefazione. L’imbroglio ecologico: alle origini
dell’ecologia politica in Italia, in D. Paccino, L’imbroglio ecologico. L’ideologia della natura,
ombre corte, Verona, pp. 7-22.

Avallone, G., Fassini, L.G., Paccino, S. (2024), Il metodo di ricerca di Dario Paccino, in G.
Avallone e S. Paccino, (a cura di), L’ecologia politica di Dario Paccino, Ombre Corte,
Verona, pp. 35-49.

Baracca, A. (2024), La questione del nucleare ieri, oggi e domani, in G. Avallone e S. Paccino
(a cura di), L’ecologia politica di Dario Paccino, Ombre Corte, Verona, pp. 112-118.

Barad, K. (2007), Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement
of Matter and Meaning, Duke University, Durham-London.

Barad, K. (2017), Qual e la misura del nulla? Infinito, Virtuale, Giustizia, in E. Bougleux (a
cura di), Performativita della natura. Quanto e queer, ETS, Pisa, pp. 95-104.

Barca, S. (2020), Forces of Reproduction, Cambridge University Press, Cambridge.

Bergamo, J.N. (2022), Marxismo ed Ecologia. Origine e sviluppo di un dibattito globale,
Ombre Corte, Verona.

Carbone, R. (2020), “Societa borghese, umanesimo e teoria critica nella prospettiva di Max
Horkheimer”, Archivio di Storia della Cultura, a. XXXIII, Liguori, Napoli, pp. 246-272.
Cera, A. (2023), A Philosophical Journey into the Anthropocene. Discovering Terra Incognita,

Lanham, Lexington Books.

Colletti, L. (1969), Il marxismo ed Hegel, Roma-Bari, Laterza.

Fazio, G. (2020), Ritorno a Francoforte. Le avventure della nuova Teoria critica, Castelvecchi,
Roma.

Foster, J. B. (1999), “Marx’s Theory of Metabolic Rift: Classical Foundations for
Environmental Sociology”, American Journal of Sociology, vol. 105, n. 2, pp. 366-405.
Fraser, F. (2022), Cannibal Capitalism: How our System is Devouring Democracy, Care, and

the Planet — and What We Can Do About It, Verso, London-New York.

D’Angelo, L., Pozzoni, G. (2021), “New materialism(s). Una introduzione”, Quaderni
Materialisti, n. 20, pp. 9-29

Jay, M. (1979), L’immaginazione dialettica. Storia della Scuola di Francoforte e dell’Istituto
per le ricerche sociali 1923-1950, trad. it. a cura di N. Paoli, Einaudi, Torino.

Kahveci, K., Calci, S., Meillassoux, Q. (2021), “Fondato su niente. Intervista a Quentin
Meillassoux”, Quaderni Materialisti, n. 20, pp. 217-229.

Hegel, F. (2007), Fenomenologia dello Spirito, trad. it. a cura di V. Cicero, Bompiani, Milano.

Heidegger, M. (1995), Lettera sull’“umanismo?”, trad. it. a cura di F. Volpi, Adelphi, Milano.

96 Marcuse (1972), p. 71.
97 Marcuse (1969), p. 42.
98 Marcuse (1972), p. 68.
99 Per una rilettura del tema della “liberazione animale” in questa chiave, cfr. Maurizi (2021).

314



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa

Horkheimer, M. (1974), Materialismo e metafisica, in A. Schmidt (a cura di), Teoria critica.
Scritti 1932-1941, vol. 1, Einaudi, Torino, pp. 47-52.

Latouche, S. (2008), Breve trattato sulla decrescita serena, trad. it. a cura di F. Grillenzoni,
Bollati Boringhieri, Torino.

Losurdo, D. (2007), Autocensura e compromesso nel pensiero politico di Kant, Bibliopolis,
Napoli.

Mandara, L. (2023), Critica e liberazione. Marcuse lettore di Kant, Giannini, Napoli.

Mandara, L. (2024a), “La liberazione della natura in Herbert Marcuse”, Logoi.ph, vol. X, n.
24, pp. 243-254.

Mandara, L. (2024b), “Nota introduttiva a Ecologia e Rivoluzione di Herbert Marcuse”,
Scienza & Filosofia, n. 31, pp. 262-273.

Marcuse, H. (1969), Saggio sulla liberazione. Dall’“uomo a una dimensione” all’utopia, trad.
it. a cura di L. Lamberti, Einaudi, Torino.

Marcuse, H. (1972), Counterrevolution and Revolt, Beacon Press, Boston.

Marcuse, H. (1975), Nuove fonti per la fondazione del materialismo storico, in H. Marcuse,
Marxismo e rivoluzione. Studi 1929-1932, trad. it. a cura di A. Solmi, Einaudi, Torino,
pp. 63-116.

Marcuse, H. (1999) L’uomo a una dimensione. L’ideologia della societa industriale avanzata,
trad. it. a cura di L. Gallino e T. Giani Gallino, Einaudi, Torino.

Marcuse, H. (2001), Eros e civilta, trad. it. a cura di L. Bassi, Einaudi, Torino.

Marcuse, H. (2002), La dimensione estetica, in P. Porticari (a cura di), La dimensione
estetica. Un’educazione politica tra rivolta e trascendenza, Guerini & Associati, Milano.

Marcuse, H. (2007), Lezioni parigine del 1974, in R. Laudani (a cura di), Marxismo e Nuova
Sinistra. Scritti e interventi di Herbert Marcuse, vol. 11, manifestolibri, Roma.

Marcuse, H. (2018), “Sulla dialettica. Materiali di Alpbach”, Shift. International Journal of
Philosophical Studies, n. 1, pp. 185-200.

Marcuse, H. (2019a), Sulla dialettica negativa, in R. Laudani (a cura di), Filosofia e politica.
Scritti e interventi di Herbert Marcuse, vol. V, manifestolibri, Roma, pp. 267-276.

Marcuse, H. (2019b), L’ideologia della morte, in R. Laudani (a cura di), Filosofia e politica,
cit., pp. 327-337.

Marcuse, H. (2021), Protesta e futilita, in L. Mandara (a cura di), Lezioni americane (1966-
1977), Mimesis, Milano, pp. 45-52.

Marcuse, H. (2024), “Ecologia e rivoluzione”, Scienza & Filosofia, n. 31, pp. 274-279.

Marx, K. (1972), Tesi su Feuerbach, in F. Codino (a cura di), Opere (1845-1846), vol. V,
Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (2017), Il Capitale, ed. it. a cura di A. Macchioro e B. Baffi, Utet, Milano.

Marx, K. (2018), Manoscritti economico-filosofici del 1844, a cura di F. Andolfi e G. Sgro,
Orthotes, Napoli-Salerno.

Maurizi, M. (2021), Beyond Nature. Animal Liberation, Marxism and Critical Theory,
Haymarket, Chicago.

Meillassoux, Q. (2012), Dopo la finitudine. Saggio sulla necessita della contingenza, trad. it.
a cura di M. Sandri, Mimesis, Milano.

Musto, M. (2008), “Manoscritti economico-filosofici del 1844 di Karl Marx: vicissitudini della
pubblicazione e interpretazione critiche”, Studi Storici, vol. 49, n. 3, pp. 763-792.

Paccino, D. (2021), L’imbroglio ecologico. L’ideologia della natura, Ombre Corte, Verona.

Pellizzoni, L. (2023), Cavalcare l'ingovernabile. Natura, neoliberalismo e nuovi materialismi,
Orthotes, Napoli.

Reitz, C. (2018), Ecology and Revolution. Herbert Marcuse and the Challenge of a New World
System Today, Routledge, London-New York.

Saito, K. (2022), Marx in the Anthropocene. Toward the Idea of Degrowth Communism,
Cambridge University Press, Cambridge.

Scafoglio, L. (2009), Forme della dialettica. Herbert Marcuse e lidea di teoria critica,
manifestolibri, Roma.

Singer, P. (2015), Animal Liberation, Bodley Head, London.

315



Luca Mandara

Wolfe, C.T. (2021), “Materialismo meccanicista, materialismo vitalista. Riflessioni sulle
aporie del neomaterialismo (new materialism) contemporaneo”, Quaderni Materialisti, n.
20, pp. 31-45.

316



