
 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 302-316 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/12999 

302 
 

LUCA MANDARA* 
 

MATERIALISMO DIALETTICO E NULLA 
ANNIENTAMENTO E COSALIZZAZIONE DELLA COSA 

 
 

Abstract: Dialectical Materialism and Nothingness. Annihilation and Reification of the Thing 
 

The paper outlines the different meanings of the concept of “nothingness” in the thought of Karl Marx, 
Herbert Marcuse and Dario Paccino. In fact, their historical-dialectical materialism always recognized 
the possibility of the annihilation of the natural being (human and non-human) due to historical and 
natural reason. Marx developed this idea in his young critique of the alienation of labour and of the 
Hegelian philosophy. After Auschwitz and during the war in Vietnam, Marcuse recovered it to revise the 
determinate negation “from the inside” and to think other ways of negation to shake the false freedom 
and happiness of the “opulent society”. Finally, Paccino used it to demystify the ideology of productivism 
of the green capitalism and of the orthodox Marxism. In the end, for all of them the possibility of the 
destruction of natural being was decisive to show the very dangerous consequences of an indefinite 
accumulation with no regard to natural limits and to claim for a socialist revolution of the capitalist 
society.  
 

Keywords: Destruction of Nature, Dialectical Negation, Marxism, Nothingness, Socialism 
 

 
1. Sul nulla: neomaterialismo e materialismo dialettico 
Recentemente i filosofi neo-materialisti Quentin Meillassoux e Karen Barad, pur seguendo 
vie diverse, hanno ripensato il concetto di “nulla” declinandolo nei termini della capacità 
illimitata e imprevedibile della materia di aprirsi a nuove possibili configurazioni di realtà. 
La materia è “fondata su niente”1, spiega a riguardo il materialista speculativo parigino, 
dato che l’unica necessità che la limita è la sua intrinseca contingenza. Dal canto suo, la 
realista agenziale statunitense, ispirandosi alla teoria quantistica del campo, afferma: «il 
vuoto [void] è tutt’altro che vuoto [empty]; piuttosto è un intero campo di possibilità di ciò 
che potrebbe venire all’essere»2. 

Come si intuisce da questi primi accenni, sembra che il legame tra materia e illimitato, 
ottenuto ridefinendo il nulla come possibilità d’essere «in ogni momento»3, distingua meglio 
della coppia “attivo-passivo”4 questi “nuovi” materialismi dai “vecchi”, in particolare dal 
loro più vicino ed illustre predecessore: il materialismo storico-dialettico. 

Non che il “nulla” sia sconosciuto a questa tradizione di pensiero. Conformemente al 
duplice carattere con cui Marx definisce l’umano – «immediatamente essere naturale» che, 
come ogni natura, ha un suo proprio «atto di nascita (la storia)», che per l’uomo è «storia 
consapevole»5 – anche il nulla si presenta sotto due aspetti. Più discussa e nota, è la prima 
declinazione, che fa del nulla una delle tendenze del processo di produzione capitalistico a 
distruggere le condizioni di produzione e riproduzione della società in generale (uomini e 
natura), e quindi anche se stesso6. Meno noto e dibattuto, invece, è il secondo riferimento 
al nulla, visto come un’esperienza naturale di caducità, sofferenza e morte, che affetta non 

 
* Università degli Studi di Napoli “Federico II”; Università degli Studi della Basilicata. 

 
1 Kahveci, Çalci, Meillassoux (2021), pp. 217-229. Cfr. anche Meillassoux (2012). 
2 Barad (2007), p. 354 (qui e altrove, da questo testo, trad. it. mia). Cfr. anche Barad (2017). 
3 Barad (2007), p. 178. 
4 Wolfe (2021), sottolinea che anche nel passato ci sono state accuse di passivizzare la materia da parte 

delle “nuove” generazioni di materialisti alle precedenti. Inoltre, lo stesso neo-materialismo si divide tra chi, 
come Barad, identifica materia e agency e chi, come Meillassoux, assume posizione anti-agentive. Cfr. 
D’Angelo, Pozzoni (2021). 

5 Marx (2018), p. 259 e p. 262. 
6 Si vedano la teoria eco-marxista della “frattura metabolica” (metabolic rift) di Foster (1999) e il concetto di 

“capitalismo cannibale” di Fraser (2022). 



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa 
 
 

 
303 

 

solo gli individui ma lo stesso «essere generico» in quanto essere «determinato»7, ovvero 
finito, limitato, poiché sensibile al pari dei suoi singoli membri. 

Non solo. Come vedremo ripercorrendo alcuni snodi del pensiero di Herbert Marcuse 
prima e Dario Paccino poi, anche diversi pensatori marxisti hanno avanzato dubbi sul 
legame tra materialismo e dialettica proprio per l’apparente incapacità della negazione 
determinata dall’interno8 di pensare un arresto finale, un limite ultimo all’attività del 
soggetto – Idea o Forza Produttiva – nella misura in cui ogni limite è in realtà posto 
dall’attività stessa.  

Eppure, viene da chiedersi se non sia stata proprio la consapevolezza della minacciosa 
possibilità dell’annichilimento dell’umano manu sua a spingere Marx ad affermare 
l’urgenza, non tanto di una diversa interpretazione del mondo, quanto di un’«attività 
“rivoluzionaria”, “pratico-critica”»9. 

Al fine di affrontare tale questione, conviene senz’altro indagare più del dettaglio la 
posizione che il filosofo di Treviri assume relativamente alla questione del nulla. 

 
2. Il nulla e il pieno della cosa  
Nel corso dell’elaborazione del materialismo storico-dialettico, Marx declina il nulla come 
processo sociale di annichilimento e come processo naturale di morte sulla base di un’idea 
di materia che, ricca di determinazioni naturali e sociali, non perde mai la sua dura 
consistenza di “cosa”. Questo non vale solo per le opere giovanili, in cui più si avverte l’eco 
della sensibilità feuerbachiana per «il positivo riposante e fondato positivamente su se 
stesso»10, ma anche per l’opera più famosa, il Capitale, in cui fin dalle prime battute viene 
enfatizzato il carattere quantitativo e qualitativo del «corpo» della merce.  

«La merce», spiega il pensatore di Treviri, «è prima di tutto un oggetto esterno, una cosa 
che per le sue proprietà soddisfa bisogni umani»; il rapporto ai quali, prosegue, è l’«utilità 
di una cosa», ciò che «fa di essa un valore d’uso». Tuttavia, precisa, l’utilità non «galleggia 
in aria», non è cioè una qualità astratta, ma è «determinata dalle proprietà del corpo della 
merce, non esiste senza di essa»11, poiché dipende dalla sua quantità, dimensione, 
grandezza e qualità specifiche. 

Ben si comprende, quindi, come per Marx, prima ancora di distinguere l’utilità sociale 
dall’«oggettività spettrale» del valore (value) – la «sostanza sociale»12 di cui la merce diventa 
depositaria nel rapporto di scambio – occorra rilevare la differenza tra la «virtù intrinseca», 
o «valore naturale» della cosa, e la sua utilità sociale “per noi” come valore d’uso (worth). 

La critica dell’economia politica ha precisamente il compito di tenere distinti questi 
diversi aspetti della merce, per non perdersi nell’intrinseca contraddittorietà del 
capitalismo, nel quale la merce è «insieme sensibile e sovrasensibile»13. Occorre ricordare, 
infatti, che qualcosa diventa utile non, immediatamente, in virtù delle sue proprietà, ma 
mediante un processo storico-sociale che presuppone bisogni, saperi, strumenti attraverso 
cui gli uomini scoprono e rendono utili gli oggetti per i loro bisogni. Tuttavia, occorre notare 
come, se è vero che «la proprietà della calamita di attirare il ferro divenne utile solo quando 
permise di scoprire la polarità magnetica»14, ciò non comporta affatto che il magnetismo 
derivi da tale rapporto di utilità; come a dire che il lavoro utile, produttore di valori d’uso, 
non crea ma “assimila” «particolari sostanze naturali a particolari bisogni umani». 
Pertanto, anche quando sono prodotti di lavoro umano, «i corpi delle merce» restano 
«combinazioni di due elementi: materia fornita dalla natura e lavoro»; e, «se si sottrae il 
totale dei vari lavori utili contenuti nell’abito, nella tela, ecc. rimane sempre un substrato 

 
7 Marx (2018), p. 191. 
8 Cfr. Hegel (2007), pp. 103-105. 
9 Marx (1972), p. 3. 
10 Marx (2018), p. 245.  
11 Marx (2017), pp. 107-108 (corsivo mio). 
12 Ivi, p. 109. 
13 Ivi, p. 148. 
14 Ivi, p. 108, nota a.  



Luca Mandara 
 

 
304 

 

materiale presente per natura senza intervento dell’uomo»15. Nonostante la sua specificità, 
la dipendenza dell’attività lavorativa da tale substratum materiale la rende un’attività 
naturale: «L’uomo può agire nella sua produzione solo come la natura stessa, cioè può 
soltanto modificare la forma della materia. Di più: in questo stesso lavoro di trasformazione 
e ritrasformazione, egli è costantemente assistito da forze naturali»16. 

È di un certo interesse considerare come queste affermazioni del tardo Marx “scienziato” 
riecheggino alcune posizioni del giovane Marx “filosofo”17. Nei suoi Manoscritti economico-
filosofici del 1844, l’aspirante critico dell’economia inglese e della filosofia tedesca afferma 
che l’uomo è immediatamente un «essere naturale vivente […] al pari delle piante e degli 
animali»18. In quanto vivente, da un lato «è attivo», poiché «esistono in lui […] forze naturali, 
forze vitali» sotto forma «di disposizioni e capacità, di impulsi»; dall’altro lato, gli impulsi 
sono «forze essenziali sensibili», la cui “essenza” si realizza solo in oggetti che «esistono al 
di fuori di lui, come oggetti indipendenti da lui». «In quanto essere naturale, corporeo, 
sensibile, oggettivo», quindi, «egli è un essere passivo, condizionato e limitato» poiché la 
realizzazione della sua vitalità interna dipende dal fatto che «non sono solo, io sono un 
altro, una realtà altra dall’oggetto fuori di me»19.  

Si badi bene, però: qui essere passivo significa al contempo essere «un oggetto di un 
altro essere», per il quale si diventa «il suo oggetto»20, quindi attivo rispetto a ciò di cui si è 
passivi. Ad esempio, «il sole è l’oggetto della pianta – un oggetto indispensabile ad essa e 
che conferma la sua vita» e verso cui la pianta è passiva; e tuttavia, il sole è passivo rispetto 
alla pianta dalla cui attività dipende la realizzazione della «forza vivificatrice» in quanto 
«forza essenziale oggettiva del sole»21. Trattasi evidentemente di un notevole spostamento 
di prospettiva, grazie al quale la realizzazione di una forza, frutto di una reciproca relazione 
esteriore, non comporta affatto l’annullamento della cosalità della cosa, la cui realtà, al 
contrario, conserva un’irriducibilità agli altri enti e alle loro molteplici relazioni. 

Diverse, lo si intuisce, le conseguenze teoriche di questa posizione filosofica.  
Innanzitutto, si stabiliscono rapporti di dipendenza sul piano dell’esistenza lì dove sul 

piano della realizzazione delle essenze si manifestano rapporti di orizzontale reciprocità. 
Se è vero, infatti, che l’attività della pianta è tanto passiva quanto attiva rispetto all’energia 
del sole, che diventa efficace solo mediante la prima, è anche vero che l’esistenza del sole 
è indipendente dalla realtà del mondo organico, cosa che non vale per quest’ultimo rispetto 
al sole.  

Lo stesso accade alle diverse forme di rapporto che gli uomini possono intrattenere con 
la «natura in quanto non è essa stessa corpo umano»22.  

 
15 Ivi, pp. 116-117.  
16 Ivi, p. 116. Come ricostruito in Bergamo (2022), la questione della riducibilità della natura all’attività 

sociale divide attualmente l’eco-marxismo in due correnti principali: quella che fa capo ai lavori di Jason W. 
Moore adotta un’ontologia relazionale delle proprietà in opposizione all’ontologia sostanziale della “cosa”; 
mentre altri autori, come John B. Foster, Kohei Saito e Andreas Malm, pur riconoscendo il carattere storico-
sociale della natura, sostengono la relativa indipendenza delle sue proprietà e dinamiche interne. 

17 Cfr. Musto (2008), pp. 763-792, sul dibattito tra chi ha sostenuto la continuità – come Marcuse (1975), 
pp. 63-116 – e chi la discontinuità – come Althusser (1968), pp. 13-76 – tra un Marx giovane filosofo e un Marx 
maturo scienziato. 

18 Marx (2018), pp. 259-260 (corsivi miei).  
19 Ivi, p. 261. 
20 Ivi, pp. 260-261.  
21 Ivi, p. 260. È forse il caso di notare che qui il termine “essenza” non indica affatto un insieme di attributi 

fissi, quanto il loro carattere sensibile, insieme interno e volto all’esterno, attivo e passivo. Il filosofo nota, 
infatti, che «l’essere oggettivo agisce oggettivamente, e non agirebbe oggettivamente se l’oggettività non facesse 
parte della sua determinazione essenziale»: ad esempio, basta sentire un «bisogno naturale» come la «fame» – 
che «per saziarsi, per placarsi» ha «bisogno di una natura fuori di sé, di un oggetto fuori di sé» – per provare 
l’esistenza dell’esteriorità. Pertanto, «la fame è il bisogno confesso che ha il mio corpo di un oggetto esistente 
fuori di lui»; il che, allo stesso tempo, significa distinguere l’essenza “interna” dall’esistenza “esterna” e attestare 
che la fame è dentro un corpo – perciò una forza “essenziale” – e non solo nel rapporto effettivo con l’oggetto 
fuori (ivi, pp. 259-260). 

22 Ivi, p. 139. 



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa 
 
 

 
305 

 

Del rapporto produttivo si è già detto. Nei Manoscritti del 1844, Marx afferma che la 
natura non-umana è per l’uomo innanzitutto il suo «corpo inorganico con cui deve restare 
in continuo processo per non morire»23. Dall’instaurarsi di questo processo metabolico con 
l’esteriorità dipende l’esistenza degli uomini. Nell’uomo questa mediazione è – e dipende 
da – un produrre consapevole. Ma poiché la natura è «la materia su cui si realizza il suo 
lavoro, in cui esso agisce, da cui e mediante cui esso produce […] il lavoratore non può 
creare nulla senza la natura, senza il mondo esterno sensibile»24. Inoltre, il processo stesso 
del produrre è un processo naturale: è un «porre», certo, ma un «porre» che realizza 
«l’attività di un essere naturale oggettivo»25. Di conseguenza, esso è, da un lato, «posto da 
oggetti, perché è originariamente natura»; dall’altro lato, è un porre che «pone» le sue «forze 
essenziali, reali, oggettive, come oggetti» ovvero esistenze fuori dal lavorare stesso: prodotti 
che si distinguono fisicamente dal produttore.  

Nessuna attività umana è esente da questa dinamica. Anche il piano estetico, ad 
esempio, concerne il rapporto tra un soggetto e un oggetto esterno. La bellezza, infatti, non 
è la qualità intrinseca di un oggetto specifico: anche «la musica più bella non ha alcun 
senso per l’orecchio non musicale, non è un oggetto per esso […] (l’oggetto ha significato 
soltanto per un senso a lui corrispondente)». Ancora: lo «spettacolo più bello», 
semplicemente, non c’è per «l’uomo bisognoso, carico di preoccupazioni»26. Al tempo stesso 
però, il bello non è una mera sensazione soggettiva, giacché esso indica un rapporto con 
la «misura inerente dell’oggetto»27 capace di suggerire un’alterità della cosa, di renderla 
qualcosa di più di uno strumento per l’immediato utilizzo umano.  

Come che sia – e in tutti i casi – per Marx ciò che è in relazione resta sempre distinto 
dalla sua alterità, per quanto intrinsecamente dipendente da quella. Naturalmente, una 
simile condizione di dipendenza non è in sé “limitante” o “negativa”, poiché resta pur 
sempre condizione dell’affermazione di forze che sono sensibili, la cui natura è la passività: 
«il dominio dell’essere oggettivo in me, l’erompere sensibile della mia attività essenziale è 
la passione, che qui diviene pertanto l’attività del mio essere»28. 

A ben guardare però, non c’è dubbio che in questa descritta dinamica della 
cosalizzazione della cosa alberghi un pericolo, sul quale vale la pena provare a riflettere. 
Lo si è accennato: trattasi della tendenza auto-distruttiva del processo di produzione 
capitalistico, la cui drammaticità risulterebbe poco comprensibile senza la sottolineatura 
marxiana della dura consistenza esteriore della “cosa” materiale.  

È ben noto, infatti, come per Marx il rapporto di esteriorità, cifra dell’oggettivazione, sia 
sempre insieme condizione di possibilità di un rapporto di estraneazione potenzialmente 
annichilente.  

Certamente è il caso dell’«esistenza» del «lavoratore in quanto capitale»29. A differenza di 
quest’ultimo, che lo acquista come se fosse una «merce analoga a quella di ogni altra 
merce», «il lavoratore ha la disgrazia di essere un capitale vivente e perciò bisognoso»30 di 
oggetti esterni, non solo per estrinsecare le sue capacità lavorative, ma, mediante questa 
attività, per la sua riproduzione «come soggetto fisico»31. Accade però che nel rapporto col 
capitale «il lavoro e il prodotto del lavoro» non appartengano al lavoratore ma «a un uomo 
diverso dal lavoratore». L’oggettività sensibile gli è privata, e, nella forma del capitale, «sta 
di fronte» a lui/lei non come un oggetto esterno ma «come una potenza estranea»32 dalla 
cui «esistenza per lui» dipende totalmente la sua vita. Non controllando i movimenti del 
capitale, il lavoratore può dunque «precipitare ogni giorno dal suo nulla riempito» – ovvero 

 
23 Ivi, p. 133. 
24 Ibidem. 
25 Ivi, p. 259.  
26 Ivi, pp. 195-196.  
27 Ivi, p. 141. 
28 Ivi, p. 200.  
29 Ivi, pp. 156-157. 
30 Ivi, p. 155. 
31 Ivi, p. 135. 
32 Ivi, p. 145. 



Luca Mandara 
 

 
306 

 

dall’essere semplicemente «disumanizzato sia spiritualmente che fisicamente: immoralità, 
deformità, ebetismo dei lavoratori e dei capitalisti» – al suo «nulla assoluto, nella non-
esistenza sociale e di conseguenza reale».  

 
A ogni istante in cui non lavora, perde i suoi interessi e quindi la sua esistenza […] non 
appena al capitale viene in mente – o per necessità o per arbitrio – di non esistere più per 
il lavoratore, anche questi non esiste più per sé, non ha lavoro, quindi nemmeno salario, 
e poiché egli non ha esistenza in quanto uomo ma in quanto lavoratore, può giungere a 
farsi seppellire, morire di fame ecc.33. 
  

Non è quindi né un errore scientifico, né un cinismo personale, spiega il critico, che Ricardo 
considerasse il valore del salario l’equivalente del «bisogno di mantenerlo [il lavoratore] 
durante il lavoro, e in maniera da evitare che la razza dei lavoratori non si estingua». È 
piuttosto l’attestazione senza orpelli moralistici, per un verso, della «produzione dell’attività 
umana come lavoro», che riduce materialmente gli individui all’«esistenza astratta 
dell’uomo come un semplice uomo da lavoro»; e, per altro verso, della «produzione 
dell’oggetto dell’attività umana come capitale», in cui «ogni determinatezza naturale e 
sociale dell’oggetto è dissolta»34 di fronte all’unico interesse di accumulare profitto 
producendo e scambiando qualsiasi merce, anche quella più inutile.  

Non è finita qui. Alla nientificazione del lavoratore si aggiunge la sovversione del denaro, 
un mediatore che diventa necessario quando bisogna mettere in relazione soggetti 
reciprocamente estraniati ma detentori di oggetti e capacità che interessano l’un l’altro: 
mezzi di sussistenza e produzione da un lato, forza lavoro dall’altro. Rispetto allo scambio 
basato sulla presenza effettiva di qualità, il denaro permette di scambiare «ogni qualità con 
ogni altra qualità (o oggetto), anche contraddittoria»35: l’ignorante, che non sente dentro sé 
alcuna «vocazione allo studio», cioè non è appassionato verso l’oggetto, pure può studiare 
senza essere studioso, ma poiché possiede «la volontà e il denaro». In società il denaro 
assume i caratteri di una «forza veramente creatrice», capace di tradurre «i miei desideri da 
entità della rappresentazione, dalla loro esistenza pensata, rappresentata, voluta, nella 
loro esistenza sensibile, reale»; all’opposto, esso può anche essere la forza di trasformare 
«la realtà in mera rappresentazione»: «per chi non ha denaro», infatti, una passione «non ha 
effetto né esistenza» e «rimane irreale, senza oggetto».   

Questa confusione materiale tra una domanda efficace, perché «basata sul denaro», ed 
una «senza effetto, basata sul mio bisogno, sulla mia passione, sul mio desiderio»36, è alle 
origini delle «illusioni della speculazione»37, ovvero del capovolgimento hegeliano dei 
rapporti «tra essere e pensare, tra la rappresentazione che esiste semplicemente dentro di 
me e la rappresentazione quale esiste per me al di fuori di me in quanto oggetto reale»38. 

Sotto la categoria di alienazione, spiega il giovane filosofo, Hegel raccoglie sia l’attività 
produttiva come un processo di oggettivazione, estrinsecazione nella “natura”, sia il 
carattere negativo ed estraniante che tale processo assume in una particolare società, 
quella capitalistica. Tuttavia, il soggetto attivo della filosofia hegeliana non è un essere 
sensibile, ma è la soggettività di un «essere che non abbia un oggetto fuori di sé» e che 
quindi «non sia esso stesso oggetto per un terzo»39. «Un essere non oggettivo», però, è «un 
non-essere», «un essere irreale, non sensibile, soltanto pensato, cioè soltanto immaginato, 
un essere dell’astrazione». Sulla base della premessa di un simile soggetto puro, il 
superamento dall’estraneità non è per Hegel la semplice «soppressione dell’oggettività nella 

 
33 Ivi, p. 155.  
34 Ivi, pp. 156-157. 
35 Ivi, p. 239.  
36 Ivi, p. 237. 
37 Ivi, p. 264.  
38 Ivi, p. 237. Cfr. Colletti (1969), sul dibattito interno alla sinistra hegeliana tra chi considerava il sistema 

assoluto di Hegel un “accomodamento” personale di Hegel col sistema dominante, e chi, come Feuerbach e 
Marx (2018), p. 264, qualcosa di inerente al “principio” della sua filosofia a causa delle sue origini sociali. La 
diatriba ripeteva i termini di quella che già aveva diviso gli eredi di Kant, cfr. Losurdo (2007). 

39 Marx (2018), p. 260. 



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa 
 
 

 
307 

 

determinazione dell’estraneazione»40, ma «la soppressione dell’oggettività» in quanto tale. 
Non è, infatti, «il carattere determinato dell’oggetto, ma il suo carattere oggettivo che risulta 
urtante all’autocoscienza e costituisce per essa l’estraniazione».  

Per un soggetto simile, «l’oggetto è dunque qualcosa di negativo, che sopprime se stesso, 
una nullità». Tuttavia, prosegue il giovane pensatore, «la nullità dell’oggetto ha per la 
coscienza un significato non solamente negativo, ma positivo, perché tale nullità dell’oggetto 
è precisamente l’autoconferma della non-oggettività, della astrazione, di essa stessa». In 
questo modo, infatti, la coscienza «conosce questa nullità, l’essere oggettivo, come la sua 
autoalienazione; perché essa sa che questa nullità esiste soltanto come risultato della 
propria autoalienazione». 

Ma ciò, prosegue Marx ispirato ai Principi della filosofia di Feuerbach, falsifica del tutto 
la dialettica: se l’oggetto «è solo la parvenza di un oggetto, un’illusione, che, nella sua 
essenza, però, non è altro che il sapere stesso che si contrappone a se stesso», allora la 
coscienza «contrappone quindi a sé una nullità, una cosa che non ha alcuna oggettività al 
di fuori del sapere»41. Il sapere sa che «nel rapportarsi a un oggetto» è solamente la 
coscienza stessa che è «fuori di sé, si aliena» e che dunque «esso stesso non fa che apparire 
a sé come oggetto»42. Insomma, qui l’opposizione è tolta prima ancora di essere posta e la 
sintesi, che dovrebbe risultare dal processo, è in realtà la premessa che muove tutto. 

Va da sé che l’autocoscienza sensibile, l’uomo reale, non può affatto superare 
l’oggettività in sé, ma può di certo – e questo è uno snodo dirimente – liberarsi 
dall’alienazione sociale in quanto «menzogna» oggettiva della proprietà privata. Simile 
liberazione si realizzerebbe, secondo Marx, nel socialismo, inteso come «vera resurrezione 
della natura, il compiuto naturalismo dell’uomo e il compiuto umanesimo della natura»43; 
e renderebbe a sua volta «praticamente impossibile» la questione religiosa e filosofica «di 
un essere estraneo, di un essere al di sopra della natura e dell’uomo – una questione che 
implica l’ammissione della inessenzialità della natura e dell’uomo». In una simile società, 
infatti, «la essenzialità dell’uomo della natura è divenuta praticamente sensibile e 
visibile»44. 

Il passaggio è delicato, dato che, da un certo punto di vista, questa posizione 
sembrerebbe limitarsi a sostituire il socialismo realizzato alla filosofia speculativa nella 
funzione della conciliazione del «conflitto dell’uomo con la natura e con l’uomo, del conflitto 
tra esistenza ed essenza, tra oggettivazione e autoaffermazione, tra libertà e necessità, tra 
individuo e genere»45. Ad uno sguardo più accorto, invece, Marx afferma che 
l’appropriazione socialista della natura deve liberare la capacità specificamente umana di 
rapportarsi alla “cosa” non per la sua immediata «utilità […] per noi» ma «per amore della 
cosa»46; in altre parole, deve spingere a produrre oggetti non solo «secondo la misura e il 
bisogno della “specie” a cui appartiene», ma secondo «la misura di ogni “species”» e secondo 
la loro «misura inerente»47, cioè secondo i bisogni e le proprietà – conosciuti e saputi – 
propri della cosa fuori di sé. Negli appunti sul Denaro egli afferma che dove non c’è denaro 
a conciliare «cose incompatibili […] puoi scambiare amore soltanto con amore»; vale a dire: 

 
40 Ivi, pp. 262-263. 
41 Ivi, pp. 261-263. 
42 Ivi, p. 263. 
43 Ivi, pp. 188-189.  
44 Ivi, p. 202. 
45 Ivi, p. 184. A lungo i Manoscritti sono stati accusati di anti-scientificità, idealismo, romanticismo, 

antropocentrismo, produttivismo. Le critiche di umanesimo antropocentrico di Heidegger (1995) hanno trovato 
terreno fertile in quelle ambientaliste al produttivismo socialista di Singer (2015), o, più recentemente, di 
Latouche (2008). Ciò ha alimentato una divisione tra movimento ambientale e movimento operaio che solo 
dalla metà degli anni Novanta ha iniziato a ricomporsi anche grazie alla problematizzazione dell’identità tra 
marxismo e produttivismo da parte del nascente eco-marxismo. Oggi, un eco-marxista come Saito (2022), 
propone un “comunismo della decrescita” partendo dalla scoperta e dalla rilettura degli ultimi scritti e ricerche 
di Marx sulle conseguenze distruttive di alcune applicazioni tecniche delle scoperte scientifiche in campo 
geologico e agricolo. 

46 Marx (2018), pp. 192-193. 
47 Ivi, p. 141. 



Luca Mandara 
 

 
308 

 

soltanto se senti l’altro fuori di te dentro te nella forma sensibile di un tuo bisogno, è 
possibile creare un impulso di tale forza da «provocare amore in contraccambio»48. Se non 
c’è in te simile sentimento, spiega Marx, il tuo amore «è impotente, è una sventura»49, 
poiché non c’è più denaro che possa comprare parvenza d’amore. Eppure, l’impossibilità 
di realizzare un bisogno non dipende più dalla miseria economica, ma diventa l’espressione 
naturale del «bisogno» della «più grande ricchezza, l’altro uomo»50 che, in quanto altro, può 
non corrispondere il tuo desiderio. 

Insomma: in una distanza abissale dal realismo agenziale neo-materialista di Barad, 
che nega alla realtà qualunque cosalità51, qui la rivoluzione socialista si propone come la 
piena cosalizzazione della cosa e la compiuta liberazione dell’irriducibile resistenza di un 
fuori; in una parola, come la restituzione all’oggetto della sua intrinseca libertà, la 
liberazione delle differenze e quindi dei possibili conflitti “naturali”. 

Ma non solo. In questa prospettiva muta anche la riflessione sulla morte che non è, 
come voleva il maestro Feuerbach, una «dura vittoria del genere sull’individuo 
determinato»: la morte dell’«individuo determinato», piuttosto, testimonia a favore dell’unità 
tra individuo e genere perché attesta che il «genere», a cui l’individuo appartiene, è esso 
stesso «determinato», cioè sensibile e passivo, «e come tale mortale»52. 

Trattasi di questioni di grande importanza, che non sfuggiranno – lo abbiamo anticipato 
– ad alcuni dei successivi pensatori marxisti, ben consapevoli della necessità/urgenza di 
ripensare la negazione determinata a partire dalla conflittualità e caducità dell’esistenza 
umana come esistenza naturale. 
 
3. Il nulla e la rideterminazione della negazione  
La mancata rivoluzione in Occidente e le mancate promesse di quella sovietica; due guerre 
mondiali; l’Olocausto; la bomba atomica; la «guerra genocida» ed «ecocida»53 in Vietnam, il 
progressivo collasso ecologico: sono stati eventi storici di tale portata a spingere diversi 
autori di estrazione marxista ad un’autocritica della nota fiducia riposta sulla forza 
produttiva della scienza e della tecnica e delle stesse origini di tale, spesso abusata, 
declinazione ottimistica della dialettica. È il caso dei critici della Scuola di Francoforte che, 
provenendo e proseguendo percorsi di ricerca specifici, pure condivisero il progetto di 
aggiornare la teoria critico-dialettica della società alla luce della nuova possibilità storica 
di un auto-annichilimento del genere umano54.  

Tra loro, in questa sede, vale la pena fare un riferimento a Herbert Marcuse, la cui 
riflessione risulta particolarmente interessante per l’analisi dei rapporti tra materia, nulla 
e dialettica di cui ci stiamo occupando. Nel 1932, tra i primi commentatori in Occidente 

 
48 Ivi, p. 200. 
49 Ivi, p. 239. 
50 Ivi, p. 200.  
51 Cfr., ad esempio, Barad (2007), p. 56: «La realtà non implica necessariamente “cosalità”: ciò che è reale 

potrebbe non essere un essenza, un’entità, un oggetto che esiste indipendentemente da attributi inerenti». La 
filosofa pare non distinguere tra oggettivazione e alienazione: in ivi p. 55, afferma che per liberare la scienza 
dalla sua «forma reificata» bisogna pensarla non come rappresentazioni di oggetti esterni, ma come pratica 
immediata di sperimentazione in cui i fenomeni osservati vengono co-prodotti dall’“intra-azione” di conoscenze 
e azioni umane, materie, macchine. 

52 Marx (2018), pp. 190-191. Il fatto che Marx (1972), p. 3, affermi che il concetto feuerbachiano dell’oggetto 
sensibile come «Objekt» – l’oggetto dell’intuizione sensibile – vada ripensato nei termini hegeliani del 
«Gegestand», significa sì affermare che l’oggetto è un prodotto, ma non significa negare il carattere dell’oggetto 
come “ciò che è di contro” ad un soggetto. È questo, infatti, ciò che distingue un’attività puramente spirituale 
dall’«attività sensibile». 

53 Marcuse (2024), p. 275. Sui rapporti storici e intellettuali di Marcuse col movimento ambientale, mi 
permetto di rimandare a e Mandara (2024a) e Mandara (2024b). Per una riattualizzazione in chiave ecologica 
del pensiero marcusiano, cfr. Reitz (2018). 

54 A proposito della premessa critica kantiana del ripensamento francofortese della dialettica hegeliana, cfr. 
Horkheimer (1974). Sull’idea originaria di materialismo interdisciplinare e critico di Horkheimer, cfr. Abromeit 
(2011) e Carbone (2020). Per l’origine e la problematicità dell’espressione “Scuola di Francoforte”, cfr. Jay 
(1979). Sulla possibilità di dividere in “generazioni” i teorici critici francofortesi in virtù di un programma 
comune di critica come “trascendenza immanente”, proseguito e modificatosi nel tempo, cfr. Fazio (2020). 



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa 
 
 

 
309 

 

dei Manoscritti del 1844, il francofortese tornerà quarant’anni dopo sulla «completa 
emancipazione dei sensi e delle qualità umane» lì prospettata da Marx, affermando che 
nessuna produzione, nemmeno la più umanizzata, potrà mai superare quell’«impenetrabile 
resistenza» e «limite fondamentale dello “spirito”»55 che è la materia. Cinque anni dopo, nel 
suo ultimo saggio pubblicato in vita sulla Dimensione estetica, inoltre, ribadirà che «la non-
identità» è la «verità del materialismo dialettico»56. 

Sono affermazioni che problematizzano l’interpretazione classica di un Marcuse 
“positivo”, rispetto ai colleghi “negativi” Horkheimer e Adorno, perché meno capace di 
liberarsi dalle fantasie della filosofia hegeliana dell’identità57. Eppure, diversi sono gli 
interventi negli anni Sessanta in cui il filosofo risale alle premesse dell’«ontologia 
ottimistica»58 hegeliana e le critica sulla base di una nuova possibilità storica, quella della 
impossibilità di un superamento dialettico “dall’interno”. 

Cerchiamo dunque di seguire il ragionamento del filosofo, secondo il quale Hegel ricerca, 
da un lato, l’identità tra logica ed essere e, dall’altro lato, un concetto di essere come libertà 
ovvero «superamento dell’opposizione di soggetto e oggetto, della dipendenza […] 
autonomia e autarchia»59. Si badi bene, però: questa libertà può appartenere solo a un 
soggetto che «prevale sempre più sull’oggetto», cioè ad un essere non naturale che «ha 
spiritualizzato il corpo»60; il che significa che, secondo Marcuse, posta com’è 
completamente al servizio di questa idea «trascendentale» di libertà, la logica hegeliana 
esclude priori la possibilità che il soggetto «scada ad oggetto, che ne sia sopraffatto»61. 

Ma non solo. Com’è noto, l’esclusione di questa possibilità avviene fissando la negazione 
all’interiorità del soggetto: «se vi fosse realmente un fuori, tale da far irruzione nel sistema 
(parziale) esistente», infatti, «accadrebbe allora un che di estraneo, e ciò che ne fosse 
colpito, potrebbe essere distrutto, annientato, senza che la possibilità potesse esserne 
“salvata”». 

Così facendo, però, prosegue il francofortese - escludendo cioè apriori l’annullamento 
della possibilità – «la dialettica hegeliana conosce l’estraneazione, non però l’estraneo; 
l’estrinsecazione, non però l’estrinseco, il fuori»62. Nonostante i noti propositi, dunque, tale 
filosofia non supera i limiti della «logica trascendentale»: anche per essa «ogni oggettività 
si costituisce all’interno della soggettività concettualmente eternata»63, immune alla 
contingenza e all’«urto» del fuori. Addomesticata, proprio la negazione interna assicura che 
«quanto accade ai soggetti reali (che sono ancora oggetti) nella storia» - cioè il “mattatoio 
della storia” – non esponga «alla distruzione il soggetto universale nel suo cammino verso 
la libertà»64.   

La questione, lo si comprende, non è di poco conto, soprattutto se, con Marcuse, ci si 
domanda se, dal canto suo,  «la dialettica materialistica si sia sciolta dall’incantesimo della 
logica trascendentale»65; se, in altri termini, il rovesciamento marxiano abbia fatto suo e 
recuperato fino in fondo il «factum brutum» della «naturalità […] che è il sostrato somatico 
della soggettività, della coscienza e della ragione, l’ontico al di sotto di ogni ontologica, ciò 
che resiste al potere del soggetto di “costituire” l’oggettività»66. 

 
55 Marcuse (1972), p. 64 e p. 69 (trad. it. mia per le occorrenze da questo testo).  
56 Marcuse (2002), p. 28. 
57 Cfr. Jay (1979), p. 108. Di bidimensionalità della teoria critica di Marcuse ha invece parlato, tra gli altri, 

Scafoglio (2009).  
58 Marcuse (2021), p.  45. Per un approfondimento di questi interventi sulla dialettica, cfr. Scafoglio (2009), 

pp. 141-151. 
59 Marcuse (2018), p. 199. 
60 Marcuse (2019a), p. 273. 
61 Marcuse (2018), p. 200. 
62 Ivi, pp. 199-200. 
63 Ivi, p. 200.  
64 Ibidem. 
65 Ibidem. 
66 Marcuse (2019a), p. 273. 



Luca Mandara 
 

 
310 

 

Decisamente negativa è la risposta del teorico critico, il quale ritiene il materialismo 
ancora legato alla posizione hegeliana perché incapace di sottoporre a critica le forze, in 
origine, indicate come le forze della negazione; sarebbe a dire il proletariato e le forze 
produttive, assunte sempre come variabili immuni ai “colpi” dello «sviluppo reale»67. Il 
motivo, del resto, è chiaro. Fissare in via definitiva l’identità tra interiorità e negazione, 
significa infatti escludere a priori la possibilità che la negazione originaria possa essere 
definitivamente sconfitta e dunque assicurare la stessa possibilità di liberazione, come se 
ci fosse un’«armonia prestabilita tra lo sviluppo delle forze produttive e la liberazione degli 
uomini»; laddove, al contrario, il progresso produttivo «ha condotto a una schiavitù 
civilizzata, a una brutalizzazione tecnologica, a una distruzione razionale, che 
suggeriscono, invece che l’idea di progresso, quella di una “fine della storia” (se davvero 
vale l’equivalenza storia/civilizzazione)»68. 

Certo, una tale impostazione può forse rendere il percorso storico un processo lineare, 
continuo e prevedibile, visto che, a prescindere dalle regressioni, le forze interne della 
negazione salveranno quanto v’è di positivo della precedente fase. Tuttavia, prosegue 
Marcuse, «una serie di fattori molto concreti si oppone alla formulazione di uno schema in 
termini di filosofia della storia». Pertanto, ripensare le forze della negazione non significa 
affatto lasciare la liberazione «al caso» ma, piuttosto, aprirsi a nuove possibilità storiche di 
negazione, come quella che «il sovvertimento venga da fuori»69.  

È legittimo ipotizzare che per l’elaborazione di una tale idea della negazione “da fuori” 
non poco abbia giocato la frequentazione del teorico berlinese con autori come Kant e 
Freud70. Si pensi, ad esempio, al dualismo freudiano tra principio di piacere e principio di 
realtà che, nella lettura di Eros e Civiltà, sta ad indicare il «ritorno» sempre possibile di un 
«represso»71, del tutto irriducibile, causa il suo costitutivo carattere irrealistico, 
all’integrazione totale – compresa quella della realtà dominata dal principio di prestazione. 
Dal canto suo, poi, l’impostazione kantiana, non solo ammette un fuori empirico a 
posteriori che sfugge alla presa della logica, ma in più, secondo Marcuse, nella Critica del 
Giudizio, viene fatto un passo ulteriore, nella misura in cui alla «facoltà estetica»72 
dell’immaginazione è conferita una libera capacità formativa, ovvero una propria “logica” 
della bellezza, a cui potersi ispirare per dare vita a una nuova forma di realtà regolata dal 
principio estetico della conciliazione tra sensi e intelletto, natura e libertà. Così, l’estetica 
kantiana suggerisce al filosofo un nuovo concetto di materia che, pur ammettendo la 
strutturale irriducibilità tra piacere e realtà, tra Eros e Thanatos – la conciliazione resta 
infatti una «idea regolativa della ragione»73, non permette al pensiero e all’azione di 
rassegnarsi, rendendo invece possibili nuove vie di determinazione della negazione. 

Non poche le conseguenze di tale impostazione. Non è forse un caso, a riguardo, che 
diversamente dagli ex-colleghi dell’Istituto, Marcuse attribuì dignità di «soggetto storico» 
anche ai «popoli, gli strati sociali e i gruppi non ancora integrati»74; come a dire che, a suo 
modo di vedere, proprio in quanto esteriorità non del tutto integrate nel modello 
produttivistico occidentale, tali forze avrebbero potuto dischiudere nuove e impreviste vie 
di liberazione. Discorso simile per la valutazione degli obiettivi proposti dalla dimensione 
estetica – abolizione del lavoro alienato, pacificazione con la natura – costitutivamente 
irrealizzabili dal capitalismo e insieme bisognosi delle sue conquiste – la sconfitta della 
penuria: assunti dai nuovi movimenti studenteschi, femministi, anti-coloniali, ecologisti, 
il loro rifiuto della «confortevole, levigata, ragionevole, democratica non-libertà»75 non va 
affatto paternalisticamente condannato come lo sfogo ingiustificato e irrazionale di un 

 
67 Marcuse (2018), p. 188.  
68 Ivi, p. 189. 
69 Ivi, p. 197. 
70 Per i rapporti tra Marcuse e Kant, mi permetto di rimandare a Mandara (2023).  
71 Marcuse (2001), p. 63.  
72 Ivi, p. 198 e p. 200.  
73 Marcuse (1972), p. 68. 
74 Marcuse (2018), p. 197. 
75 Marcuse (1999), p. 15. 



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa 
 
 

 
311 

 

principio di piacere immaturo, ma, all’opposto, letto come l’inizio di una liberazione partita 
da una nuova sensibilità, la cui maturazione è premessa indispensabile per un socialismo 
adeguato al «XXI secolo»76.  

 
4. Il nulla e il bacterium olicarbophilium  
Anche per il marxista italiano Dario Paccino, oggi riconosciuto tra i padri fondatori 
dell’ecologia politica nel Bel Paese77, il disastro ambientale richiede un rinnovamento del 
marxismo. È stato scritto che la sua «ecologia conflittuale»78 si basa almeno su due 
premesse teoriche: da un lato, la premessa che la natura non-umana è «l’eterno prius 
dell’uomo, il fondamento dell’umanità, delle sue azioni, della sua storia»79; dall’altro lato, 
e proprio per questo, l’idea che anche in una società senza classi il rapporto tra uomo e 
natura genera «una dialettica senza sintesi definitiva»80. Si tratta, inoltre, di due 
presupposti teorici grazie ai quali diventa possibile smascherare non solo l’«imbroglio 
ecologico»81 del nascituro capitalismo green, ma anche l’impasse di quel marxismo che 
rimanda l’azione ecologista alla liberazione politica delle forze produttive, senza 
considerare che l’iper-sviluppo «potrebbe cancellare la vita sulla terra ben prima della 
rivoluzione mondiale»82. 

L’illusione comune, spiega L’imbroglio ecologico, si annida infatti nell’affidarsi 
acriticamente ad una «tecnologia onnipotente»83, consegnando ad essa il compito di 
superare ogni limite posto dalla natura, come quello della finitudine delle risorse 
energetiche. Come se non bastasse, riducendo il rapporto con la natura a mera tecnica, 
anche il versante produttivo non viene considerato per i suoi aspetti politici, e l’obiettivo di 
rendere “sostenibile” la produzione finisce con il ridimensionarsi a semplice questione di 
ulteriore sviluppo tecnologico. 

Non senza ricordare esplicitamente alcune pagine horkheimeriane84, Paccino denuncia 
l’idealismo e l’irrazionalismo impliciti di questa concezione che non considera né il fatto di 
abitare «un pianeta dalle risorse limitate come il nostro»85, né il dato che ad essere la prima 
forza produttiva è sempre l’altro uomo, da sempre sottoposto a strumenti di coercizione 
pur di renderlo strumento di produzione. L’età del ferro, con cui Engels segna l’inizio della 
civiltà, ricorda il critico, è simboleggiata dalla spada. 

L’idea di rispondere alla crisi ambientale con nuove tecnologie, quindi, non risponde né 
ad un destino metafisico, né ad una ratio economica, ma all’interesse specifico della classe 
borghese, la prima in cui l’«accumulazione per mezzo dello sfruttamento altrui» dipende 

 
76 Marcuse (2007), p. 205. 
77 Cfr. Avallone, Fassini, Paccino (2021), pp. 7-22. 
78 Paccino (2021), p. 199. 
79 Avallone, Fassini, Paccino (2024), p. 40. 
80 Avallone, Fassini, Paccino (2021), p. 11.  
81 Diversi sono i riferimenti di Paccino (2021), pp. 92-93, ai piani governativi di supporto all’industria green. 

Nello stesso anno, anche Marcuse (2024), p. 274 denunciava la «cooptazione» del movimento ambientale.  
82 Paccino (2021), p. 200.  
83 Ivi, p. 205. L’idea di uno sviluppo illimitato della tecnologia coincide con l’assunto che essa sia positiva 

in sé, e quindi in sé neutrale agli usi che se ne fa politicamente. Secondo Barca (2020), oggi questo 
atteggiamento si ripresenta nella forma mascherata della “master narrative” dell’Antropocene. Essa eleva 
l’uomo in sé a uomo tecnologico, e quest’homo sapiens a forza “geologica” di pari se non superiore potenza 
rispetto alla natura. In questo modo, l’Uomo Tecnico diventa origine ma anche soluzione di ogni problema 
ambientale: basta una ridefinizione degli strumenti in direzione “green” senza alcuna modifica del rapporto 
sociale. Una versione recente della naturalizzazione del rapporto tecnico con la natura è fornita da Barad 
(2007), pp. 364-369, che spiega come le imprese biotech legittimano le loro pratiche di ingegneria genetica, che 
producono prodotti dual use, con l’argomento che non fanno altro che imitare ciò che la natura ha sempre 
fatto da sé, come sarebbe dimostrato dalla recente “biomimica”. Sull’argomento, cfr. anche i lavori di Cera 
(2023) e Pellizzoni (2023). 

84 Baracca (2024), p. 120.  
85 Paccino (2021), p. 51.  



Luca Mandara 
 

 
312 

 

dal continuo rivoluzionamento degli strumenti di produzione ben oltre le «limitate 
possibilità autorigenerative delle risorse naturali»86. 

Priva della consapevolezza che i rapporti di classe orientano e determinano 
intrinsecamente contenuto e sviluppo delle forze produttive, denuncia Paccino, «l’ecologia 
si accompagna facilmente con una maggiore distruttività della produzione e con un 
crescente potere del padrone»87. Di più: il prefisso eco garantisce che il «leviathan socio-
economico» continui ad essere «il prius assoluto» e l’ecologia si asservisce al compito di 
«razionalizzare l’assurdo»88, ovvero di ritardare gli effetti disastrosi e inevitabili di un 
sistema produttivo intrinsecamente insostenibile. Il paradosso si raggiunge quando gli 
attivisti invocano la protezione degli habitat degli «orsi» e degli «stambecchi», ma mai quella 
di una specie non meno naturale e non meno a rischio di estinzione per le condizioni dei 
loro ambienti di vita: «gli operai delle fabbriche e dei cantieri»89. 

La situazione si aggrava laddove i «materialisti storici» accolgono de facto «la riduzione 
idealistica della storia naturale alla storia umana»90, allorquando cioè rimandano l’azione 
ecologica al domani della rivoluzione politica, credendo di risolverla con l’ulteriore sviluppo 
delle forze produttive limitate dall’irrazionalità del capitalismo. Paccino ritiene la fine del 
conflitto di classe una «condizione sufficiente, ma non necessaria» per affrontare la crisi 
ecologica. L’atteggiamento attendista esorcizza e armonizza la tragicità della crisi con 
soluzioni che non richiedono una rottura radicale col produttivismo, ma che possono 
valere solo «fuori dall’ecologia, fuori cioè dalla distruzione dell’ambiente che il tecnocrate 
sta consumando»91. 

Per «impedire che il palazzo d’Inverno, anziché da Spartaco, sia distrutto dalla natura», 
bisogna invece affermare il principio materialistico che la natura è un «prius» rispetto 
all’«essere sociale» e, precisa, «non solo come antefatto dato una volta e per tutte». In 
un’epoca di gigantismo atomico, al fine di rimettere «l’ecologia con i piedi sulla terra»  e, al 
contempo, «la filosofia marxista sulle proprie gambe»92, Paccino porta invece il significativo 
esempio del minuscolo bacterium oligocarbophilium. Il suddetto microrganismo, spiega il 
pensatore nel capitolo sulla Storia Naturale, abita il suolo e trasforma da sé l’ossido di 
carbonio prodotto dalla trasformazione dell’azoto nella stratosfera in anidride carbonica, 
mostrando come la sua attività sia stata la condizione della comparsa dell’uomo e di altre 
specie sulla terra, almeno nella misura in cui ha reso possibile la respirazione e quel ciclo 
produttivo che, mediante la fotosintesi delle piante e la loro decomposizione, dà vita 
all’agricoltura, all’allevamento di animali, alla produzione e riproduzione sociale in 
generale. 

L’esempio non lascia dubbi sul senso indicato dall’autore: una tale forma di vita mostra 
la precedenza e la necessità per l’uomo di una attività produttiva di elementi fisici, chimici, 
organici (azoto, anidride carbonica, etc.); attività – si badi bene – svolta da attori non-
umani ed evolutasi indipendentemente dalla dimensione umana. Lungi dal precederla, al 
contrario, è quest’ultima a fondarsi su di essa e se non c’è dubbio che nel corso del tempo 
la perfezioni ulteriormente, resta fermo che «ci sono presupposti per la vita umana sulla 

 
86 Ivi, p. 49. In ivi, p. 48, Paccino spiega che anche in società precapitalistiche l’impulso all’arricchimento 

privato ha causato disastri ecologici (deforestazioni, desertificazioni, inquinamento per l’uso del piombo, etc.). 
Tuttavia, essi non erano intrinseci al modo di funzionamento di quelle forme di produzione come invece nel 
capitalismo. Secondo il pensatore italiano, inoltre, l’impulso alla ricchezza sorge quando, grazie a migliori 
strumenti e alla crescita della popolazione, la produzione di un surplus oltre il necessario ha mitigato il «terrore 
della natura, un nemico […] molto più temibile di qualunque forza umana organizzata». Più sicuro di sé di 
fronte alla potenza della natura, il singolo ha potuto sviluppare l’ambizione di sopravvivere facendo a meno 
degli altri, «e magari in concorrenza con loro». Ma non è l’unica possibilità: in società pur produttrici di un 
relativo surplus, come le tribù indiane, non sorge l’impulso all’arricchimento privato. 

87 Ivi, p. 164.  
88 Ivi, p. 118.   
89 Ivi, p. 23. 
90 Ibidem. 
91 Ivi, p. 178. 
92 Ivi, pp. 199 e 23.  



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa 
 
 

 
313 

 

Terra che non sono né costruzioni sociali né sono modificabili dall’azione umana»93. La 
coscienza di una irriducibile necessità data a noi ma non per noi; “precaria” e nient’affatto 
garantita; premessa che si sarebbe potuta non evolvere o si sarebbe potuta evolvere 
diversamente, senza avere come sbocco l’umano: questa la tragica consapevolezza posta 
alla base della dell’ecologia materialistica di Paccino. 

Certamente diversi sono gli usi – per non parlare dei non-usi o degli abusi – legati a tale 
consapevolezza, soprattutto in un oggi in cui la situazione appare duramente 
compromessa da uno specifico sistema produttivo umano fondato sull’antagonismo.  
L’ideologia produttivistica, lo si è visto, non ne fa alcun uso, esorcizzandola piuttosto in 
una celebrazione aprioristica delle “magnifiche sorti e progressive”. Di vero e proprio abuso 
si può invece parlare a proposito di quel genere di filosofia “destinale”, capace sì di 
registrare la tragicità della situazione ma non di distinguere tra la fonte naturale e la fonte 
storico-sociale della morte e della precarietà dell’esistenza, giungendo così a tendenze 
antiumanistiche non sconosciute allo stesso ecologismo. Non è un caso, del resto, che già 
alla sua epoca Paccino denunciava un certo tipo di biotecnologi e le loro speranze che 
nascesse «una nuova natura (ad esempio, una intelligenza artificiale) la quale potrebbe 
sostituire l’uomo ed essere più adatta ad un universo ecologico con altre esigenze»94. 

Tuttavia, un altro uso di tale coscienza della tragedia – un uso politico rivoluzionario – 
si può senz’altro fare: in esso la consapevolezza della «tragedia della morte individuale e la 
tragedia della lotta all’interno della città assediata dalla natura» non conduce alla 
rassegnazione, ma diventa «una ragione in più» per cercare «sempre nuove proposte di lotta 
per la liberazione dell’uomo». Una libertà che, conservando dentro di sé la coscienza 
tragica, si proietta «all’infinito» e indica come obiettivo primario la costruzione di una 
«social catena» qui ed ora: 

 
Gli uomini, come continueranno a nascere, vivere, morire, indipendentemente dai 
progressi della medicina, così, indipendentemente dalle lotte per la liberazione dell’uomo, 
continueranno a subire le offese dello “sterminator Vesevo” […]. E questo non perché 
siano irreparabilmente “cattivi”, o anche naturalmente egoisti (e come tali congenialmente 
anticomunisti), ma perché legge della vita è il movimento originato dalla contraddizione, 
ragione per cui, finché ci sarà vita, essa sarà alimentata dalla morte, e finché l’uomo 
vivrà, la parte più nobile di sé sarà in eterna lotta per il passaggio dal regno della necessità 
al regno della libertà95.  

 
Come queste parole mostrano con chiarezza, per Paccino – come del resto per Marx e 
Marcuse – il materialismo dialettico consiste nell’impegno critico volto a distinguere tra 
limiti storici e limiti naturali, esaminarne il rapporto e, infine indicare, senza mai 
dimenticare la necessaria condizionatezza dell’umano, il territorio in cui agire e 
sperimentare nuove configurazioni di vita libere dal dominio. In questo senso, la loro 
visione della dialettica denuncia ogni pensiero che, pur animato dal legittimo bisogno di 
libertà dalla naturale sofferenza, finisce con l’eccedere nell’astrazione dimenticando, 
mitigando o peggio definitivamente liquidando il carattere duro, resistente, “estraneo” della 
materia che siamo e ci circonda. Dal punto di vista dei pensatori qui analizzati è infatti 
possibile che tali impostazioni di pensiero mostrino libertà speculativa e fantasia – e forse 
anche un certo consensus gentium; altrettanto certo però è l’occultamento del dolore che 
esse operano e la pericolosa perdita di immaginazione sensibile, vale a dire della capacità 
di progettare nuove forme di «lotta gioiosa con l’irriducibile resistenza della società e della 

 
93 Avallone, Fassini, Paccino (2024), p. 40. 
94 Paccino (2021), p. 142. Anche Marcuse (2001), p. 248, critica l’esaltazione della morte come «categoria 

esistenziale» con evidente riferimento alla filosofia heideggeriana. Si veda anche il saggio L’ideologia della morte 
in Marcuse (2019b).  

95 Paccino (2021), pp. 210-211.  



Luca Mandara 
 

 
314 

 

natura»96 sulla base del «contenuto empirico»97 ricevuto dai sensi e compreso dai «concetti» 
della ragione.  

Dal canto suo, consapevole di questo inevitabile attrito, il materialismo critico non evade 
la possibilità del nulla né fantastica su conciliazioni assolute, ma indica nella progressiva 
riduzione della «sofferenza che l’uomo impone sul mondo animale» il compito e l’«idea 
regolativa»98 della sua prassi, espressione della specifica potenzialità dell’essere umano di 
intrattenere intra e inter-specifici rapporti di solidarietà universale99. 

 
 

Bibliografia 
Abromeit, J. (2011), Max Horkheimer and the Foundations of the Frankfurt School, 

Cambridge University Press, New York. 
Althusser, L. (1968), Prefazione. Dal Capitale alla filosofia di Marx, in L. Althusser ed E. 

Balibar, Leggere il Capitale, trad. it. a cura di M. Turchetto, Feltrinelli, Milano, pp. 13-
76.  

Avallone, G., Fassini, L.G., Paccino, S. (2021), Prefazione. L’imbroglio ecologico: alle origini 
dell’ecologia politica in Italia, in D. Paccino, L’imbroglio ecologico. L’ideologia della natura, 
ombre corte, Verona, pp. 7-22. 

Avallone, G., Fassini, L.G., Paccino, S. (2024), Il metodo di ricerca di Dario Paccino, in G. 
Avallone e S. Paccino, (a cura di), L’ecologia politica di Dario Paccino, Ombre Corte, 
Verona, pp. 35-49. 

Baracca, A. (2024), La questione del nucleare ieri, oggi e domani, in G. Avallone e S. Paccino 
(a cura di), L’ecologia politica di Dario Paccino, Ombre Corte, Verona, pp. 112-118. 

Barad, K. (2007), Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement 
of Matter and Meaning, Duke University, Durham-London. 

Barad, K. (2017), Qual è la misura del nulla? Infinito, Virtuale, Giustizia, in E. Bougleux (a 
cura di), Performatività della natura. Quanto e queer, ETS, Pisa, pp. 95-104. 

Barca, S. (2020), Forces of Reproduction, Cambridge University Press, Cambridge.  
Bergamo, J.N. (2022), Marxismo ed Ecologia. Origine e sviluppo di un dibattito globale, 

Ombre Corte, Verona. 
Carbone, R. (2020), “Società borghese, umanesimo e teoria critica nella prospettiva di Max 

Horkheimer”, Archivio di Storia della Cultura, a. XXXIII, Liguori, Napoli, pp. 246-272. 
Cera, A. (2023), A Philosophical Journey into the Anthropocene. Discovering Terra Incognita, 

Lanham, Lexington Books. 
Colletti, L. (1969), Il marxismo ed Hegel, Roma-Bari, Laterza. 
Fazio, G. (2020), Ritorno a Francoforte. Le avventure della nuova Teoria critica, Castelvecchi, 

Roma. 
Foster, J. B. (1999), “Marx’s Theory of Metabolic Rift: Classical Foundations for 

Environmental Sociology”, American Journal of Sociology, vol. 105, n. 2, pp. 366-405.  
Fraser, F. (2022), Cannibal Capitalism: How our System is Devouring Democracy, Care, and 

the Planet – and What We Can Do About It, Verso, London-New York. 
D’Angelo, L., Pozzoni, G. (2021), “New materialism(s). Una introduzione”, Quaderni 

Materialisti, n. 20, pp. 9-29 
Jay, M. (1979), L’immaginazione dialettica. Storia della Scuola di Francoforte e dell’Istituto 

per le ricerche sociali 1923-1950, trad. it. a cura di N. Paoli, Einaudi, Torino. 
Kahveci, K., Çalci, S., Meillassoux, Q. (2021), “Fondato su niente. Intervista a Quentin 

Meillassoux”, Quaderni Materialisti, n. 20, pp. 217-229. 
Hegel, F. (2007), Fenomenologia dello Spirito, trad. it. a cura di V. Cicero, Bompiani, Milano. 
Heidegger, M. (1995), Lettera sull’“umanismo”, trad. it. a cura di F. Volpi, Adelphi, Milano. 

 
96 Marcuse (1972), p. 71. 
97 Marcuse (1969), p. 42. 
98 Marcuse (1972), p. 68. 
99 Per una rilettura del tema della “liberazione animale” in questa chiave, cfr. Maurizi (2021). 



Materialismo dialettico e nulla. Annientamento e cosalizzazione della cosa 
 
 

 
315 

 

Horkheimer, M. (1974), Materialismo e metafisica, in A. Schmidt (a cura di), Teoria critica. 
Scritti 1932-1941, vol. I, Einaudi, Torino, pp. 47-52. 

Latouche, S. (2008), Breve trattato sulla decrescita serena, trad. it. a cura di F. Grillenzoni, 
Bollati Boringhieri, Torino. 

Losurdo, D. (2007), Autocensura e compromesso nel pensiero politico di Kant, Bibliopolis, 
Napoli. 

Mandara, L. (2023), Critica e liberazione. Marcuse lettore di Kant, Giannini, Napoli. 
Mandara, L. (2024a), “La liberazione della natura in Herbert Marcuse”, Logoi.ph, vol. X, n. 

24, pp. 243-254.  
Mandara, L. (2024b), “Nota introduttiva a Ecologia e Rivoluzione di Herbert Marcuse”, 

Scienza & Filosofia, n. 31, pp. 262-273. 
Marcuse, H. (1969), Saggio sulla liberazione. Dall’“uomo a una dimensione” all’utopia, trad. 

it. a cura di L. Lamberti, Einaudi, Torino. 
Marcuse, H. (1972), Counterrevolution and Revolt, Beacon Press, Boston. 
Marcuse, H. (1975), Nuove fonti per la fondazione del materialismo storico, in H. Marcuse, 

Marxismo e rivoluzione. Studi 1929-1932, trad. it. a cura di A. Solmi, Einaudi, Torino, 
pp. 63-116. 

Marcuse, H. (1999) L’uomo a una dimensione. L’ideologia della società industriale avanzata, 
trad. it. a cura di L. Gallino e T. Giani Gallino, Einaudi, Torino.  

Marcuse, H. (2001), Eros e civiltà, trad. it. a cura di L. Bassi, Einaudi, Torino.  
Marcuse, H. (2002), La dimensione estetica, in P. Porticari (a cura di), La dimensione 

estetica. Un’educazione politica tra rivolta e trascendenza, Guerini & Associati, Milano. 
Marcuse, H. (2007), Lezioni parigine del 1974, in R. Laudani (a cura di), Marxismo e Nuova 

Sinistra. Scritti e interventi di Herbert Marcuse, vol. II, manifestolibri, Roma. 
Marcuse, H. (2018), “Sulla dialettica. Materiali di Alpbach”, Shift. International Journal of 

Philosophical Studies, n. 1, pp. 185-200. 
Marcuse, H. (2019a), Sulla dialettica negativa, in R. Laudani (a cura di), Filosofia e politica. 

Scritti e interventi di Herbert Marcuse, vol. V, manifestolibri, Roma, pp. 267-276. 
Marcuse, H. (2019b), L’ideologia della morte, in R. Laudani (a cura di), Filosofia e politica, 

cit., pp. 327-337. 
Marcuse, H. (2021), Protesta e futilità, in L. Mandara (a cura di), Lezioni americane (1966-

1977), Mimesis, Milano, pp. 45-52. 
Marcuse, H. (2024), “Ecologia e rivoluzione”, Scienza & Filosofia, n. 31, pp. 274-279. 
Marx, K. (1972), Tesi su Feuerbach, in F. Codino (a cura di), Opere (1845-1846), vol. V, 

Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K. (2017), Il Capitale, ed. it. a cura di A. Macchioro e B. Baffi, Utet, Milano. 
Marx, K. (2018), Manoscritti economico-filosofici del 1844, a cura di F. Andolfi e G. Sgrò, 

Orthotes, Napoli-Salerno. 
Maurizi, M. (2021), Beyond Nature. Animal Liberation, Marxism and Critical Theory, 

Haymarket, Chicago. 
Meillassoux, Q. (2012), Dopo la finitudine. Saggio sulla necessità della contingenza, trad. it. 

a cura di M. Sandri, Mimesis, Milano. 
Musto, M. (2008), “Manoscritti economico-filosofici del 1844 di Karl Marx: vicissitudini della 

pubblicazione e interpretazione critiche”, Studi Storici, vol. 49, n. 3, pp. 763-792. 
Paccino, D. (2021), L’imbroglio ecologico. L’ideologia della natura, Ombre Corte, Verona.  
Pellizzoni, L. (2023), Cavalcare l’ingovernabile. Natura, neoliberalismo e nuovi materialismi, 

Orthotes, Napoli. 
Reitz, C. (2018), Ecology and Revolution. Herbert Marcuse and the Challenge of a New World 

System Today, Routledge, London-New York. 
Saito, K. (2022), Marx in the Anthropocene. Toward the Idea of Degrowth Communism, 

Cambridge University Press, Cambridge. 
Scafoglio, L. (2009), Forme della dialettica. Herbert Marcuse e l’idea di teoria critica, 

manifestolibri, Roma.   
Singer, P. (2015), Animal Liberation, Bodley Head, London. 



Luca Mandara 
 

 
316 

 

Wolfe, C.T. (2021), “Materialismo meccanicista, materialismo vitalista. Riflessioni sulle 
aporie del neomaterialismo (new materialism) contemporaneo”, Quaderni Materialisti, n. 
20, pp. 31-45. 


