
 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 317-327 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/13000 

 
317 

 

STEFANO PETRUCCIANI* 
 

MARX E LA STRATEGIA DEL SOCIALISMO MODERNO 
 
 

Abstract: Marx and the Strategy of Modern Socialism 
 
The article analyzes Marx’s contribution to the formation of modern socialism and the various 

phases in which his vision of the strategy of social emancipation develops. Unlike anarchists and other 
socialists, Marx thinks that social transformation requires the conquest by the working class of state 
power, which should not be kept as it is, but profoundly transformed. To achieve this end the working 
class must organize itself with an autonomous political party. But the political struggle presupposes 
the economic and trade union struggle, of which Marx defends the importance against those who 
thought it was useless, because in capitalist society it was not possible to obtain a significant increase 
in workers’ wages. In the 1870s, Marx accompanied the development of the first modern social 
democratic parties and criticized the reformist tendencies that were beginning to emerge. 

 
Keywords: Marx, Party, Revolution, Social-Democracy, Socialism 

 
 
La vicenda biografica di Karl Marx (1818-1883) coincide cronologicamente con il periodo 
che vede in Europa la nascita del socialismo moderno che, tra la fine degli anni Trenta, 
quando Marx ha vent’anni, e gli anni Ottanta, conosce un eccezionale sviluppo e 
trasformazione: dalle piccole sette spesso segrete al grande partito di massa. Ma gli 
sviluppi più imponenti del movimento socialista sono quelli che si verificano dopo la 
morte di Marx. Il fenomeno cui si assiste, e che non ha paragoni nella storia moderna, è 
quello per cui un pensiero politico diventa l’ideologia di riferimento o il credo ufficiale di 
partiti e Stati che ad esso più o meno legittimamente si richiamano, che lo interpretano 
in modi diversi e anche aspramente confliggenti mantenendo comunque il riferimento ad 
esso. Ci troviamo di fronte, in sostanza, al fatto che una dottrina esce dall’ambito delle 
dispute teoriche e diventa una forza storicamente operante, capace di toccare con il suo 
impatto centinaia di milioni di uomini. Da questo punto di vista il pensiero di Marx può 
essere paragonato solo a quello dei grandi fondatori di religioni, come Cristo o Maometto. 
E se è vero che questi hanno avuto un impatto molto più persistente e diffuso, è 
altrettanto vero che non si è mai visto un pensatore laico impattare sul mondo storico 
con l’ampiezza che ha caratterizzato l’influenza marxiana.  

Questa straordinaria efficacia è un grande tema della storia contemporanea sul quale, 
a mio modo di vedere, c’è ancora molto da ragionare. Essa si presta in prima istanza a 
due spiegazioni semplici, che però a mio avviso sono entrambe insoddisfacenti (anche se 
non del tutto sbagliate). La prima è che la dottrina di Marx ha avuto l’immenso impatto 
che ha avuto perché era sostanzialmente vera. La seconda è che tutto il seguito di cui ha 
goduto si deve al fatto che si trattava, se non di una religione, di una quasi-religione 
capace, con la sua promessa di salvezza terrena, di convogliare su di sé quei sentimenti e 
quella potenza di fede che per lo più sono monopolio delle religioni. 

Senza sposare né l’una né l’altra di queste spiegazioni, vorrei provare a svolgere un 
ragionamento diverso. Vorrei cioè provare a mettere in luce come la visione politica 
marxiana sia caratterizzata da alcune opzioni strategiche che, sebbene non prive di 
elementi fallaci e fideistici, hanno però nel complesso funzionato come interpretazione dei 
conflitti di un’epoca e come chiave per intervenire in essi.  
 

 
* Sapienza Università di Roma. 



Stefano Petrucciani 

 
318 

 

1. La costituzione della visione politica marxiana 
Marx è un pensatore precoce. Infatti alcuni elementi essenziali della sua visione politica e 
strategica si trovano già ben delineati negli scritti che seguono il suo confronto con la 
filosofia politica di Hegel, cioè nella Questione ebraica, nei testi coevi, nei Manoscritti 
parigini del 1844.  

Vediamo quali sono, dal nostro punto di vista, le opzioni principali che li 
caratterizzano, che sono di importanza fondamentale e che resteranno ferme anche nel 
pensiero marxiano della maturità. La prima, tanto problematica quanto gravida di 
conseguenze, è quella che chiamerei la tesi delle due rivoluzioni. Mentre buona parte del 
pensiero proto-socialista e proto-comunista, all’inizio dell’Ottocento, intendeva il 
socialismo egualitario come una logica conseguenza delle idee della rivoluzione francese, 
o persino come l’unico sviluppo coerente di esse (si pensi per esempio a Gracco Babeuf
2) Marx imbocca nella Questione ebraica una strada completamente diversa: quella di 
identificare la rivoluzione francese come una rivoluzione il cui obiettivo era quello di 
conquistare soltanto l’emancipazione politica, cioè l’eguaglianza politica democratica tra i 
cittadini, accanto alla quale poteva tranquillamente sussistere l’ineguaglianza sociale. 
L’emancipazione politica, infatti, andava di pari passo con il dispiegamento di una libertà 
economica che generava anche forme di brutale sfruttamento. Essa non poteva pertanto 
venire considerata come l’emancipazione sufficiente o definitiva. Lasciava insoddisfatto il 
bisogno di liberarsi anche dalle nuove forme di asservimento che la libertà borghese 
portava con sé, e di completare l’emancipazione politica con quella che Marx chiamava 
l’emancipazione sociale ovvero la compiuta emancipazione umana. Nella visione 
marxiana, dunque, la rivoluzione francese viene pensata in ultima istanza come una 
rivoluzione borghese, alla quale non si poteva chiedere di affrontare compiti, come quelli 
dell’emancipazione sociale, che non erano i suoi. La lotta per la compiuta emancipazione 
umana sarebbe stata l’obiettivo di una nuova e diversa rivoluzione, la rivoluzione sociale 
o proletaria, che avrebbe posto fine allo sfruttamento e alla dominazione di classe come 
la rivoluzione borghese aveva posto fine all’assolutismo e all’Ancien Régime. 

Questa teoria delle due rivoluzioni si salda perfettamente con altre fondamentali 
acquisizioni teoriche che Marx compie in un breve giro di anni. La prima è la 
individuazione del protagonista della rivoluzione a venire. Marx lo coglie (ed ecco un’altra 
opzione alla quale non verrà mai meno), nella classe del proletariato, che ha questa 
capacità di sovvertire l’ordine esistente proprio in quanto è completamente deprivata e 
oppressa da catene radicali, come il pensatore di Treviri argomenta in modo compiuto già 
nella Introduzione alla mai pubblicata Critica della filosofia del diritto di Hegel 3.  

L’altra “scoperta” che viene a sostanziare la tesi marxiana delle due rivoluzioni è quella 
che egli fa quando a ventotto anni, nell’Ideologia tedesca, delinea, riprendendo e 
trasformando Hegel, una concezione della storia come successione di modi di 
produzione, dove i modi di produzione schiavistico, feudale e borghese sono altrettante 
tappe transitorie di un processo che porterà infine al superamento rivoluzionario degli 
antagonismi sociali nel socialismo e nel comunismo, cioè in una forma di produzione 
basata finalmente sulla appropriazione sociale collettiva delle principali risorse 
produttive. 

Coerentemente con questi assunti, Marx esclude fin dal principio in modo drastico che 
l’ordine sociale borghese possa essere gradualmente trasformato, ed emendato dei suoi 
aspetti più insostenibili e opprimenti. L’opzione antiriformista è già chiarissima, per 
esempio, nei Manoscritti economico-filosofici del 1844, dove il giovane filosofo militante 
polemizza contro quelli che chiama i riformatori sociali «en détail, che vogliono elevare il 
salario e con ciò migliorare le condizioni della classe operaia o considerano l’uguaglianza 
del salario (come Proudhon) come il fine della rivoluzione sociale?»4. La tesi di Marx è che 

 
2 Cfr. in proposito Bravo (1969), pp. 224-254. 
3 Cfr. Marx (1976), pp. 190-204. 
4  Marx (1968), p. 20. 



Marx e la strategia del socialismo moderno 

 

 
319 

 

all’interno dell’assetto capitalistico e del sistema salariale la situazione dei lavoratori non 
può andare incontro a miglioramenti sostanziali; per cambiarla in modo significativo vi è 
un’unica soluzione, quella di sostituire il sistema del lavoro salariato con uno 
completamente diverso, basato sulla proprietà collettiva dei mezzi di produzione.  

Come si può vedere dal rapido schizzo che abbiamo tracciato, già molto prima di avere 
analizzato scientificamente i meccanismi di funzionamento del sistema capitalistico Marx 
ha delineato quelle che in sostanza resteranno per lungo tempo le coordinate 
fondamentali della sua visione dell’emancipazione: l’ordine sociale vigente non si può 
trasformare attraverso graduali o parziali riforme; è necessaria una seconda rivoluzione 
(non necessariamente violenta, potrebbe essere anche pacifica e incruenta) che apra la 
via a uno stadio superiore dello sviluppo sociale. La leva di questa seconda rivoluzione 
sarà la classe proletaria che viene continuamente generata dalla stessa società borghese. 
Prima di abbozzare qualche riflessione su grandezza e limiti di questo schema (o, come 
anche si potrebbe dire, di questa “grande narrazione”) è opportuno però vedere come esso 
viene sviluppato, arricchito e implementato negli sviluppi successivi del pensiero e 
dell’azione di Marx, e nei suoi rapporti con le correnti non marxiste del movimento dei 
lavoratori.   
 
2. L’epoca della Lega dei Comunisti 
Le grandi opzioni politiche marxiane, fissate già negli scritti anteriori al Manifesto del 
1848, si declinano in modi diversi nelle varie fasi di costruzione del movimento dei 
lavoratori, soprattutto per quanto riguarda la riflessione sull’organizzazione e sul partito, 
condizionata dalle grandi trasformazioni che hanno luogo nei decenni cruciali del 
diciannovesimo secolo. Volendo schematizzare si possono distinguere tre grandi tappe 
del pensiero/azione di Marx: quella della Lega dei comunisti, quella della Associazione 
internazionale dei lavoratori e quella della formazione dei partiti socialisti nazionali.  

Diciamo subito che c’è un punto importante al quale Marx, nel confronto con le altre 
prospettive socialiste, rimane sempre fedele. Per lui l’emancipazione sociale non si può 
conseguire sviluppando rapporti diversi e alternativi all’interno del contesto vigente, ma 
solo opponendosi ad esso e combattendolo con decisione. Egli si contrappone nettamente 
a coloro che pensano che la nuova società possa già cominciare a formarsi nel seno di 
quella esistente. Questa era stata la linea di alcuni utopisti, come per esempio Robert 
Owen, che erano effettivamente riusciti a costruire delle comunità alternative. Ed era 
anche la prospettiva di coloro che, come Proudhon e Lassalle, sia pure in nodi diversi, 
puntavano a un cambiamento sociale fondato sulle cooperative e sulla organizzazione di 
una economia alternativa. Per Marx invece cooperativismo e mutualismo, sebbene egli 
non neghi affatto il loro valore, restano subordinati rispetto all’opzione principale, che è 
innanzitutto quella di combattere l’ordinamento vigente. Ma quali sono le coordinate 
fondamentali di questa lotta? Cominciamo a vedere il modo in cui egli le definisce nel 
Manifesto del Partito Comunista, il testo programmatico di quella Lega dei Comunisti che 
è la prima organizzazione politica di cui Marx è dirigente e teorico.  

Qui si vengono precisando meglio, rispetto agli scritti precedenti, sia il soggetto della 
rivoluzione che la strategia secondo la quale essa si dovrà sviluppare. Innanzitutto si 
chiarisce perfettamente, nel Manifesto5 ma anche nella precedente Miseria della filosofia6,  
la individuazione del soggetto rivoluzionario nella classe operaia della grande fabbrica, 
un soggetto che viene generato dal moderno sviluppo industriale e da questo unificato in 
grandi complessi produttivi. 

Questa classe occupa necessariamente una posizione di antagonismo e di contrasto di 
interessi rispetto ai capitalisti, alla classe borghese. Ma questo contrasto deve 

 
5 Marx, Engels (1973), pp. 482-518. 
6 Marx (1973b), p. 223.  



Stefano Petrucciani 

 
320 

 

trasformarsi in lotta organizzata, e dare luogo alla unificazione della classe per difendere 
i propri interessi e per contrastare la sempre presente concorrenza tra gli operai. 
All’inizio vi è dunque la lotta economica e la organizzazione di essa, attraverso 
associazioni come le Trade Unions, e più avanti i sindacati. Ma la lotta economica, che si 
combatte ogni giorno “fisiologicamente” a livello di fabbrica, tra chi vuole incrementare lo 
sfruttamento e chi lo vuole contenere, non basta a se stessa: deve trasformarsi in lotta 
politica, ovvero in lotta per la conquista del potere politico a livello statuale. Su questo 
punto il Manifesto è chiarissimo: la classe organizzata in partito (e ci soffermeremo più 
avanti su che cosa significhi “partito” in questo contesto) deve conquistare innanzitutto il 
potere dello Stato; e attraverso l’uso della leva statale deve dar luogo alla trasformazione 
della società, cioè alla socializzazione del capitale e al superamento del dominio di classe. 
Quando poi questa trasformazione si sarà realizzata, e dunque gli antagonismi di classe 
saranno superati, allora anche il potere dello Stato diventerà in qualche modo superfluo. 
Perderà, dicono Marx ed Engels, il suo carattere politico per diventare molto più simile ad 
una sorta di potere amministrativo; e sarà aperta la via verso quell’esito che nella 
dottrina marxista viene designato con la parola d’ordine della “estinzione dello Stato”.   

Questa impostazione originaria subirà alcune trasformazioni nello sviluppo del 
pensiero di Marx ed Engels, restando però ferma nelle sue linee di fondo. Mettendo a 
fuoco solo un punto cruciale si può dire che la conquista del potere statale, obiettivo 
sempre ribadito, apparirà più tardi – con la Comune di Parigi del 1871 – in una luce 
piuttosto diversa, (come venne sottolineato a suo tempo da Etienne Balibar)7. Riflettendo 
sulla Comune infatti Marx sosterrà, modificando la sua impostazione precedente, che “la 
classe operaia non può mettere semplicemente la mano sulla macchina dello Stato bella 
e pronta, e metterla in movimento per i propri fini”8. Essa dovrà piuttosto, seguendo 
l’esempio dei comunardi parigini, trasformare radicalmente il pesante apparato statale 
centralistico e burocratico, per dar vita a forme di democrazia radicale e di autogoverno 
dei produttori. Ma questa svolta teorica non sarà destinata a lasciare grandi tracce nella 
pratica dei movimenti comunisti e socialisti. Ciò che invece risulterà determinante sarà 
proprio la struttura compatta e ben articolata dell’opzione strategica marxiana: la leva 
dell’emancipazione non è la costruzione di istituzioni alternative sul terreno sociale, ma il 
conflitto che è dapprima lotta economica per contrastare lo sfruttamento e per migliorare 
le condizioni di lavoro, e quindi lotta politica per condurre la quale la classe operaia deve 
dotarsi di un proprio partito autonomo che abbia per fine la conquista del potere statale. 
Organizzarsi in sindacato e poi in partito per mirare a conquistare (o quantomeno a 
condizionare il più possibile) il potere dello Stato e utilizzarlo per cambiare la società, 
secondo gli orientamenti programmatici dei quali il Manifesto fornisce una prima e 
importante delineazione.   

Ciò che però non è ancora per niente chiaro, nella teoria e neppure nella pratica, è il 
senso di quel termine, “partito”, che dà il titolo allo scritto marx-engelsiano. Seguendo la 
magistrale ricostruzione che di questo tema ha proposto Jacques Texier (un grande 
studioso marxista troppo dimenticato) nel suo saggio intitolato La nozione di “partito” e di 
“partito comunista” nel 1847-18489, potremmo dire che Marx in questo periodo usa il 
termine “partito” in almeno tre sensi diversi. Il termine “partito” può certamente essere 
usato per indicare una organizzazione politica in senso stretto, come in questo caso la 
Lega dei comunisti, che era poco più che una setta di agitatori.  

Ma, come nota Texier, partito può anche significare, in modo particolare nel Manifesto, 
qualcosa di diverso, che si può designare con la nozione di classe-partito, Per il Marx del 
Manifesto, infatti, la chiave strategica dell’emancipazione è appunto la “organizzazione 
dei proletari in classe, e quindi in partito politico”10 (“Diese Organisation der Proletarier 

 
7 Cfr. Balibar (2021).  
8 Marx (1966b), pp. 885-932, in particolare p. 905. 
9 Cfr. Texier (2000), pp. 211-232. 
10 Marx, Engels (1973), p. 495.  



Marx e la strategia del socialismo moderno 

 

 
321 

 

zur Klasse, und damit zur politischen Partei”). Il punto dirimente sembra essere, qui 
come nella Miseria della filosofia, dove Marx aveva introdotto la distinzione tra classe in 
sé e classe per sé, la capacità della classe, che si acquista nella lotta, di unificarsi e di 
prendere coscienza di sé. E ciò autorizza in qualche misura a sostenere, come hanno 
fatto Rossana Rossanda11 e Jacques Texier, che in questo passaggio il partito sembra 
coincidere con la classe organizzata e cosciente, e non rappresenta alcunché di separato 
da essa.  

Vi è però anche una terza accezione del concetto di partito sulla quale conviene 
fermare l’attenzione; in questo uso, che si trova frequentemente in Marx, partito sta a 
indicare una tendenza o un orientamento politico di gruppo, anche senza particolari 
legami organizzativi. In questo senso del partito come “tendenza” sembra andare un 
famoso passaggio che conviene citare:  

 
I comunisti non costituiscono un partito particolare di fronte agli altri partiti operai [...] 
I comunisti si distinguono dagli altri partiti proletari solo per il fatto che da un lato, 
nelle varie lotte nazionali dei proletari, essi mettono in rilievo e fanno valere gli interessi 
comuni dell’intiero proletariato che sono indipendenti dalla nazionalità; d’altro lato per 
il fatto che, nei vari stadi di sviluppo che la lotta fra proletariato e borghesia va 
attraversando, rappresentano sempre l’interesse del movimento complessivo. In pratica, 
dunque, i comunisti sono la parte più risoluta dei partiti operai di tutti i paesi […]12. 
 

Questa sembra effettivamente essere la linea che venne praticata da Marx ed Engels 
durante il moto rivoluzionario del 1848: i comunisti, dirà Marx col senno di poi, 
smarrirono un po’ la loro autonomia e si calarono nel movimento democratico, per 
rappresentare la parte più cosciente e decisa di esso13. Ma dopo la sconfitta della 
rivoluzione europea quarantottesca, nel marzo del 1850, nel famoso (per alcuni magari 
anche famigerato) Indirizzo del comitato centrale della Lega dei comunisti, Marx propone 
una decisa autocritica rispetto alla scelta compiuta negli anni precedenti (cioè quella di 
marciare a fianco della borghesia democratica dimostratasi incapace e pusillanime), e 
recupera l’importanza del partito organizzato, dotato per di più anche di una 
organizzazione segreta.   
 

Invece di abbassarsi di nuovo a servir da coro plaudente ai democratici borghesi, gli 
operai e soprattutto la Lega debbono adoperarsi per costituire accanto ai democratici 
ufficiali un’organizzazione indipendente, segreta e pubblica, del partito operaio, e per 
fare di ogni comunità della Lega il punto centrale e il nocciolo di associazioni operaie, 
nelle quali gli interessi e la posizione del proletariato siano discussi indipendentemente 
da influenze borghesi14.   

 
La lezione della sconfitta sembra essere dunque che il partito rigorosamente autonomo e 
strettamente organizzato è una condizione essenziale perché la classe operaia possa 
difendere la sua autonomia e condurre le sue battaglie senza trasformarsi in una mera 
appendice della democrazia piccolo-borghese. In proposito si potrebbe osservare che 
questo è il passaggio di Marx dove egli sembra più vicino a quella che sarà poi la 
concezione leniniana del partito.  Però non se ne farà niente, perché nel 1852 la vicenda 
della Lega si chiude, e senza rimpianti da parte marxiana. Qualche anno dopo, in una 
lettera a Freiligrath del 1860, egli scriverà infatti: «La “Lega”, come la société des saisons 
a Parigi, come cento altre società, non fu altro che un episodio della storia del partito, 

 
11 Rossanda (1974), pp. 99-114. 
12 Marx, Engels (1973), p. 498. 
13 Marx (1966a), pp. 361-72.  
14 Ivi, p. 366. 



Stefano Petrucciani 

 
322 

 

che si forma dappertutto in modo naturale sul terreno della società moderna»15. Quello 
che conta davvero, scrive Marx sempre in questa lettera, non sono le singole 
organizzazioni, che possono nascere e morire nelle varie circostanze, ma (ecco un altro 
modo di intendere questo termine polisenso) «il partito nel grande senso storico della 
parola»16 che è generato dalla stessa dinamica antagonistica della società moderna. 
Quello che conta, si potrebbe dire forzando un po’ la mano, è il partito nel senso del 
grande movimento delle classi lavoratrici, più delle organizzazioni nelle quali esso, di 
volta in volta, si struttura. Il partito dei lavoratori in senso moderno, insomma, è ancora 
di là da venire, sia nella teoria di Marx che nella pratica effettiva. Sembra essere un 
tassello strategico importante, ma ancora non ben chiarito né definito.  

A ciò si connette un altro tema significativo che non può essere tralasciato: l’approccio 
di Marx all’organizzazione è qui chiaramente un approccio di tipo sovranazionale (cosa 
abbastanza naturale anche tenendo conto del fatto che il movimento comunista constava 
in buona parte di esuli dai propri paesi). Il partito comunista (qualsiasi cosa esso sia, 
anche come organizzazione in senso stretto) non è un partito nazionalizzato. E non può 
esserlo perché, come Marx aveva scritto in modo straordinariamente chiaro nell’Ideologia 
tedesca, «il comunismo è possibile empiricamente solo come azione dei popoli dominanti 
tutti in una ‘una volta’ e simultaneamente, ciò che presuppone lo sviluppo universale 
della forza produttiva e le relazioni mondiali che esso comunismo implica»17. I comunisti 
partecipano alla politica dei vari Paesi, come si vede nella parte finale del Manifesto, ma 
sono chiaramente un “partito” (tra molte virgolette) sovranazionale18. E anche da questo 
punto di vista, possiamo dire, siano ancora piuttosto lontani da quella che sarà la 
dinamica del socialismo moderno, che risulterà molto più decisamente “nazionalizzata”.  
 
3. Le polemiche nell’Internazionale 
Dopo la parentesi di relativo isolamento della seconda parte degli anni Cinquanta e dei 
primi Sessanta, l’attività politica di Marx riprende intensamente nell’epoca della Prima 
Internazionale, soprattutto nel periodo più vitale di essa, dal 1864 al 1872 
(l’organizzazione si scioglierà nel 1876, ma negli ultimi anni, caratterizzati dal 
trasferimento dell’organo dirigente in Usa, essa vivrà di vita grama). A me sembra che gli 
anni dell’Internazionale siano importanti soprattutto per due motivi. In primo luogo 
perché in essi cominciano a svilupparsi embrionalmente i primi veri partiti socialisti e 
operai. In Germania, in particolare, nel maggio 1863 nasce il primo partito di 
orientamento socialista denominato Allgemeiner Deutscher Arbeiterverein (Associazione 
generale dei lavoratori tedeschi) ma nasce grazie all’impulso non di Marx, bensì di 
Lassalle. Inoltre quel periodo è importante perché, combattendo nell’ambito 
dell’Internazionale soprattutto contro i proudhoniani e i bakuniniani, Marx (e con lui 
Engels) arriva a definire con maggiore precisione (resa possibile anche dagli sviluppi 
storici del tempo) le coordinate strategiche che devono ispirare il movimento dei 
lavoratori.  

Centralissima resta, com’è ovvio, la prospettiva internazionale, perché Marx rimane 
convinto che “soltanto un collegamento internazionale può assicurare alla classe operaia 
la sua vittoria definitiva”19 e che “l’emancipazione della classe operaia, non essendo né 
un problema locale né nazionale, ma sociale, abbraccia tutti i Paesi nei quali esiste la 
società moderna, e per la sua soluzione dipende dal concorso teorico e pratico dei Paesi 
più evoluti”20. Ma la necessità del collegamento e della sinergia non toglie (riconoscendo 
quella che già era e sarebbe stata sempre più la realtà fattuale) il punto decisivo e cioè 

 
15 Marx (1973a), pp. 529-536, in particolare p. 531. 
16 Ivi, p. 536. 
17 Marx, Engels (1972b), p. 34.  
18 Si parla per esempio di “Rivendicazioni del partito comunista in Germania”.  
19 K. Marx, Quarto rapporto annuale del Consiglio generale dell’AIL (settembre 1868) citato in Bravo 

(2014), p. 55. 
20 K. Marx, Statuti generali dell’associazione internazionale degli operai, citato in Bravo (2014), p. 49.  



Marx e la strategia del socialismo moderno 

 

 
323 

 

che le classi lavoratrici si devono organizzare sia con moderni sindacati di mestiere21, sia 
con partiti politici nazionali, che devono anche partecipare alle elezioni e cercare di 
portare i loro deputati in Parlamento22. Mentre gli anarchici arrivavano persino a 
predicare, cosa che oggi ci sembra inconcepibile, l’astensione dalla politica, Marx ed 
Engels proponevano quella che sarebbe stata la scelta vincente per tutto il movimento 
operaio successivo, e cioè: organizzazione sindacale di mestiere distinta da quella 
politica; creazione di partiti operai e socialisti come partiti politici autonomi; 
partecipazione alle competizioni elettorali. Secondo Marx, infatti, «non si deve credere che 
il fatto di avere degli operai in parlamento sia irrilevante»; al contrario, essere presenti 
significa come minimo, sostiene Marx, assicurare «una larga pubblicità ai nostri principi» 
e costituisce dunque una «vittoria contro i governi»23. Come si legge in una delle più 
importanti risoluzioni votate al congresso dell’Internazionale dell’Aja del 1872, «nella lotta 
contro il potere collettivo delle classi possidenti, il proletariato non può agire come classe 
se non costituendosi esso stesso in partito politico distinto, opposto a tutti i vecchi partiti 
formati dalle classi possidenti»24.  

Alla massima chiarezza su questo punto si accompagnano, completandolo, la 
sottolineatura dell’importanza dell’organizzazione sindacale e la riflessione sul nesso di 
unità e distinzione che si deve stabilire tra lotta sindacale e lotta politica.  Bastino su 
questi punti due citazioni. Sui sindacati Marx così si esprimeva in una conversazione con 
alcuni socialisti tedeschi del 186925: 

 
I sindacati (Trade unions) non devono mai restare in relazione con un’associazione 
politica o essere resi dipendenti da essa: se ciò accade, essi si danno un colpo mortale. I 
sindacati sono scuole per il socialismo. Nei sindacati i lavoratori ricevono una 
formazione da socialisti, perché in essi viene condotta giorno dopo giorno la battaglia 
contro il capitale…La grande massa degli operai, a qualsiasi partito essi appartengano, 
hanno almeno compreso che la loro situazione materiale può migliorare”.  
 

E sul rapporto tra lotta sindacale lotta politica faceva chiarezza in una breve sintesi 
intitolata Osservazioni sul movimento politico che si trova in appendice a una lettera a 
Bolte del 23 novembre 1871:  
 

Il Political movement della classe operaia ha naturalmente come scopo ultimo la 
conquista del Political power per la classe operaia stessa, e a questo fine è naturalmente 
necessaria una previous organization della working class sviluppata sino a un certo 
punto e sorta dalle sue stesse lotte economiche. D'altra parte, però, ogni movimento 
tramite il quale la classe operaia come classe si contrappone alle classi dominanti e le 
preme from without, è un movimento politico. Ad esempio il tentativo di costringere i 
singoli capitalisti in singole fabbriche o anche in singole officine tramite scioperi ecc. a 
concedere una diminuzione dell’orario di lavoro, è un movimento puramente economico; 
invece il movimento per la conquista di una legge per le otto ore ecc., è un movimento 
politico. E in questo modo dagli isolati movimenti economici degli operai nasce ovunque 
un movimento politico, cioè un movimento della classe per conseguire i propri interessi 

 
21 K. Marx, L’indifferenza in materia politica (dicembre 1873), in Marx, Engels (1972a), p. 301. 
22 Il punto fondamentale, giustamente sottolineato anche da Hobsbawm in un suo bel saggio su Marx, 

Engels e la politica, era appunto l’opzione a favore della centralità dell’azione politica organizzata: «Il criterio 
principale che distingueva i marxiani dalla maggior parte degli altri socialisti, comunisti e anarchici (eccetto 
quelli inseriti nella tradizione giacobina), e dai movimenti sindacali e cooperativi “puri”, era la convinzione del 
ruolo fondamentale della politica prima, durante e dopo la rivoluzione» (Hobsbawm, 2011, p. 91). 

23 K. Marx, Sull’azione politica della classe operaia (20 settembre 1871) in Marx, Engels (1972a), p. 285. 
24 Bravo (2014), p. 82. 
25 Ivi, p. 106. 



Stefano Petrucciani 

 
324 

 

in forma generale, in una forma che possiede forza generale, forza socialmente 
coercitiva26. 
 

4. La nascita del moderno socialismo 
Ma negli anni Settanta si chiude l’epoca dell’Internazionale, con il suo scioglimento 
formale nel 1876, e si apre quella della vera e propria nascita dei moderni partiti 
socialisti di massa. Nel 1875 nasce col congresso di Gotha, dalla fusione tra il partito 
lassalliano e quello eisenachiano (più vicino alle tesi di Marx) il Partito socialdemocratico 
dei lavoratori tedeschi.  Esso farà scuola perché nel breve giro di anni vedranno la luce il 
Parti Ouvrier Français (1879), l’Associazione russa per la liberazione del lavoro (1883), il 
Parti ouvrier Belge (1885), la English Social Democratic Federation (1884), i partiti 
socialdemocratici austriaco e svizzero (1888), il partito socialista italiano (1892). Così, 
quasi paradossalmente, subito dopo la sua morte nel 1883, le idee di Marx diventano, 
naturalmente in modo molto differenziato secondo i contesti nazionali, il punto di 
riferimento per un movimento socialista e operaio che comincia ad assumere le 
caratteristiche moderne, e si struttura con organizzazioni sindacali e con partiti di massa 
(si pensi, solo a titolo d’esempio, che i socialdemocratici tedeschi conquistavano quasi 
mezzo milione di voti alle elezioni del Reichstag del 1877, per arrivare, nel 1890, a quasi 
un milione  e mezzo di consensi).  

Non possiamo diffonderci sui rapporti di Marx con questa nuova galassia di 
organizzazioni (molte delle quali, peraltro, nate dopo la sua morte). Possiamo soltanto 
dire che per quanto riguarda il rapporto col partito tedesco (quello di cui Marx ed Engels 
erano una sorta di padri nobili) esso non fu facile: basti ricordare la feroce critica del 
programma di Gotha che Marx scrisse nel 1875, e che sostanzialmente non fu recepita 
dal nuovo partito.   

Il punto che però è importante mettere a fuoco è che, in buona sostanza, i moderni 
partiti socialisti si formarono facendo tesoro non solo della dottrina di Marx (che 
conferiva loro la certezza di disporre di una visione scientifica del processo sociale) ma 
anche delle sue fondamentali indicazioni strategiche. Contrastando con energia le ipotesi 
alternative che a suo tempo erano in campo (gli anarchici con il loro rifiuto della politica, 
i proudhoniani con il loro cooperativismo e con i loro buoni-lavoro, i lassalliani con la 
loro negazione dell’importanza del conflitto sindacale, perché tanto non c’era niente da 
fare contro la “legge bronzea dei salari”) Marx aveva individuato con straordinaria lucidità 
le linee lungo le quali il movimento operaio avrebbe potuto svilupparsi, crescere e 
cambiare la società: partire dalle lotte della classe operaia industriale e delle sue 
organizzazioni sindacali, distinte da quelle partitiche e aperte a tutti i lavoratori; 
organizzare partiti autonomi dei lavoratori pronti a partecipare (nei limiti in cui questo si 
cominciava a sviluppare) al gioco democratico e aventi l’obiettivo di conquistare il potere 
politico; operare per trasformare gli assetti socio-economici utilizzando la leva del potere 
statale.  

Questi punti essenziali dell’insegnamento marxiano condizioneranno tutto il 
movimento operaio Otto-novecentesco, anche al di là della grande divisione, che si 
determinerà dopo la rivoluzione sovietica, tra socialdemocratici e comunisti. La centralità 
dello Stato nel processo di trasformazione sociale sarà infatti un assunto che, al di là di 
tutte le differenze e le intenzioni, accomunerà tanto le socialdemocrazie quanto il 
comunismo novecentesco.  

A partire dalle considerazioni fin qui svolte si potrebbe proporre la tesi che lo 
straordinario impatto della dottrina di Marx sui movimenti operai e socialisti della sua 
epoca e di quella successiva si possa ricondurre ad alcuni fondamentali punti di forza 
che essa possedeva: l’avere sviluppato un’analisi critica della società molto più ricca e 
articolata di quelle derivanti da altre tradizioni di pensiero socialista; l’avere individuato 

 
26 Marx (1990), pp. 336-341, in particolare p. 342. 
 



Marx e la strategia del socialismo moderno 

 

 
325 

 

con eccezionale lucidità le linee strategiche che avrebbero consentito al movimento 
operaio di agire con efficacia, secondo l’impostazione che abbiamo qui sopra ricordato, 
centrata sul nesso classe operaia-sindacato-partito-Stato; l’avere iscritto tutta questa 
realistica riflessione dentro una grande narrazione di tipo salvifico, che si prestava a 
galvanizzare le masse infondendo in esse la fede in un radioso “sol dell’avvenire” che 
prima o poi sarebbe sorto a rischiarare le sorti degli oppressi e degli sfruttati.      

Ma se questi erano indubbiamente i suoi punti di forza, tali da giustificare l’egemonia 
acquisita per molto tempo all’interno dei movimenti socialisti e operai, non trascurabili 
erano anche i punti deboli dell’impostazioni marxiana, che sarebbero emersi chiaramente 
già negli ultimi anni di vita del pensatore di Treviri.  

Un primo grande problema, che tale è rimasto in tutta la storia del movimento operaio, 
era quello del rapporto tra la dimensione statale nazionale e quella internazionale del 
movimento di emancipazione dei lavoratori. In estrema sintesi si potrebbe dire che il 
moderno socialismo si sviluppò in un modo molto più “nazionalizzato” di quanto Marx ed 
Engels non avrebbero auspicato. Nel programma di Gotha si leggeva che “la classe 
operaia opera per la propria liberazione innanzitutto nell’ambito dell’odierno Stato 
nazionale”, sebbene non rinunci a porsi come obiettivo “l’affratellamento internazionale 
dei popoli”. Su questo punto, la posizione di Marx era estremamente critica. A suo 
giudizio, mancava completamente nel programma l’idea fondamentale secondo la quale le 
classi lavoratrici dei diversi Paesi avrebbero dovuto sostenersi reciprocamente nella lotta 
contro le rispettive classi dominanti. Secondo Marx il neonato partito socialdemocratico 
si rendeva colpevole, già nel suo atto costitutivo, di una completa rinuncia 
all’internazionalismo, che non per caso veniva salutata con favore dalla stampa 
sostenitrice del cancelliere Bismarck. La nazionalizzazione del socialismo sarebbe 
sfociata poi, nel 1914, nel voto favorevole della socialdemocrazia ai crediti di guerra. Ma 
anche il comunismo leninista e poi stalinista, che aveva inchiodato la socialdemocrazia a 
questa colpa, non fu da meno nel privilegiare gli interessi dello Stato sovietico rispetto a 
quelli dei movimenti operai degli altri Paesi.  

L’altro punto dolente rispetto all’originaria impostazione marxiana fu il fatto che, 
all’interno dei nuovi partiti di massa impegnati anche nella conquista dei voti elettorali, 
cominciarono presto a farsi sentire voci che spingevano verso l’interclassismo, l’apertura 
alla piccola borghesia democratica, la rinuncia ai mezzi violenti di lotta, la trasformazione 
dei precisi ideali di classe in una più generica aspirazione verso la giustizia sociale, in 
una parola verso il riformismo. Negli ultimi anni della sua vita, Marx polemizzò 
duramente contro queste tendenze che cominciavano ad affiorare in alcuni settori della 
socialdemocrazia tedesca e non solo. Per ricordare solo un episodio, nel 1877, scrivendo 
a Friedrich Albrecht Sorge, egli giudicò molto severamente la nascita di una nuova rivista 
teorica socialdemocratica, Die Zukunft, che si affiancava al giornale del partito Vorwärts. 
«In Germania nel nostro partito […] si manifesta uno  spirito malsano», scriveva; e se la 
prendeva con «tutta una banda di non proprio maturi studentelli e di dottori saccenti, i 
quali vogliono dare al socialismo una svolta in senso “più elevato, ideale”, [vogliono] cioè 
sostituire alla base materiale (che esige uno studio serio, oggettivo qualora si voglia 
operare su di essa) una moderna mitologia, con le sue dee della giustizia, libertà, 
uguaglianza e fraternité»27. Per Marx, in sostanza, quella che si stava riproponendo era la 
tendenza a tornare verso qualcosa di simile al “socialismo utopistico”, a regredire verso le 
esercitazioni fantastiche circa il futuro assetto sociale, alle quali egli aveva invece cercato 
di sostituire la comprensione della dinamica economica e dei conflitti sociali da essa 
generati.  

Deciso nel contrastare le tendenze riformistiche che cominciano a svilupparsi nel 
movimento socialista durante gli ultimi anni della sua vita, e che esploderanno alla fine 

 
27 Marx, Engels (2006), p. 231.  



Stefano Petrucciani 

 
326 

 

del secolo con Bernstein e con il dibattito sul revisionismo, il Marx della maturità sembra 
però anche incline a una visione molto realistica del percorso che dovrà compiere il 
movimento operaio, e nulla concede ad un astratto rivoluzionarismo. Vale la pena a 
questo proposito di ricordare due testi certamente secondari, ma molto emblematici. 
Nell’intervista che concede nel dicembre del 1878 al corrispondente da Londra del 
Chicago Tribune, Marx mette al primo posto nel programma della socialdemocrazia 
tedesca la rivendicazione del suffragio universale e non menziona per niente la 
socializzazione dei mezzi di produzione. Alla domanda: «Ma i socialisti non considerano 
[…] il passaggio dei mezzi di lavoro in proprietà sociale comune il grande obiettivo del 
movimento?» risponde con pacato realismo: «Certamente, noi diciamo che questo sarà il 
risultato finale del movimento: ma realizzarlo sarà una questione di tempo, di 
educazione, di creazione di forme di società più elevate»28. Marx prende chiaramente atto, 
inoltre, della incipiente “nazionalizzazione” del socialismo mondiale: «La Spagna, la 
Russia, l’Inghilterra e l’America hanno programmi propri, ciascuno adatto alle particolari 
difficoltà del Paese», anche perché «gli interessi dei partiti dei diversi paesi non sono gli 
stessi»29. “L’unico punto in comune è l’obiettivo finale”. Che non è, come direbbe il 
giornalista, “il dominio degli operai”, ma “la liberazione del lavoro”30.  

Non meno interessante è la lettera del febbraio 1881 al socialista olandese Ferdinand 
Domela Nieuwenhuis, dove Marx, in buona sostanza, ridimensiona completamente il 
mito della Comune di Parigi, che lui stesso aveva contribuito a forgiare con il grande 
epitaffio che le aveva dedicato, e sobriamente ammonisce che «l’anticipazione dottrinaria 
e necessariamente fantasiosa del programma d’azione di una futura rivoluzione serve 
solo a distrarre dalla lotta presente»31.  

Possiamo dunque concludere che un aspetto essenziale del rilievo che si deve 
riconoscere al pensiero di Marx sta nel fatto che esso ha concorso in modo determinante 
a definire le grandi coordinate strategiche del socialismo moderno, come in queste pagine 
abbiamo cercato di mostrare. Ma se esso si è sviluppato, per decenni, restando molto 
all’interno delle coordinate marxiane, bisogna anche ricordare che se ne è precocemente 
distanziato almeno su due punti fondamentali: da un lato il carattere nazionale dei 
movimenti e dei partiti, molto più forte di quanto non fosse previsto dall’originaria visione 
internazionalistica marxiana. Dall’altro la questione del riformismo: contrastato 
polemicamente da Marx, esso è sempre rinato nelle varie fasi di sviluppo del movimento 
operaio, ed è stato componente essenziale della sua affermazione e dei suoi successi, 
anche nell’ambito di partiti che nella impostazione generale continuavano a richiamarsi 
al marxismo. 

Ciò che invece non ha retto alle dure repliche della storia è stata la “grande 
narrazione” salvifica che pure era stata così importante per galvanizzare grandi masse di 
lavoratori e conferire ad esse una salda fede. La rivoluzione sociale che doveva costituire 
un grande salto in avanti rispetto a quella borghese e fondare le basi di un ordine nuovo 
non è mai riuscita vittoriosa dove il mondo borghese si era effettivamente sviluppato, 
nell’Europa occidentale e negli Stati Uniti; ha vinto invece nella Russia arretrata e da lì 
non è riuscita a espandersi in Occidente e si è propagata verso Oriente. E perciò non ha 
costituito, né poteva costituire, un superamento dell’ordine sociale borghese e 
capitalistico, ma è stata in buona sostanza una via alternativa alla modernizzazione e 
alla industrializzazione: non un superamento della rivoluzione borghese, ma un sostituto 
di essa per aree non centrali o decisamente periferiche dell’economia-mondo. 
L’interpretazione di questi processi, peraltro non ancora conclusi, è materia quanto mai 
complicata, dalla quale però si può trarre almeno un insegnamento sicuro, e cioè che gli 

 
28 Intervista al corrispondente del Chicago Tribune del 18 dicembre 1878, in Enzensberger (2019), pp. 

397-407, in particolare p. 400.  
29 Ivi, p. 403. 
30 Ivi, p. 400. 
31 Lettera di Marx a F. Domela Nieuwenhuis del 22 febbraio 1881, in Marx, Engels (2008), pp. 53-54. 
 



Marx e la strategia del socialismo moderno 

 

 
327 

 

effetti che le teorie e le pratiche producono quando si mettono alla prova nel mondo reale 
spesso hanno poco a che vedere con ciò che gli attori prevedevano o intendevano 
realizzare. 
 
 
Bibliografia 
Balibar, E. (2021), Cinque studi di materialismo storico, Introduzione di V. Morfino, 

PGreco Edizioni, Milano.  
Bravo, G.M. (1969), “Il concetto di rivoluzione nel socialismo premarxista”, Il Pensiero 

Politico, II, n. 2, pp. 224-254. 
Bravo, G.M. (2014), Marx e la prima internazionale, Ed. Pantarei, Milano. 
Enzensberger, H.M. (2019), Colloqui con Marx ed Engels, Feltrinelli, Milano. 
Hobsbawm, E.J. (2011), Marx, Engels e la politica, in Come cambiare il mondo, Rizzoli, 

Milano, pp. 56-95. 
Marx, K. (1966a), Indirizzo del comitato centrale della Lega dei comunisti, in Marx-Engels, 

Opere scelte, a cura di L. Gruppi, Editori Riuniti, Roma, pp. 361-72.  
Marx, K. (1966b), La guerra civile in Francia, in Marx-Engels, Opere scelte, Editori 

Riuniti, Roma, pp. 885-932. 
Marx, K. (1968), Manoscritti economico-filosofici del 1844, a cura di N. Bobbio, Torino, 

Einaudi. 
Marx, K. (1973a), Lettera a Freiligrath del 29 febbraio 1860, in Marx-Engels, Opere, vol. 

XLI, Editori Riuniti, Roma, pp. 529-536.  
Marx, K. (1973b), Miseria della filosofia, in Marx-Engels, Opere, vol. VI, Editori Riuniti, 

Roma. 
Marx, K. (1976), Per la critica della filosofia del diritto di Hegel. Introduzione, in Marx-

Engels, Opere, vol. III, Editori Riuniti, Roma, pp. 190-204. 
Marx, K. (1990), Lettera a Friedrich Bolte del 29 novembre 1871, in Marx-Engels, Opere, 

vol. XLIV, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K., Engels, F. (1972a), Critica dell’anarchismo, a cura di G. Backhaus, Einaudi, 

Torino. 
Marx, K., Engels, F. (1972b), L’ideologia tedesca, in Marx-Engels, Opere, vol. V, Editori 

Riuniti, Roma. 
Marx, K., Engels, F. (1973), Manifesto del partito comunista, in Marx-Engels, Opere, vol. 

VI, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K., Engels, F. (2006), Lettere 1874-1879, Edizioni Lotta Comunista, Milano. 
Marx, K., Engels, F. (2008), Lettere 1880-1883 marzo, Edizioni Lotta Comunista, Milano. 
Rossanda, R. (1974), Da Marx a Marx, in R. Rossanda, F. Maone, L. Magri, Classe, 

consigli, partito, Quaderno n. 2 de il manifesto, Alfani, Roma, pp. 99-114.  
Texier, J. (2000), La nozione di “partito” e di “partito comunista” nel 1847-1848, in Il 

Manifesto del Partito Comunista 150 anni dopo, a cura di R. Rossanda, Manifestolibri, 
Roma, pp. 211-232. 

 


