VALENTINA SURACE*

EREDITARE MARX
JACQUES DERRIDA E GLI SPETTRI DELLA RIVOLUZIONE

Abstract: Inheriting Marx. Jacques Derrida and the Specters of Revolution

In Marx’s dead hour, Derrida initiates a confrontation between deconstruction and communism not
to depoliticise, but rather to repoliticises its revolutionary injunction. Marx’s spirit is inhabited by
numerous specters, which haunt both his works and us. From Marx, Derrida inherits a critique of
nationalism and a messianic affirmation. Marxism links itself for the first time to a form of international
organisation. However, Derrida deconstructs Marxist ontology, according to which the Communist
International would be the real presence of the red spectrum - thus its end —, and proposes a hauntology,
which breaks the logic of being and non-being and the teleological temporality, since the new
International must remain to come as a real otherness. Derrida replaces Marx’s materialist messianism
with a messianic linked to a materialism without substance, that of the khéra — a receptacle open to
welcoming the other.

Keywords: Critique, Derrida, Geist, Marx, Messianism

1. Spiriti e spettri

La riflessione di Derrida su Marx si inserisce in un clima politico, quello dei primi anni
Novanta, segnato, da un lato, dalla dissoluzione dell’'Unione Sovietica (1991), culmine di
quel processo di decostruzione (piul che ricostruzione) che € la perestrojkal, che sancisce
la crisi del riformismo comunista, e, dall’altro, dalla caduta del muro di Berlino (1989),
evento che da un’incredibile accelerazione al corso della storia, decretando la definitiva
realizzazione dell’epoca globale e la fine di ogni ordinamento [Ordnung] legato a un luogo
[Ortung]?, cui Derrida ha dato il nome di «topolitica»3. In questo contesto storico, la lezione
che emerge dai testi di Marx & piu urgente che mai, perché «nessun testo della tradizione
sembra cosi lucido circa la mondializzazione del politico»* e cosi illuminante sul
nazionalismo e il diritto internazionale.

E in apertura del convegno organizzato da Bernd Magnus e Stephen Cullenberg
nell’aprile del 1993 alla California University, dall’ambiguo titolo Whither marxism? (“Dove
va il marxismo?”, ma anche “Il marxismo sta deperendo?”) — consonante con il tono
apocalittico (di fine della storia, della filosofia e dell'uomo) e con il clima di terrore neo-
stalinista degli anni Ottanta —, che Derrida pronuncia la conferenza che costituisce la base
di Spectres de Marx5 (1994), concepito come una risposta fuori-tempo, tardiva,

* Universita degli Studi di Messina.

1 Derrida (2009b), p. 115: «Certi filosofi sovietici mi dicevano a Mosca alcuni anni fa che la migliore
traduzione di perestrojka resta ancora “decostruzione”.

2 Cfr. Schmitt (2006).

3 Derrida e Stiegler (1997), p. 62. Caterina Resta accosta la caduta del muro di Berlino (1989) e il crollo
delle Twin Towers (2001), due costrutti architettonici dalla forte valenza simbolica, due eventi che
interrompono il corso della storia introducendovi I'uno la promessa e l’altro la minaccia: cfr. Resta (2016), pp.
197-200.

4 Derrida (2009b), p. 22.

5 Derrida dedica questa conferenza alla memoria di Chris Hani, leader del Partito Comunista Sudafricano
ed eroe popolare della resistenza contro I’Apartheid, ucciso il 10 aprile 1993 (cfr. ivi, pp. 1-2).

Bollettino Filosofico 40 (2025): 361-376
ISSN 1593 - 7178

E-ISSN 2035 - 2670

DOI 10.6093/1593-7178/13004

361



Valentina Surace

intempestiva, a Marx est mort (1970) di Jean-Marie Benoist6. Il confronto tra decostruzione
e marxismo inizia «nel momento peggiore»?, nell’ora in cui per Marx le campane suonano
a mortos; del resto, l'irruzione degli spettri accade sempre nel contrattempo, nell’anacronia,
che dissesta la supposta unita del presente: «The time is out of joint»?, afferma Amleto,
dopo l'incontro con lo spettro del padre (e Derrida non manca di ricordare I’'amore di Marx
per Shakespearel®). The time, che «& il tempo, ma & anche la storia, ed & il mondo»!1, la
dove va [whither] o marcisce, ed € lo spazio con le sue frontiere, € out of joint, ossia fuori di
sesto, «fuori posto, [...] disturbato, insieme sregolato e folle»12. Nella disgiuntura di questo
spazio-tempo, Derrida esorta a pensare «dove [whither] condurre il marxismo» e non «dove
ci puo condurre cosi com’e»13,

La formula “spettri di Marx” € al plurale, perché associa due usi del genitivo, oggettivo
e soggettivo, richiamando gli spettri che infestano 'opera di Marx, ma anche gli spettri
marxisti, che sono molti, pitt d’uno, che continuano a ossessionare quanti si sentono orfani
di Marx e quanti ne constatano la morte, solo per seppellirlo definitivamente, per
esorcizzare il suo spirito ancora vivo e scomodol4. Marx € attratto e ossessionato dai
fantasmi, «Marx non ama i fantasmi [...]. Non vuole credervi. Ma non pensa che a questo»!5,
tant’@ che nelle sue opere vi € una ricca spettrologia, a cominciare dalla Dissertazione del
1841, in cui nomina «lo spirito contro lo spettro»1¢ nella dedica che fa al suo “caro e paterno
amico”, il consigliere segreto di governo Ludwig von Westphalen, che non si € mai ritratto
tremante di fronte alle ombre degli “spettri retrogradi [retrogaden Gespenster]”, affidandosi
al “grande magico medico”, che ¢ lo spirito [der Geist]!7. Se Marx pone una chiara differenza
tra spirito e spettro, Derrida pensa la loro différance, che mon ha la forma di
un’opposizione, nemmeno di un’opposizione dialettica»18. La spettralita, infatti, non é un
accidente dello spirito, perché lo spettro ¢ nello e dello spirito: «il Geist € sempre abitato
dal suo Geist: uno spirito, ovvero [...] un fantasma, ritornando, si sorprende sempre a
prestare all’altro la voce, come in un ventriloquio»!9. Lo spirito include, al suo interno, la
duplicita spettrale, un esterno immanente, in virtu del quale €& destituito di sé. Lo spirito &
il suo doppio, o meglio, la struttura dello spirito «& caratterizzata dal rapporto con il proprio
doppio: un rapporto di ossessione»20, che lo costringe ad una perdita di identita. Lo spirito
anima sempre uno spettro, anzi molti spettri, e lo spirito del marxismo non & da meno.

6 Ivi, p. 231, nota 7.

7 Derrida (2005a), p. 212.

8 Spettri di Marx & «un libro sulla malinconia della politica, o sulla politica della malinconia. Politica e lavoro
del lutto» (Derrida, Roudinesco 2004, p. 113), che piange non solo per il decesso di un determinato modello
comunista, ma sul cadavere del politico stesso.

9 Shakespeare (1958), atto I, scena V, p. 53.

10 Derrida (2009b), p. 19.

11 Ivi, p. 28.

12 Ivi, p. 27. Per questi temi mi permetto di rinviare a Lo spettro di Amleto. Jacques Derrida: diritto e giustizia,
in Surace (2024), pp. 45-58.

13 Ivi, p. 79.

14 Cfr. ivi, p. 65.

15 Ivi, p. 63.

16 Ivi, p. 136.

17 Marx (2023).

18 Derrida, Roudinesco (2004), p. 40.

19 Derrida (2010), p. 49. Alcuni motivi dello “spettro” si trovano gia nell’analisi derridiana del “supplemento”,
che € un «altro nome della dif-ferenza» (Derrida, 1998, p. 208). La strana essenza del supplemento ¢ di non
avere essenzialita, di essere «esorbitante» (ivi, p. 224); del resto, se mai fosse presente, sarebbe cio «che tiene il
luogo e mantiene il posto dell’altro» (ivi, p. 414); il supplemento «non si offre ad alcuna intuizione» (ivi, p. 207):
¢ «una sorta di punto cieco, il non-visto che apre e limita la visibilita» (ivi, p. 225); inoltre, il supplemento € una
presenza di morte nel cuore della parola viva (cfr. ivi, p. 63). Per un approfondimento di questi temi, cfr. Vitale
(2008) e Saffioti (2010).

20 Derrida (2010), p. 70.

362



Ereditare Marx. Jacques Derrida e gli spettri della rivoluzione

Tuttavia, anche Derrida individua una distinzione tra Geist e Gespenst: lo spirito, infatti,
non € una cosa, anzi, & «cio che non si lascia in alcun modo cosificare»?!, lo spettro, invece,
€ una certa forma fenomenica dello spirito. Lo spettro non & incorporeo come lo spirito e
non € neppure una materia inanimata, come l’estensione cartesiana, «né anima né corpo,
e I'una e l’'altra»?2. Questa “Cosa”3, che non € una cosa, non la si vede in carne ed ossa;
tuttavia, essa vede noi, che non la vediamo: «una dissimmetria spettrale interrompe qui
ogni specularita»?4. Derrida lo chiama “effetto visiera”: la visiera, infatti, permette di vedere
di nascosto, senza essere visto e identificato. Quel che distingue lo spettro dallo spirito —
come anche dallidolo e dallimmagine - € questa paradossale incorporazione o
fenomenicita, una visibilita invisibile, un’intangibilita tangibile, quella che Marx ne Il
Capitale chiama “sensibilita insensibile”2s.

A questo spettro che «ci rende visita»26, che ci vede e che noi non vediamo, che non
possiamo identificare con assoluta certezza e che non sappiamo se ci guarda in modo
amichevole o ci ispeziona in modo persecutorio, possiamo accordare fiducia, sottometterci
per fede, una «fede senza dogma»?7, una fidatezza che fonda ogni rapporto con I’altro, come
fanno i due soldati Bernardo e Marcello davanti allo spettro del re di Danimarca; oppure
non dargli credito, come fa lo scholar Orazio (compagno d'universita di Amleto a
Wittenberg), come fa ogni studioso “classico”, che crede solo nella distinzione tra essere e
non essere (“to be or not to be”), realta e fantasia, vero e falso28. Se 'ontologia — compreso
il materialismo di Marx29 — scaccia dall’essere l’alterita che lo infesta [haunt], forclude o
mette al bando gli spettri, in questo apparire dell’inapparente € in gioco tutt’altra logica,
che Derrida chiama logica dell’hantise o hantologie, una logica che scardina il classico
principio di identita e non contraddizione. Del resto, come Derrida osserva nell’Esordio di
Spettri di Marx, € solamente dal fantasma dell’altro, il redivivo, il revenant, il morto che
ritorna3®, che & possibile apprendre a vivre, imparare-insegnare a vivere altrimenti, “pit
giustamente”, a vivere bene insieme. In virtu di questa eterodidattica, occorre intrattenersi
con gli spiriti, parlare degli spiriti e agli spiriti: «Questo essere-con gli spettri sarebbe
anche, non soltanto ma anche, una politica della memoria, dell’eredita e delle
generazioni»3!. Un’eredita €, infatti, cio che i morti restituiscono ai vivi.

2. Erede illegittimo
Ne Il 18 Brumaio di Luigi Bonaparte, Marx osserva che gli uomini fanno la propria storia
nelle circostanze che trovano davanti a sé, determinate dalla tradizione, cio€, a condizione

21 Ivi, p. 26.

22 Derrida (2009b), p. 13

23 This thing, “la cosa”, cosi Marcello e Orazio chiamano lo spettro del re di Danimarca: cfr. Shakespeare
(1958), atto I, scena I, p. 14 e scena II, p. 30.

24 Derrida (2009b), p. 14.

25 Quando una cosa sensibile diventa merce si trasfigura in cosa sensibile insensibile; la merce, che entra
in scena sul mercato come valore di scambio e non piu come valore d'uso, € una cosa senza fenomeno, una
cosa che oltrepassa i sensi, la merce perseguita (hante) la cosa (cfr. Marx, 1996, p. 143). Sulla fantasmagoria
delle merci, che dematerializzano la cosa e trasformano anche i produttori umani in fantasmi, cfr. Derrida
(2009b), pp. 189-197.

26 Derrida (2009b), p. 129. Visitare, frequentativo di visere, “vedere”, traduce bene la ricorrenza o la
revenance, la frequenza o la frequentazione di una certa visibilita dell’invisibile.

27 Derrida (1995), p. 20.

28 Cfr. Shakespeare (1958), atto I, scena I, p. 14.

29 In Spettrografie Derrida osserva che nei testi di Marx «c’¢ un movimento classico per negare a qualsiasi
spettralita una dignita scientifica, filosofica, politica, tecnica, una dignita di pensiero o di questione in ogni
caso ecc., e questo mi sembra costituisca un limite essenziale della sua opera, il suo radicamento in una
metafisica dell’effettivita del presente vivente» (Derrida, Stiegler, 1997, p. 142).

30 J1 Geist «consuona con la morte», con 'esalazione (Derrida, 2006, p. 74), con il gas della fermentazione
del cadavere in decomposizione (Derrida, 2006, p. 299).

31 Derrida (2009b), p. 4.

363



Valentina Surace

dell’eredita, nella condizione dell’altro e dell’altro morto, di pit di un morto, di una
generazione di morti, che 1li ossessionano:

la tradizione di tutte le generazioni scomparse pesa come un incubo sul cervello dei
viventi e proprio quando sembra ch’essi lavorino a trasformare se stessi e le cose, a creare
cid che non € mai esistito, proprio in tali epoche di crisi rivoluzionaria essi evocano con
angoscia gli spiriti del passato per prenderli al loro servizio; ne prendono a prestito i nomi,
le parole d’ordine per la battaglia, i costumi, per rappresentare sotto questo vecchio e
venerabile travestimento e con queste frasi prese a prestito la nuova scena della storia32.

Piu il nuovo irrompe, pit si ha bisogno di convocare l’antico: l’eredita € sempre una
questione di credito o di fede, «¢ sempre la riaffermazione di un debito»33; la frontiera passa,
pero, tra una riproduzione meccanica dello spettro, che pesa allinterno della vita come un
incubo, e un’appropriazione viva degli spiriti del passato, la frontiera passa tra buoni e
cattivi fantasmi. Per Marx, si tratta di «ritrovare lo spirito della rivoluzione [Geist der
Revolution]» e non di «rimetterne in circolazione lo spettro [Gespenst]»34. Dal 1848 al 1851
della vecchia rivoluzione non circolo altro che lo spettro, ma Marx vuole farla finita con la
contaminazione inevitabile dello spirito da parte dello spettro: «la rivoluzione sociale del
secolo decimonono non puo trarre la propria poesia dal passato, ma solo dall’avvenire. Non
puo cominciare a essere se stessa prima di aver liquidato ogni fede superstiziosa nel
passato [...] la rivoluzione del secolo decimonono deve lasciare che i morti seppelliscano i
loro morti»5. Come osserva Derrida, i morti non possono mai seppellire nessuno, solo i
viventi possono farlo; ci6 che qui, dunque, Marx vuol dire & che, durante le rivoluzioni
passate, si convocavano i grandi spiriti (come i profeti ebrei e Roma) per anestetizzare se
stessi, ma nell’avvenire, la rivoluzione non fara pit paura e non ci si nascondera piu dietro
modelli antichi presi a prestito. Tuttavia, ereditare € «’essere di cid6 che siamo»3¢, ovvero
non possiamo non ereditare, ma, in quanto eredi, ci troviamo in una situazione
contraddittoria, «fra la passivita della ricezione e la decisione di dire si»37, che € un’iniziativa
di critica e trasformazione. L’eredita, infatti, non € mai una dote su cui ho un diritto di
proprieta, ma «¢ sempre un compito»38, una responsabilita3®. La riaffermazione dell’eredita
«& al tempo stesso una prosecuzione e un’interruzione»*, perché l'eredita non € cosa morta,
ma parola viva, che pungola a «operare una reinterpretazione»*!. Se il classico schema del
deposito € immobilizzante, implica, cioé, uno spirito passatista o tradizionalista,
I'ingiunzione incoraggia un intervento attivo o inventivo?#2.

Nel tempo in cui la morte di Marx — la fine del marxismo — € un discorso dominante
tanto nella cultura politica, quanto nella cultura massmediatica e in quella scientifica e
accademica, secondo Derrida «bisogna assumere leredita del marxismo, assumerne quel
che piu € “vivo™*3, trasformandola anche radicalmente. Tutti, che lo vogliano, lo sappiano

32 Marx (1964), pp. 44-45.

33 Derrida (2009b), p. 118.

34 Marx (1964), p. 48.

35 Ivi, p. 50.

36 Derrida (2009b), p. 73. Cfr. anche Derrida, Stiegler (1997), p. 148: «l fatto che ereditiamo non ¢ un
attributo o un accidente, € la nostra stessa essenzan.

37 Derrida, Roudinesco (2004), p. 15.

38 Ivi, p. 73. Si tratta, come suggerisce Heidegger, di tramutare «il dato in dote [Hingabe], [...] nel dato come
compito [Aufgabe]» (Heidegger, 2005, p. 308).

39 Cfr. Derrida, Stiegler (1997), p. 124.

40 Ibidem.

41 Ivi, p. 16.

42 Cfr. Derrida, Stiegler (1997), p. 75.

43 Derrida (2009b), p. 73.

364



Ereditare Marx. Jacques Derrida e gli spettri della rivoluzione

oppure no, sono eredi di Marx, del passato di un nome proprio, e del marxismo, di
un’ingiunzione o di una promessa singolare, che corre il rischio di essere depoliticizzata,
mettendone a tacere lo spirito rivoluzionario. Si € disposti, infatti, «<ad accettare il ritorno
di Marx o il ritorno a Marx, a patto di passare sotto silenzio quel che vi ingiunge, non solo
di decifrare, ma di agire o di fare della decifrazione (dellinterpretazione), una
trasformazione che “cambia il mondo”»*4. Questa neutralizzazione dell’imperativo politico
di Marx, che ne scongiura il pericolo, € cid che si fa sistematicamente seguendo le norme
dell’esegesi ermeneutica dei suoi testi, interpretandoli, cioé, obiettivamente, senza partito
preso. Tutt’altra, rispetto a una mera appropriazione filosofico-filologica, € I’operazione che
vuole tentare Derrida, il quale, in una riformulazione poco ortodossa tanto dell’XI Tesi su
Feuerbach*s, quanto dell’austiniano speech act, avanza un’interpretazione performativa,
un’interpretazione, cioe¢, in grado di produrre effetti trasformativi*. Una filiazione
“illegittima”, quella di Derrida, che, nell’assumere l'eredita marxista, non mira ad una
semplice appropriazione né ad wun parricidio, bensi a una decostruzione del
fallologocentrismo paternalistat?. In ogni caso, non c’€ <nessun avvenire senza Marx. Senza
la memoria e l'eredita di Marx: e comunque di un certo Marx |[...], di uno almeno dei suoi
spiriti»*8, perché ce n’¢ pit d’'uno. D’altronde, «non si eredita mai senza confrontarsi con
qualcosa di spettrale e dunque con pit d’uno spettro»*9. Detto in altri termini, «vi € eredita
solamente laddove le assegnazioni sono molteplici e contraddittorie, abbastanza segrete
per sfidare linterpretazione»s©. Un’eredita «non si raccoglie mai, non forma mai un
tutt'uno»s!, perché, se fosse data e univoca, se la leggibilita del suo mandato «non
richiedesse e a un tempo non sviasse l'interpretazione, non ci sarebbe mai nulla da
ereditare»>2, non ci sarebbero decisione e responsabilita. Bisogna riaffermare l'eredita
marxista, scegliendo, filtrando, passando al setaccio, discernendo tra tutti gli spiriti
eterogenei che la abitano. Lo spirito del marxismo, a cui Derrida resta fedele, ¢, da un lato,
quello di una «critica radicale»s3 — erede, a sua volta, dello spirito dei Lumi — del concetto
di Stato e di sovranita nazionale, oltre che del mercato e delle logiche del capitale; dall’altro,
«una certa «affermazione emancipatrice e messianica, una certa esperienza della
promessa»®4, che, in quanto tale, promette di essere mantenuta, di non restare astratta, di
produrre effetti.

3. L’essenza del nazionalismo

Analizzando le piaghe del nuovo (dis)ordine mondiale, Derrida rinviene, all’interno dello
stesso processo di dislocazione globale, «il fantasma concettuale primitivo della comunita,
dello Stato-nazione, della sovranita, delle frontiere, della terra e del sangue»55, che limita

44 Ivi, p. 44.

45 Marx (1998), p. 52: « filosofi hanno solo interpretato il mondo in modi diversi; si tratta pero di
trasformarlo».

46 Derrida (1999b), p. 77: «Non possiamo considerare il testo di Marx [...] come un’elaborazione gia
interamente fatta che si tratterebbe solo di “applicare” alla congiuntura attuale. [...] Non bisogna infatti leggere
i testi marxisti con un metodo ermeneutico esegetico che vi cerchi un significato gia interamente compiuto
sotto la superficie testuale. La lettura € trasformatrice».

47 Per la critica al “fantasma della filiazione legittima”, cfr. Derrida (2008), pp. 261-262. Non mi sembra si
possa parlare di “riconciliazione” come sostiene Ahmad (1994).

48 Derrida (2009b), p. 22.

49 Ivi, p. 31.

50 Derrida, Stiegler (1997), p. 28.

51 Derrida (2009b), p. 25.

52 Ivi, p. 26.

53 Ivi, p. 114.

54 Ivi, p. 115.

55 Ivi, p. 107. Sono dieci le piaghe che Derrida individua: la disoccupazione, ’esclusione di cittadini senza
casa, la guerra economica, le contraddizioni del libero mercato, il debito estero, il commercio degli armamenti,

365



Valentina Surace

le istituzioni internazionali. Non € un caso che l'interesse di Derrida per il Geist — come egli
stesso sottolinea gia in Dello spirito (1987) — abbia avuto inizio allinterno di una ricerca
condotta in un ciclo di seminari sulla nazionalita e il nazionalismo filosofici (1984-1988)56,
il primo dei quali € intitolato Le fantome de Uautre (1984-1985)57. In apertura di questo
seminario, Derrida rileva che, data la vocazione essenzialmente universale e cosmopolita
della filosofia, tutte le affermazioni dell’idioma o dell’irriducibilita dell’idioma sembrano
«un’aggressione o una profanazione»5® nei suoi confronti. Tuttavia, la questione del
nazionale € inseparabile dalla destinazione della filosofia, «il problema nazionale non € un
problema filosofico tra gli altri né una dimensione filosofica tra le altre»5. La rivendicazione
nazionale non arriva alla filosofia dall’esterno come un male, ma €& un “filosofema”.
Un’identita nazionale non si pone mai come un carattere empirico o naturale, 'auto-
posizione, l'auto-identificazione nazionale ha sempre la forma di una filosofia implicita. Il
nazionalismo €& «totalmente estraneo al naturalismo, al biologismo, al razzismo,
all’etnocentrismo»®, perché «¢ per essenza filosofico, € una filosofia, un discorso
strutturalmente filosofico»¢!. E proprio dell’essenza di tutti i nazionalismi essere filosofici,
presentarsi come una filosofia universale, sublimare o «rilevare [aufheben] la filosofia della
vita in filosofia della vita spirituale»2. Il nazionalismo per eccellenza non €, dunque,
estraneo alla filosofia come un accidente che viene a pervertirne la destinazione
essenzialmente universalista e cosmopolita, «il nazionalismo si presenta sempre come una
filosofia, meglio ancora come la filosofia»63.

Per approfondire il rapporto tra il nazionale e la filosofia, Derrida analizza alcuni
passaggi dell’Ideologia tedesca: Marx sarebbe uno dei primi a guardare con sospetto questo
rapporto e la rivendicazione di un popolo o di una nazione — il cui pensiero si produce
all’interno della filosofia — del privilegio di rappresentare o di incarnare o di identificarsi
con l’essenza universale dell’'uomo. Marx ironizza contro Karl Griin, e indirettamente
contro Feuerbach, denunciando I’'alleanza tra umanismo e nazionalismo filosofico, che
conferisce alla filosofia tedesca una missione esclusiva, ovvero quella di pensare e
realizzare I’essenza dell’'uomo: «nel momento in cui si menziona Feuerbach, si € menzionato
[...] quel che la filosofia in ultima analisi desidera e significa, si ottiene l'uomo quale esito
estremo della storia universale [...], il puro, il vero uomo»®*. Il nazionalismo si presenta
come l’assegnazione alla nazione tedesca di una missione o di una rappresentazione
universale: «’orgoglio nazionale degli autentici socialisti, I’orgoglio della Germania, paese
“dell'uomo”, dell*essenza dell'uomo”, in contrapposizione con le altre nazioni profane, si

lestensione dell’larmamento atomico, il moltiplicarsi delle guerre interetniche, gli Stati fantasma come la mafia
e l'insufficienza del diritto internazionale (cfr. ivi, pp. 105-109).

56 Cfr. Derrida (2010), p. 17. Derrida osserva che anche in Heidegger — il quale tenta di evitare [verminden|
la parola Geist, scrivendola tra virgolette, concedendole un’ospitalita con riserva, mantenendola sempre a
distanza — «questo motivo appare in contesti ad alto tenore politico, nei momenti in cui il pensiero si lascia pit
che mai irretire da cido che si chiama [...] la lingua, la nazione» (ivi, p. 15), ovvero nell’Autoaffermazione
dell’universita tedesca, il celebre discorso tenuto da Heidegger il 27 maggio 1933, in occasione del suo
insediamento come rettore dell’'Universita di Freiburg i.B..

57 Del ciclo Nationalité et nationalisme philosophophiques, oltre a Le fantome de Uautre (1984-1985), fanno
parte i seguenti seminari: Littérature et philosophie comparées: Mythos, Logos, Topos (1985-1986); Théologico-
politique (1986-1987); Kant, le Juif, 'Allemand (1987-1988). Un estratto del seminario del 1984-1985 ¢
“Mythos, Logos, Topos. Le Timée de Platon — khora” (Derrida 2005c, pp. 45-60), mentre un estratto del
seminario del 1987-1988 ¢é Interpretaion at war: Kant, l’ebreo, il tedesco, in Derrida (2009a), pp. 295-361.

58 Derrida (1984-1985), 18, 1, p. 1.

59 Ivi, 18, 1, p. 9.

60 Ivi, 18, 1, p. 16.

61 Ivi, 18, 1, p. 10.

62 Ivi, 18, 1, p. 17.

63 Ibidem.

64 Marx, Engels (2011), p. 1381.

366



Ereditare Marx. Jacques Derrida e gli spettri della rivoluzione

spinge in lui [Grin-Feuerbach]| al punto piu alto»®5. Marx denuncia questo essenzialismo
nazionale, questo filosofismo nazionale, che € anche un umanismo nazionale®®, in base a
cui essere tedesco, o essere forgiato dalla filosofia tedesca, significa essere a misura
dell’essenza umana: «'uomo tedesco € la misura dell'uomo»®7. Ritornando sullo spettro
dell’identita nazionale nelle considerazioni finali di Spettri di Marx, Derrida osserva che
«quel che costa molto caro all'umanita € indubbiamente credere che nella storia si possa
finire con un’essenza generale dell'Uomo, col pretesto che rappresenti solo un
Hauptgespenst, un archi-fantasma, ma anche, il che fa lo stesso — in fondo — credere
ancora, senza dubbio, a questo fantasma capitale»8.

La decostruzione della metafisica del proprio e dell’idioma, dunque, «sarebbe stata
impossibile e impensabile in uno spazio premarxista. La decostruzione non ha mai avuto
senso [...] se non come radicalizzazione, cioé anche nella tradizione di un certo marxismo,
in un certo spirito del marxismo. Con la decostruzione si € tentato una radicalizzazione del
marxismo»®® e una radicalizzazione € sempre indebitata con cid che radicalizza. Il
marxismo, in quanto discorso filosofico-scientifico che pretende di rompere con il mito, la
religione e la mistica nazionalista, si lega per la prima volta a forme mondiali di
organizzazione sociale: «il comunismo si distingueva essenzialmente dagli altri movimenti
operai per il suo carattere internazionale»’©. Nessun movimento politico organizzato si era
mai presentato nella storia dell’'umanita come geopolitico, anticipando, attraverso
I'internazionalismo, Iidea di uno spazio globale, quale oggi ¢ il nostro. Questo evento unico
e inaugurale, questa dislocazione, € un trauma, anzi, riunisce i tre traumi (psicologico,
biologico e cosmologico) inflitti al narcisismo dell'uomo.

4. L’Internazionale

In apertura del Manifesto (1848), per ben tre volte € nominato lo spettro rosso: «uno spettro
s’aggira per I'Europa: € lo spettro del comunismo. Tutte le potenze della vecchia Europa si
alleano per dare santamente una spietata caccia a codesto spettro [...]. E tempo oramai
che i comunisti [...] allo spettro del comunismo contrappongano il manifesto del partito»7!.
Dunque, nel 1848 lo spettro c’era, ma non c’era ancora cid di cui era spettro, ossia il
comunismo; detto altrimenti, c’era lo spettro di un comunismo nominabile, ma ancora a
venire, promesso. Cionondimeno, gli Stati si alleano per assicurare la frontiera tra la
spettralita e la realta effettiva — quella frontiera a cui Marx stesso credeva, anche se voleva
infrangerla —, si alleano, cioé, per scongiurare che lo spettro si incarni. Gli Stati
costituiscono una sorta di congiura [conjuration], una cospirazione, pitt o meno segreta, di
quanti giurano insieme di lottare contro un potere superiore, ma anche un esorcismo, per
espellere lo spirito maligno evocato o convocato. Se questa congiura serve a scongiurare
l’a venire del comunismo, Marx sembra non gia predire in maniera constatativa, ma
evocare in maniera performativa, far venire, con la voce, lo spettro, in modo che diventi
una realta presente vivente, che «si presenti, al di la dell’Europa, della vecchia o della nuova
Europa, nella dimensione universale di una Internazionale»”2. L’Internazionale comunista

65 Ibidem.

66 Cfr. Derrida (1984-1985), 18, 1, p. 18.

67 Ivi, 18, 1, p. 20.

68 Derrida (2009b), pp. 219-220.

69 Ivi, p. 119.

70 Ivi, p. 52.

71 Marx, Engels (1994), p. 18. “Spettro rosso” € un’espressione diffusa nella pubblicistica antiproletaria del
tempo. Nel 1852 ebbe notevole diffusione uno scritto del bonapartista Auguste Romieu, Le spectre rouge, con
il quale si cercava di spaventare i lettori borghesi per spingerli al colpo di stato: cfr. Derrida (2009b), p. 235,
nota 14.

72 Derrida (2009b), p. 130.

367



Valentina Surace

dovrebbe essere «l'incarnazione finale, la presenza reale dello spettro, quindi la fine dello
spettrale»”3. La leggenda dello spettro verrebbe annunciata e, al tempo stesso, abolita dal
Manifesto, come se lo spettro uscisse dalla leggenda senza ancora divenire realta, perché
dovra manifestarsi nella forma di un partito, struttura politica della forza motrice della
rivoluzione.

Nel tempo in cui una nuova potenza egemone, gli Stati Uniti, tenta di installare un nuovo
ordine mondiale, celebrando il trionfo del neo-liberismo - la forma piu “sfrenata” del
capitalismo’ — e in cui la forma-partito € destinata a sparire, perché inadatta alle nuove
condizioni tele-tecno-mediatiche, Derrida invoca una contro-congiura, una nuova
Internazionale. Senza sottoscrivere tutto il complesso discorso della tradizione marxista
sullo Stato e sulla sua appropriazione da parte di una classe dominante, perché «non si
tratta piu di essere semplicemente per o contro lo Stato in generale, per la sua vita o la
sua morte in generale»’5, Derrida pensa che ci si possa ancora ispirare allo spirito marxista
per criticare il controllo delle autorita internazionali da parte degli Stati-nazione. La nuova
Internazionale comporta una trasformazione profonda del diritto internazionale, che, per
essere coerente con lidea di democrazia e dei diritti dell'uomo che proclama, dovrebbe
estendere il suo campo fino a includervi il campo economico e sociale mondiale, al di la
della sovranita degli Stati e degli Stati fantasma. La nuova Internazionale denuncia i limiti
di un discorso sui diritti dell'uomo, che resta inadeguato o formale fin quando sussiste
I'ineguaglianza, l'esclusione, la miseria e l'oppressione economica, che mai nella storia
dell'umanita ha coinvolto tanti esseri umani come oggi. Ma la nuova Internazionale non
rimanda soltanto a un nuovo diritto internazionale; essa, per Derrida,

¢ un legame di affinita, di sofferenza e di speranza, un legame ancora discreto, quasi
segreto come intorno al 1848, ma sempre piu visibile — se ne ha piu di un segno. E un
legame intempestivo e senza statuto, senza titolo e senza nome, appena pubblico, benché
non sia clandestino, senza contratto, “out of joint”, senza coordinazione, senza partito,
senza patria, senza comunita nazionale (Internazionale prima, attraverso e al di la di ogni
determinazione nazionale), senza con- cittadinanza, senza appartenenza comune a una
classe’®.

La nuova Internazionale, pii che un comunismo, una comunita dal -carattere
necessariamente immunitario’’, € un’alleanza che congiunge senza annullarla la dis-

73 Ivi, p. 132.

74 11 discorso egemone proclama giubilante: <Marx € morto, il comunismo € morto, davvero morto, [...] viva
il capitalismo, viva il mercato, sopravviva il liberalismo economico e politico» (ivi, p. 70).

75 Ivi, p. 132.

76 Tvi, p. 111. Lewis (1996) critica il fatto che la nuova Internazionale si dichiari “senza classe”, revocando
il privilegio attribuito, dalla tradizione marxista, al proletariato in quanto classe in lotta per un sistema sociale
piu giusto. Tuttavia, Derrida precisa che la nuova Internazionale non € “senza classe”, ma “senza appartenenza
a una classe”, il che significa che egli non nega l’esistenza delle classi sociali, ma ritiene problematico «il
carattere insufficientemente “differenziato” del concetto di classe sociale nella forma in cui lo abbiamo ereditato
[...], Iidea di una classe sociale [...] omogenea, presente e identica a se stessa» (Derrida, 2008, p. 267).

77 Derrida introduce la nozione di immunita nell’ambito di una riflessione sul religioso, di cui distingue due
fonti: la credenza — la fede giurata, la fedelta — e 'indenne - il sacrosanto, sano e salvo, cio che ¢ allergico alla
contaminazione, 'immune. La legge dellindenne ¢ duplice, poiché, per un verso, € una legge immunitaria, atta
a proteggere il corpo proprio e, per ’altro, pud rovesciarsi in una fatale logica autoimmunitaria, che protegge
dalla propria protezione, dal proprio potere di rigetto, fino all’autodistruzione: ¢ la vecchia logica del pharmakon,
che, condotta all’eccesso, condanna al suicidio, mentre, entro una certa misura, permette di ospitare l’altro
(cfr. Derrida, 1995). Secondo Derrida, una “pulsione dellindenne”, un’affermazione immunitaria, € all’'opera in
ogni comunita, in quanto € la costituzione di un’identita chiusa e autoreferenziale. Una “pulsione di morte”,
auto-coimmunitaria, minaccia ogni comunita, ma, d’altra parte, solo abbassando le difese immunitarie e
indebolendo il principio di protezione di sé, essa pud mantenersi aperta all’a-venire, ossia puo sopravvivere
(cfr. Derrida, 2003b). Anche Roberto Esposito, seppure a partire da diversi presupposti, ha riconosciuto nel

368



Ereditare Marx. Jacques Derrida e gli spettri della rivoluzione

giuntura o la dif-ferenza, «un ricongiungere senza congiunto, senza organizzazione, senza
partito, senza nazione, senza Stato, senza proprieta»78; € un legame di amicizia senza
istituzione, anonimo, «tra coloro che, anche se ormai non credono pitt o0 non hanno mai
creduto all’internazionale socialista-marxista, alla dittatura del proletariato, al ruolo
messianico-escatologico dell'unione universale dei proletari di tutto il mondo, continuano
a ispirarsi almeno a uno degli spiriti di Marx o del marxismo»7. La nuova Internazionale &
una responsabilitd imperativa, prioritaria, urgente, che incombe su quanti ritengono il
marxismo indispensabile, ma insufficiente, su quanti hanno saputo resistere a una certa
egemonia della metafisica marxista, senza rinunciare a un’idea di democrazia ed
emancipazione, cercando, anzi, di pensarla e metterla in atto altrimenti, sapendo che
restera sempre a venire.

5. Ontologia e hantologie

Lo spettro € un evento, «¢ 'avvenire, € sempre a venire, non si presenta se non come quel
che potrebbe venire o ri-venire»80. Ma se lo spettro, che € sempre a venire, € avvertito come
una minaccia sia nel 1848, sia oggi, deve in qualche modo esserci, deve esserci, cioé, un
presente o una presenza dello spettro. L’effetto di spettralita elude l'opposizione tra la
realta effettiva e il suo altro, elude la «frontiera tra il presente e tutto quello che gli si puo
opporre, 'assenza, la non presenza, l'ineffettivita, l'inattualita, la virtualita o persino il
simulacro»8l. Per restare un’urgenza eccessiva, un’imminenza, la rivoluzione permanente
—la seconda delle tre parole di Marx di Blanchot82 — «<suppone la rottura di quel che lega la
permanenza alla presenza sostanziale, e piu generalmente a ogni ontologia»83; essa deve
restare nel “forse” [peut-étre|, quell’avverbio che Nietzsche associa ai filosofi dell’avvenires+:
«’evento appartiene a un forse che si accorda non al possibile ma allimpossibile»85. Non ci
sarebbe né ingiunzione né promessa, se la rivoluzione non si accordasse all’esperienza
dellimpossibile, che non ¢ irreale; al contrario, esso avanza «in nome del reale»8¢, non del
reale come attributo dell’essente-presente, il reale del materialismo, ma del reale come
venuta dell’altro — I’altro nella sua irriducibile alterita.

Derrida non oppone, dunque, la realta empirica a un’ideale regolatore, ma rimette in
questione i concetti stessi di reale e ideale, restando fedele a un certo spirito marxista,
quello che pone la questione dello spettro, dissociandolo dai tanti altri suoi spiriti, che
restano inchiodati alla dialettica materialista della storia. Derrida decostruisce 'ontologia
marxista, per la quale il fantasma € nulla, non-essente, non-effettivita, al fine di ri-
politicizzare una certa eredita di Marx, affrancandola da ci6o che ha unito il politico e
l'ontologico (come IInternazionale secondo il partito); la ri-politicizzazione, infatti,
comporta sempre una depoliticizzazione del vecchio concetto di politico. Decostruendo
lontologia marxista della presenza come realta effettiva e come oggettivita che mira a
dissolvere il fantasma, Derrida pensa una hantologie, una “scienza” dei fantasmi, di cid
che ritorna, irriducibile tanto all’ontologia, che alla teologia e all’onto-teologia positiva o

munus e nell’immune le categorie indispensabili per ripensare la comunita: cfr. Esposito 1998, 20202. A questo
riguardo, mi permetto di rinviare a Surace (2025).

78 Derrida (2009b), p. 41.

79 Ivi, p. 111.

80 Ivi, p. 53.

81 Ivi, p. 54.

82 Secondo Blanchot, in Marx e da Marx prendono forza e forma tre parole: la storia come processo
materiale, la rivoluzione permanente e un altro pensiero del sapere (cfr. Blanchot, 2010, pp. 126-128).

83 Derrida (2009b), p. 46.

84 Sul «pericoloso “forse”» di Nietzsche (1972), p. 8, cfr. Derrida (2005d), pp. 39-62.

85 Derrida (2002c), p. 61.

86 Derrida (2002a), p. 315.

369



Valentina Surace

negativa. La logica dell’hantise indica «un pensiero dell’evento che eccede necessariamente
una logica binaria o dialettica, quella che distingue o oppone effettivita [...] e idealita»s7.
Un fantasma, infatti, € una figura intermedia tra l’'essere e il non essere, di cui dissolve la
separazione, una figura de “la vita la morte”.

L’hantologie di Derrida da ospitalita ai fantasmi, al contrario dell’ontologia di Marx, che
€ precisamente una caccia ai fantasmi: a suo avviso, infatti, la filosofia «<ha tramutato ogni
cosa in [...] fantasma, in spirito, in spiriti, in spettri»®8, vale a dire in pensieri disincarnati
dal terreno socio-politico, cosicché, «la storia diviene una mera storia di sedicenti idee, una
storia di spiriti e di spettri [eine Geister und Gespenstergeschichte|, mentre la storia
effettiva, empirica, fondamento di questa storia di spettri, viene adoperata soltanto per
dotare di corpi questi spettri; vengono da essa desunti i nomi che devono equipaggiare
questi spettri della parvenza della realta»8d. Marx viene a una resa dei conti, da un lato,
con la filosofia giovane-hegeliana, dall’altro, con la sua stessa «anteriore coscienza
filosofica»?0, maturata all’lombra del padre Hegel. La critica alla spettralita o immaterialita
dell’ideologia hegeliana va di pari passo con il tentativo di fondare una scienza
“materialistica”, che muova dalla concretezza storica, dai rapporti sociali e di produzione.
L’ideologia tedesca, infatti, si pensa come struttura autonoma di produzione di idee;
tuttavia, la produzione delle idee €, per Marx, «direttamente connessa con l’attivita
materiale e con i rapporti materiali tra gli uomini»®!, espressione della vita reale [Sprache
des wirklichen Lebens].

I1 principale obiettivo polemico di Marx, lo spettro che piu lo ossessiona, ¢ Max Stirner,
autore de L’Unico e le sue proprieta (1844). Il motivo di tale ossessione, secondo Derrida, &
che “san Max” — come Marx lo chiama ironicamente — € in un certo senso il suo doppio: li
accomuna, infatti, «la critica del fantomale»92. Entrambi vogliono farla finita con il revenant,
nonostante entrambi «sanno che la vita non va senza la morte, e che la morte non é al di
14, fuori della vita, a meno che non si iscriva I’'al di 1a all’interno, nell’essenza del vivente»93.
Ma se tra Marx e Stirner c’¢ accordo sulla necessita di porre fine allo spettro, il disaccordo
riguarda i modi per realizzare questa messa a morte. Si tratta, per entrambi, di sostituire
il fantasma (gli astrattismi filosofici) con il corpo vivente, I'individuo empirico, che per Marx
€ rappresentato dai soggetti che producono, per Stirner dall'Unico. Tuttavia, per Marx,
I’escamotage di Stirner & fallimentare, perché 1lo, I'Unico, € anch’esso un astrattismo, il
fantasma di tutti i fantasmi, il «corpo dei fantasmi [Leib der Gespenster]»**. Eppure, ogni
ego sum ¢ un lo fantasma — osserva Derrida —, invasato, abitato da «uno straniero che si
trova [...] gia dentro (das Heimliche-Unheimliche), piu intimo a sé di se stesso»95, una sorta
di anonima “an-identita”, che Derrida ritrova in un’apostrofe di Stirner che Marx cita
polemicamente, «Mensch, es spukt in Deinem Kopfe [Uomo, hai la testa infestata dagli
spettril]»%, nella forma neutra impersonale (né qualcuno né qualcosa) es spukt, “spettra”
[ca spectre]. L’hantise € cio che turba l'identita e tutte le distinzioni concettuali, nonché
letica e la politica che ne conseguono: «non c’¢ Dasein dello spettro, ma non c’¢ Dasein

87 Derrida (2009b), p. 84. A proposito dell’hantologie che, a differenza dell’ontologia, afferma che non esiste
piu nulla di puramente materiale e/o puramente spirituale, ma solo qualcosa di invisibile visibile, insensibile
sensibile, cfr. Macherey (1995).

88 Marx, Engels (2011), p. 677.

89 Ivi, p. 545.

90 Marx (1979), p. 6.

91 Marx, Engels (2011), p. 343.

92 Derrida (2009b), p. 163.

93 Ivi, p. 178.

94 Marx, Engels (2011), p. 533.

95 Derrida (2009b), p. 216.

96 Marx, Engels (2011), pp. 616-617.

370



Ereditare Marx. Jacques Derrida e gli spettri della rivoluzione

senza l'inquietante estraneita, senza la strana familiarita (Unheimlichkeit) con qualche
spettro»97.

Lo spettro di cui Max parlava c’era senza esserci, eppure, qualche “cosa” nella spettralita
del suo enunciato performativo avra fatto paura e continua a far paura, perché «<Marx non
€ stato ancora ricevuto e recepito [...]. “Marx — das Unheimliche”, Marx resta da noi un
immigrato, un immigrato glorioso, sacro, maledetto, ma ancora clandestino»8. La paura
del fantasma, il comunismo non solo la ispira ai suoi avversari, ma la prova anche in se
stesso. Per Derrida, senza alcun revisionismo, si potrebbero interpretare tanto i
totalitarismi quanto ’'ontologia marxista come una reazione di panico davanti al fantasma.
Tutta la storia della politica europea dopo Marx € forse quella di una guerra impietosa tra
campi «egualmente terrorizzati dal fantasma, il fantasma dell’altro e il proprio fantasma
come fantasma dell’altro»9.

6. La promessa messianica

L’ontologia marxista, secondo Derrida, «comporta anch’essa, e deve comportare, le é
necessario, malgrado tante negazioni moderne o post-moderne, un’escatologia
messianica»100, la quale non puod essere classificata tra gli ideologemi che sottoponeva a
critica. Nel movimento rivoluzionario di Marx c’¢ «una certa “messianicita irriducibile»101,
che avrebbe dovuto renderlo pitu rispettoso nei confronti dello spettrale. Il messianismo,
un altro fantasma di cui non possiamo né dobbiamo fare a meno, € un «marchio
incancellabile»102 dell’eredita del marxismo: lo spettro, infatti, per Marx, «aspetta la
redenzione, uno spirito»103. Lo spettro non €& solo 'apparizione fenomenica dello spirito, &
anche, lo spirito differito, la promessa, ’attesa impaziente e nostalgica di una redenzione.
E significativo, a tal proposito, che Marx indichi la «seconda [domenica] di maggio del
1852»104 che per i chiliasti € il giorno in cui Cristo risorge, il giorno del ritorno del morto,
come data di inizio della rivoluzione — del resto, una data annuncia sempre una ritornanza
spettrale. Al di 1a del contenuto, cio che € indecostruibile dell’escatologia messianica, per
Derrida, € la struttura formale di promessa, una certa esperienza della promessa
emancipatrice: il messianismo, in questo senso, «€¢ sempre rivoluzionario»105.

Quello a cui pensa Derrida € un «<messianismo deserto (senza contenuto e senza messia
identificabili)»106, interessato, a differenza del marxismo, a un materialismo senza
sostanza: «un materialismo della khéra per un messianismo desolante»107. Chéra, nel Timeo
platonico, €& la materia informe, passiva, ricettacolo «capace di accogliere tutto

97 Derrida (2009b), p. 129. Che lo straniero, l’estraneo, prima ancora di essere l’altro che arriva da fuori,
cui siamo inevitabilmente esposti per il fatto di esistere, sia l’altro dentro di noi, € quanto scopre Freud,
attraverso linconscio. Di particolare interesse, a questo proposito, & l’analisi del “perturbante [das
Unheimliche]”, che caratterizza 'inquietante estraneita che pud suscitare in noi qualcosa di familiare. Non &
un caso che Freud indichi come “il pit1 spiccato” esempio della Unheimlichkeit proprio I’es spukt: «<a molti uomini
appare perturbante in sommo grado cio che ha rapporto con la morte, con i cadaveri e con il ritorno dei morti,
con spiriti e spettri» (Freud 1977, p. 102). Per una riflessione sulla figura dello straniero, a partire dai pensatori
piu radicali del Novecento (Schmitt, Heidegger, Levinas, Derrida, Nancy), cfr. Resta (2008).

98 Derrida (2009b), p. 218.

99 Tvi, p. 135.

100 Ivi, p. 79.

101 Derrida, Stiegler (1997), p. 142.

102 Ivi, p. 40.

103 Marx, Engels (2011), p. 599.

104 Marx (1964), p. 53. La rivoluzione svanisce «come una fantasmagoria» (Marx, 1964, p. 54), a causa di
un «fantasma in seconda, uno spettro ausiliare, un revenant di servizio» (Derrida, 2009b, p. 151), Luigi
Bonaparte, che, ossessionato dalla figura di un altro grande spettro, Napoleone Bonaparte e la rivoluzione del
1789, fa svanire cosi anche se stesso.

105 Derrida (2009b), p. 211.

106 Ivi, p. 40.

107 Tvi, p. 211.

371



Valentina Surace

[pandekhés]»198; come sottolinea Derrida, in greco «endekhomai significa prendere su di sé,
in sé, presso di sé, con sé, ricevere, accogliere, accettare, ammettere qualcos’altro rispetto
a sé, l'altro da sé. Vi si puo ritrovare una certa esperienza dell’ospitalita»109. Chora «“&”
l'anacronia nell’essere o meglio 'anacronia dell’essere»110. Il messianico — come Derrida
preferisce chiamarlo per distinguerlo da ogni messianismo religioso — € la struttura
universale dell’esperienza, a cui appartiene «’essere esposti all’arrivo imprevedibile — cioe
“forse” — dell’arrivante, dell’evento»!1l. L’altro, arrivando, non attraversa semplicemente
una soglia che separa due luoghi identificabili, il proprio e l’estraneo, ma «giunge a
intaccare ’esperienza stessa della soglia»12, a mettere in questione tutti i segni distintivi
di un’identita prestabilita, a cominciare dal confine che delimita il presso-di-sé. Il
messianico senza messianismo € un’attesa senza orizzonte d’attesa, un’attesa paradossale,
che non sa cosa o chiviene e non sa neanche se viene: «“peut-étre” che egli verra, “peut-
étre” che cido accadra, ma non c’¢ sapere o un’anticipazione possibile di quanto
succedera»!13, L’essere priva di orizzonte, non ne fa, pero, un’attesa astratta; essa €, anzi,
inseparabile da un’ingiunzione che esige di impegnarsi senza attendere. Se l’esposizione
all’evento, alla venuta imprevedibile dell’arrivante, non pud diventare un compito, «cié che
puo forse, divenire un compito [...] € una rivoluzione, che come tutte le rivoluzioni verra a
patti con limpossibile»!!4, negoziera in questa o quella situazione pratica in nome
dell’apertura all’altro. La messianicita, dunque, «¢ tutto fuorché utopica: ¢ il riferimento,
nel presente, alla venuta dell'evento piu concreto e piu reale, all’alterita piu
irriducibilmente eterogenea. [...] Tutto fuorché utopica, essa esige qui e ora l'interruzione
del corso ordinario delle cose del tempo e della storia»!15.

La messianicita € «un’idea della giustizia», distinta dal diritto e persino dai diritti
dell'uomo, legati alla cittadinanza, e «un’idea della democrazia», distinta dal suo concetto
attuale, legato alla sovranita statale!l6. La giustizia € La legge al di la del diritto, nomina il
carattere incondizionato di «una legge senza imperativo, senza ordine e senza dovere»!17,
che dev’essere un riferimento costante per quella che Derrida chiama “democrazia a-
venire”. Nell'intervista con Michael Sprinker su Marx, Derrida osserva che c’¢, per cosi dire,
«una promessa dell’idea di democrazia rispetto alla quale tutte le determinazioni che le
sono state date [...] sono inadeguate»!!8; questa promessa fa si che la democrazia resti

108 Platone (2000), S1a, p. 147. Cfr. Regazzoni (2008).

109 Derrida (1999a), p. 11.

110 Derrida (1997), p. S1.

111 Derrida (2002b), pp. 162-163.

112 Derrida (1999a), p. 30.

113 Derrida, Vattimo, Ferraris, Vitiello (1998), p. 28. Sul “messianico senza messianismo”, si veda Resta
(2003), Di Martino (2009) e Geraci (2010).

114 Derrida (2013), p. 67.

115 Derrida (2008), pp. 279-280. Problematica ¢, dunque, l’assimilazione del messianico derridiano
all'utopia proposta da Jameson (1995). Anche Benjamin riconosce nel marxismo una “debole forza messianica”,
o meglio, ritiene che «nell’idea della societa senza classi, Marx ha secolarizzato l'idea del tempo messianico»
(Benjamin 2006, ad XVIIa, p. 496). Seppure Benjamin assuma un atteggiamento critico tanto nei confronti
della concezione attendista ebraico-cristiana, quanto di quella gradualistica del marxismo, per le quali la
redenzione o la rivoluzione si pongono alla fine della storia, come suo télos, ritenendo che «a societa senza
classi non € la meta finale del progresso nella storia, ma ne & piuttosto l'interruzione» (ibidem), Derrida
distingue il suo “messianico senza messianismo” anche dalla “debole forza messianica” benjaminiana, poiché
«tra “debole” e “senza” c’¢ un salto, forse un salto infinito» (Derrida, 2008, p. 281). Per un approfondimento del
rapporto di Benjamin con il messianismo marxista, mi permetto di rinviare a Surace (2017a).

116 Derrida (2009b), p. 79.

117 Derrida e Dufourmantelle (2000), p. 87. Per un confronto tra il messianismo derridiano come giustizia
e ospitalita incondizionata e il chiliasmo filosofico kantiano del diritto d’ospitalita, cfr. Derrida (2005b). Per un
approfondimento, mi permetto di rinviare a Surace (2017b).

118 Derrida (2011), p. 83. L’idea della democrazia a-venire «¢ I’apertura dello scarto tra una promessa infinita
e le forme determinate, necessarie, ma necessariamente inadeguate, di ci6 che deve commisurarsi a una tale
promessa» (Derrida 2009b, p. 86).

372



Ereditare Marx. Jacques Derrida e gli spettri della rivoluzione

sempre a-venire, che non si presenti mai nella forma dell’essente presente, non perché
venga continuamente differita al futuro, ma perché manca sempre a se stessa. La
democrazia a-venire, infatti, «¢ l’esperienza politica dell’impossibile, ’esperienza politica
dell’apertura all’altro come possibilita dell'impossibile»119,

Al pari della democrazia, il comunismo spettrale, il comunismo come promessa, resta
sempre a venire, mentre il comunismo reale, senza spettro — la storia lo ha dimostrato —
non ¢ aperto all’a venire, perché vuole essere pienamente presente. Tuttavia, come Derrida
osserva “in una nota dell’'ultimo momento”120, Marx, forse, dopo essersi confrontato con
l'esperienza della Comune parigina, che «fu una forma politica fondamentalmente
espansivar!2l, aveva intravisto un’altra forma di politico nella Critica del programma di
Gotha, mediante il concetto di transizione, figura politica out of joint, che, pero, applica alla
dittatura del proletariato e non gia a una forma democratica sempre nel farsi: «tra la societa
capitalistica e la societa comunista vi € il periodo della trasformazione rivoluzionaria
dell’'una nell’altra. A esso corrisponde anche un periodo politico di transizione [Ubergangs-
periode], il cui Stato non puo essere altro che la dittatura rivoluzionaria del proletariato»122.
Marx non avrebbe dovuto cacciare troppo in fretta i fantasmi, tanto pit che sapeva lasciarli
in liberta, come dimostrano le sue analisi sul valore di scambio. Non bisogna cacciare i
fantasmi, ma dar loro accoglienza, dar loro il benvenuto come a un ospite straniero — cosi
Amleto invita Orazio a fare!23; del resto, «gli spettri ci sono sempre anche se non esistono,
anche se non sono piu, anche se non sono ancora. Invitano a ripensare il “ci”’»124, ’essere
insieme tra esseri viventi, tra vivi, morti e nascituri. Gli spettri di Marx ci tengono d’occhio,
ogni “invisibile” della storia, del mondo, ci tiene d’occhio, ci invitano di continuo a
rivoluzionare l'ordine di cose esistente, in nome di una giustizia che non puo aspettare e
di una democrazia il cui a-venire comincia in ogni momento, qui-e-ora.

Bibliografia

Ahmad, A. (1994), “Reconciling Derrida: ‘Spectres of Marx’ and Deconstructive Politics”,
New Left Review, n. 208, pp. 88-106; trad. it. a cura di E. Castano et al., Riconciliare
Derrida. Spettri di Marx e la politica decostruttiva, in Derrida (2008), pp. 101-125.

Benjamin, W. (2006), Anmerkungen, in Gesammelte Schriften, Bd. 1/3, hrsg. von R.
Tiedemann e H. Schweppenhauser, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1974; trad. it. di G.
Bonola e M. Ranchetti, a cura di E. Ganni, Appendice a Sul concetto di storia, in Opere
complete, vol. VII, Einaudi, Torino, pp. 494-517.

Blanchot, M. (2010), Les trois paroles de Marx, in L’amitié, Paris, Gallimard 1971, pp. 115-
117; trad. it. di R. Cuomo e M. Ghidoni, a cura di R. Panattoni e G. Solla, Le tre parole
di Marx, in L’amicizia, Marietti, Genova-Milano, pp. 126-128.

Derrida, J. (1984-1985), Le fantome de Uautre: Nationalité et nationalisme
philosophophiques, https://dpul.princeton.edu/derridaseminars [citato indicando il
numero della scatola, della cartella e della pagina. La traduzione dal francese & mia].

119 Derrida (2011), p. 116. Sullidea derridiana di “democrazia a-venire”, si vedano quantomeno Mallet
(2004) e Regazzoni (2012), pp. 81-95.

120 Derrida (2009b), p. 228. Interessante € quanto mette in luce Regazzoni, accostando ci6 che Marx scrive
a Rouge nel 1843, a proposito del “sogno di una cosa”, che il mondo possiede, e “la politica del sogno”, che non
cede né all'immaginario né all’'utopia, di cui parla Derrida (Derrida, 2003a, p. 15): cfr. Regazzoni (2006), pp.
492-494.

121 Marx (1974), p. 85.

122 Marx, Engel (1966), p. 970.

123 Shakespeare (1958), atto I, scena V, p. 52.

124 Derrida (2009b), p. 220.

373



Valentina Surace

Derrida, J. (1995), Fede e sapere. Le due fonti della “religione” ai limiti della semplice
ragione, trad. it. a cura di A. Arbo, in J. Derrida e G. Vattimo, La religione, Laterza,
Roma-Bari, pp. 3-73.

Derrida, J. (1997), Chora, Galilée, Paris 1993; trad. it. di F. Garritano, a cura di G.
Dalmasso e F. Garritano, Il segreto del nome. Chora. Passioni, Salvo il nome, Jaca Book,
Milano.

Derrida, J., Stiegler, B. (1997), Echographies de la télévision. Entretiens filmés, Galilée-INA,
Paris 1996; trad. it. a cura di G. Piana, Ecografie della televisione, Cortina, Milano.

Derrida, J. (1998), De la grammatologie, Minuit, Paris 1967; trad. it. e cura di G. Dalmasso,
Della grammatologia, Jaca Book, Milano.

Derrida, J., Vattimo, G., Ferraris, M., Vitiello, V. (1998), “Cristianesimo e secolarizzazione”,
Il pensiero, vol. 37, n. 2, pp. 21-42.

Derrida, J. (1999), Apories. Mourir — s’attendre aux “limites de la vérité”, Galilée, Paris 1996;
trad. it. a cura di G. Berto, Aporie. Morire — attendersi ai “limiti della verita”, Bompiani,
Milano.

Derrida, J. (1999b), Positions, Minuit, Paris 1972; trad. it. a cura di M. Chiappini e G.
Sertoli, Posizioni. Scene, atti, figure della disseminazione, a cura di G. Sertoli, Ombre
Corte, Verona.

Derrida, J. (2002a), Comme si c’était possible, «within such limits» ..., in Papier machine. Le
ruban de machine a écrire et autres résponses, Galilée, Paris, pp. 283-319.

Derrida, J. (2002b), Dialogo con Jacques Derrida, in Annuario 1999-2000 dell’Associazione
degli Studenti di Filosofia dell’'Universita degli Studi di Milano, a cura di M. Bonazzi e
R. Terzi, Cuem, Milano, pp. 121-181.

Derrida, J. (2002c), L’Université sans condition, Galilée, Paris 2001; trad. it. a cura di G.
Berto, L’universita senza condizione, Cortina, Milano.

Derrida, J., Dufourmantelle, A. (2000), De l’hospitalité, Calmann-Lévy, Paris 1997; trad. it.
a cura di I. Landolfi, Sull’ospitalita. Le riflessioni di uno dei massimi filosofi
contemporanei sulle societa multietniche, Baldini & Castoldi, Milano.

Derrida, J. (2003a), Fichus, Galilee, Paris 2002; trad. it. a cura di G. Berto, Il sogno di
Benjamin, Bompiani, Milano.

Derrida, J. (2003b), Voyous, Galilée, Paris 2003; trad. it. a cura di L. Odello, Stati canaglia,
Cortina, Milano.

Derrida, J. Roudinesco, E. (2004), De quoi demain... Dialogue, Fayard-Galilée, Paris 2001;
trad. it. a cura di G. Brivio, Quale domani?, Bollati Boringhieri, Torino.

Derrida, J. (2005a) Chaque fois unique, la fin du monde, Galilée, Paris 2003; trad. it. a cura
di M. Zannini, Ogni volta unica, la fine del mondo, Jaca Book, Milano.

Derrida, J. (2005b), Cosmopolites de tous le pays, encore un effort!, Galilée, Paris 1997;
trad. it. a cura di B. Moroncini, Cosmopoliti di tutti i paesi, ancora uno sforzo!, Cronopio,
Napoli.

Derrida, J. (2005c), “Mythos, Logos, Topos. Le Timée de Platon — khora”, Theoria, n. 3-4,
pp. 45-60.

Derrida, J. (2005d), Politiques de l'amitié, Galilée, Paris 1994; trad. it. a cura di G.
Chiurazzi, Politiche dell’amicizia, Cortina, Milano.

Derrida, J. (20006), Glas, Galilée, Paris 1974; trad. it. e cura di S. Facioni, Glas, Bompiani,
Milano.

Derrida, J. (2008), Marx & Sons, in M. Spinker (ed.), Ghostly Demarcations. A Symposium
on Jacques Derrida’s Specters of Marx, Verso, London-New York 1999; trad. it. e cura
di E. Castano, D. De Sanctis, L. Fabbri, M. Guidi e A. Lodeserto, Marx & Sons, in A.
Negri et al., Marx & Sons. Politica, spettralita, decostruzione, Mimesis, Milano, pp. 239-
295.

374



Ereditare Marx. Jacques Derrida e gli spettri della rivoluzione

Derrida, J. (2009a), Psyché. Inventions de lautre. Tome 2, Galilée, Paris 2003; trad. it. a
cura di R. Balzarotti, Psyché. Invenzioni dell’altro. Vol. 2, Jaca Book, Milano.

Derrida, J. (2009b), Spectres de Marx: L’état de la dette, le travail du deuil et la nouvelle
Internationale, Galilée, Paris 1993; trad. it. a cura di G. Chiurazzi, Spettri di Marx. Stato
del debito, lavoro del lutto e nuova Internazionale, Cortina, Milano.

Derrida, J. (2010), De Uesprit. Heidegger et la question, Galilée, Paris 1987; trad. it. a cura
di G. Zaccaria, Dello Spirito. Heidegger e la questione, SE, Milano.

Derrida, J. (2011), Politique et amitié. Entretiens avec Michael Sprinker sur Marx e Althusser,
Galilée, Paris.

Derrida, J. (2013), Etats d’ame de la psychanalyse, Galilée, Paris 2000; trad. it. a cura di
C. Furlanetto, Stati d’animo della psicoanalisi. L’impossibile aldila di una sovrana
crudelta, ETS, Pisa.

Di Martino, C. (2009), La struttura universale dell’esperienza, in Figure dell’evento. A partire
da Jacques Derrida, Guerini, Milano.

Esposito, R. (1998), Communitas. Origine e destino della comunita, Einaudi, Torino.

Esposito, R. (20202), Immunitas. Protezione e negazione della vita, Einaudi, Torino.

Freud, S. (1977), Das Unheimliche, in Gesammelte Werke, Bd. XII, Fischer, Frankfurt a.M.
1947; trad. it. a cura di S. Daniele, Il perturbante, in Opere 1917-1923, vol. IX, ed. diretta
da C.L. Musatti, Bollati Boringhieri, Torino, pp. 81-114.

Geraci, S. (2010), L’ultimo degli ebrei. Jacques Derrida e Ueredita di Abramo, Mimesis,
Milano-Udine.

Heidegger, M. (2005), Hélderlins Hymnen ,,Germanien”und ,Der Rhein” (Wintersemester
1934-1935), Gesamtausgabe, Bd. 39, hrsg. von S. Ziegler, Klostermann, Frankfurt a.M.
1980; trad. it. a cura di G.B. Demarta, Gli inni di Hélderlin “Germania” e “Il Reno?”,
Bompiani, Milano.

Jameson, F. (1995), “Marx’s Purloined Letter”, New Left Review, n. 209, pp. 75-109; trad.
it. a cura di E. Castano et al., La lettera rubata di Marx, in Derrida (2008), pp. 33-77.
Lewis, T. (1996), “The Politics of ‘Hauntology’ in Derrida’s Specters of Marx’, Rethinking
Marxism, vol. 9, n. 3, pp. 19-39; trad. it. a cura di E. Castand et al., La politica

dell’hauntologie in Spettri di Marx di Jacques Derrida, in Derrida (2008), pp. 153-190.

Macherey, P. (1995), “Marx Dematerialized, or the Spirit of Derrida”, Rethinking Marxism,
vol. 8, n. 4, pp. 18-25; trad. it. a cura di E. Castano et al.,, Marx dematerializzato, o lo
spirito di Derrida, in Derrida (2008), pp. 23-32.

Mallet, M.-L. (2004) (sous la direction de), La démocratie a venir. Autour de Jacques Derrida,
Galilée, Paris.

Marx, K. (1964), Der 18te Brumaire des Louis Bonaparte, New York 1852; trad. it. di P.
Togliatti e cura di G. Giorgetti, Il 18 Brumaio di Luigi Bonaparte, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K., Engels, F. (1966), Opere scelte, ed. it. a cura di L. Gruppi, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1974), The Civil War in France, London 1871; trad. it. a cura di P. Togliatti, La
guerra civile in Francia, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1979), Zur Kritik der politischen Okonomie, Berlin 1859; trad. it. a cura di E.
Cantimori, Per la critica dell’economia politica, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K., Engels, F. (1994), Das Manifest der Kommunistischen Partei, London 1848; trad.
it. a cura di A. Labriola, Manifesto del partito comunista, Newton, Roma.

Marx, K. (1996), Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie, Hamburg 1861-1867; trad.
it. a cura di A. Macchioro e B. Malffi, Il capitale, UTET, Torino.

Marx, K. (1998), Thesen uber Feuerbach (1845), in F. Engels, Ludwig Feuerbach und der
Ausgang der klassischen deutschen Philosophie, Stuttgart 1888; trad. it. a cura di N.
Merker, Tesi su Feuerbach, in K. Marx e F. Engels, La concezione materialistica della
storia, Editori Riuniti, Roma, pp. 50-51.

375



Valentina Surace

Marx, K., Engels, F. (2011), Die deutsche Ideologie, MEGA (Marx Engels Gesamtausgabe),
vol. V, 1932; ed. it. a cura di D. Fusaro, Ideologia tedesca, Bompiani, Milano.

Marx, K. (2023), Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie nebst
einem Anhange, Jena 1841; trad. it. a cura di M. Cingoli, Differenza tra la filosofia della
natura di Democrito e quella di Epicuro, Laterza, Bari-Roma.

Nietzsche, F. (1972), Jenseits von Gut und Bdse, in Nietzsche Werke. Kritische
Gesamtausgabe, VI/II, hrsg. von G. Colli e M. Montinari, Walter de Gruyter, Berlin-New
York 1968; trad. it. a cura di F. Masini, Al di la del bene e del male, in Opere di Friedrich
Nietzsche, vol. VI, t. II, ed. it. dir. da G. Colli e M. Montinari, Adelphi, Milano.

Platone (2000), Timeo, trad. it. e cura di G. Reale, Bompiani, Milano.

Regazzoni, S. (2006), This things. Gli spettri del politico, il lavoro del lutto e il nome di Marx,
in La decostruzione del politico. Undici tesi su Derrida, il melangolo, Genova, pp. 431-
504.

Regazzoni, S. (2008), Nel nome di Chora. Da Derrida a Platone e al di la, il melangolo,
Genova.

Regazzoni, S. (2012), Derrida. Biopolitica e democrazia, il melangolo, Genova.

Resta, C. (2003), L’evento dell’altro. Etica e politica in Jacques Derrida, Bollati Boringhieri,
Torino.

Resta, C. (2008), L’Estraneo. Ostilita e ospitalita nel pensiero del Novecento, il melangolo,
Genova.

Resta, C. (2016), La passione dell’impossibile. Saggi su Jacques Derrida, il melangolo,
Genova.

Saffioti, F. (2010), “La questione dello spettro e ’autoritratto”, Giardino di Babel, n. 8, pp.
211-221.

Schmitt, C. (2006), Der Nomos der Erde im Vélkerrecht des Jus Publicum Europaeum,
Duncker & Humblot, Berlin 1974; trad. it. di E. Castrucci, Il nomos della terra nel diritto
internazionale dello “jus pubblicum europaeum”, a cura di F. Volpi, Adelphi, Milano.

Shakespeare, W. (1958), The Tragedy of Hamlet, Prince of Denmark, in William
Shakespeare. The Complete Works, ed. by S. Wells and G. Taylor, Oxford University
Press, Oxford 2005; trad. it. a cura di C. V. Lodovici, Amleto, Einaudi, Torino.

Surace, V. (2017a), Messianismo e politica: il Frammento teologico-politico di Walter
Benjamin, in C. Resta (a cura di), Schegge messianiche. Filosofia Religione Politica,
Mimesis, Milano-Udine, pp. 31-53.

Surace, V. (2017b), Messianismi e cosmopolitica: Derrida oltre Kant, in C. Resta (a cura di),
Schegge messianiche. Filosofia Religione Politica, Mimesis, Milano-Udine, pp. 55-78.

Surace, V. (2024), Margini. Saggi sulla Filosofia e la Letteratura, Mimesis, Milano-Udine.

Surace, V. (2025), Immunity and Community: A Note of Discord between Roberto Esposito
and Jacques Derrida, in L. Cremonesi, R. Fulco, V. Surace (ed.), Political Ontology,
Community and Institutions. Roberto Esposito in Dialogue with Contemporary Thinkers
(with an unpublished interview with Roberto Esposito), Suny Press, New York, pp. 181-
196.

Vitale, F. (2008), Spettrografie. Jacques Derrida tra singolarita e scrittura, il melangolo,
Genova.

376



