
 
Bollettino Filosofico 40 (2025): 391-405 
ISSN 1593 - 7178  
E-ISSN 2035 - 2670 
DOI 10.6093/1593-7178/13006 

391 
 

GIAMBATTISTA VACCARO* 
 

MARX, L’UTOPIA, LA TRANSIZIONE 
 

 
Abstract: Marx, Utopia, Transition  

 
History of utopia shows that this notion points out the positive side of a transition program as a social 

imagination of a possible different and better society based on the criticism of the present one. This 
article reconstructs the position of Marx in this history through a recognition of the places in his works 
where he outlines the future society as a reign of freedom without alienation. This idea has been inherited 
by Western Marxism.   
 

Keywords: Alienation, Communism, Freedom, Marx, Utopia  
 

 
1. Introduzione 
Una nota e consolidata tradizione interpretativa vuole che la grande innovazione introdotta 
da Marx nel pensiero socialista sia consistita nel passaggio da una concezione utopistica 
di esso, basata su teorie filosofiche, ad una concezione scientifica, basata sullo studio 
oggettivo della società. Ma che cos’è propriamente l’utopia? Essa è stata recentemente 
identificata con la tendenza dell’uomo a progettare la propria esistenza e, all’interno di 
essa, una società giusta1. Si tratta di una definizione corretta ma generica, che finisce col 
comprendere fenomeni troppo eterogenei, dai miti delle origini al moderno ecologismo. Più 
opportunamente Karl Mannheim, in un’opera che è ormai un classico su questo tema, ha 
ristretto il campo di questo concetto vedendo nelle utopie «idee […] trascendenti una 
situazione data, le quali hanno comunque un effetto nella trasformazione dell’ordine 
sociale esistente»2, ed indicando le loro caratteristiche nel richiamo a valori che chiedono 
di essere realizzati, nell’indicazione di gruppi sociali che li realizzino e nella coscienza che 
ogni epoca produce questi valori come espressione di tendenze non ancora soddisfatte. 

Questa definizione esclude sia le immagini cupe che dell’utopia ha dato tutta una 
letteratura, da London a Orwell a Huxley, che ha visto in essa un mondo di oppressione e 
controllo totale dell’individuo, sia quelli che sono stati chiamati gli archetipi di essa, da 
Platone al millenarismo medievale e luterano3, sia progetti come quelli di Campanella o 
Bacone, che hanno un valore poco più che letterario e senza attinenza col loro tempo4. 
L’utopia è invece «immaginazione sociale» che «sposta i limiti stessi di ciò che viene 
accettato come possibile»5, irrompendo nella storia e imprimendole un nuovo inizio. Come 
tale essa è connessa all’idea di progresso e quindi è un fenomeno della modernità, di cui 
costituisce quello che Habermas ha chiamato il contenuto normativo o la promessa non 
mantenuta, cioè «la prospettiva di una prassi autocosciente, nella quale 
l’autodeterminazione solidale di tutti dovrebbe potersi collegare con l’autentica 
autodeterminazione di ciascun singolo»6, è la pars costruens di un progetto di transizione 
di cui indica il terminus ad quem e la cui pars destruens è la critica della società presente 
come terminus a quo della transizione stessa.  
 

 
* Università della Calabria.  

 
1 Cfr. Quarta (2015), p. 51. 
2 Mannhein (1974), p. 225. 
3 Cfr. Comparato (2005), pp. 13-44. 
4 Cfr. Mumford (1997), pp. 65-67.  
5 Baczko (1979), p. 6. 
6 Cfr. Habermas (1987), p. 337. 



Marx, l’utopia, la transizione 
 

 
392 

 

2. Breve storia dell’utopia 
Questo modello dell’utopia si ritrova già nell’opera che ha introdotto questo termine nella 
storia delle idee e nel lessico della politica: quella di Tommaso Moro. La struttura del libro 
è nota: è il resoconto del viaggio di Raffaele Itlodeo nell’isola di Utopia e dei costumi e delle 
leggi degli abitanti di essa. Il racconto ha tuttavia una struttura bipolare, poiché parte 
dalla critica della società contemporanea e in contrapposizione ad essa costruisce 
l’immagine della forma ideale di repubblica. Moro sintetizza i mali di cui soffre l’Inghilterra 
del suo tempo nella forbice tra «la malvagia avarizia di pochi senza coscienza»7 e la massa 
della povertà che egli imputa alla proprietà privata che genera ingiustizia e lavoro inutile 
«a servizio soltanto del lusso e del capriccio»8. Invece in Utopia «il primo e principale 
problema è in che cosa la felicità umana consiste»9, cioè in una vita virtuosa conforme a 
natura che a sua volta consiste nell’«aiutarsi l’un l’altro per una vita più lieta»10. Sulla base 
di questi principi in Utopia non c’è proprietà privata ma «tutto è in comune»11, «la 
distribuzione dei beni non vi è fatta con gretto malanimo, nessuno vi è povero»12, perché a 
ciascuno è garantita la soddisfazione dei suoi bisogni naturali, a tutti sono assegnati lavori 
utili in modo da ridurre il tempo di lavoro necessario a soddisfare i bisogni di ciascuno e 
da destinare il tempo libero o ad attività di pubblica utilità o «al piacere di ognuno […] 
perché […] lo spenda bene, secondo i suoi gusti, in qualche occupazione prediletta»13, come 
gli studi letterari. Sul piano dell’organizzazione politica poi Moro pensa a magistrature 
elettive e a termine, il cui compito è soprattutto la sorveglianza, poiché la difesa 
dell’eguaglianza e il terrore del ritorno di forme di inerzia sono spinti da Moro fino a 
postulare una rigida regolamentazione della vita di ciascuno che investe anche gli ambiti 
privati come il matrimonio, l’alimentazione, l’abbigliamento. 

Con questa immagine della società ideale Moro ha fornito gli elementi del modello 
dell’utopia a tutto il pensiero successivo. I due secoli che seguono la sua opera vedono 
infatti un grande sviluppo della letteratura utopistica, soprattutto nella forma, da lui stesso 
inaugurata e più adatta al clima politico dell’età dell’assolutismo, del viaggio immaginario 
e dell’incontro con civiltà diverse, come gli Uroni di Lahontan o i Sevarambi di Veiras 
d’Allais, nella quale si è voluta vedere piuttosto una fuga che scaturisce dal pessimismo 
verso la possibilità di cambiare il mondo14. Ma con l’Illuminismo questo genere letterario 
si esaurisce e l’utopia cambia statuto passando dalla descrizione romanzata di una società 
radicalmente diversa ad «un pensiero sistematico che, partendo dall’analisi della realtà, 
offre alla stessa una possibilità di rinnovamento pratico»15. La progettazione utopica tende 
a diventare proposta politica, e quindi base per una riforma dello stato e per una nuova 
legislazione sociale, e gli utopisti da «illusi ricercatori di perfezione» diventano «degli 
studiosi analitici della realtà sociale, nella quale colgono la non corrispondenza tra fatti e 
postulati enunciati»16. Questo mutamento di stile e di prospettiva raggiunge la sua forma 
più compiuta in Mably e in Morelly. 

 
7 Moro (1971), p. 44.  
8 Ivi, p. 84. 
9 Ivi, p. 101. 
10 Ivi, p. 103. 
11 Ivi, p. 66. 
12 Ivi, p. 148. 
13 Ivi, p, 82. 
14 Baczko parla a questo proposito di un «altrove dell’utopia» come «luogo inesistente abitato da esuli della 

nostra società, che vivono un tempo loro proprio, una storia che non s’innesta nella nostra» (Baczko, 1979, p. 
451), e Comparato di scetticismo nei confronti della vita sociale che caratterizza tutta l’epoca barocca ed è il 
riflesso dell’assolutismo che impronta la politica di quel periodo (cfr. Comparato, 2005, pp. 115-131). 

15 Rota Ghibaudi (1987), p. 8. 
16 Ivi, p. 20. Il nesso tra Illuminismo e utopia è evidenziato naturalmente da Baczko, ma cfr. anche 

Bartolommei (1978), che parla di «circolarità tra utopia e philosophie» (p. 86). Di parere opposto è invece 
Bernardi (1974), che parla anzi di «frattura tra philosophie e utopia», poiché quest’ultima «si rivela estranea 
agli indirizzi politici, ai modelli culturali e agli obiettivi del movimento dei lumi» (p. 37) rimanendo su un piano 
moralistico. 



Giambattista Vaccaro 

 
393 

 

In entrambi l’utopia si configura infatti come un progetto costituzionale e legislativo 
basato sulla natura, che ha creato gli uomini «perfettamente eguali […] e perfettamente 
liberi» e ha dato loro «una sola legge: quella di lavorare alla nostra felicità»17. Ma le 
istituzioni hanno corrotto gli uomini dividendo il campo produttivo dei suoi beni e così 
diffondendo l’avarizia e l’ineguaglianza. Di qui la condanna di entrambi della proprietà 
privata ritenuta «la fonte maggiore di tutte le disgrazie che affliggono l’umanità»18, la 
necessità della comunità dei beni e la proposta di leggi che impediscano la formazione di 
grandi fortune19, e l’esigenza dell’abolizione del commercio20 e di una distribuzione 
proporzionale del lavoro tra i membri della società che riduca il peso di esso21. E mentre 
Morelly si spinge a formulare un rigoroso codice di leggi che regolamentino ogni aspetto 
della vita, Mably esclude che queste leggi possano essere introdotte con «rimedi violenti», 
come una rivoluzione, e preferisce «un regime dolce»22, cioè una riforma progressiva delle 
istituzioni, che porti ad una repubblica incentrata sul potere legislativo. Nell’abate Meslier 
poi questi temi vengono convogliati in un’invettiva contro la miseria delle masse e la 
disparità delle condizioni sociali, alle quali Meslier contrappone l’ideale del cristianesimo 
delle origini di una comunità dell’eguaglianza e della fraternità23 i cui membri vivono 
«pacificamente e comunitariamente insieme […] dedicandosi tutti nella stessa misura […] 
al progresso e alla conservazione del bene di tutti»24. 

Ma con Meslier il popolo entra ormai sulla scena dell’utopia e se ne impadronisce, e 
l’evoluzione di essa sfocia nella rivoluzione francese, alla quale la tradizione utopica 
fornisce un contenuto nel pensiero dei giacobini. Partiti anch’essi dal presupposto che 
«l’uomo è nato per la felicità e per la libertà: e tuttavia egli è dappertutto schiavo e infelice», 
e che «i mali della società non provengono mai dal popolo, bensì dal governo»25, i giacobini 
giungono a teorizzare un «diritto di insurrezione»26 che instauri uno stato democratico 
basato sulla virtù e sulla formazione morale dei cittadini27, incentrato sul potere legislativo 
che in alcuni si spinge fino ad un regime assembleare28, con un esercito popolare con 
ufficiali eletti a scadenza29 e con leggi che limitino la proprietà privata alle necessità 
dell’esistenza in modo da garantire una «eguale ripartizione»30. Questo programma, 
espressione di ceti rurali e artigiani, si radicalizza progressivamente passando da Saint-
Just e Robespierre a Marat, agli “arrabbiati” e infine a Babeuf per diventare in quest’ultimo 
l’utopia socialista di una nuova classe creata dall’incipiente rivoluzione industriale: il 
proletariato. 

La continuità di questo socialismo col pensiero giacobino e con la fase alta della 
rivoluzione francese, quella del 1793, è rimarcata soprattutto dalla corrente che in esso si 
richiama a Babeuf, secondo la quale la rivoluzione francese «ha posto delle basi da cui il 
popolo deve per forza trarre le conseguenze»31, ma tutte le correnti concordano sulla 
validità dei principi della rivoluzione francese e su una critica della società contemporanea 

 
17 Mably (1961), p. 60. 
18 Ivi, p. 130. 
19 Cfr. ad es. Mably (1996), p. 31, dove Mably definisce la comunità dei beni «il vero ordine morale». 
20 Cfr. Morelly (1975), p. 175. 
21 Cfr. ivi, p. 102. 
22 Mably (1961), p. 176. 
23 Cfr. Meslier (1992), p. 150. 
24 Ivi, p. 141. 
25 Robespierre (1984b), pp. 127-128, e cfr. Marat (1977b), p. 63 e ivi p. 157. 
26 Robespierre (1984a), p. 94, ma cfr. anche Robespierre (1984c), p. 125, dove questo diritto è inserito in 

una proposta di dichiarazione dei diritti dell’uomo e del cittadino, Marat (1977a), p. 34, e Varlet (1976b), p. 
182. 

27 Cfr. Robespierre (1984c), p. 91, Saint-Just (1971b), p. 194. 
28 Cfr. Varlet (1976a), p. 153. 
29 Cfr. Saint-Just (1971a), p. 84 e Marat (1977b), pp. 93-94. 
30 Marat (1977c), p. 38, e cfr. Robespierre (1793a), p. 120 e Varlet (1976a), pp. 181-182.  
31 Pillot (1966), p. 402. La principale di queste basi è l’idea di eguaglianza reale formulata dalla «sublime 

Montagna» (ivi, p. 403) e schiacciata dalla reazione termidoriana. 



Marx, l’utopia, la transizione 
 

 
394 

 

in quanto «in se stessa cattiva»32 e non perfezionabile in alcun modo, «profondo disordine» 
e «ribellione contro Dio»33, a causa delle diseguaglianze tra ricchi e poveri che generano 
nuove forme di schiavitù34. Tali diseguaglianze sono poi fatte risalire all’ineguale divisione 
del lavoro, al denaro e al sistema del profitto, infine alla libera concorrenza35, e con questo 
si delinea già una critica del nascente modo di produzione capitalistico. A questo tutti 
contrappongono l’idea che lo scopo della società deve invece essere la felicità di tutti, che 
essa è resa possibile dalla libertà e dall’uguaglianza, e che sulla base di questi principi si 
deve costruire una nuova società che tutti definiscono ben organizzata, o perché, come in 
Saint-Simon, organizzata in modo razionale, o perché, come in Fourier, basata sulla 
socialità intrinseca alle passioni umane, o perché, come in Owen, basata sull’educazione 
morale degli uomini, e di cui alcuni vedono il modello nella comunità cristiana delle 
origini36. 

Questa società deve essere per tutti una comunità, cioè un’associazione basata 
sull’amore e sulla comunanza dei beni, che per alcuni deve consistere nell’abolizione della 
proprietà privata37, per altri in una sua limitazione per legge che impedisca la formazione 
di grandi patrimoni38. In questa società il lavoro deve trasformarsi in gioco e in piacere39, 
e a questo scopo alcuni vedono utile lo sviluppo industriale e l’introduzione delle 
macchine40. Sul metodo della transizione invece le strade si dividono tra chi pensa ad una 
transizione pacifica attraverso l’organizzazione e l’associazione dei lavoratori e il 
proselitismo41, e chi riscopre il giacobino diritto all’insurrezione ed il modello giacobino di 
stato come strumento per imporre i dovuti cambiamenti nella società42. Ma ormai questi 
teorici utopisti non sono più «persone a sé, indipendenti, che vissero e operarono in un 
mondo ideale loro proprio», ma portatori di «anticipazioni concrete […] che avevano una 
ragione e una radice in quel tempo, nella società del primo grande sviluppo del capitalismo» 
e che «operarono per le loro cosiddette utopie, ebbero giornali, diressero associazioni 
operaie, […] parteciparono a movimenti intellettuali e politici»43. In questo contesto, in cui 
l’utopia diventa forza storica reale, si inserisce l’opera di Marx. 
 
3. Marx 
Come è stato giustamente notato, «Marx ed Engels conosceranno quasi tutti questi autori, 
li discuteranno nei loro primi scritti e, via via, in tutta la loro ampia produzione, li 
criticheranno, […] ma ne accoglieranno l’essenza, come valido motivo di lotta per la classe 
operaia»44, e, insieme ad essa, i motivi centrali della tradizione del pensiero utopistico, 
preoccupati piuttosto dell’influenza negativa che potevano esercitare sugli operai i vari, 
ambigui “profeti” come Kriege, Albrecht o Kuhlmann. In questa tradizione tuttavia Marx 
introduce tre importanti novità: innanzitutto ne sottrae i motivi ad ogni valutazione morale 
basata sulle leggi di natura o sulla conformità alla ragione per fornire loro una fondazione 
filosofica nell’essenza umana; in secondo luogo affida la loro realizzazione all’atto politico 
della rivoluzione e della presa del potere, ripreso dalla tradizione babouvista ed enfatizzato 
contri i progetti dei riformatori come Saint-Simon, Fourier e Owen e degli associazionisti 

 
32 Considérant (1966), p. 172. 
33 Lamennais (1966), p. 376. 
34 Cfr. ivi, p. 369 e Cabet (1966), p. 479. 
35 Cfr. Weitling (1966), pp. 251 e ss. Blanc (1966), pp. 313 e ss.  
36 Cfr. ad es. Constant (1966), p. 521, o Esquiros (1966), pp. 510 e ss., o Cabet (1966), p. 480, o Weitling 

(1966), p. 297.  
37 Cfr. Weitling (1966), p. 289. 
38 Cfr. Laponneraye (1966), p. 154. 
39 Cfr. Fourier (1966), p. 101 e Weitling (1966), p. 257. 
40 Cfr. Fourier (1966), pp. 104 e ss.; Owen (1966), p. 209; Weitling (1966), p. 253; Blanc (1966), p. 339; 

Cabet (1966), p. 481; Dézamy (1966), p. 542. 
41 Cfr.ad es. Considérant (1966), pp. 175 e ss.; Cabet (1966), pp. 482, 492, 497. A questi si deve aggiungere 

Proudhon. 
42 Cfr. Laponneraye (1966), p. 159, Blanc (1966), pp. 352 e ss., e, naturalmente, Blanqui. 
43 Bravo (1966a), pp. 34-35. Su tutti questi pensatori cfr. Cole (1953). 
44 Bravo (1966a), p. 11. 



Giambattista Vaccaro 

 
395 

 

come Cabet e Proudhon; infine rifiuta il volontarismo e le costruzioni a tavolino, che fanno 
della progettazione della società futura un esercizio letterario, a vantaggio di una 
conoscenza scientifica della realtà che lega la transizione a un nuovo ordine sociale allo 
sviluppo delle forze produttive. Se dunque, come voleva Engels, in Marx c’è un passaggio 
del socialismo dall’utopia alla scienza, esso non si traduce in un’obliterazione dell’utopia, 
come dimostrano i molti accenni ad aspetti della società futura disseminati in tutta l’opera 
di Marx, ma piuttosto, come aveva acutamente sottolineato Ernst Bloch45, in un’inversione 
delle proporzioni tra le due parti della teoria della transizione rispetto ai socialisti utopisti 
in forza della quale la critica della società presente si dilata rispetto all’immaginazione della 
società futura ma per rilanciarla ad un livello superiore e rifondarla più solidamente nella 
storia concreta e nelle possibilità reali da essa aperte. 

Questa operazione si fonda su una trama di concetti filosofici, elaborati nel contesto 
dello hegelismo di sinistra, particolarmente di Feuerbach e del socialismo ad esso 
ispirato46, che attraversa tutta l’opera di Marx e ruota intorno alla constatazione che «gli 
uomini cominciarono a distinguersi dagli animali allorché cominciarono a produrre i loro 
mezzi di sussistenza», e in questo modo a produrre «indirettamente la loro stessa vita 
materiale», per cui «ciò che essi sono coincide […] con la loro produzione, tanto con ciò che 
producono quanto col modo come producono»47. Questa definizione ha in Marx tre 
implicazioni: innanzitutto la rilevanza del lavoro, e in generale dell’economia nella vita 
umana, in secondo luogo il carattere storico dell’organizzazione della produzione, e infine 
la sua dimensione sociale. Perciò fin dagli Annali franco-tedeschi Marx può affermare, in 
polemica con Hegel, che l’essenza dell’uomo si trova nella società civile e non nello stato, 
nel bourgeois e non nel citoyen48, poiché nella società civile essa appunto si manifesta nella 
sua attività produttiva, cioè nel lavoro. Di qui la necessità per Marx dello studio di quella 
scienza che studia appunto la produzione, le sue forme e i rapporti tra gli uomini nel lavoro: 
l’economia politica, che, secondo la sua nota affermazione, della società civile è appunto 
l’anatomia49. L’approdo all’economia politica è dunque una conseguenza delle premesse 
antropologiche e filosofiche del lavoro di Marx. 

Marx si dedica allo studio dell’economia politica a Parigi, nello stesso anno in cui 
vengono pubblicati gli Annali, il 1844, ma questo studio prende subito il taglio di un 
approccio critico a tutta l’economia politica come scienza improntato al metodo della 
demistificazione speculativa che Feuerbach aveva applicato alla religione. Questo taglio 
emerge nel risultato di questo primo studio, i Manoscritti economico-filosofici risalenti a 
quell’anno, e giunge alla conclusione, alla quale Marx rimarrà fedele per tutta la vita, che 
l’economia politica si basa sull’occultamento della presenza del lavoro umano vivo nella 
produzione e sulla riduzione di questa ad un rapporto tra cose, ad un processo naturale e 
non sociale. Questo occultamento rimanda all’alienazione del lavoratore che ha luogo nel 
processo lavorativo nelle condizioni della proprietà privata e della produzione di merci, cioè 
nel tipo di società civile denominata capitalismo.  

Nei Manoscritti infatti Marx sostiene che nel processo lavorativo «il lavoro è esterno 
all’operaio, cioè non appartiene al suo essere, e quindi nel suo lavoro egli non si afferma, 
ma si nega», si perde, perché «il lavoro non è suo proprio, ma di un altro […], ed egli […] 
non appartiene a se stesso, ma ad un altro»50, sia perché il prodotto del suo lavoro in 
quanto merce si contrappone al lavoratore come un essere estraneo che esiste 
indipendentemente da lui, sia perché la sua stessa attività produttiva, o quella che in 

 
45 Cfr. Bloch (1994), p. 714.  
46 Cfr. Vaccaro (1981). 
47 Marx, Engels, (1971), pp. 8-9.  
48 Cfr. Marx (1965a), pp. 273-292. 
49 Cfr. Marx (1969a), p. 4. In queste stesse pagine Marx ricostruisce il suo percorso indicando proprio negli 

Annali franco-tedeschi il punto di partenza di esso, poiché lì «la mia ricerca arrivò alla conclusione che tanto i 
rapporti giuridici quanto le forme dello Stato […] hanno le loro radici […] nei rapporti materiali dell’esistenza, 
il cui complesso viene abbracciato da Hegel […] sotto il termine di “società civile”» (ibidem). 

50 Marx (1973a), pp. 74-75. 



Marx, l’utopia, la transizione 
 

 
396 

 

seguito Marx chiamerà la sua forza-lavoro, è stata venduta in cambio di un salario così 
che l’operaio stesso è diventato una merce. Questo tema del consolidarsi del nostro 
prodotto in un oggetto che sfugge al nostro controllo e nel quale sono sussunti non solo 
l’individuo ma tutti i rapporti sociali ritorna nell’Ideologia tedesca51, ed infine nel Capitale 
e nei lavori preparatori di esso. Qui infatti Marx ribadisce che «caratteristico del lavoro che 
crea valore di scambio è infine che il rapporto sociale delle persone si rappresenta per così 
dire rovesciato, cioè come rapporto sociale delle cose […] Il valore di scambio è un rapporto 
fra persone […] celato sotto il velo delle cose»52, nel quale la forza-lavoro, che è la 
«personalità vivente»53 dell’uomo, viene acquistata come una merce qualsiasi ed 
incorporata al capitale come parte di esso, appunto come capitale variabile, per diventare 
il vero fattore della valorizzazione del capitale. Questa appropriazione del lavoro vivo da 
parte del capitale raggiunge il suo culmine e la sua sanzione finale con l’introduzione delle 
macchine nel ciclo produttivo, poiché con essa «il lavoro oggettivato si contrappone al 
lavoro vivo nello stesso processo di lavoro, come quel potere che lo domina e in cui il 
capitale stesso consiste»54, in un rapporto in cui «l’accento cade non sul fatto che l’enorme 
potere oggettivo […] sia oggettivato, ma sul fatto che sia alienato, espropriato, estraniato, 
che appartenga non all’operaio, ma alle condizioni di produzione personificate, ossia al 
capitale»55, e che in esso «la svalorizzazione del mondo umano cresce in rapporto diretto 
con la valorizzazione del mondo delle cose»56 e l’operaio si sente fuori di sé. Da questo 
carattere del rapporto di produzione capitalistico Marx, con una procedura che era stata 
tipica degli utopisti prima di lui, trae gli spunti che costituiscono il versante più 
propriamente utopico, cioè progettuale, del suo pensiero e per un confronto con i socialisti 
utopisti. 

Il giudizio di Marx su questi teorici del socialismo attraverso tutta la sua opera appare 
piuttosto articolato. Dal Manifesto alle Lettere a Kugelmann infatti egli distingue fra gli 
autori dei sistemi sociali utopisti e i loro discepoli. Mentre i primi infatti «erano rivoluzionari 
per molti aspetti»57, poiché in essi «vi è l’intuizione fantastica di un mondo nuovo»58 che 
«risponde al primo impulso presago del proletariato verso una trasformazione generale 
della società, in un periodo nel quale il proletariato è ancora pochissimo sviluppato»59, e 
proprio per questo essi respingono ogni azione politica rivoluzionaria da parte del 
proletariato sostituendola con la loro inventiva personale, i secondi, di fronte allo sviluppo 
della lotta fra le classi, che ha tolto ogni valore pratico e ogni giustificazione a questa 
inventiva, finiscono col creare sette reazionarie che con la loro predicazione paralizzano la 
lotta politica del proletariato stesso. 

È evidente che sia il Manifesto che le Lettere a Kugelmann risentono, quanto meno nella 
virulenza del loro tono, del contesto politico di lotta interna alle organizzazioni operaie del 
periodo in cui sono stati scritti, cioè, rispettivamente, la neonata Lega dei comunisti e la 
prima Internazionale. Ma in queste stesse pagine del Manifesto viene rivolta ai socialisti 
una critica che richiama un altro scenario: quella di «rozzo egualitarismo»60. Per trovare la 
radice di questa critica bisogna risalire a qualche anno prima, agli Annali franco-tedeschi, 
e qui torna in gioco la teoria dell’alienazione. Marx infatti rivolge ai comunisti 
contemporanei, da Cabet a Weitling, lo stesso rimprovero che nel Manifesto rivolgerà ai 
primi socialisti di non essere critici ma dogmatici perché non sviluppano l’idea di una 

 
51 Cfr. Marx, Engels (1971), p. 399. 
52 Marx (1969a), p. 16, e cfr. Marx (1972a), pp. 85-86. È il famoso capitolo sul feticismo, ma tutta questa 

tematica era stata già sviluppata in Marx (1968a), pp. 97-98 e 103 sgg. Su questo carattere sociale della 
produzione e di tutte le sue figure insiste in modo particolare Heinrich (2004).  

53 Marx (1972a), p. 184. 
54 Marx (1970a), p. 391, e cfr. Marx (1972c), p. 582. 
55 Marx (1970a), p. 575, e cfr. Marx (1972c), p. 192. 
56 Marx (1973a), p. 71. 
57 Marx (1970b), p. 233. 
58 Marx (1976), p. 44. 
59 Marx (1970b), p. 233. Questo giudizio era stato anticipato in Marx (1969b), p. 107. 
60 Marx (1970b), p. 231. 



Giambattista Vaccaro 

 
397 

 

nuova società dalla critica di quella presente, ma contrappongono a questa dei sistemi 
qualsiasi, in cui il comunismo viene identificato con l’abolizione della proprietà privata, 
mentre le due cose «non sono affatto identiche», poiché il comunismo è «una manifestazione 
particolare del principio umanistico» che in questi autori è «contaminato dal suo opposto, 
l’elemento privato»61. 

Questa contaminazione viene spiegata meglio da Marx nei Manoscritti, dove egli sostiene 
che questo comunismo «è l’espressione positiva della proprietà privata soppressa, e quindi 
in primo luogo la proprietà privata generale […] soltanto la generalizzazione e il 
compimento della proprietà privata», la sua espressione conseguente che, in quanto tale, 
«nega ovunque la personalità dell’uomo»62: si può dire, con un’espressione tipicamente 
marxiana, che esso è la negazione della proprietà privata dal punto di vista della proprietà 
privata, e da questo deriva la sua rozzezza. Ma la proprietà privata «è l’espressione 
materiale e sensibile della vita umana estraniata», e quindi la sua soppressione deve essere 
«soppressione positiva di ogni estraniazione», cioè «appropriazione della vita umana […] e 
quindi […] ritorno dell’uomo […] alla sua esistenza umana, cioè sociale»63. Il comunismo 
allora si identifica col principio umanistico proprio nel momento in cui persegue la 
soppressione della proprietà privata in quanto ha colto in essa l’autoestraniazione 
dell’uomo e nella sua soppressione la riappropriazione dell’essenza umana. Questo però 
significa che l’abolizione della proprietà privata, l’eguaglianza e il comunismo economico 
sono solo una meta parziale e provvisoria di un processo rivoluzionario di più ampia 
portata che ha per obiettivo la liberazione dall’alienazione e la riappropriazione della vita, 
cioè che «il comunismo è la struttura necessaria e il principio propulsore del prossimo 
futuro; ma il comunismo non è come tale la meta dello svolgimento storico, la struttura 
della società umana»64. Con questo si comincia già a delineare in Marx la sua immagine 
della società futura, e siamo entrati nel cuore della sua proposta utopica. Si tratta ora di 
vedere quale sarà la struttura della società futura alla quale egli accenna in queste pagine 
dei Manoscritti come a qualcosa di irriducibile a quella comunità dei beni alla quale 
pensano i comunisti francesi. Negli scritti successivi, e fino alla fine della sua vita, egli ci 
fornirà molte indicazioni su di essa. 

Nell’Ideologia tedesca la riappropriazione della vita oltre l’alienazione si concretizza in 
quella che Marx chiama «la realizzazione universale dell’individuo», la sua «vocazione in 
generale»65, che consiste nello «sviluppo originale e libero degli individui»66 attraverso il 
rovesciamento del dominio dei rapporti sugli individui nel dominio degli individui sui 
rapporti. Poiché però, come si è detto, questi rapporti sono rapporti di oggettivazione nel 
lavoro, gli individui, «per affermarsi personalmente, devono abolire la loro propria 
condizione di esistenza quale è stata fino ad oggi […], il lavoro»67, sostituendo la 
concorrenza tra individui e la divisione del lavoro con la solidarietà del libero sviluppo di 
tutti in modo che il lavoro si trasformi nella «manifestazione personale»68 di ciascuno e nel 
libero esercizio delle proprie capacità che consente all’individuo di svolgere liberamente 
diverse attività senza doversi legare a nessuna di esse, così che la società comunista si 
contraddistingue per essere quella che «mi rende possibile di fare oggi questa cosa, domani 
quell’altra, la mattina andare a caccia, il pomeriggio pescare, la sera allevare il bestiame, 
dopo pranzo criticare, così come mi vien voglia; senza diventare né cacciatore, né 
pescatore, né pastore, né critico»69, grazie ad una regolamentazione della produzione 

 
61 Marx (1965b), p. 81. 
62 Marx (1973a), p. 108. 
63 Ivi, p. 112.  
64 Ivi, p. 126. 
65 Marx, Engels (1971), p. 274. 
66 Ivi, p. 430. 
67 Ivi, p. 57, e più avanti dirà: «Non si tratta di liberare il lavoro, ma di abolirlo» (ivi, p. 187). 
68 Ivi, p. 65. 
69 Ivi, p. 24. 



Marx, l’utopia, la transizione 
 

 
398 

 

sociale che elimini il fissarsi dell’attività umana al di fuori del soggetto, in modo che, ad 
esempio, non esistano pittori, «ma tutt’al più uomini che, tra l’altro, dipingono anche»70. 

Con queste premesse quindi nel Capitale e nei manoscritti preparatori di esso Marx può 
denominare questa comunità della realizzazione individuale come «il regno della libertà», 
che «comincia soltanto là dove cessa il lavoro determinato dalla necessità e dalla finalità 
esterna», e «si trova quindi per sua natura oltre la sfera della produzione materiale vera e 
propria»71. Questo passaggio dalla necessità del lavoro alla libertà dello sviluppo delle 
capacità umane è reso possibile dalla riduzione della giornata lavorativa, che aumenta il 
tempo libero come tempo della libertà a disposizione dell’individuo, e che dipende a sua 
volta dallo sviluppo delle forze produttive, che, aumentando enormemente la produttività 
del lavoro, riduce al minimo il tempo di lavoro socialmente necessario. Le possibilità 
storiche di questa riduzione sono analizzate da Marx più ampiamente nei Grundrisse, di 
seguito alla sua trattazione delle macchine. L’introduzione di esse nella grande industria 
infatti svincola la produzione della ricchezza dal tempo e dalla quantità di lavoro impiegato 
per farla dipendere dalla potenza degli agenti messi in opera nella produzione, cioè 
dall’applicazione della scienza alla produzione attraverso la tecnologia. A questo punto 
l’operaio «si colloca accanto al processo di produzione, anziché esserne l’agente principale», 
«lo sviluppo dell’individuo sociale […] si presenta come il grande pilone di sostegno della 
produzione e della ricchezza», la produzione basata sul valore di scambio cessa e «subentra 
il libero sviluppo delle individualità, e dunque […] la riduzione del lavoro necessario della 
società ad un minimo a cui corrisponde poi la formazione e lo sviluppo artistico, scientifico 
ecc. degli individui grazie al tempo divenuto libero e ai mezzi creati per tutti loro»72. Ora la 
misura della ricchezza è diventata proprio il tempo libero. 

Qui emerge «il grande ruolo storico del capitale», che consiste nel fatto che esso «nella 
sua incessante tensione verso la forma generale della ricchezza […] spinge il lavoro oltre i 
limiti dei suoi bisogni naturali» creando pluslavoro, «lavoro superfluo dal punto di vista del 
semplice valore d’uso, della pura sussistenza», fino al punto che «il possesso e la 
conservazione della ricchezza generale esigono un tempo di lavoro inferiore per l’intera 
società […] e quindi cessa il lavoro in cui l’uomo fa ciò che può lasciar fare alle cose in vece 
sua»73. La contraddizione del capitale sta allora nel fatto che «esso diminuisce […] il tempo 
di lavoro nella forma di tempo di lavoro necessario, per accrescerlo nel tempo di lavoro 
superfluo»74, perseguendo così la produzione come fine in sé. Ma questo «non vuol dire 
altro che sviluppo delle forze produttive umane, quindi sviluppo della ricchezza della 
natura umana come fine a sé […] sviluppo delle capacità della specie umana» che, «benché 
si compia dapprima a spese del maggior numero di individui umani […] coincide con lo 
sviluppo del singolo individuo»75. Questo è il fondamento concreto, scientifico dell’utopia 
marxiana, e su questa base Marx potrà rispondere a un quesito posto da Vera Zasulič che 
la comune rurale russa potrà diventare una cellula del comunismo maturo solo se potrà 
fare affidamento sulla forza produttiva dell’Occidente76, altrimenti in questo comunismo, 
come Marx aveva detto molti anni prima, «si generalizzerebbe soltanto la miseria»77. 

Tuttavia lo sviluppo delle forze produttive contiene anche un rischio che le disabilita 
dall’essere l’unico fattore di passaggio al regno della libertà: è la nota contraddizione 
marxiana tra lo sviluppo delle forze produttive e i rapporti di produzione, cioè la proprietà 
privata e la divisione del lavoro, che diventano un ostacolo per le forze produttive stesse78. 
A questo punto la tendenza del capitale a convertire in plusvalore il tempo da esso stesso 

 
70 Ivi, p. 383. 
71 Marx (1972b), p. 231. 
72 Marx (1970a), pp. 401-402. 
73 Marx (1968a), p. 317. 
74 Marx (1970a), p. 402. 
75 Marx (1973b), p. 119. 
76 Cfr. Marx (1970c), p. 303 e ss. 
77 Marx, Engels (1971), p. 25. 
78 Cfr. Marx (1969a), p. 5; (1972a), p. 223. 



Giambattista Vaccaro 

 
399 

 

reso disponibile crea sovrapproduzione e il capitale è costretto a interrompere il lavoro 
necessario: «le forze produttive sono diventate forze distruttive»79, e «suona l’ultima ora 
della proprietà privata capitalistica»80: il capitale cessa di svolgere la sua funzione 
propulsiva del progresso dell’umanità ed avvia quest’ultima ad un oscuro futuro di 
stagnazione e crisi. Per evitarlo gli individui devono abolire la proprietà privata e 
«appropriarsi della totalità delle forze produttive esistenti non solo per arrivare alla loro 
manifestazione personale, ma semplicemente per assicurare la loro stessa esistenza»81: è 
la rivoluzione. 

Benché la rivoluzione sia quell’atto politico la cui assenza, come si è detto, Marx 
rimprovera a gran parte dei socialisti utopisti e quindi il discrimine tra il suo progetto e il 
loro, tuttavia anche a proposito di essa la trattazione di Marx non è priva di tonalità 
utopistiche, per lo meno quando discute le forme e le fasi della transizione. Innanzitutto la 
rivoluzione deve avere un soggetto, un protagonista, che non può essere l’umanità in 
generale, ma per Marx deve essere una figura della società che sopporta tutto il peso 
dell’alienazione del lavoro e dell’espropriazione della forza-lavoro: il proletariato, la «classe 
che nella società non conta più come classe»82 e che quindi, secondo la nota espressione 
di Marx, nella rivoluzione non ha altro da perdere che le proprie catene. Essa si erge a 
rappresentante dell’intera umanità, e con la rivoluzione conquista il potere politico e lo 
adopera «per strappare a poco a poco alla borghesia tutto il capitale, per accentrare tutti 
gli strumenti di produzione nelle mani dello stato»83 . In questo modo si crea una «società 
collettivista» che certamente «porta […] ancora sotto ogni rapporto […] le impronte materne 
della vecchia società dal cui seno essa è uscita», ma nella quale, grazie alla proprietà 
comune dei mezzi di produzione, «i produttori non scambiano i loro prodotti; tanto meno 
il lavoro trasformato in prodotti appare […] come valore di questi prodotti, come una 
proprietà reale da essi posseduta»84, cioè scomparirà sia il valore di scambio sia 
l’oggettivazione come alienazione. 
    Ma anche la presa del potere e la dittatura del proletariato sono per Marx una fase 
transitoria, poiché già nel Manifesto egli sostiene che quando sarà completata l’opera di 
espropriazione degli espropriatori e di concentrazione della produzione in mano agli 
individui associati, «il pubblico potere perderà il suo carattere politico»85 di potere esercitato 
da una classe per opprimerne un’altra. Si profila qui la teoria marxiana dell’estinzione dello 
stato, che avrà il suo pieno sviluppo con l’esperienza della Comune di Parigi. Marx 
sottolinea le misure politiche che indicano come durante la Comune lo stato era stato 
assorbito dalla società come libera associazione di lavoratori: la sostituzione di un esercito 
stabile col popolo armato e organizzato in una guardia nazionale; la licenziabilità costante 
dei membri del governo e l’eleggibilità della polizia e dell’amministrazione giudiziaria; il 
passaggio alla Comune di tutte le funzioni dello stato; la struttura federativa di tutte le 
comuni in una nazione86. Queste misure, che, come si vede, riprendono le proposte 
politiche del pensiero utopistico, hanno fatto della Comune un governo della classe operaia 
grazie al quale poteva essere possibile l’emancipazione economica del lavoro «convertendo 
i mezzi di produzione […] e di sfruttamento del lavoro, in semplici strumenti di lavoro libero 
e socializzato»87. 

 
79 Marx, Engels (1971), p. 430. 
80 Marx (1972a), p. 223. 
81 Marx, Engels (1971), p. 64. 
82 Ivi, p. 29. 
83 Marx (1970b), p. 157. 
84 Marx (1968b), p. 16. 
85 Marx (1970b), p. 158. Anche in Le lotte di classe in Francia Marx definisce la dittatura del proletariato 

«punto di passaggio necessario per l’abolizione delle differenze di classe in generale, per l’abolizione di tutti i 
rapporti di produzione su cui esse riposano» (Marx, 1896, p. 117), e nella Critica del programma di Gotha 
ribadisce che la dittatura del proletariato è «un periodo politico transitorio tra la società capitalista e la società 
comunista» (Marx, 1968b, p. 27). 

86 Cfr. Marx (1902), pp. 43-44.  
87 Ivi, p. 47. 



Marx, l’utopia, la transizione 
 

 
400 

 

Siamo così alle soglie della seconda, più avanzata fase della società comunista, quella 
che corrisponde negli scritti giovanili al superamento del semplice comunismo economico 
espresso dall’abolizione della proprietà privata, quando, scomparsa la subordinazione degli 
individui alla divisione del lavoro, quest’ultimo «non è diventato soltanto mezzo di vita, ma 
anche il primo bisogno della vita»88, le ultime tracce della società borghese saranno 
scomparse e ciascuno darà secondo le sue capacità e riceverà secondo i suoi bisogni, e 
sarà compiuto il passaggio dal regno della necessità a quello della libertà. Così l’utopia 
politica di Marx completa la sua utopia economica, ricade su di essa e la rende possibile. 
Finalmente «alla vecchia società borghese […] subentra una associazione in cui il libero 
sviluppo di ciascuno è condizione del libero sviluppo di tutti»89. 
 
4. Marxismo e utopia da Marx ai giorni nostri 
Questo versante della riflessione di Marx non entrerà a far parte del marxismo, cioè di 
quella sistematizzazione del suo lavoro teorico che avrà luogo dopo la sua morte ad opera 
soprattutto di Engels90 e che sarà finalizzata a dotare i partiti socialdemocratici di una 
dottrina capace di garantire certezze sul crollo del capitalismo e sulla vittoria finale della 
classe operaia con lo stesso strumento che in quegli anni costituiva l’elemento di forza 
della cultura borghese positivista: la scienza. Occorrerà aspettare gli anni Venti del 
Novecento per veder risorgere nel marxismo uno sforzo di progettazione della società futura 
grazie da un lato alla spinta della rivoluzione russa, dall’altro all’approdo al movimento 
operaio di una serie di intellettuali formatisi nella grande cultura borghese del primo 
Novecento, passati attraverso la lezione di Rosa Luxemburg e di Sorel e da questo resi 
sensibili alla dimensione etica del socialismo, alla formazione di una coscienza di classe 
del proletariato e alla democrazia di massa.  

Da questa formazione questi intellettuali sono indotti a rifiutare la centralità 
metodologica dell’economia, tipica del marxismo della Seconda Internazionale, per 
rivalutare l’aspetto filosofico del pensiero di Marx, cioè il metodo dialettico che Marx eredita 
da Hegel e che gli consente di adottare il punto di vista della totalità nell’analisi della 
realtà91. Per questa via viene recuperata la centralità della sfera della coscienza, e con essa 
il problema dell’alienazione come estraniazione del soggetto a se stesso e dominio delle 
cose sulla coscienza connesso alla forma di merce, o come feticismo in Korsch92, o come 
reificazione in Lukács93. L’obiettivo della rivoluzione deve essere allora l’emancipazione di 
tutta la vita umana dalle leggi dell’economia94, ed esso non può essere raggiunto attraverso 
il solo sviluppo delle forze produttive, ma richiede l’azione soggettiva della classe operaia95, 
che dovrà sfociare nella creazione di consigli operai in cui gestione economica delle aziende 
e gestione politica della società si fonderanno segnando la fine dello stato96. 

Ma anche i consigli operai saranno una forma di organizzazione politica transitoria, 
destinata ad essere superata nella società comunista matura. Qui questi intellettuali 
riprendono il modello marxiano della Critica del programma di Gotha e non esitano e 
definire il comunismo come il regno della libertà, poiché «nel suo fine e lungo tutta la sua 
storia il socialismo è una battaglia per la realizzazione della libertà»97. In esso infatti 
secondo Pannekoek il lavoro diventa «libera attività personale»98 «che potrà dare un senso 
di bellezza armoniosa»99, e così, precisa Rühle, si crea «la possibilità di una più ricca 

 
88 Marx (1968b), p. 18. 
89 Marx (1970b), p. 158. 
90 Sul ruolo di Engels nel passaggio da Marx al marxismo cfr. Petrucciani (2015). 
91 Cfr. Pannekoek (1972), p. 33, Korsch (1969), p. 259, Lukács (1967), pp. 35-36. 
92 Cfr. Korsch (1969), pp. 121-122. 
93 Cfr. Lukács (1967), p. 101. 
94 Cfr,Korsch, (1969), p. 130, Lukács (1967), p. 254. 
95 Cfr. Korsch (1974), pp. 136-137, Lukács (1967), p. 51, Rühle (1972), p. 209. 
96 Cfr. Pannekoek (1970), p. 108, Korsch (1969), p. 229, Lukács (1967), p. 105. 
97 Korsch (1970), p. 36. 
98 Pannekoek (1970), p. 65. 
99 Ivi, p. 63. 



Giambattista Vaccaro 

 
401 

 

condizione di vita, di un’esistenza migliore, e di un più alto livello di realizzazione della 
propria umanità»100. Sulla stessa linea Lukács ritiene che nel comunismo «un numero 
sempre maggiore di espressioni della vita umana diventano […] fini in sé» e che «un 
qualsiasi prodotto […] non viene fabbricato in quanto merce, bensì in modo che le sue 
potenzialità di bellezza siano potenziate al massimo»101, che si crea così una «società 
dell’affetto e della comprensione reciproca»102, che richiede uomini nuovi per un nuovo 
modo di vita, e in cui «la libertà della morale prenderà nella regolamentazione di tutte le 
attività il posto del carattere coercitivo del diritto»103. Per essa Lukács e Rühle non esitano 
ad usare il termine di utopia, che per il primo indica un «obiettivo finale» che «esula dai 
limiti economici, giuridici e sociali della società odierna»104 ma anche un valore che si deve 
realizzare, e per il secondo un ordine sociale reso possibile dallo sviluppo delle forze 
produttive. Ma in questo esplicito recupero dell’utopia chi andrà più avanti è Ernst Bloch, 
che vede nella vita quotidiana l’ambito dell’alienazione ma anche della speranza di un 
nuovo incontro col sé dell’uomo, di un sogno ad occhi aperti di una realtà umana non 
ancora esistente. Di questo sogno Bloch delinea le figure, dagli eventi banali della vita 
quotidiana che ci proiettano nella dimensione del meraviglioso, all’arte, alla musica, alla 
filosofia, alla stessa religione, e questo sogno il marxismo si propone di realizzare nel 
mondo esterno105. A questo progetto di recupero del marxismo all’utopia Bloch resterà 
fedele per tutta la vita, e sarà questo progetto ad indurre molti di questi intellettuali ad 
una rivalutazione dei socialisti utopisti e perfino avversari di Marx106, e soprattutto di 
Fourier.   

Questo pensiero sarà messo a tacere o ridotto all’isolamento dallo stalinismo e dalle 
necessità della lotta al nazismo, per ritornare prepotentemente sulla scena negli anni 
Sessanta, quando il concetto di utopia conoscerà una nuova stagione sull’onda della rivolta 
degli studenti e per opera anche questa volta di intellettuali provenienti da tradizioni 
culturali esterne al marxismo come il surrealismo o l’analitica esistenziale heideggeriana, 
i quali denunciano l’estendersi dell’alienazione all’intera esistenza umana nella società dei 
consumi, in cui la logica della merce pervade tutti gli aspetti della vita quotidiana 
subordinandola al profitto107, e a cui oppongono l’idea surrealista di cambiare il mondo 
per cambiare la vita. Così per Henri Lefebvre l’utopia è il superamento dell’alienazione 
come blocco delle possibilità umane attraverso una immaginazione creatrice estetica che 
implica non solo una rottura politica ma anche una rottura poetica che rivaluti la 
dimensione del sensibile e del corporeo portando ad una riappropriazione di se stessi che 
promette libertà e felicità108. E Marcuse è convinto che lo sviluppo delle forze produttive, 
una volta passato sotto il controllo degli uomini, consente il salto qualitativo a quella che 
egli chiama la dimensione estetica della vita, nella quale il lavoro, come in Fourier, è 
diventato gioco e l’uomo si riconcilia con l’ambiente in un’esistenza pacificata e armonica 
ispirata al freudiano principio di piacere e al criterio della bellezza109. 
 
5. Conclusione 
Si tratta ormai di una concezione dell’utopia che si misura con le possibilità aperte dalla 
società capitalista dopo Marx, caratterizzata da un’accentuata automazione della 
produzione, da una elevata produttività del lavoro, da un’ampia disponibilità di generi di 
consumo, dall’espansione dei ceti medi e dalla fine della centralità della classe operaia 

 
100 Rühle (1972), p. 19. 
101 Lukács (1972a), pp. 149-150. 
102 Lukács (1977), p. 121. 
103 Lukács (1972b), p. 65. 
104 Lukács (1972c), p. 6. 
105 Cfr. naturalmente Bloch (1980). 
106 Così Korsch (1975), pp. 429-430. Per una ricostruzione più dettagliata del pensiero di questi autori cfr. 

Vaccaro (2017). 
107 Cfr. Vaccaro (2007). 
108 Cfr. Lefebvre (1983), Lefebvre (1980), e, su di lui, Vaccaro (2012), pp. 47-71.  
109 Cfr. Marcuse (1968), Marcuse (1969), e, su di lui, Vaccaro (2022). 



Marx, l’utopia, la transizione 
 

 
402 

 

industriale nel processo produttivo e quindi nella creazione di ricchezza sociale. Queste 
possibilità, e con esse l’attualità dell’utopia, sono espressamente tematizzate dal pensatore 
che accompagna questo concetto fino all’inizio del nuovo millennio: André Gorz. Pur senza 
lesinare critiche a Marx per la sua fiducia nelle forze produttive e nel proletariato110, Gorz 
ritiene infatti che «la logica del capitale ci ha condotti alle soglie della liberazione»111, perché 
attraverso una sempre maggiore produttività del lavoro ha creato le premesse di una 
società senza alienazione in cui la soddisfazione dei bisogni è assicurata da una quantità 
minima di lavoro, il lavoro deve servire all’allargamento dell’autonomia individuale, e la 
ricchezza viene misurata in possibilità autodeterminate di felicità. Gorz definisce questa 
società «una società del tempo liberato o “società della cultura”», e la ritiene «conforme al 
contenuto etico (il “libero sviluppo delle individualità”) dell’utopia marxiana»112. 

Quello che Gorz sembra suggerirci forse è che è proprio questa la parte più viva e attuale 
del pensiero di Marx, e l’eredità che dobbiamo raccogliere nella nostra epoca che qualcuno 
ha voluto chiamare post-marxista113 e che appare così lontana sia da quella di Marx che 
da quella del marxismo classico al punto da sembrare che in essa tutte le sue categorie 
siano state invalidate. Ma allora il senso della riscoperta dell’utopia di Marx e in Marx sta 
forse proprio nel non arrendersi alle presunte leggi dell’economia e nel non rinunciare a 
pensare un mondo e una vita possibili per tutti gli uomini, poiché l’utopia è «la visione del 
futuro in base alla quale una civiltà elabora i suoi progetti, fonda i suoi scopi ideali e le 
sue speranze»114.  
 
 
Bibliografia. 
Baczko, B. (1979), L’utopia. Immaginazione sociale e rappresentazioni utopiche nell’età 

dell’illuminismo, trad. it. a cura di M. Botto e D. Gibelli, Einaudi, Torino. 
Bartolommei, S. (1978), Illuminismo e utopia. Temi e progetti utopici nella cultura francese 

(1776-1788), il Saggiatore, Milano. 
Bernardi, W. (1974), Utopia e socialismo nel ’700 francese, Sansoni, Firenze 
Blanc, L. (1966), Organizzazione del lavoro, trad. it. in G.M. Bravo, (a cura di) (1966), pp. 

311-342. 
Bloch, E. (1980), Spirito dell’utopia, trad. it. a cura di V. Bertolino e F. Coppellotti, La Nuova 

Italia, Firenze. 
Bloch, E. (1994), Il principio speranza, vol. II, trad it. a cura di T. Cavallo, Garzanti, Milano. 
Bravo, G.M. (1966), Il socialismo prima di Marx, Editori Riuniti, Roma. 
Bravo, G.M. (1966a), Introduzione a G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp. 7-40. 
Comparato, V.I. (2005), Utopia, il mulino, Bologna. 
Cabet, E. (1966), Voyage en Icarie, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp. 479-498. 
Cole, G.D.H. (1953), Storia del pensiero socialista, vol. I: I precursori. 1789-1850, trad. it. a 

cura di L. Bernardi, Laterza, Bari, 1972. 
Considérant, V. (1966), Ideale di una società perfetta, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) 

(1966), pp. 164-186. 
Constant, A.-L. (1966), La Bibbia della libertà, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp. 

520-530. 
Dézamy, T. (1966), Il Codice della comunità, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp. 

534-546. 
Esquiros, A. (1966), Il Vangelo del popolo, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp. 

501-516. 

 
110 Cfr. Gorz (1982). 
111 Ivi, p. 84. 
112 Gorz (1992), p. 105. 
113 In questi termini si esprime ed es. Therborn (2008). Per una ripresa dell’eredità di Marx cfr. invece 

Hobsbawm (2012). 
114 Gorz (1992), p. 17. 



Giambattista Vaccaro 

 
403 

 

Fourier, C. (1966), Il nuovo mondo industriale e societario, trad. it. in G.M. Bravo (a cura 
di) (1966), pp. 98-126. 

Gorz, A. (1982), Addio al proletariato, trad. it. a cura di G. Viale, Edizioni lavoro, Roma. 
Gorz, A. (1992), Metamorfosi del lavoro, trad. it. a cura di S. Musso, Bollati Boringhieri, 

Torino.  
Habermas, J. (1987), Il discorso filosofico della modernità, trad. it. a cura di E. Agazzi, 

Laterza, Bari. 
Heinrich, M. (2004), Kritik der politischen Ökonomie: Eine Einführung, Schmetterling, 

Stuttgart. 
Hobsbawm, E. (2012), Come cambiare il mondo. Perché riscoprire l’eredità del marxismo, 

trad. it a cura di L. Clausi, Rizzoli, Milano. 
Korsch, K. (1969), Karl Marx, trad. it. a cura di A. Illuminati, Laterza, Bari. 
Korsch, K. (1970), Marxismo e filosofia, trad. it. a cura di M. Spinella, Sugar, Milano. 
Korsch, K. (1974), Crisi del marxismo, trad it. in Dialettica e scienza nel marxismo, a cura 

di G.E. Rusconi, Laterza, Bari, pp. 133-140. 
Korsch, K. (1975), Dieci tesi sul marxismo oggi, in Scritti politici, trad. it. a cura di C. 

Bertorelle e C. Saraceno, Laterza, Bari, pp. 429-431. 
Lamennais, F. (1966), La schiavitù moderna, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp. 

363-386. 
Laponneraye, A. (1966), Dichiarazione dei diritti dell’uomo e del cittadino, trad. it. in G.M. 

Bravo (a cura di) (1966), pp. 152-160. 
Lefebvre, H. (1980), Il tempo degli equivoci, Multhipla, Milano. 
Lefebvre, H. (1983), Abbandonare Marx?, trad. it. a cura di A.M. Tognazzi, Editori Riuniti, 

Roma. 
Lukács, G. (1967), Storia e coscienza di classe, trad. it. a cura di G. Piana, Sugar, Milano.  
Lukács, G. (1972a), Vecchia e nuova Kultur, in Kommunismus 1920-1921, ed. it. a cura di 

M. Cacciari, Padova, Marsilio, pp. 138-152. 
Lukács, G. (1972b), Il ruolo della morale nella produzione comunista, in Scritti politici 

giovanili 1919-1928, trad. it. a cura di P. Manganaro e N. Merker, Laterza, Bari, pp. 65-
72. 

Lukács, G. (1972b), Tattica e etica, trad. it. ivi, pp. 3-14. 
Lukács, G. (1977), I fondamenti morali del comunismo, trad. it. in F. Cerutti et al., Storia e 

coscienza di classe oggi, Aut Aut, Milano, pp. 119-122.  
Mably, G.B. de (1961), Dei diritti e dei doveri del cittadino, trad it. in G.B. de Mably, Scritti 

politici, a cura di A. Maffey, UTET, Torino, vol. I, pp. 54-181. 
Mably, G.B. de (1996), Dubbi proposti ai filosofi economisti sull’ordine naturale ed essenziale 

delle società politiche, trad. it. in G.B. de Mably, Scritti politici, a cura di A. Maffey, UTET, 
Torino, vol. II, pp. 7-146. 

Mannheim, K. (1974), Ideologie e utopia, trad. it. a cura di A. Santucci, il mulino, Bologna. 
Marat, J.-P. (1977a), Le catene della schiavitù, in L’amico del popolo, a cura di C. Spada, 

Editori Riuniti, Roma, pp. 18-35. 
Marat, J.-P. (1977b), L’amico del popolo, in L’amico del popolo, a cura di C. Spada, Editori 

Riuniti, Roma, pp. 57-192. 
Marat, J.-P. (1977c), Il diritto di proprietà, in L’amico del popolo, a cura di C. Spada, Editori 

Riuniti, Roma, pp. 36-44.  
Marcuse, H. (1968), Eros e civiltà, trad. it. a cura di L. Bassi, Einaudi, Torino. 
Marcuse, H. (1969), Saggio sulla liberazione, trad. it. a cura di L. Lamberti, Einaudi, Torino.   
Marx, K., Engels, F. (1971), L’ideologia tedesca, trad. it. a cura di F. Codino, Ed. Riuniti, 

Roma. 
Marx, K. (1896), Le lotte di classe in Francia, Critica sociale, Milano. 
Marx, K. (1902), La guerra civile in Francia, Mongini, Roma. 
Marx, K. (1965a), La questione ebraica, in Annali franco-tedeschi, trad. it. a cura di G.M. 

Bravo, Edizioni del Gallo, Milano, pp. 262-301. 



Marx, l’utopia, la transizione 
 

 
404 

 

Marx, K. (1965b), Un carteggio del 1843, in Annali franco-tedeschi, trad. it. a cura di G.M. 
Bravo, Edizioni del Gallo, Milano, pp. 55-83. 

Marx, K. (1968a), Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica, vol. I, trad. 
it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze. 

Marx, K. (1968b), Critica del programma di Gotha, trad. it. a cura di E. Sgrò, Feltrinelli, 
Milano. 

Marx, K. (1969a), Per la critica dell’economia politica, trad. it. a cura di E. Cantimori 
Mezzamonti, Editori Riuniti, Roma. 

Marx, K. (1969b), Miseria della filosofia, trad. it. a cura di F. Rodano, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K. (1970a), Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica, vol. II, trad. 

it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze.  
Marx, K. (1970b), Manifesto del partito comunista, trad. it. a cura di E. Cantimori 

Mezzamonti, Einaudi, Torino. 
Marx, K. (1970c), India, Cina, Russia, ed. it. a cura di B. Maffi, il Saggiatore, Milano 
Marx, K. (1972a), Il Capitale, vol. I, 1, trad. it. a cura di D. Cantimori, Editori Riuniti, Roma. 
Marx, K. (1972b), Il Capitale, vol. III, 3, trad. it. a cura di M.L. Boggeri, Editori Riuniti, 
Roma. 
Marx, K, (1972c), Teorie sul plusvalore, vol I, trad. it. a cura di G. Giorgetti, Editori Riuniti, 

Roma. 
Marx, K (1973a), Manoscritti economico-filosofici del 1844, trad. it. a cura di N. Bobbio, 

Einaudi, Torino. 
Marx, K. (1973b), Teorie sul plusvalore, vol. II, trad. it a cura di L. Perini, Editori Riuniti, 

Roma. 
Marx, K. (1976), Lettere a Kugelmann, trad. it a cura di B. Munari, Editori Riuniti, Roma. 
Meslier, J. (1992), Testamento, trad. it. a cura di I. Tosi Gallo, La fiaccola, Ragusa. 
Morelly, (1975), Codice della natura, trad. it. a cura di C. Romeo, Editori Riuniti, Roma. 
Moro, T. (1971), L’Utopia o la migliore forma di repubblica, trad. it. a cura di T. Fiore, 

Laterza, Bari. 
Mumford, L. (1997), Storia dell’utopia, trad. it. a cura di R. D’Agostino, Donzelli, Roma. 
Owen, R. (1966), Il libro del nuovo mondo morale, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), 

pp. 206-244. 
Pannekoek, A. (1970), Organizzazione rivoluzionaria e consigli operai, trad. it. a cura di P. 

Rademakers e D. Zazzi, Feltrinelli, Milano. 
Pannekoek, A. (1972), Lenin filosofo, trad. it a cura di F. Belfiore, Feltrinelli, Milano. 
Petrucciani, S. (2015), Da Marx al marxismo attraverso Engels, in S. Petrucciani (a cura 

di), Storia del marxismo, Carocci, Roma, vol. I, pp. 11-32. 
Pillot, J.-J. (1966), Né castelli né capanne, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp. 

396-410. 
Quarta, C. (2015), Homo utopicus. La dimensione storico-antropologica dell’utopia, Dedalo, 

Bari. 
Robespierre, M. (1984a), Sul processo del re, in La rivoluzione giacobina, ed. it. a cura di U. 

Cerroni, Editori Riuniti, Roma, pp. 91-102. 
Robespierre, M. (1984b), Sul governo rappresentativo, in La rivoluzione giacobina, ed. it. a 

cura di U. Cerroni, Editori Riuniti, Roma, pp. 127-144. 
Robespierre, M. (1984c), Sulla proprietà, in La rivoluzione giacobina, ed. it. a cura di U. 

Cerroni, Editori Riuniti, Roma, pp. 118-126. 
Rota Ghibaudi, S. (1987), L’utopia e l’utopismo. Dalla grande progettualità al ripiegamento 

critico, Angeli, Milano. 
Rühle, O. (1972), Il coraggio dell’utopia, trad. it. a cura di L. Biagioni, Guaraldi, Rimini. 
Saint-Just, L. (1971a), Sull’organizzazione dell’esercito, in L. Saint-Just, Terrore e libertà, 

a cura di A. Soboul, trad it. a cura di P. Basevi, Ed. Riuniti, Roma, pp. 80-86. 
Saint-Just, L. (1971b), Sull’amministrazione generale, sulla giustizia, il commercio, la 

legislazione e i delitti delle fazioni, in L. Saint-Just, Terrore e libertà, a cura di A. Soboul, 
trad it. a cura di P. Basevi, Editori Riuniti, Roma, pp. 185-208. 



Giambattista Vaccaro 

 
405 

 

Therborn, G. (2008), From Marxism to Post-Marxism?, Verso, London-New York. 
Vaccaro, G.B. (1981), Socialismo e umanesimo nel pensiero di Moses Hess (1837-1847), 

Bibliopolis, Napoli. 
Vaccaro, G.B. (2007), Per la critica della società della merce, Mimesis, Milano. 
Vaccaro, G.B. (2012), Le idee degli anni Sessanta, Mimesis, Milano. 
Vaccaro, G.B. (2017), L’idea di comunismo e il marxismo del Novecento, Mimesis, Milano. 
Vaccaro, G.B. (2022), Antropologia e utopia. Saggio su Marcuse, Mimesis, Milano. 
Varlet, J. (1976a), Piano per una nuova organizzazione della Società-madre degli amici della 

Costituzione, in T. Leclerc, J. Roux, J. Varlet, Gli arrabbiati, a cura di A. Groppi, Editori 
Riuniti, Roma, pp. 153-161. 

Varlet, J. (1976b), Dichiarazione solenne dei diritti dell’uomo nello stato sociale, in T. 
Leclerc, J. Roux, J. Varlet, Gli arrabbiati, a cura di A. Groppi, Editori Riuniti, Roma, pp. 
177-183. 

Weitling, W. (1966), L’umanità come è e come dovrebbe essere, trad. it. in G.M. Bravo (a 
cura di) (1966), pp. 249-288. 

 
 
 


