GIAMBATTISTA VACCARO*

MARX, L'UTOPIA, LA TRANSIZIONE

Abstract: Marx, Utopia, Transition

History of utopia shows that this notion points out the positive side of a transition program as a social
imagination of a possible different and better society based on the criticism of the present one. This
article reconstructs the position of Marx in this history through a recognition of the places in his works
where he outlines the future society as a reign of freedom without alienation. This idea has been inherited
by Western Marxism.

Keywords: Alienation, Communism, Freedom, Marx, Utopia

1. Introduzione
Una nota e consolidata tradizione interpretativa vuole che la grande innovazione introdotta
da Marx nel pensiero socialista sia consistita nel passaggio da una concezione utopistica
di esso, basata su teorie filosofiche, ad una concezione scientifica, basata sullo studio
oggettivo della societa. Ma che cos’¢ propriamente 'utopia? Essa € stata recentemente
identificata con la tendenza dell’'uomo a progettare la propria esistenza e, all’interno di
essa, una societa giustal. Si tratta di una definizione corretta ma generica, che finisce col
comprendere fenomeni troppo eterogenei, dai miti delle origini al moderno ecologismo. Piu
opportunamente Karl Mannheim, in un’opera che € ormai un classico su questo tema, ha
ristretto il campo di questo concetto vedendo nelle utopie «idee [...] trascendenti una
situazione data, le quali hanno comunque un effetto nella trasformazione dell’ordine
sociale esistente»?, ed indicando le loro caratteristiche nel richiamo a valori che chiedono
di essere realizzati, nell’indicazione di gruppi sociali che li realizzino e nella coscienza che
ogni epoca produce questi valori come espressione di tendenze non ancora soddisfatte.
Questa definizione esclude sia le immagini cupe che dell’'utopia ha dato tutta una
letteratura, da London a Orwell a Huxley, che ha visto in essa un mondo di oppressione e
controllo totale dell’individuo, sia quelli che sono stati chiamati gli archetipi di essa, da
Platone al millenarismo medievale e luterano3, sia progetti come quelli di Campanella o
Bacone, che hanno un valore poco piu che letterario e senza attinenza col loro tempo*.
L’utopia €& invece «immaginazione sociale» che «sposta i limiti stessi di cido che viene
accettato come possibile»S, irrompendo nella storia e imprimendole un nuovo inizio. Come
tale essa € connessa all’idea di progresso e quindi € un fenomeno della modernita, di cui
costituisce quello che Habermas ha chiamato il contenuto normativo o la promessa non
mantenuta, cioé «a prospettiva di una prassi autocosciente, nella quale
l'autodeterminazione solidale di tutti dovrebbe potersi collegare con Iautentica
autodeterminazione di ciascun singolo»®, € la pars costruens di un progetto di transizione
di cui indica il terminus ad quem e la cui pars destruens ¢ la critica della societa presente
come terminus a quo della transizione stessa.

* Universita della Calabria.

1 Cfr. Quarta (2015), p. 51.

2 Mannhein (1974), p. 225.

3 Cfr. Comparato (2005), pp. 13-44.
4 Cfr. Mumford (1997), pp. 65-67.

5 Baczko (1979), p. 6.

6 Cfr. Habermas (1987), p. 337.

Bollettino Filosofico 40 (2025): 391-405
ISSN 1593 - 7178

E-ISSN 2035 - 2670

DOI 10.6093/1593-7178/13006

391



Marx, 1'utopia, la transizione

2. Breve storia dell’utopia

Questo modello dell'utopia si ritrova gia nell’opera che ha introdotto questo termine nella
storia delle idee e nel lessico della politica: quella di Tommaso Moro. La struttura del libro
€ nota: ¢ il resoconto del viaggio di Raffaele Itlodeo nell’isola di Utopia e dei costumi e delle
leggi degli abitanti di essa. Il racconto ha tuttavia una struttura bipolare, poiché parte
dalla critica della societa contemporanea e in contrapposizione ad essa costruisce
I'immagine della forma ideale di repubblica. Moro sintetizza i mali di cui soffre I'Inghilterra
del suo tempo nella forbice tra «la malvagia avarizia di pochi senza coscienza»” e la massa
della poverta che egli imputa alla proprieta privata che genera ingiustizia e lavoro inutile
«a servizio soltanto del lusso e del capriccio»®. Invece in Utopia «il primo e principale
problema € in che cosa la felicita umana consiste»9, cioé in una vita virtuosa conforme a
natura che a sua volta consiste nell’«aiutarsi I'un ’altro per una vita piu lieta»10. Sulla base
di questi principi in Utopia non c’¢ proprieta privata ma «tutto € in comune»ll, «a
distribuzione dei beni non vi & fatta con gretto malanimo, nessuno vi € povero»!2, perché a
ciascuno € garantita la soddisfazione dei suoi bisogni naturali, a tutti sono assegnati lavori
utili in modo da ridurre il tempo di lavoro necessario a soddisfare i bisogni di ciascuno e
da destinare il tempo libero o ad attivita di pubblica utilita o «al piacere di ognuno [...]
perché [...] lo spenda bene, secondo i suoi gusti, in qualche occupazione prediletta»'3, come
gli studi letterari. Sul piano dell’'organizzazione politica poi Moro pensa a magistrature
elettive e a termine, il cui compito € soprattutto la sorveglianza, poiché la difesa
dell’eguaglianza e il terrore del ritorno di forme di inerzia sono spinti da Moro fino a
postulare una rigida regolamentazione della vita di ciascuno che investe anche gli ambiti
privati come il matrimonio, ’alimentazione, ’abbigliamento.

Con questa immagine della societa ideale Moro ha fornito gli elementi del modello
dell’'utopia a tutto il pensiero successivo. I due secoli che seguono la sua opera vedono
infatti un grande sviluppo della letteratura utopistica, soprattutto nella forma, da lui stesso
inaugurata e piu adatta al clima politico dell’eta dell’assolutismo, del viaggio immaginario
e dell'incontro con civilta diverse, come gli Uroni di Lahontan o i Sevarambi di Veiras
d’Allais, nella quale si € voluta vedere piuttosto una fuga che scaturisce dal pessimismo
verso la possibilita di cambiare il mondo!4. Ma con ITlluminismo questo genere letterario
si esaurisce e I'utopia cambia statuto passando dalla descrizione romanzata di una societa
radicalmente diversa ad «un pensiero sistematico che, partendo dall’analisi della realta,
offre alla stessa una possibilita di rinnovamento pratico»!5. La progettazione utopica tende
a diventare proposta politica, e quindi base per una riforma dello stato e per una nuova
legislazione sociale, e gli utopisti da «illusi ricercatori di perfezione» diventano «degli
studiosi analitici della realta sociale, nella quale colgono la non corrispondenza tra fatti e
postulati enunciati»'6. Questo mutamento di stile e di prospettiva raggiunge la sua forma
piu compiuta in Mably e in Morelly.

7 Moro (1971), p. 44.

8 Ivi, p. 84.

9 Ivi, p. 101.

10 Tvi, p. 103.

11 Ivi, p. 66.

12 Tvi, p. 148.

13 Ivi, p, 82.

14 Baczko parla a questo proposito di un «altrove dell'utopia» come «luogo inesistente abitato da esuli della
nostra societa, che vivono un tempo loro proprio, una storia che non s’innesta nella nostra» (Baczko, 1979, p.
451), e Comparato di scetticismo nei confronti della vita sociale che caratterizza tutta ’epoca barocca ed é il
riflesso dell’assolutismo che impronta la politica di quel periodo (cfr. Comparato, 2005, pp. 115-131).

15 Rota Ghibaudi (1987), p. 8.

16 Tvi, p. 20. Il nesso tra Illuminismo e utopia € evidenziato naturalmente da Baczko, ma cfr. anche
Bartolommei (1978), che parla di «circolarita tra utopia e philosophie» (p. 86). Di parere opposto € invece
Bernardi (1974), che parla anzi di «frattura tra philosophie e utopia», poiché quest’ultima «si rivela estranea
agli indirizzi politici, ai modelli culturali e agli obiettivi del movimento dei lumi» (p. 37) rimanendo su un piano
moralistico.

392



Giambattista Vaccaro

In entrambi I'utopia si configura infatti come un progetto costituzionale e legislativo
basato sulla natura, che ha creato gli uomini «perfettamente eguali [...] e perfettamente
liberi» e ha dato loro «una sola legge: quella di lavorare alla nostra felicita»'7. Ma le
istituzioni hanno corrotto gli uomini dividendo il campo produttivo dei suoi beni e cosi
diffondendo l’avarizia e lineguaglianza. Di qui la condanna di entrambi della proprieta
privata ritenuta «la fonte maggiore di tutte le disgrazie che affliggono 'umanita»!8, la
necessita della comunita dei beni e la proposta di leggi che impediscano la formazione di
grandi fortunel?, e l'esigenza dell’abolizione del commercio2° e di una distribuzione
proporzionale del lavoro tra i membri della societa che riduca il peso di esso?!. E mentre
Morelly si spinge a formulare un rigoroso codice di leggi che regolamentino ogni aspetto
della vita, Mably esclude che queste leggi possano essere introdotte con «rimedi violenti»,
come una rivoluzione, e preferisce «un regime dolce»?2, cioé una riforma progressiva delle
istituzioni, che porti ad una repubblica incentrata sul potere legislativo. Nell’abate Meslier
poi questi temi vengono convogliati in un’invettiva contro la miseria delle masse e la
disparita delle condizioni sociali, alle quali Meslier contrappone l'ideale del cristianesimo
delle origini di una comunita dell’eguaglianza e della fraternita2® i cui membri vivono
«pacificamente e comunitariamente insieme |[...] dedicandosi tutti nella stessa misura [...]
al progresso e alla conservazione del bene di tutti»2+.

Ma con Meslier il popolo entra ormai sulla scena dell’'utopia e se ne impadronisce, e
l'evoluzione di essa sfocia nella rivoluzione francese, alla quale la tradizione utopica
fornisce un contenuto nel pensiero dei giacobini. Partiti anch’essi dal presupposto che
«'uomo € nato per la felicita e per la liberta: e tuttavia egli € dappertutto schiavo e infelice»,
e che «i mali della societa non provengono mai dal popolo, bensi dal governo»25, i giacobini
giungono a teorizzare un «diritto di insurrezione»26 che instauri uno stato democratico
basato sulla virtu e sulla formazione morale dei cittadini??, incentrato sul potere legislativo
che in alcuni si spinge fino ad un regime assembleare?8, con un esercito popolare con
ufficiali eletti a scadenza?® e con leggi che limitino la proprieta privata alle necessita
dell’esistenza in modo da garantire una «eguale ripartizione»3°. Questo programma,
espressione di ceti rurali e artigiani, si radicalizza progressivamente passando da Saint-
Just e Robespierre a Marat, agli “arrabbiati” e infine a Babeuf per diventare in quest’ultimo
I'utopia socialista di una nuova classe creata dall’incipiente rivoluzione industriale: il
proletariato.

La continuita di questo socialismo col pensiero giacobino e con la fase alta della
rivoluzione francese, quella del 1793, é rimarcata soprattutto dalla corrente che in esso si
richiama a Babeuf, secondo la quale la rivoluzione francese «ha posto delle basi da cui il
popolo deve per forza trarre le conseguenze»3l, ma tutte le correnti concordano sulla
validita dei principi della rivoluzione francese e su una critica della societa contemporanea

17 Mably (1961), p. 60.

18 Ivi, p. 130.

19 Cfr. ad es. Mably (1996), p. 31, dove Mably definisce la comunita dei beni «l vero ordine morale».

20 Cfr. Morelly (1975), p. 175.

21 Cfr. ivi, p. 102.

22 Mably (1961), p. 176.

23 Cfr. Meslier (1992), p. 150.

24 Ivi, p. 141.

25 Robespierre (1984b), pp. 127-128, e cfr. Marat (1977b), p. 63 e ivi p. 157.

26 Robespierre (1984a), p. 94, ma cfr. anche Robespierre (1984c), p. 125, dove questo diritto € inserito in
una proposta di dichiarazione dei diritti dell'uomo e del cittadino, Marat (1977a), p. 34, e Varlet (1976b), p.
182.

27 Cfr. Robespierre (1984c), p. 91, Saint-Just (1971b), p. 194.

28 Cfr. Varlet (1976a), p. 153.

29 Cfr. Saint-Just (1971a), p. 84 e Marat (1977b), pp. 93-94.

30 Marat (1977c), p. 38, e cfr. Robespierre (1793a), p. 120 e Varlet (1976a), pp. 181-182.

31 Pillot (1966), p. 402. La principale di queste basi ¢ l'idea di eguaglianza reale formulata dalla «sublime
Montagnav (ivi, p. 403) e schiacciata dalla reazione termidoriana.

393



Marx, 1'utopia, la transizione

in quanto «in se stessa cattiva»32? e non perfezionabile in alcun modo, «profondo disordine»
e «ribellione contro Dio»33, a causa delle diseguaglianze tra ricchi e poveri che generano
nuove forme di schiavitu34. Tali diseguaglianze sono poi fatte risalire allineguale divisione
del lavoro, al denaro e al sistema del profitto, infine alla libera concorrenza3’, e con questo
si delinea gia una critica del nascente modo di produzione capitalistico. A questo tutti
contrappongono l'idea che lo scopo della societa deve invece essere la felicita di tutti, che
essa € resa possibile dalla liberta e dall'uguaglianza, e che sulla base di questi principi si
deve costruire una nuova societa che tutti definiscono ben organizzata, o perché, come in
Saint-Simon, organizzata in modo razionale, o perché, come in Fourier, basata sulla
socialita intrinseca alle passioni umane, o perché, come in Owen, basata sull’educazione
morale degli uomini, e di cui alcuni vedono il modello nella comunita cristiana delle
origini3e.

Questa societa deve essere per tutti una comunita, cioé un’associazione basata
sull’amore e sulla comunanza dei beni, che per alcuni deve consistere nell’abolizione della
proprieta privatad’, per altri in una sua limitazione per legge che impedisca la formazione
di grandi patrimoniss. In questa societa il lavoro deve trasformarsi in gioco e in piacere39,
e a questo scopo alcuni vedono utile lo sviluppo industriale e l'introduzione delle
macchine*°. Sul metodo della transizione invece le strade si dividono tra chi pensa ad una
transizione pacifica attraverso lorganizzazione e l’associazione dei lavoratori e il
proselitismo*!, e chi riscopre il giacobino diritto all'insurrezione ed il modello giacobino di
stato come strumento per imporre i dovuti cambiamenti nella societa2. Ma ormai questi
teorici utopisti non sono piu «persone a sé, indipendenti, che vissero e operarono in un
mondo ideale loro proprio», ma portatori di «anticipazioni concrete [...] che avevano una
ragione e una radice in quel tempo, nella societa del primo grande sviluppo del capitalismo»
e che «operarono per le loro cosiddette utopie, ebbero giornali, diressero associazioni
operaie, [...] parteciparono a movimenti intellettuali e politici»*3. In questo contesto, in cui
I'utopia diventa forza storica reale, si inserisce 'opera di Marx.

3. Marx

Come ¢ stato giustamente notato, <Marx ed Engels conosceranno quasi tutti questi autori,
li discuteranno nei loro primi scritti e, via via, in tutta la loro ampia produzione, li
criticheranno, [...] ma ne accoglieranno l’essenza, come valido motivo di lotta per la classe
operaia»*4, e, insieme ad essa, i motivi centrali della tradizione del pensiero utopistico,
preoccupati piuttosto dell’influenza negativa che potevano esercitare sugli operai i vari,
ambigui “profeti” come Kriege, Albrecht o Kuhlmann. In questa tradizione tuttavia Marx
introduce tre importanti novita: innanzitutto ne sottrae i motivi ad ogni valutazione morale
basata sulle leggi di natura o sulla conformita alla ragione per fornire loro una fondazione
filosofica nell’essenza umana; in secondo luogo affida la loro realizzazione all’atto politico
della rivoluzione e della presa del potere, ripreso dalla tradizione babouvista ed enfatizzato
contri i progetti dei riformatori come Saint-Simon, Fourier e Owen e degli associazionisti

32 Considérant (1966), p. 172.

33 Lamennais (1966), p. 376.

34 Cfr. ivi, p. 369 e Cabet (1966), p. 479.

35 Cfr. Weitling (1966), pp. 251 e ss. Blanc (1966), pp. 313 e ss.

36 Cfr. ad es. Constant (1966), p. 521, o Esquiros (1966), pp. 510 e ss., o Cabet (1966), p. 480, o Weitling
(1966), p. 297.

37 Cfr. Weitling (1966), p. 289.

38 Cfr. Laponneraye (1966), p. 154.

39 Cfr. Fourier (1966), p. 101 e Weitling (1966), p. 257.

40 Cfr. Fourier (1966), pp. 104 e ss.; Owen (1966), p. 209; Weitling (1966), p. 253; Blanc (1966), p. 339;
Cabet (1966), p. 481; Dézamy (1966), p. 542.

41 Cfr.ad es. Considérant (1966), pp. 175 e ss.; Cabet (1966), pp. 482, 492, 497. A questi si deve aggiungere
Proudhon.

42 Cfr. Laponneraye (1966), p. 159, Blanc (1966), pp. 352 e ss., e, naturalmente, Blanqui.

43 Bravo (1966a), pp. 34-35. Su tutti questi pensatori cfr. Cole (1953).

44 Bravo (1966a), p. 11.

394



Giambattista Vaccaro

come Cabet e Proudhon; infine rifiuta il volontarismo e le costruzioni a tavolino, che fanno
della progettazione della societa futura un esercizio letterario, a vantaggio di una
conoscenza scientifica della realta che lega la transizione a un nuovo ordine sociale allo
sviluppo delle forze produttive. Se dunque, come voleva Engels, in Marx c’¢ un passaggio
del socialismo dall’'utopia alla scienza, esso non si traduce in un’obliterazione dell'utopia,
come dimostrano i molti accenni ad aspetti della societa futura disseminati in tutta l'opera
di Marx, ma piuttosto, come aveva acutamente sottolineato Ernst Bloch*5, in un’inversione
delle proporzioni tra le due parti della teoria della transizione rispetto ai socialisti utopisti
in forza della quale la critica della societa presente si dilata rispetto all’immaginazione della
societa futura ma per rilanciarla ad un livello superiore e rifondarla piu solidamente nella
storia concreta e nelle possibilita reali da essa aperte.

Questa operazione si fonda su una trama di concetti filosofici, elaborati nel contesto
dello hegelismo di sinistra, particolarmente di Feuerbach e del socialismo ad esso
ispirato*¢, che attraversa tutta 'opera di Marx e ruota intorno alla constatazione che «gli
uomini cominciarono a distinguersi dagli animali allorché cominciarono a produrre i loro
mezzi di sussistenza», e in questo modo a produrre «indirettamente la loro stessa vita
materiale», per cui «cio che essi sono coincide [...] con la loro produzione, tanto con cié che
producono quanto col modo come producono»’. Questa definizione ha in Marx tre
implicazioni: innanzitutto la rilevanza del lavoro, e in generale dell’economia nella vita
umana, in secondo luogo il carattere storico dell’organizzazione della produzione, e infine
la sua dimensione sociale. Percio fin dagli Annali franco-tedeschi Marx puo affermare, in
polemica con Hegel, che I’essenza dell'uomo si trova nella societa civile e non nello stato,
nel bourgeois e non nel citoyen*8, poiché nella societa civile essa appunto si manifesta nella
sua attivita produttiva, cioé nel lavoro. Di qui la necessita per Marx dello studio di quella
scienza che studia appunto la produzione, le sue forme e i rapporti tra gli uomini nel lavoro:
I’economia politica, che, secondo la sua nota affermazione, della societa civile &€ appunto
l'anatomia%. L’approdo all’economia politica € dunque una conseguenza delle premesse
antropologiche e filosofiche del lavoro di Marx.

Marx si dedica allo studio dell’economia politica a Parigi, nello stesso anno in cui
vengono pubblicati gli Annali, il 1844, ma questo studio prende subito il taglio di un
approccio critico a tutta l’economia politica come scienza improntato al metodo della
demistificazione speculativa che Feuerbach aveva applicato alla religione. Questo taglio
emerge nel risultato di questo primo studio, i Manoscritti economico-filosofici risalenti a
quell’anno, e giunge alla conclusione, alla quale Marx rimarra fedele per tutta la vita, che
I’'economia politica si basa sull’occultamento della presenza del lavoro umano vivo nella
produzione e sulla riduzione di questa ad un rapporto tra cose, ad un processo naturale e
non sociale. Questo occultamento rimanda all’alienazione del lavoratore che ha luogo nel
processo lavorativo nelle condizioni della proprieta privata e della produzione di merci, cioé
nel tipo di societa civile denominata capitalismo.

Nei Manoscritti infatti Marx sostiene che nel processo lavorativo «il lavoro & esterno
all’operaio, cio¢ non appartiene al suo essere, e quindi nel suo lavoro egli non si afferma,
ma si nega», si perde, perché «l lavoro non € suo proprio, ma di un altro [...], ed egli [...]
non appartiene a se stesso, ma ad un altro»®9, sia perché il prodotto del suo lavoro in
quanto merce si contrappone al lavoratore come un essere estraneo che esiste
indipendentemente da lui, sia perché la sua stessa attivita produttiva, o quella che in

45 Cfr. Bloch (1994), p. 714.

46 Cfr. Vaccaro (1981).

47 Marx, Engels, (1971), pp. 8-9.

48 Cfr. Marx (1965a), pp. 273-292.

49 Cfr. Marx (1969a), p. 4. In queste stesse pagine Marx ricostruisce il suo percorso indicando proprio negli
Annali franco-tedeschi il punto di partenza di esso, poiché li «la mia ricerca arrivo alla conclusione che tanto i
rapporti giuridici quanto le forme dello Stato [...] hanno le loro radici [...] nei rapporti materiali dell’esistenza,
il cui complesso viene abbracciato da Hegel [...] sotto il termine di “societa civile”» (ibidem).

50 Marx (1973a), pp. 74-75.

395



Marx, 1'utopia, la transizione

seguito Marx chiamera la sua forza-lavoro, € stata venduta in cambio di un salario cosi
che l'operaio stesso €& diventato una merce. Questo tema del consolidarsi del nostro
prodotto in un oggetto che sfugge al nostro controllo e nel quale sono sussunti non solo
I'individuo ma tutti i rapporti sociali ritorna nell’Ideologia tedesca’!, ed infine nel Capitale
e nei lavori preparatori di esso. Qui infatti Marx ribadisce che «caratteristico del lavoro che
crea valore di scambio ¢ infine che il rapporto sociale delle persone si rappresenta per cosi
dire rovesciato, cioé come rapporto sociale delle cose [...] Il valore di scambio € un rapporto
fra persone [...] celato sotto il velo delle cose»52, nel quale la forza-lavoro, che ¢ la
«personalita vivente»S3 dell'uomo, viene acquistata come una merce qualsiasi ed
incorporata al capitale come parte di esso, appunto come capitale variabile, per diventare
il vero fattore della valorizzazione del capitale. Questa appropriazione del lavoro vivo da
parte del capitale raggiunge il suo culmine e la sua sanzione finale con l'introduzione delle
macchine nel ciclo produttivo, poiché con essa «il lavoro oggettivato si contrappone al
lavoro vivo nello stesso processo di lavoro, come quel potere che lo domina e in cui il
capitale stesso consiste»5*, in un rapporto in cui «I’accento cade non sul fatto che ’enorme
potere oggettivo [...] sia oggettivato, ma sul fatto che sia alienato, espropriato, estraniato,
che appartenga non all’operaio, ma alle condizioni di produzione personificate, ossia al
capitale»55, e che in esso «la svalorizzazione del mondo umano cresce in rapporto diretto
con la valorizzazione del mondo delle cose»>6 e 1'operaio si sente fuori di sé. Da questo
carattere del rapporto di produzione capitalistico Marx, con una procedura che era stata
tipica degli utopisti prima di lui, trae gli spunti che costituiscono il versante piu
propriamente utopico, cioé progettuale, del suo pensiero e per un confronto con i socialisti
utopisti.

Il giudizio di Marx su questi teorici del socialismo attraverso tutta la sua opera appare
piuttosto articolato. Dal Manifesto alle Lettere a Kugelmann infatti egli distingue fra gli
autori dei sistemi sociali utopisti e i loro discepoli. Mentre i primi infatti «erano rivoluzionari
per molti aspetti»s7, poiché in essi «vi € l'intuizione fantastica di un mondo nuovo»58 che
«risponde al primo impulso presago del proletariato verso una trasformazione generale
della societa, in un periodo nel quale il proletariato € ancora pochissimo sviluppato»%9, e
proprio per questo essi respingono ogni azione politica rivoluzionaria da parte del
proletariato sostituendola con la loro inventiva personale, i secondi, di fronte allo sviluppo
della lotta fra le classi, che ha tolto ogni valore pratico e ogni giustificazione a questa
inventiva, finiscono col creare sette reazionarie che con la loro predicazione paralizzano la
lotta politica del proletariato stesso.

E evidente che sia il Manifesto che le Lettere a Kugelmann risentono, quanto meno nella
virulenza del loro tono, del contesto politico di lotta interna alle organizzazioni operaie del
periodo in cui sono stati scritti, cio€, rispettivamente, la neonata Lega dei comunisti e la
prima Internazionale. Ma in queste stesse pagine del Manifesto viene rivolta ai socialisti
una critica che richiama un altro scenario: quella di «rozzo egualitarismo»%°. Per trovare la
radice di questa critica bisogna risalire a qualche anno prima, agli Annali franco-tedeschi,
e qui torna in gioco la teoria dell’alienazione. Marx infatti rivolge ai comunisti
contemporanei, da Cabet a Weitling, lo stesso rimprovero che nel Manifesto rivolgera ai
primi socialisti di non essere critici ma dogmatici perché non sviluppano lidea di una

51 Cfr. Marx, Engels (1971), p. 399.

52 Marx (1969a), p. 16, e cfr. Marx (1972a), pp. 85-86. E il famoso capitolo sul feticismo, ma tutta questa
tematica era stata gia sviluppata in Marx (1968a), pp. 97-98 e 103 sgg. Su questo carattere sociale della
produzione e di tutte le sue figure insiste in modo particolare Heinrich (2004).

53 Marx (1972a), p. 184.

54 Marx (1970a), p. 391, e cfr. Marx (1972c), p. 582.

3 Marx (1970a), p. 575, e cfr. Marx (1972c¢), p. 192.

56 Marx (1973a), p. 71.

57 Marx (1970b), p. 233.

58 Marx (1976), p. 44.

59 Marx (1970b), p. 233. Questo giudizio era stato anticipato in Marx (1969b), p. 107.

60 Marx (1970b), p. 231.

396



Giambattista Vaccaro

nuova societa dalla critica di quella presente, ma contrappongono a questa dei sistemi
qualsiasi, in cui il comunismo viene identificato con I’abolizione della proprieta privata,
mentre le due cose «non sono affatto identiche», poiché il comunismo € «una manifestazione
particolare del principio umanistico» che in questi autori € «contaminato dal suo opposto,
l'elemento privato»6!.

Questa contaminazione viene spiegata meglio da Marx nei Manoscritti, dove egli sostiene
che questo comunismo «& I’espressione positiva della proprieta privata soppressa, e quindi
in primo luogo la proprieta privata generale [...] soltanto la generalizzazione e il
compimento della proprieta privata», la sua espressione conseguente che, in quanto tale,
«mega ovunque la personalita dell'uomo»®2: si puo dire, con un’espressione tipicamente
marxiana, che esso ¢ la negazione della proprieta privata dal punto di vista della proprieta
privata, e da questo deriva la sua rozzezza. Ma la proprieta privata «¢ l’espressione
materiale e sensibile della vita umana estraniata», e quindi la sua soppressione deve essere
«soppressione positiva di ogni estraniazione», cio¢ «appropriazione della vita umana |[...] e
quindi [...] ritorno dell'uomo [...] alla sua esistenza umana, cioé sociale»3. Il comunismo
allora si identifica col principio umanistico proprio nel momento in cui persegue la
soppressione della proprieta privata in quanto ha colto in essa l'autoestraniazione
dell'uvomo e nella sua soppressione la riappropriazione dell’essenza umana. Questo pero
significa che l’abolizione della proprieta privata, I’eguaglianza e il comunismo economico
sono solo una meta parziale e provvisoria di un processo rivoluzionario di piu ampia
portata che ha per obiettivo la liberazione dall’alienazione e la riappropriazione della vita,
cioé che «il comunismo € la struttura necessaria e il principio propulsore del prossimo
futuro; ma il comunismo non € come tale la meta dello svolgimento storico, la struttura
della societa umana»®*. Con questo si comincia gia a delineare in Marx la sua immagine
della societa futura, e siamo entrati nel cuore della sua proposta utopica. Si tratta ora di
vedere quale sara la struttura della societa futura alla quale egli accenna in queste pagine
dei Manoscritti come a qualcosa di irriducibile a quella comunita dei beni alla quale
pensano i comunisti francesi. Negli scritti successivi, e fino alla fine della sua vita, egli ci
fornira molte indicazioni su di essa.

Nell’Ideologia tedesca la riappropriazione della vita oltre l’alienazione si concretizza in
quella che Marx chiama «la realizzazione universale dell’individuo», la sua «vocazione in
generale»®5, che consiste nello «sviluppo originale e libero degli individui»®¢ attraverso il
rovesciamento del dominio dei rapporti sugli individui nel dominio degli individui sui
rapporti. Poiché pero, come si € detto, questi rapporti sono rapporti di oggettivazione nel
lavoro, gli individui, «per affermarsi personalmente, devono abolire la loro propria
condizione di esistenza quale € stata fino ad oggi [...], il lavoro»®7, sostituendo la
concorrenza tra individui e la divisione del lavoro con la solidarieta del libero sviluppo di
tutti in modo che il lavoro si trasformi nella «manifestazione personale»®® di ciascuno e nel
libero esercizio delle proprie capacita che consente all’individuo di svolgere liberamente
diverse attivita senza doversi legare a nessuna di esse, cosi che la societa comunista si
contraddistingue per essere quella che «mi rende possibile di fare oggi questa cosa, domani
quell’altra, la mattina andare a caccia, il pomeriggio pescare, la sera allevare il bestiame,
dopo pranzo criticare, cosi come mi vien voglia; senza diventare né cacciatore, né
pescatore, né pastore, né critico»®9, grazie ad una regolamentazione della produzione

61 Marx (1965b), p. 81.

62 Marx (1973a), p. 108.

63 Ivi, p. 112.

64 Ivi, p. 126.

65 Marx, Engels (1971), p. 274.

66 Ivi, p. 430.

67 Ivi, p. 57, e piu avanti dira: «<Non si tratta di liberare il lavoro, ma di abolirlo» (ivi, p. 187).
68 Ivi, p. 65.

69 Ivi, p. 24.

397



Marx, 1'utopia, la transizione

sociale che elimini il fissarsi dell’attivita umana al di fuori del soggetto, in modo che, ad
esempio, non esistano pittori, «ma tutt’al pitt uomini che, tra l’altro, dipingono anche»7°.

Con queste premesse quindi nel Capitale e nei manoscritti preparatori di esso Marx puo
denominare questa comunita della realizzazione individuale come «il regno della libertan,
che «comincia soltanto la dove cessa il lavoro determinato dalla necessita e dalla finalita
esternan, e «si trova quindi per sua natura oltre la sfera della produzione materiale vera e
propria»”l. Questo passaggio dalla necessita del lavoro alla liberta dello sviluppo delle
capacita umane € reso possibile dalla riduzione della giornata lavorativa, che aumenta il
tempo libero come tempo della liberta a disposizione dell’individuo, e che dipende a sua
volta dallo sviluppo delle forze produttive, che, aumentando enormemente la produttivita
del lavoro, riduce al minimo il tempo di lavoro socialmente necessario. Le possibilita
storiche di questa riduzione sono analizzate da Marx piu ampiamente nei Grundrisse, di
seguito alla sua trattazione delle macchine. L’introduzione di esse nella grande industria
infatti svincola la produzione della ricchezza dal tempo e dalla quantita di lavoro impiegato
per farla dipendere dalla potenza degli agenti messi in opera nella produzione, cioé
dall’applicazione della scienza alla produzione attraverso la tecnologia. A questo punto
l'operaio «si colloca accanto al processo di produzione, anziché esserne ’agente principale»,
«o sviluppo dellindividuo sociale [...] si presenta come il grande pilone di sostegno della
produzione e della ricchezza», la produzione basata sul valore di scambio cessa e «<subentra
il libero sviluppo delle individualita, e dunque [...] la riduzione del lavoro necessario della
societa ad un minimo a cui corrisponde poi la formazione e lo sviluppo artistico, scientifico
ecc. degli individui grazie al tempo divenuto libero e ai mezzi creati per tutti loro»72. Ora la
misura della ricchezza € diventata proprio il tempo libero.

Qui emerge «il grande ruolo storico del capitale», che consiste nel fatto che esso «nella
sua incessante tensione verso la forma generale della ricchezza [...] spinge il lavoro oltre i
limiti dei suoi bisogni naturali» creando pluslavoro, «lavoro superfluo dal punto di vista del
semplice valore d’uso, della pura sussistenza», fino al punto che «l possesso e la
conservazione della ricchezza generale esigono un tempo di lavoro inferiore per l'intera
societa [...] e quindi cessa il lavoro in cui 'uomo fa cio che puo lasciar fare alle cose in vece
sua»’3. La contraddizione del capitale sta allora nel fatto che «esso diminuisce [...] il tempo
di lavoro nella forma di tempo di lavoro necessario, per accrescerlo nel tempo di lavoro
superfluo»’4, perseguendo cosi la produzione come fine in sé. Ma questo «non vuol dire
altro che sviluppo delle forze produttive umane, quindi sviluppo della ricchezza della
natura umana come fine a sé [...] sviluppo delle capacita della specie umana» che, «<benché
si compia dapprima a spese del maggior numero di individui umani [...] coincide con lo
sviluppo del singolo individuo»75. Questo & il fondamento concreto, scientifico dell'utopia
marxiana, e su questa base Marx potra rispondere a un quesito posto da Vera Zasuli¢ che
la comune rurale russa potra diventare una cellula del comunismo maturo solo se potra
fare affidamento sulla forza produttiva dell’Occidente?6, altrimenti in questo comunismo,
come Marx aveva detto molti anni prima, «si generalizzerebbe soltanto la miseria»77.

Tuttavia lo sviluppo delle forze produttive contiene anche un rischio che le disabilita
dall’essere 'unico fattore di passaggio al regno della liberta: ¢ la nota contraddizione
marxiana tra lo sviluppo delle forze produttive e i rapporti di produzione, cioé la proprieta
privata e la divisione del lavoro, che diventano un ostacolo per le forze produttive stesse’s.
A questo punto la tendenza del capitale a convertire in plusvalore il tempo da esso stesso

70 Ivi, p. 383.

71 Marx (1972b), p. 231.

72 Marx (1970a), pp. 401-402.

73 Marx (1968a), p. 317.

74 Marx (1970a), p. 402.

75 Marx (1973b), p. 119.

76 Cfr. Marx (1970c), p. 303 e ss.

77 Marx, Engels (1971), p. 25.

78 Cfr. Marx (1969a), p. 5; (1972a), p. 223.

398



Giambattista Vaccaro

reso disponibile crea sovrapproduzione e il capitale &€ costretto a interrompere il lavoro
necessario: «le forze produttive sono diventate forze distruttive»?9, e «<suona l'ultima ora
della proprieta privata capitalistica»80: il capitale cessa di svolgere la sua funzione
propulsiva del progresso dell'umanita ed avvia quest’ultima ad un oscuro futuro di
stagnazione e crisi. Per evitarlo gli individui devono abolire la proprieta privata e
«appropriarsi della totalita delle forze produttive esistenti non solo per arrivare alla loro
manifestazione personale, ma semplicemente per assicurare la loro stessa esistenza»8l:
la rivoluzione.

Benché la rivoluzione sia quell’atto politico la cui assenza, come si & detto, Marx
rimprovera a gran parte dei socialisti utopisti e quindi il discrimine tra il suo progetto e il
loro, tuttavia anche a proposito di essa la trattazione di Marx non € priva di tonalita
utopistiche, per lo meno quando discute le forme e le fasi della transizione. Innanzitutto la
rivoluzione deve avere un soggetto, un protagonista, che non pud essere I'umanita in
generale, ma per Marx deve essere una figura della societa che sopporta tutto il peso
dell’alienazione del lavoro e dell’espropriazione della forza-lavoro: il proletariato, la «classe
che nella societa non conta pit come classe»®2 e che quindi, secondo la nota espressione
di Marx, nella rivoluzione non ha altro da perdere che le proprie catene. Essa si erge a
rappresentante dell’intera umanita, e con la rivoluzione conquista il potere politico e lo
adopera «per strappare a poco a poco alla borghesia tutto il capitale, per accentrare tutti
gli strumenti di produzione nelle mani dello stato»83 . In questo modo si crea una «societa
collettivista» che certamente «porta [...] ancora sotto ogni rapporto |...] le impronte materne
della vecchia societa dal cui seno essa € uscita», ma nella quale, grazie alla proprieta
comune dei mezzi di produzione, «i produttori non scambiano i loro prodotti; tanto meno
il lavoro trasformato in prodotti appare [...] come valore di questi prodotti, come una
proprieta reale da essi posseduta»®t, cioé scomparira sia il valore di scambio sia
l'oggettivazione come alienazione.

Ma anche la presa del potere e la dittatura del proletariato sono per Marx una fase
transitoria, poiché gia nel Manifesto egli sostiene che quando sara completata l'opera di
espropriazione degli espropriatori e di concentrazione della produzione in mano agli
individui associati, «il pubblico potere perdera il suo carattere politico»85 di potere esercitato
da una classe per opprimerne un’altra. Si profila qui la teoria marxiana dell’estinzione dello
stato, che avra il suo pieno sviluppo con l’esperienza della Comune di Parigi. Marx
sottolinea le misure politiche che indicano come durante la Comune lo stato era stato
assorbito dalla societa come libera associazione di lavoratori: la sostituzione di un esercito
stabile col popolo armato e organizzato in una guardia nazionale; la licenziabilita costante
dei membri del governo e l’eleggibilita della polizia e dell’amministrazione giudiziaria; il
passaggio alla Comune di tutte le funzioni dello stato; la struttura federativa di tutte le
comuni in una nazionet. Queste misure, che, come si vede, riprendono le proposte
politiche del pensiero utopistico, hanno fatto della Comune un governo della classe operaia
grazie al quale poteva essere possibile ’emancipazione economica del lavoro «convertendo
i mezzi di produzione [...] e di sfruttamento del lavoro, in semplici strumenti di lavoro libero
e socializzato»®87.

79 Marx, Engels (1971), p. 430.

80 Marx (1972a), p. 223.

81 Marx, Engels (1971), p. 64.

82 Ivi, p. 29.

83 Marx (1970b), p. 157.

84 Marx (1968b), p. 16.

85 Marx (1970b), p. 158. Anche in Le lotte di classe in Francia Marx definisce la dittatura del proletariato
«punto di passaggio necessario per l’abolizione delle differenze di classe in generale, per I’abolizione di tutti i
rapporti di produzione su cui esse riposano» (Marx, 1896, p. 117), e nella Critica del programma di Gotha
ribadisce che la dittatura del proletariato € «un periodo politico transitorio tra la societa capitalista e la societa
comunista» (Marx, 1968b, p. 27).

86 Cfr. Marx (1902), pp. 43-44.

87 Ivi, p. 47.

399



Marx, 1'utopia, la transizione

Siamo cosi alle soglie della seconda, piu avanzata fase della societa comunista, quella
che corrisponde negli scritti giovanili al superamento del semplice comunismo economico
espresso dall’abolizione della proprieta privata, quando, scomparsa la subordinazione degli
individui alla divisione del lavoro, quest’ultimo «non € diventato soltanto mezzo di vita, ma
anche il primo bisogno della vita»88, le ultime tracce della societa borghese saranno
scomparse e ciascuno dara secondo le sue capacita e ricevera secondo i suoi bisogni, e
sara compiuto il passaggio dal regno della necessita a quello della liberta. Cosi 1'utopia
politica di Marx completa la sua utopia economica, ricade su di essa e la rende possibile.
Finalmente «alla vecchia societa borghese [...] subentra una associazione in cui il libero
sviluppo di ciascuno € condizione del libero sviluppo di tutti»so.

4. Marxismo e utopia da Marx ai giorni nostri

Questo versante della riflessione di Marx non entrera a far parte del marxismo, cioe di
quella sistematizzazione del suo lavoro teorico che avra luogo dopo la sua morte ad opera
soprattutto di Engels% e che sara finalizzata a dotare i partiti socialdemocratici di una
dottrina capace di garantire certezze sul crollo del capitalismo e sulla vittoria finale della
classe operaia con lo stesso strumento che in quegli anni costituiva ’elemento di forza
della cultura borghese positivista: la scienza. Occorrera aspettare gli anni Venti del
Novecento per veder risorgere nel marxismo uno sforzo di progettazione della societa futura
grazie da un lato alla spinta della rivoluzione russa, dall’altro all’approdo al movimento
operaio di una serie di intellettuali formatisi nella grande cultura borghese del primo
Novecento, passati attraverso la lezione di Rosa Luxemburg e di Sorel e da questo resi
sensibili alla dimensione etica del socialismo, alla formazione di una coscienza di classe
del proletariato e alla democrazia di massa.

Da questa formazione questi intellettuali sono indotti a rifiutare la centralita
metodologica dell’economia, tipica del marxismo della Seconda Internazionale, per
rivalutare ’aspetto filosofico del pensiero di Marx, cio¢ il metodo dialettico che Marx eredita
da Hegel e che gli consente di adottare il punto di vista della totalita nell’analisi della
realta®l. Per questa via viene recuperata la centralita della sfera della coscienza, e con essa
il problema dell’alienazione come estraniazione del soggetto a se stesso e dominio delle
cose sulla coscienza connesso alla forma di merce, o come feticismo in Korsch?2, o come
reificazione in Lukacs93. L'obiettivo della rivoluzione deve essere allora I’emancipazione di
tutta la vita umana dalle leggi dell’economia®4, ed esso non puo essere raggiunto attraverso
il solo sviluppo delle forze produttive, ma richiede ’azione soggettiva della classe operaia“s,
che dovra sfociare nella creazione di consigli operai in cui gestione economica delle aziende
e gestione politica della societa si fonderanno segnando la fine dello stato%.

Ma anche i consigli operai saranno una forma di organizzazione politica transitoria,
destinata ad essere superata nella societd comunista matura. Qui questi intellettuali
riprendono il modello marxiano della Critica del programma di Gotha e non esitano e
definire il comunismo come il regno della liberta, poiché «nel suo fine e lungo tutta la sua
storia il socialismo € una battaglia per la realizzazione della liberta»97. In esso infatti
secondo Pannekoek il lavoro diventa «ibera attivita personale»®® «che potra dare un senso
di bellezza armoniosa»®9, e cosi, precisa Ruhle, si crea «la possibilita di una piu ricca

88 Marx (1968b), p. 18.

89 Marx (1970b), p. 158.

90 Sul ruolo di Engels nel passaggio da Marx al marxismo cfr. Petrucciani (2015).
91 Cfr. Pannekoek (1972), p. 33, Korsch (1969), p. 259, Lukacs (1967), pp. 35-36.
92 Cfr. Korsch (1969), pp. 121-122.

93 Cfr. Lukacs (1967), p. 101.

94 Cfr,Korsch, (1969), p. 130, Lukacs (1967), p. 254.

95 Cfr. Korsch (1974), pp. 136-137, Lukacs (1967), p. 51, Ruhle (1972), p. 209.
96 Cfr. Pannekoek (1970), p. 108, Korsch (1969), p. 229, Lukacs (1967), p. 105.
97 Korsch (1970), p. 36.

98 Pannekoek (1970), p. 65.

29 Ivi, p. 63.

400



Giambattista Vaccaro

condizione di vita, di un’esistenza migliore, e di un piu alto livello di realizzazione della
propria umanita»100, Sulla stessa linea Lukacs ritiene che nel comunismo «un numero
sempre maggiore di espressioni della vita umana diventano [...] fini in sé» e che «un
qualsiasi prodotto [...] non viene fabbricato in quanto merce, bensi in modo che le sue
potenzialita di bellezza siano potenziate al massimo»!0!, che si crea cosl una «societa
dell’affetto e della comprensione reciproca»'02, che richiede uomini nuovi per un nuovo
modo di vita, e in cui «a liberta della morale prendera nella regolamentazione di tutte le
attivita il posto del carattere coercitivo del diritto»103. Per essa Lukacs e Riihle non esitano
ad usare il termine di utopia, che per il primo indica un «obiettivo finale» che «esula dai
limiti economici, giuridici e sociali della societa odierna»'%4 ma anche un valore che si deve
realizzare, e per il secondo un ordine sociale reso possibile dallo sviluppo delle forze
produttive. Ma in questo esplicito recupero dell’'utopia chi andra pit avanti € Ernst Bloch,
che vede nella vita quotidiana ’'ambito dell’alienazione ma anche della speranza di un
nuovo incontro col sé dell'uomo, di un sogno ad occhi aperti di una realta umana non
ancora esistente. Di questo sogno Bloch delinea le figure, dagli eventi banali della vita
quotidiana che ci proiettano nella dimensione del meraviglioso, all’arte, alla musica, alla
filosofia, alla stessa religione, e questo sogno il marxismo si propone di realizzare nel
mondo esternol®5. A questo progetto di recupero del marxismo all'utopia Bloch restera
fedele per tutta la vita, e sara questo progetto ad indurre molti di questi intellettuali ad
una rivalutazione dei socialisti utopisti e perfino avversari di Marx1°6, e soprattutto di
Fourier.

Questo pensiero sara messo a tacere o ridotto all’isolamento dallo stalinismo e dalle
necessita della lotta al nazismo, per ritornare prepotentemente sulla scena negli anni
Sessanta, quando il concetto di utopia conoscera una nuova stagione sull’onda della rivolta
degli studenti e per opera anche questa volta di intellettuali provenienti da tradizioni
culturali esterne al marxismo come il surrealismo o ’analitica esistenziale heideggeriana,
i quali denunciano l’estendersi dell’alienazione all’intera esistenza umana nella societa dei
consumi, in cui la logica della merce pervade tutti gli aspetti della vita quotidiana
subordinandola al profittol07, e a cui oppongono lidea surrealista di cambiare il mondo
per cambiare la vita. Cosi per Henri Lefebvre 1'utopia € il superamento dell’alienazione
come blocco delle possibilita umane attraverso una immaginazione creatrice estetica che
implica non solo una rottura politica ma anche una rottura poetica che rivaluti la
dimensione del sensibile e del corporeo portando ad una riappropriazione di se stessi che
promette liberta e felicitaloe. E Marcuse € convinto che lo sviluppo delle forze produttive,
una volta passato sotto il controllo degli uomini, consente il salto qualitativo a quella che
egli chiama la dimensione estetica della vita, nella quale il lavoro, come in Fourier, &
diventato gioco e I'uomo si riconcilia con I'ambiente in un’esistenza pacificata e armonica
ispirata al freudiano principio di piacere e al criterio della bellezzal9.

5. Conclusione

Si tratta ormai di una concezione dell’'utopia che si misura con le possibilita aperte dalla
societa capitalista dopo Marx, caratterizzata da un’accentuata automazione della
produzione, da una elevata produttivita del lavoro, da un’ampia disponibilita di generi di
consumo, dall’espansione dei ceti medi e dalla fine della centralita della classe operaia

100 Ryihle (1972), p. 19.

101 Lukacs (1972a), pp. 149-150.

102 Lukacs (1977), p. 121.

103 Lukacs (1972b), p. 65.

104 Lukacs (1972c¢), p. 6.

105 Cfr. naturalmente Bloch (1980).

106 Cosi Korsch (1975), pp. 429-430. Per una ricostruzione piu dettagliata del pensiero di questi autori cfr.
Vaccaro (2017).

107 Cfr. Vaccaro (2007).

108 Cfr. Lefebvre (1983), Lefebvre (1980), e, su di lui, Vaccaro (2012), pp. 47-71.

109 Cfr. Marcuse (1968), Marcuse (1969), e, su di lui, Vaccaro (2022).

401



Marx, 1'utopia, la transizione

industriale nel processo produttivo e quindi nella creazione di ricchezza sociale. Queste
possibilita, e con esse ’'attualita dell'utopia, sono espressamente tematizzate dal pensatore
che accompagna questo concetto fino all’inizio del nuovo millennio: André Gorz. Pur senza
lesinare critiche a Marx per la sua fiducia nelle forze produttive e nel proletariato!1°, Gorz
ritiene infatti che «a logica del capitale ci ha condotti alle soglie della liberazione»'1!, perché
attraverso una sempre maggiore produttivita del lavoro ha creato le premesse di una
societa senza alienazione in cui la soddisfazione dei bisogni € assicurata da una quantita
minima di lavoro, il lavoro deve servire all’allargamento dell’autonomia individuale, e la
ricchezza viene misurata in possibilita autodeterminate di felicita. Gorz definisce questa
societa «una societa del tempo liberato o “societa della cultura®, e la ritiene «conforme al
contenuto etico (il “libero sviluppo delle individualita”) dell’'utopia marxiana»!12.

Quello che Gorz sembra suggerirci forse € che € proprio questa la parte piu viva e attuale
del pensiero di Marx, e l’eredita che dobbiamo raccogliere nella nostra epoca che qualcuno
ha voluto chiamare post-marxistall3 e che appare cosi lontana sia da quella di Marx che
da quella del marxismo classico al punto da sembrare che in essa tutte le sue categorie
siano state invalidate. Ma allora il senso della riscoperta dell’'utopia di Marx e in Marx sta
forse proprio nel non arrendersi alle presunte leggi dell’economia e nel non rinunciare a
pensare un mondo e una vita possibili per tutti gli uomini, poiché I'utopia € «la visione del
futuro in base alla quale una civilta elabora i suoi progetti, fonda i suoi scopi ideali e le
sue speranze»li4,

Bibliografia.

Baczko, B. (1979), L’utopia. Inmaginazione sociale e rappresentazioni utopiche nell’eta
dell’illuminismo, trad. it. a cura di M. Botto e D. Gibelli, Einaudi, Torino.

Bartolommei, S. (1978), llluminismo e utopia. Temi e progetti utopici nella cultura francese
(1776-1788), il Saggiatore, Milano.

Bernardi, W. (1974), Utopia e socialismo nel 700 francese, Sansoni, Firenze

Blanc, L. (1966), Organizzazione del lavoro, trad. it. in G.M. Bravo, (a cura di) (1966), pp.
311-342.

Bloch, E. (1980), Spirito dell’utopia, trad. it. a cura di V. Bertolino e F. Coppellotti, La Nuova
Italia, Firenze.

Bloch, E. (1994), Il principio speranza, vol. II, trad it. a cura di T. Cavallo, Garzanti, Milano.

Bravo, G.M. (1966), Il socialismo prima di Marx, Editori Riuniti, Roma.

Bravo, G.M. (1966a), Introduzione a G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp. 7-40.

Comparato, V.I. (2005), Utopia, il mulino, Bologna.

Cabet, E. (1966), Voyage en Icarie, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp. 479-498.

Cole, G.D.H. (1953), Storia del pensiero socialista, vol. I: I precursori. 1789-1850, trad. it. a
cura di L. Bernardi, Laterza, Bari, 1972.

Considérant, V. (1966), Ideale di una societa perfetta, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di)
(1966), pp. 164-186.

Constant, A.-L. (1966), La Bibbia della liberta, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp.
520-530.

Dézamy, T. (1966), Il Codice della comunita, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp.
534-546.

Esquiros, A. (1966), Il Vangelo del popolo, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp.
501-516.

110 Cfr. Gorz (1982).

111 Ivi, p. 84.

112 Gorz (1992), p. 105.

113 In questi termini si esprime ed es. Therborn (2008). Per una ripresa dell’eredita di Marx cfr. invece
Hobsbawm (2012).

114 Gorz (1992), p. 17.

402



Giambattista Vaccaro

Fourier, C. (1966), Il nuovo mondo industriale e societario, trad. it. in G.M. Bravo (a cura
di) (1966), pp. 98-126.

Gorz, A. (1982), Addio al proletariato, trad. it. a cura di G. Viale, Edizioni lavoro, Roma.

Gorz, A. (1992), Metamorfosi del lavoro, trad. it. a cura di S. Musso, Bollati Boringhieri,
Torino.

Habermas, J. (1987), Il discorso filosofico della modernita, trad. it. a cura di E. Agazzi,
Laterza, Bari.

Heinrich, M. (2004), Kritik der politischen Okonomie: Eine Einfiihrung, Schmetterling,
Stuttgart.

Hobsbawm, E. (2012), Come cambiare il mondo. Perché riscoprire l’eredita del marxismo,
trad. it a cura di L. Clausi, Rizzoli, Milano.

Korsch, K. (1969), Karl Marx, trad. it. a cura di A. [lluminati, Laterza, Bari.

Korsch, K. (1970), Marxismo e filosofia, trad. it. a cura di M. Spinella, Sugar, Milano.

Korsch, K. (1974), Crisi del marxismo, trad it. in Dialettica e scienza nel marxismo, a cura
di G.E. Rusconi, Laterza, Bari, pp. 133-140.

Korsch, K. (1975), Dieci tesi sul marxismo oggi, in Scritti politici, trad. it. a cura di C.
Bertorelle e C. Saraceno, Laterza, Bari, pp. 429-431.

Lamennais, F. (1966), La schiavitt moderna, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp.
363-386.

Laponneraye, A. (1966), Dichiarazione dei diritti dell’'uomo e del cittadino, trad. it. in G.M.
Bravo (a cura di) (1966), pp. 152-160.

Lefebvre, H. (1980), Il tempo degli equivoci, Multhipla, Milano.

Lefebvre, H. (1983), Abbandonare Marx?, trad. it. a cura di A.M. Tognazzi, Editori Riuniti,
Roma.

Lukacs, G. (1967), Storia e coscienza di classe, trad. it. a cura di G. Piana, Sugar, Milano.

Lukacs, G. (1972a), Vecchia e nuova Kultur, in Kommunismus 1920-1921, ed. it. a cura di
M. Cacciari, Padova, Marsilio, pp. 138-152.

Lukacs, G. (1972b), Il ruolo della morale nella produzione comunista, in Scritti politici
giovanili 1919-1928, trad. it. a cura di P. Manganaro e N. Merker, Laterza, Bari, pp. 65-
72.

Lukacs, G. (1972b), Tattica e etica, trad. it. ivi, pp. 3-14.

Lukacs, G. (1977), I fondamenti morali del comunismo, trad. it. in F. Cerutti et al., Storia e
coscienza di classe oggi, Aut Aut, Milano, pp. 119-122.

Mably, G.B. de (1961), Dei diritti e dei doveri del cittadino, trad it. in G.B. de Mably, Scritti
politici, a cura di A. Maffey, UTET, Torino, vol. I, pp. 54-181.

Mably, G.B. de (1996), Dubbi proposti ai filosofi economisti sull’ordine naturale ed essenziale
delle societa politiche, trad. it. in G.B. de Mably, Scritti politici, a cura di A. Maffey, UTET,
Torino, vol. II, pp. 7-146.

Mannheim, K. (1974), Ideologie e utopia, trad. it. a cura di A. Santucci, il mulino, Bologna.

Marat, J.-P. (1977a), Le catene della schiavitti, in L’amico del popolo, a cura di C. Spada,
Editori Riuniti, Roma, pp. 18-35.

Marat, J.-P. (1977b), L’amico del popolo, in L’amico del popolo, a cura di C. Spada, Editori
Riuniti, Roma, pp. 57-192.

Marat, J.-P. (1977c), Il diritto di proprieta, in L’amico del popolo, a cura di C. Spada, Editori
Riuniti, Roma, pp. 36-44.

Marcuse, H. (1968), Eros e civilta, trad. it. a cura di L. Bassi, Einaudi, Torino.

Marcuse, H. (1969), Saggio sulla liberazione, trad. it. a cura di L. Lamberti, Einaudi, Torino.

Marx, K., Engels, F. (1971), L’ideologia tedesca, trad. it. a cura di F. Codino, Ed. Riuniti,
Roma.

Marx, K. (1896), Le lotte di classe in Francia, Critica sociale, Milano.

Marx, K. (1902), La guerra civile in Francia, Mongini, Roma.

Marx, K. (1965a), La questione ebraica, in Annali franco-tedeschi, trad. it. a cura di G.M.
Bravo, Edizioni del Gallo, Milano, pp. 262-301.

403



Marx, 1'utopia, la transizione

Marx, K. (1965b), Un carteggio del 1843, in Annali franco-tedeschi, trad. it. a cura di G.M.
Bravo, Edizioni del Gallo, Milano, pp. 55-83.

Marx, K. (1968a), Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica, vol. I, trad.
it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze.

Marx, K. (1968b), Critica del programma di Gotha, trad. it. a cura di E. Sgro, Feltrinelli,
Milano.

Marx, K. (1969a), Per la critica dell’economia politica, trad. it. a cura di E. Cantimori
Mezzamonti, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1969b), Miseria della filosofia, trad. it. a cura di F. Rodano, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1970a), Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica, vol. II, trad.
it. a cura di E. Grillo, La Nuova Italia, Firenze.

Marx, K. (1970b), Manifesto del partito comunista, trad. it. a cura di E. Cantimori
Mezzamonti, Einaudi, Torino.

Marx, K. (1970c¢), India, Cina, Russia, ed. it. a cura di B. Maffi, il Saggiatore, Milano

Marx, K. (1972a), Il Capitale, vol. 1, 1, trad. it. a cura di D. Cantimori, Editori Riuniti, Roma.

Marx, K. (1972b), Il Capitale, vol. 111, 3, trad. it. a cura di M.L. Boggeri, Editori Riuniti,

Roma.

Marx, K, (1972c), Teorie sul plusvalore, vol 1, trad. it. a cura di G. Giorgetti, Editori Riuniti,
Roma.

Marx, K (1973a), Manoscritti economico-filosofici del 1844, trad. it. a cura di N. Bobbio,
Einaudi, Torino.

Marx, K. (1973b), Teorie sul plusvalore, vol. 11, trad. it a cura di L. Perini, Editori Riuniti,
Roma.

Marx, K. (1976), Lettere a Kugelmann, trad. it a cura di B. Munari, Editori Riuniti, Roma.

Meslier, J. (1992), Testamento, trad. it. a cura di I. Tosi Gallo, La fiaccola, Ragusa.

Morelly, (1975), Codice della natura, trad. it. a cura di C. Romeo, Editori Riuniti, Roma.

Moro, T. (1971), L’Utopia o la migliore forma di repubblica, trad. it. a cura di T. Fiore,
Laterza, Bari.

Mumford, L. (1997), Storia dell’utopia, trad. it. a cura di R. D’Agostino, Donzelli, Roma.

Owen, R. (19606), Il libro del nuovo mondo morale, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966),
pp- 206-244.

Pannekoek, A. (1970), Organizzazione rivoluzionaria e consigli operai, trad. it. a cura di P.
Rademakers e D. Zazzi, Feltrinelli, Milano.

Pannekoek, A. (1972), Lenin filosofo, trad. it a cura di F. Belfiore, Feltrinelli, Milano.

Petrucciani, S. (2015), Da Marx al marxismo attraverso Engels, in S. Petrucciani (a cura
di), Storia del marxismo, Carocci, Roma, vol. I, pp. 11-32.

Pillot, J.-d. (1966), Né castelli né capanne, trad. it. in G.M. Bravo (a cura di) (1966), pp.
396-410.

Quarta, C. (2015), Homo utopicus. La dimensione storico-antropologica dell’utopia, Dedalo,
Bari.

Robespierre, M. (1984a), Sul processo del re, in La rivoluzione giacobina, ed. it. a cura di U.
Cerroni, Editori Riuniti, Roma, pp. 91-102.

Robespierre, M. (1984b), Sul governo rappresentativo, in La rivoluzione giacobina, ed. it. a
cura di U. Cerroni, Editori Riuniti, Roma, pp. 127-144.

Robespierre, M. (1984c), Sulla proprieta, in La rivoluzione giacobina, ed. it. a cura di U.
Cerroni, Editori Riuniti, Roma, pp. 118-126.

Rota Ghibaudi, S. (1987), L’utopia e l'utopismo. Dalla grande progettualita al ripiegamento
critico, Angeli, Milano.

Ruhle, O. (1972), Il coraggio dell’utopia, trad. it. a cura di L. Biagioni, Guaraldi, Rimini.

Saint-Just, L. (197 1a), Sull’organizzazione dell’esercito, in L. Saint-Just, Terrore e liberta,
a cura di A. Soboul, trad it. a cura di P. Basevi, Ed. Riuniti, Roma, pp. 80-86.

Saint-Just, L. (1971b), Sull’amministrazione generale, sulla giustizia, il commercio, la
legislazione e i delitti delle fazioni, in L. Saint-Just, Terrore e liberta, a cura di A. Soboul,
trad it. a cura di P. Basevi, Editori Riuniti, Roma, pp. 185-208.

404



Giambattista Vaccaro

Therborn, G. (2008), From Marxism to Post-Marxism?, Verso, London-New York.

Vaccaro, G.B. (1981), Socialismo e umanesimo nel pensiero di Moses Hess (1837-1847),
Bibliopolis, Napoli.

Vaccaro, G.B. (2007), Per la critica della societa della merce, Mimesis, Milano.

Vaccaro, G.B. (2012), Le idee degli anni Sessanta, Mimesis, Milano.

Vaccaro, G.B. (2017), L’idea di comunismo e il marxismo del Novecento, Mimesis, Milano.

Vaccaro, G.B. (2022), Antropologia e utopia. Saggio su Marcuse, Mimesis, Milano.

Varlet, J. (1976a), Piano per una nuova organizzazione della Societa-madre degli amici della
Costituzione, in T. Leclerc, J. Roux, J. Varlet, Gli arrabbiati, a cura di A. Groppi, Editori
Riuniti, Roma, pp. 153-161.

Varlet, J. (1976b), Dichiarazione solenne dei diritti dell’'uomo nello stato sociale, in T.
Leclerc, J. Roux, J. Varlet, Gli arrabbiati, a cura di A. Groppi, Editori Riuniti, Roma, pp.
177-183.

Weitling, W. (1966), L’'umanita come é e come dovrebbe essere, trad. it. in G.M. Bravo (a
cura di) (1966), pp. 249-288.

405



