Curare ’anima: metafore mediche
tra meditazione e conversione nell’Occidente medievale

di Anna Peirats

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025)

<http://www.retimedievali.it>

Firenze University Press



Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025), ISSN 1593-2214, <http://rivista.retimedievali.it>

Anna Peirats, Universidad Catdlica de Valencia San Vicente Martir (Spain), anna.peirats@ucv.es, orcid:
0000-0001-6957-262X

DOI: 10.6093/1593-2214/12300

Curare 'anima: metafore mediche
tra meditazione e conversione nell’Occidente medievale

di Anna Peirats

Il presente articolo analizza il ruolo teologico e simbolico delle metafore mediche in due tra-
dizioni discorsive dell’Occidente tardo-medievale: la letteratura devozionale e la predicazione
mendicante. Attraverso un’analisi comparativa dei sermoni di Giordano da Pisa, Bernardino da
Siena e san Vincenzo Ferrer, insieme ai capitoli della Vita Christi di Isabel de Villena dedicati
alla Passione, si esamina come immagini quali la ferita, il balsamo o 'unguento articolino mo-
delli divergenti di guarigione spirituale. Mentre la predicazione attiva un lessico penitenziale
centrato sull’incisione, la purga e il timore redentivo, la Vita Christi sviluppa una retorica della
dolcezza e della fragranza, in cui la meditazione sensoriale trasforma la ferita in conforto. Lo
studio combina approccio filologico e approccio simbolico, e sostiene che tali metafore non sono
meri ornamenti, bensi strutture portanti: configurano architetture spirituali differenti, in cui il
linguaggio non si limita a rappresentare la redenzione, ma la realizza.

This article analyses the theological and symbolic role of medical metaphors in two discursive
traditions of the late-medieval West: devotional literature and mendicant preaching. Through
a comparative analysis of sermons by Giordano da Pisa, Bernardino of Siena and Saint Vin-
cent Ferrer, alongside the Passion chapters of Vita Christi by Isabel de Villena, it explores how
images such as the wound, balm or ointment articulate divergent models of spiritual healing.
While preaching activates a penitential lexicon centred on incision, purgation, and redemptive
fear, the Vita Christi develops a rhetoric of sweetness and fragrance, wherein sensory medita-
tion transforms the wound into comfort. This study combines a philological and symbolic ap-
proach and argues that such metaphors are not mere embellishments but structural elements:
they shape distinct spiritual architectures in which language does not merely represent redemp-
tion, it enacts it.

Medioevo, secoli xiv-xv, spiritualita, metafore mediche, predicazione, devozione, penitenza.

Middle Ages, 14"-15" centuries, spirituality, medical metaphors, preaching, devotion, penance.

1. Introduzione

Nel sistema simbolico della cristianita medievale, la relazione tra parola,
corpo e salvezza costituisce un asse strutturale dell'immaginario religioso,
dotato di valore non solo ermeneutico, ma operativo. La parola teologica, lungi
dall’essere mero veicolo descrittivo, assume forma di atto efficace: pronuncia-
re, ascoltare o leggere ¢ gia, in certa misura, ricevere, espellere, trasformare.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 303


mailto:anna.peirats@ucv.es

[2] Anna Peirats

Tale concezione si radica nella definizione stessa della teologia come locutio
Dei, della liturgia come spazio di attualizzazione sacramentale e dell'omileti-
ca come dispositivo pedagogico e terapeutico.

All'interno di questo quadro si consolida un lessico medico-spirituale,
diffuso sia nella letteratura patristica sia nei testi pastorali e devozionali fra
XIII e XV secolo. Il peccato viene rappresentato come infezione o corruzio-
ne dell'anima; la grazia come medicina e unguento, e Cristo come medicus
animarum, mentre il predicatore e 'autore devozionale assumono il ruolo di
operatori terapeutici attraverso una parola che taglia, unge, purga o consola.

Il presente articolo intende offrire una lettura comparativa tra due tra-
dizioni testuali, i sermoni di Giordano da Pisa,! Bernardino da Siena? e san
Vincenzo Ferrer? da un lato; la Vita Christi di Isabel de Villena# dall’altro, che
condividono una visione sacramentale e performativa della parola, ma diver-
gono fondamentalmente nel ‘modo’ della cura: la predicazione mendicante
alimenta una retorica della contrizione, centrata su immagini chirurgiche e
violente; la letteratura devozionale femminile invece elabora un discorso te-
rapeutico fondato sulla dolcezza, 1a contemplazione affettiva e la carezza della
parola.

Linteresse del lavoro risiede proprio nella tensione strutturale fra questi
modelli. Lanalisi, di taglio qualitativo e simbolico, si concentra su come il
lessico curativo, selezionato in quanto ricorrente (remey, ungiient, confessio,

! Giordano da Pisa & noto anche con il nome di Giordano da Rivalta o Rivalto, in riferimento al
lignaggio della sua famiglia, originaria di Rivalto, una piccola localita nei pressi di Pisa. All'eta
di vent’anni entro nell'ordine dei Predicatori e studio teologia a Pisa, Bologna e Parigi. Insegno
teologia a Perugia, Viterbo e in altre citta. Dal 1303 al 1306 fu docente a Firenze, dove predico
nella chiesa di Santa Maria Novella. In questo contesto si distingue la sua opera Quaresimale
Fiorentino, un ciclo di sermoni pronunciati nel duomo di Firenze. Fu sepolto nella chiesa di San-
ta Caterina a Pisa. Si veda Giordano da Pisa, Quaresimale fiorentino 1305-6.

2 Bernardino non nacque a Siena, bensi a Massa Marittima, nel 1380. Era figlio di Albertollo
degli Albizzeschi e di Raniera degli Avveduti, di origine senese. Rimasto orfano di entrambi i
genitori in tenera eta, torno a Siena, dove fu allevato da due zie. Studio diritto canonico ed en-
tro molto giovane nell'ordine dei Frati Minori. La sua fama deriva dallo stile della sua predica-
zione: appassionata, ingegnosa e vicina al popolo. Mori nel 1444, all’eta di 64 anni. Il suo corpo
fu esposto alla venerazione dei fedeli e si racconta che attorno ad esso si verificarono numerosi
miracoli.

3 San Vincenzo Ferrer attacca con veemenza gli ebrei, considerandoli infedeli che devono con-
vertirsi, rei di un grave errore per non aver creduto che Gesu fosse il vero Messia. In numerose
occasioni, san Vincenzo ricorre alla figura degli ebrei per alludere al peccato e per sottolineare
la necessita di una riforma dei costumi e delle credenze. Questo sentimento di timore, come ef-
fetto della predicazione di san Vincenzo, si ottiene anche attraverso la tecnica del santo di tea-
tralizzare il discorso, mediante amplificazioni, onomatopee, gestualita e altri espedienti retorici
volti a concentrare l'attenzione del pubblico, commuovere, colpire e rendere il discorso pit inci-
sivo. Si veda Sanchez Sanchez, Predicacion y antisemitismo.

4 Isabel de Villena (1430-90) fu una monaca clarissa, badessa del monastero della Trinitat di
Valencia e figlia illegittima del poeta Enrique de Villena. Figura centrale della spiritualita e della
letteratura mistica della Corona d’Aragona, ¢ autrice della Vita Christi, un’opera devota scritta
in catalano che ripercorre la vita di Gesu con particolare attenzione alla figura della Vergine e
delle donne del Vangelo. Il suo stile unisce meditazione affettiva, teologia mariana e una for-
te sensibilita etica, offrendo una rilettura femminile e umanizzata della narrazione cristiana.

304 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [3]

especies, dolcor, pus, guarir) venga utilizzato per costruire diverse forme di
soggettivita devota, differenti antropologie spirituali e pratiche di salvezza.

Particolare attenzione € rivolta alla funzione performativa della parola:
essa non solo “dice” la grazia, ma la “compie”, secondo una logica di azione
linguistica fondata sulle teorie di Jennifer L. Austin e sulla riflessione di Iréne
Rosier-Catach sulla dimensione sacrale e rituale della parola efficace.5

Tre sono le direttrici della comparazione. La prima ¢ la costruzione
dell'anima come corpo curabile e soggetto devoto: chiarendo come I'anima,
nell'immaginario religioso, venga rappresentata non come entita astratta ma
come organismo affettivo, esposto alla malattia e bisognoso di cure, corpo-
reizzazione che traspare tanto nei sermoni quanto nella narrazione devozio-
nale femminile. La seconda ¢ la funzione liturgico-sacramentale e terapeutica
della parola: evidenziando il doppio registro, quello chirurgico della parola-
punizione nei sermoni, quello balsamico della parola-consolazione nella Vita
Christi. La terza € costituita dalle differenti concezioni della mediazione spi-
rituale: dalla predicazione pubblica a funzione normativa, al testo meditati-
vo-musicale come luogo di interiorizzazione e trasfigurazione sensoriale.

Lobiettivo non € semplicemente classificatorio, ma volto a evidenziare I'an-
tropologia teologica insita nell'uso del linguaggio: come la parola cura, qua-
le sia il rapporto tra lessico, corpo e grazia, e in che modo 'immagine della
salvezza muta quando la parola non ammonisce, ma accarezza e trasforma.

Come ha scritto Bernardo di Chiaravalle, Mel in ore, oleumn in manibus,
laetitia in corde,® 1a parola spirituale autentica possiede una triplice efficacia:
e dolce al dire, benefica nell’agire e capace di infondere gioia interiore. Essa
non si limita a trasmettere un contenuto, ma opera sul corpo e sull’anima, di-
venendo medium terapeutico e canale di grazia. In tale prospettiva, la parola
non descrive soltanto la salvezza: la compie.

Nel caso del predicatore, la parola diventa lama: incide, separa, scuote. E
un linguaggio della correzione e del timore, volto a suscitare il pentimento at-
traverso immagini forti, quali I'incisione, la piaga, la purga, il fuoco, che con-
figurano una retorica penitenziale, attiva e drammatica. Al contrario, nella
scrittura spirituale monastica e femminile, la parola si trasfigura in balsamo:
accarezza, consola, avvolge. In autrici come Isabel de Villena, essa assume la
forma di una carezza discorsiva, capace di lenire le ferite interiori e di aprire
lo spazio per una meditazione affettiva e incarnata. E una parola che guarisce,
perché non accusa: accompagna.

Infine, 'anima stessa si presenta come destinataria e insieme come luogo
d’azione di questa parola terapeutica. Lascolto diviene ricezione sacramenta-
le, e il linguaggio agisce come un unguento invisibile che penetra e trasforma.
Giordano da Pisa, nella sua predicazione, associa esplicitamente le infermita

5 Austin, How to Do Things with Words; Rosier-Catach, La parole efficace: Signe, rituel, sacré.
% Bernardo di Chiaravalle, “Super Cantica Canticorum,” 847. La formula Mel in ore, oleum in
manibus, laetitia in corde descrive le qualita della parola, secondo una triplice efficacia spiri-
tuale: dolcezza verbale, operativita caritatevole e gioia interiore.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 305



[4] Anna Peirats

dell’anima ai peccati, e i sette sacramenti alle medicine prescritte da Cristo per
guarirle. In tale quadro, anche le immagini linguistiche, quali la ferita, il rime-
dio, I'olio, il miele, partecipano della struttura terapeutica del discorso cristiano.

In questa prospettiva, 'analisi qui proposta non si limita a identificare
modelli retorici differenti, ma indaga il modo in cui il linguaggio, inteso come
azione, plasma esperienze, relazioni e identita nella spiritualita tardo-me-
dievale, offrendo nuove piste per comprendere il rapporto tra parola e cura
dell'anima.

2. Stato dellarte

Il lessico medico-spirituale nella letteratura religiosa tardo-medievale
non puo essere inteso come un semplice ornamento retorico. Fin dai Padri
della Chiesa, la guarigione dell'anima ¢ stata concettualizzata in termini me-
dici, dando forma a una teologia simbolica in cui la ferita del peccato esige
intervento, balsamo e redenzione. Ambrogio concepisce la penitenza come
chirurgia animae, gesto doloroso ma necessario per estirpare il male; Agosti-
no definisce la carita come medicina vulneris, rimedio diretto al cuore ferito;
e Bernardo di Chiaravalle interpreta il nome di Cristo come unguentum ef-
fusum, capace di curare attraverso il suo profumo invisibile ma penetrante.”

Nel contesto della teologia e della predicazione medievale, la metafora del
Christus medicus si sviluppa come un paradigma centrale per comprendere la
cura dell’anima. Questa tradizione, gia delineata dai Padri della Chiesa (Am-
brogio, Agostino, Gregorio Magno), viene raccolta, sistematizzata e potenziata
dalla teologia scolastica, che ne fa uno dei pilastri dell'antropologia morale
cristiana. A partire dal XIII secolo, tale eredita si trasmette e si riformula
attraverso manuali di confessione, trattati teologici e testi pastorali destinati
all’'uso dei predicatori e dei confessori.

Un esempio emblematico € il Correctorium di Riccardo di Mediavilla, che
struttura l'itinerario spirituale come una lotta terapeutica contro i vizi, in cui
le virtu agiscono come antidoti secondo un preciso schema binario. Ne risulta
una vera e propria farmacopea morale, che integra la classificazione aristo-
telica delle passioni con la simbologia agostiniana del male come disordine.®
Allo stesso modo, le summulae confessionis dei frati francescani e domenica-
ni articolano una semiotica del peccato che ricalca direttamente la nosologia
medica: ogni peccato capitale € trattato come una patologia distinta, con sin-
tomi riconoscibili, cause predisponenti e terapie spirituali adeguate, tra cui
spiccano la penitenza, la preghiera, I'elemosina e l'eucaristia come farmaci
dell’anima.?

7 Agostino di Ippona, “Enarrationes in Psalmos”, 1033-966.
8 Muller, “Riccardo di Mediavilla e la conoscenza del singolare,” 205-30.
9 Talbot, “The Summulae Confessionis.”

306 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [51]

Questo linguaggio terapeutico non resta confinato alla pagina scritta, ma
si esprime anche nella visualita religiosa del tempo. Le miniature dei salteri
tardo-medievali, le vetrate narrative delle chiese mendicanti e gli affreschi
come quelli delle Storie della Croce di San Francesco ad Arezzo o i cicli della
Passione a Colonia e a Ulm, mettono in scena un Cristo medico, talora rap-
presentato con strumenti chirurgici, pinze, ampolle, mentre interviene sull’a-
nima-paziente. In particolare, le croci dipinte del Duecento e del primo Tre-
cento, come quelle di Coppo di Marcovaldo e Giunta Pisano, insistono sulla
centralita iconografica della piaga del costato, trattata non solo come ferita
fisica ma come fonte vivificante da cui scaturisce il sangue e 'acqua salvifica.
La frontalita della piaga invita alla contemplazione diretta, diventando un ac-
cesso visivo al mistero terapeutico della redenzione.

Nei secoli XIV e XV, questo immaginario si consolida in due regimi di-
scorsivi distinti. Da un lato, la predicazione mendicante urbana, rappresenta-
ta da Giordano da Pisa, Bernardino da Siena e san Vincenzo Ferrer, si fonda
su una retorica penitenziale centrata sull'urgenza della conversione: la parola
deve tagliare, la confessione deve purgare, il peccatore deve sanguinare in-
teriormente per poter guarire. In questa visione, il predicatore & un medicus
animarum* che opera in pubblico, esponendo la colpa per provocare vergo-
gna redentrice, utilizzando la parola come strumento di incisione morale: il
sermone deve ferire per guarire, la confessione deve purgare e il peccatore
deve sanguinare interiormente per essere risanato.'?

Dall’altro lato, negli ambienti monastici femminili e nella produzione ver-
nacolare della devotio, si sviluppa un paradigma affettivo e simbolico. La-
nima non € oggetto di denuncia, ma soggetto fragile da curare con dolcezza.
Isabel de Villena, nella sua Vita Christi, risemantizza I'intero lessico peniten-
ziale attraverso un filtro di contemplazione amorosa: la ferita non ammoni-

19 Schiller, Iconography of Christian Art; Male, Lart religieux du XIIT siécle en France (so-
prattutto il cap. VIII).

' Tl motivo del Christus medicus non ¢ facilmente rintracciabile nei testi originali o nelle Sacre
Scritture con la stessa enfasi presente nei discorsi dei predicatori. Il topos del Christus medicus
raffigura Cristo come medico dell’anima, guaritore spirituale che cura le ferite del peccato attra-
verso la sua parola, i sacramenti e il sacrificio della croce. Nato dall'intreccio tra teologia, medi-
cina e retorica, questo motivo si sviluppa soprattutto nella letteratura religiosa medievale, dove
Cristo e presentato come il vero terapeuta dell'umanita, capace di ristabilire la salute interiore
mediante un linguaggio simbolico che associa la sua passione a unguenti, balsami o incisioni
purificatrici. Non si tratta solo di una metafora, ma di una struttura teologica che trasforma
l'atto del dire in un atto di grazia. La predicazione mendicante attivi un lessico penitenziale cen-
trato sull’incisione, la purga e il timore redentivo, mentre opere come la Vita Christi di Isabel de
Villena sviluppano una retorica della dolcezza e della fragranza, in cui la meditazione sensoriale
trasforma la ferita in conforto. Questa distinzione mette in luce le diverse architetture spiritua-
li configurate dal linguaggio, che non si limita a rappresentare la redenzione, ma la realizza. Si
veda sul Christus medicus Peirats, “Christus medicus,” 203-37; e ancora Mandingorra Llavata,
“Quia in omnem terram exivit sonus eorum,” 45-77.

2 Come ha osservato Le Goff, questa dinamica di cura non ¢ neutra, ma funge anche da dispo-
sitivo di regolazione sociale: attraverso il pulpito, il controllo dell'anima individuale si estende
al corpo collettivo, contribuendo alla costruzione di una moralita urbana condivisa, basata su
vigilanza, autocontrollo e penitenza: Le Goff, La nascita del Purgatorio, 338-57.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 307



[6] Anna Peirats

sce, ma profuma; la parola non sferza, ma consola. Come ha osservato Caroli-
ne Walker Bynum, la spiritualita femminile non rinuncia alla sofferenza, ma
ne muta la retorica, offrendo un’intimita carnale con il corpo ferito, dove il
sangue si fa latte, balsamo, profumo.:

In dialogo con queste letture, Sarah McNamer propone di intendere la af-
fective meditation come forma liturgica interiorizzata, in cui la parola stessa
produce l'esperienza spirituale: il testo non descrive il dolore, lo fa sentire;
non comunica la salvezza, la rende sensibile. La compassione, in questo oriz-
zonte, non nasce dallo spavento, ma dalla tenerezza.'4 Altri autori, come Mary
Carruthers, hanno esplorato il rapporto tra retorica, medicina e memoria
spirituale. Secondo Carruthers, la parola devozionale agisce come medicina
della memoria: lavora nel tempo, sedimenta immagini, preparando I'anima
alla grazia.’s Nel contesto iberico, studi recenti come quelli di Ferragud hanno
messo in rilievo la coesistenza di entrambi i registri, correttivo e consolatorio,
anche nella letteratura in volgare, sottolineando come le metafore mediche
articolino una semantica etico-dottrinale che dipende dal genere discorsivo e
dalla destinazione spirituale.'

Il presente studio si inserisce in questa linea, ma con un apporto proprio:
propone un confronto diretto fra due insiemi testuali contrastanti, i sermoni
mendicanti e la Vita Christi, mediante una lettura filologica, simbolica e lessi-
cale del vocabolario curativo. Non si limita a documentare la presenza di certi
termini, ma ne evidenzia la funzione dinamica all'interno della costruzione
discorsiva della salvezza. La parola non dice la grazia: la compie.

3. Metodologia e corpus

Per Tanalisi del lessico medico-spirituale nei testi tardo-medievali il
presente studio adotta una metodologia comparativa e simbolico-filologica,
concentrandosi sul funzionamento dottrinale, retorico e affettivo di termini
chiave all'interno di due modelli discorsivi distinti: quello penitenziale della
parola pubblica e quello contemplativo della parola scritta.

Il corpus analizzato € composto da: una selezione di sermoni di Giordano
da Pisa (Quaresimale Fiorentino), Bernardino da Siena (Prediche volgart) e
san Vincenzo Ferrer (Sermons), scelti principalmente per la ricorrenza e la
densita delle metafore curative; e i capitoli della Vita Christi di Isabel de Vil-
lena dedicati alla Passione, in volgare valenzano e destinati a una comunita
femminile claustrale, la cui scelta si basa sulla ricchezza metaforica e sulla
funzione spirituale del lessico medico nella contemplazione affettiva.

Lanalisi si avvale degli strumenti della filologia storica e della critica del

3 Walker Bynum, Wonderful Blood.

4 McNamer, Affective Meditation, 3.

5 Carruthers, The Book of Memory, 166-73.

16 Ferragud, “Malaltia i pecat en la literatura medieval,” 157-74.

308 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [71

discorso, ponendo particolare attenzione all'uso retorico e teologico delle im-
magini nei testi selezionati. A supporto di questa prospettiva, vengono utiliz-
zate anche risorse digitali per la mappatura lessicale (Voyant Tools), impiegate
esclusivamente per individuare e visualizzare la frequenza e la distribuzione
dei termini chiave.

Il confronto si basa su una lettura qualitativa e intensiva dei passaggi in
cui il linguaggio terapeutico assume valore simbolico e strutturante all'inter-
no dei rispettivi modelli discorsivi. La selezione delle fonti non ambisce all’e-
saustivita, ma risponde a un criterio paradigmatico: i testi analizzati illustra-
no due modalita divergenti, ma complementari, di attivare e rimodulare una
comune eredita simbolica. Nella predicazione mendicante, la parola guarisce
attraverso la ferita; nella letteratura devozionale, attraverso la fragranza e la
consolazione. In entrambi i casi, la metafora medica non &€ un mero ornamen-
to, ma una struttura generativa del discorso spirituale.

4. Illessico medico della conversione: chirurgia spirituale nella predicazio-
ne mendicante

La predicazione mendicante tra XIII e XV secolo sviluppo un regime di-
scorsivo fondato sull'urgenza della conversione morale, articolato in gran par-
te attraverso metafore della malattia e della cura. In questa economia simboli-
ca, l'anima € concepita come un corpo infettato dal peccato, il cui trattamento
richiede diagnosi precise e terapie amare. Il linguaggio non mira a consolare
né ad addolcire: mira a ferire per guarire, a purgare per correggere. Il sermo-
ne diventa cosi un atto chirurgico, e il predicatore un medico spirituale che
applica, tramite la parola, incisioni simboliche sulla coscienza dell'uditorio.

Questo modello trova una formulazione particolarmente densa nell'opera
di Giordano da Pisa. Nel suo Quaresimale Fiorentino, 'anima peccatrice ¢
descritta come un corpo dellanima invaso da una febre continua. Il pecca-
to & paragonato alla febbre; cosi come i medici credono che la febbre sia un
umore putrefatto, allo stesso modo la febbre dell’anima, il peccato, condu-
ce alla morte eterna. La corruzione ha origine dalla tentazione del demonio
e, quando questo accade, bisogna ricorrere all’aiuto divino. La medicina con-
tro questo male ¢ la preghiera, considerata I'antidoto contro il veleno della vi-
pera. La preghiera ¢, in modo analogo, il rimedio efficace contro il veleno del
demonio.?”

Molte sono le malattie del mondo e, per questo motivo, Cristo prescrisse le
vere medicine. Dai peccati originano malattie, chiamate da Giordano da Pisa
reliquie: due superiori, intelletto e volonta, e due inferiori, concupiscenza e
malattia in senso stretto. Contro le 7 malattie Cristo ha stabilito la medicina
universale, i 7 sacramenti, tra i quali il matrimonio €, per Giordano, il rimedio

7 Giordano da Pisa, Quaresimale Fiorentino, 224.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 309



[8] Anna Peirats

contro la concupiscenza:®® la parola di Cristo €, di conseguenza, medicina per
tutti i mali, ma soprattutto per affrontare le tentazioni del demonio; € come la
teriaca contro il pit grande veleno, quello della vipera:

La medicina contra questo é l'orazione, avegna chella sia medicina a tutte le cose,
ma spezialmente contra le tentazioni del demonio. Si come dell’utriaca fine, la quale
¢é contra ogne veleno, ma piu contra il pitt pessimo veleno, cioé de la vipera [...] e pero
dovremmo vesarla spesso, chella é il sommo rimedio, ché questo é troppo grande
pericolo, quello del nemico.*®

Per 'uomo malato le medicine sono un grande rimedio per tutti i mali
corporali; altrimenti, quando ormai € morto, le medicine e i medici non ser-
vono a nulla, poiché il tempo per ritornare in vita e gia trascorso. Cosi anche i
peccatori, che per la loro cattiva volonta cadono in peccato mortale, possono
evitare questo destino soltanto con il rimedio della confessione, a condizione
che vi sia dolore e contrizione. Solo in quel momento Cristo pud guarire il
peccato mortale o agire come autentico medico spirituale.2°

La confessione € dunque necessaria per guarire dai peccati, poiché genera
maggiore purezza e piu devozione. Questa affermazione viene illustrata me-
diante 'esempio di un malato di milza o di stomaco che si rivolge al medico:
il malato deve spiegare i sintomi della sua malattia affinché il medico possa
curarlo; allo stesso modo, il sacerdote rappresenta il medico nella confessio-
ne, come immagine di Cristo.?

Come esempio di aver sperimentato il dolore corporeo e mentale di tutta
T'umanita, nel Sermone LXXX dedicato alla Passione di Cristo, che inizia con
il tema Tristis est anima mea usque ad mortem (Mt 26, 38), viene spiegato in
modo metaforico che Cristo & la medicina generale per tutti i mali e le malat-
tie del mondo fino alla fine dei tempi.2? Questa sequenza, puntura e sollievo,
esprime la pedagogia mendicante: 'ascoltatore deve percepire il dolore della
verita prima di beneficiare della sua grazia.

Nelle prediche di Bernardino da Siena, 'uso delle metafore mediche ri-
sponde a una volonta profondamente pastorale: risvegliare la coscienza dell’a-
scoltatore, mostrargli la gravita del peccato e condurlo alla conversione. Il suo
linguaggio non & dolce né contemplativo, come quello di Isabel de Villena. E
piuttosto incisivo, concreto, moralmente urgente. E un discorso in cui 'anima
€ chiamata a guarire, non attraverso il conforto affettivo, ma mediante il ri-
conoscimento della propria corruzione interiore e della necessita di restituire
cio che e stato infranto.

Questo approccio si manifesta chiaramente in numerosi passaggi delle
prediche (a titolo di esempio concreto, nei sermoni XXXVIII, XLI e XLIII),

18 Giordano da Pisa, 381.
9 Giordano da Pisa, 226-7.
20 Giordano da Pisa, 135.
2! Giordano da Pisa, 104.
22 Giordano da Pisa, 383.

310 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [a]

dove il corpo e la malattia diventano specchio dell’'anima e delle sue deviazio-
ni. La metafora medica non € fine a sé stessa: serve a esortare alla conversione
mediante immagini riconoscibili, tratte dall'esperienza fisica e quotidiana del
dolore, della cura, della vecchiaia o della guarigione. Lo si nota gia nel sermo-
ne XXXVIII dove Bernardino afferma:

Io diro cosi qui, come io ho detto in altri paesi inverso quelli che hanno ragunata la
robba di mal guadagno. Idio dice a questi tali: ‘Se tu ripieno? Elli bisogna che tu i
purght’. Udisti voi mai quello che bisogna a qui é ripieno? Egli bisogna a chi é ripieno
di mali omori, argomenti, cristeri, accio che si purghino dentro.

Qui si ricorre a una precisa struttura di conversione: il male non si con-
templa, si espelle; il disordine non si accetta, si corregge. Il verbo purgare,
d’origine medica, evoca l'espulsione di cio che contamina I'interno. La ric-
chezza mal guadagnata é trattata come un’infezione spirituale, da estirpare
con rigore. Non si tratta di castigo, ma di una forma di giustizia interiore: chi
ha violato l'equilibrio, deve ristabilirlo attraverso una ‘cura’ morale.

Nel sermone XLI Bernardino insiste sul ruolo della limosina come forma
superiore di medicina:

Vuoi vedere come la limosina ti fa guarire de le infermita? Or mira come tu suoli fare
quando tu hai una infermita. La prima cosa che tu fai, st manda per lo medico; e dico
che tu fai bene, ché tu hai, subito detto: “Honora medicum propter necessitatem”. [...]
Ma io ti dico che tu potresti anco fare meglio che tu non fai: che ogni piccolo male che
tu hai, subito corri al siroppo e a la medicina. Vuoi tu guarire piu ratto? Or corre a
la limosina.>*

In questo passo, I'autore non nega il valore della medicina umana, ma
la integra in una gerarchia piu alta: la vera guarigione si ottiene solo se alla
cura del corpo si accompagna un atto di carita. La limosina viene descritta
non come gesto generoso, ma come cura immediata e piu efficace, simile a un
farmaco spirituale d’'urgenza. Lanalogia tra medico fisico e carita cristiana e
esplicita: 'uomo deve correre alla limosina come al rimedio salvifico. Il tono
e diretto, energico, ma l'intento ¢ salvifico.

Qui la malattia diventa uno strumento tardivo di redenzione. Anche in
questo caso, il corpo malato & lo specchio di un’anima che ha rinviato troppo
a lungo il proprio ritorno a Dio.

Un altro esempio significativo € quello della donna cieca, narrato sempre
nella predica XLI:

Gionta a lui gli disse: “Io ho speso cio ch’io avevo per avere il lume degli occhi: ogni
cosa ho dato a medici e medicine”. Allora costui le dimostra come ella poteva fare
meglio che ella non fece: che se ella avesse dato a’ povari di Dio per lo suo amore cio
che aveva dato a medici e medicine, che, come ella era pure inferma, sarebbe stata

23 Bernardino da Siena, Prediche volgari, XXXVIII, 1100.
24 Bernardino da Siena, XLI, 1215.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 311



[10] Anna Peirats

guarita. [...] Vedendola costui in questa buona disposizione, tolse uno poco di sputo, e
poselele in sugli occhi, e subito fu liberata.>

Il miracolo non & qui presentato come meraviglia gratuita, ma come se-
gno visibile di una trasformazione interiore. La saliva, lo sputo, puo apparire
umiliante, ma richiama i gesti evangelici di guarigione. La donna riceve la
vista solo dopo aver ammesso la propria mancanza e desiderato sinceramente
rimediare. La grazia divina arriva per vie impensate, ma richiede disposizio-
ne d’animo e conversione del cuore. Diversamente da Isabel de Villena, per la
quale la guarigione € spesso un atto di tenerezza quasi materna, Bernardino
insiste sull’aspetto attivo, deciso e a volte scomodo della conversione.

Infine, un passaggio quasi clinico descrive la degradazione morale dell’a-
varo con linguaggio progressivo:

Avendo fatto cosi gran tempo, in fine venendo invecchiando, comincio a entrare in
avarizia, dicendo seco medesimo: “Io veggo pure ch’io invecchio. Oh, s’io do cio ch’io
avanzo, e e’ mi venisse el bisogno a me, non potendo guadagnare, come farei io? E
entratogli nellanimo di non dare pitt comincio a ragunare per sé. E istando in questo
modo, parbe che dispiacesse a Dio, e che gli dicesse: ‘Si, che tu ti se’ disperato di me,
che credi ch’io non ti dia il tuo bisogno, , e abandoni e povari per ragunare! Io ti pro-
metto che gli spenderai con molta tua pena, poi che tu non gli voui dare per limosina.’
E va, e mandagli una malattia nel pie grandissima.*®

La vecchiaia porta qui con sé una “malattia dell’anima”, fatta di timore
e chiusura. L’avarizia € vista come una patologia progressiva, che si insinua
nella volonta e toglie lucidita spirituale. Non c’¢ condanna, ma constatazione:
senza conversione, il cuore si indurisce. Bernardino da Siena accentua la con-
sapevolezza del peccato e la necessita della restituzione: il suo linguaggio ¢
performativo, serio, a volte severo, ma sempre orientato alla salvezza.

Questa pedagogia sensoriale trova eco anche nei testi di san Vincenzo
Ferrer. Nei suoi Sermont, egli struttura il discorso come una vera e propria
terapia sistematica: a ogni peccato corrisponde una medicina.?” Secondo san
Vincenzo, Gesu Cristo si mostra come un buon medico e agisce proprio come
tale: assume i modi tipici dei medici quando vuole guarire il peccatore. In
pratica, quando un medico vuole guarire un malato, per prima cosa desidera
vedere se il malato si trova in una casa oscura; subito fa accendere una cande-
la, la prende in mano, va dal malato e gli guarda il volto. Allo stesso modo, fa
Gesu Cristo quando vuole guarire un malato:

25 Bernardino da Siena, XLI, 1215.

26 Bernardino da Siena, XLI, 1215-6.

27 Siveda a questo punto Ferragud e Olmos de Leon, “Galenisme i medicaments,” 211-40. Que-
sto studio analizza come san Vincenzo Ferrer abbia integrato concetti medici, in particolare del
galenismo, nei suoi sermoni per spiegare contenuti teologici. Gli autori evidenziano I'uso di me-
tafore mediche e riferimenti a trattamenti comuni dell’epoca, riflettendo I'intersezione tra me-
dicina e religione nella predicazione medievale.

312 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [11]

Loli és medicinal, specialment oli de oliva, e serveix a moltes malalties; axilo nom de
Jesus, que a tota plaga és bo, si tu hi has devocié [...]. Com se fara aquest empastre?
Ab lo senyal de la creu, nomenant lo nom de Jestls, empero ab espau, pensant en la
passioé de Jesuchrist, devotament e calt, axi com fa lo metge.*®

Attraverso una spiegazione dettagliata e ben ordinata delle virtu e delle
pratiche del medico professionale, san Vincenzo esemplifica il modo in cui
Gesu Cristo agisce come medico: accende la luce della coscienza dei peccati;
analizza il polso, cioe valuta il dolore o il pentimento per i peccati commessi;
poi analizza l'urina, corrispondente alla confessione. Questa “urina”, cioé la
confessione, secondo la metafora, deve essere limpida, poiché i peccati vanno
espressi chiaramente e senza omissioni. Allo stesso modo, come risultato del
riconoscimento medico rappresentato dalla confessione, il buon medico pre-
scrive una dieta.

Un’altra somiglianza con il tema di Cristo come medico riguarda l'aspetto
stesso della sacra forma: il medico prescrive delle pillole, che spesso hanno
colore nero, ma le ricopre con uno strato bianco, cosi che il malato vede solo
la parte esterna. Allo stesso modo, quando si comunica, non si vede il corpo
di Cristo, perché, come un buon medico, Egli ha stabilito il miglior rimedio
affinché nessuno percepisca di mangiare carne umana, ma sia consapevole
solo della bianchezza della forma, tramite il mistero della transustanziazione
che si compie nell'Eucaristia:

E Jesuchrist fa axi com lo bon metge, que quan ha en sa cura alguna bona persona,
hom o dona, que és delicat, per tal que guaresca, ordonar li ha una purga de pil-lodes,
que s6n comunament negres [...] Donchs, qué fa lo metge? Per tal que no li done fasti,
cobreles-li ab una ostia; e ell, quan la rep, veu la oOstia, e no veu la negror, ne sent la
sabor, e axi reb la purga, e aprés obra-li. Sus axi ha fet Jesuchrist. Oo, com és bon
metge! Per tal que degt no se’n puga escusar de rebre’l, és cubert dins aquella blancor,
car alguns ne haurien fasti de menjar carn de home; mas ell hi ha donat bon remey.*

Contro i peccati capitali, I'antidoto sara la confessione e il conseguente
pentimento. La necessita della confessione si esprime in modo metaforico at-
traverso l'allusione al fiume Giordano, che il predicatore presenta come l'ac-
qua salvifica che guarisce la lebbra del peccato, nello stesso modo in cui, se-
condo il racconto biblico di Re, 4, fu ordinato a un malato in peccato mortale
di lavarsi nel fiume Giordano, che significa “fiume del Giudizio”.3°

Questa visione trova sostegno nella teologia penitenziale della cura ani-
marum, in cui il linguaggio ha funzione sacramentale: rende presente il male,
lo espone, lo taglia, lo lava. Come ha osservato Michel de Certeau, la parola
mistica e penitenziale non rappresenta l'esperienza: la produce nel corpo che
lascolta.?* La confessione € un atto linguistico performativo: cio che si dice,
si espelle; cio che si espelle, si guarisce. La stessa logica ¢ descritta anche

28 Vicent Ferrer, Sermons, 11, 174.

29 Vicent Ferrer, I, 260-1.

3% Vicent Ferrer, V, 119-20.

31 de Certeau, La fable mystique, 1, 28-31.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 313



[12] Anna Peirats

da Jean Leclercq, che definisce la medicina spirituale monastica come una
trilogia: veritas vulnerat, gratia sanat, confessio liberat.?* La verita ferisce,
la grazia guarisce, la confessione libera. Ma tutto comincia dal taglio: veritas
vulnerat.

Il lessico medico nella predicazione mendicante non & un semplice or-
namento, ma rappresenta 'impianto portante dell’intero discorso. Il peccato
viene concepito come carne corrotta, la parola svolge il ruolo di coltello spi-
rituale che incide per sanare, la confessione funziona come un processo di
purificazione e drenaggio, e la salvezza si realizza attraverso la distribuzione
eucaristica di un rimedio tanto amaro quanto indispensabile alla redenzione.

5. La dolcezza che guarisce: linguaggio terapeutico e tradizione meditativa
nella Vita Christi di Isabel de Villena

La Vita Christi di Isabel de Villena, scritta in volgare valenzano verso la
fine del XV secolo, si inserisce in una lunga tradizione di spiritualita affettiva
di matrice francescana, influenzata dalla meditatio vitae Christi e dai modelli
promossi dalla devotio moderna. In questo contesto, il lessico medico-spiri-
tuale, parte integrante dell'immaginario cristiano fin dai Padri della Chiesa,
non scompare, ma viene riorientato verso registri di consolazione, contem-
plazione e dolcezza sacramentale.

A differenza del discorso predicativo mendicante, che spesso si avvale di
una retorica esortativa e correttiva volta a provocare la conversione, il testo
devozionale di Villena trasforma le medesime metafore mediche in segni di ac-
coglienza spirituale. La parola non opera qui come ferita che ammonisce, ben-
si come balsamo che consola; non incita al pentimento pubblico, ma favorisce
l'immersione privata nella passione del Salvatore. Il corpo del Cristo non € un
campo di battaglia teologico, ma un hortus conclusus di profumi salvifici, ac-
cessibile mediante il desiderio e la lettura orante. La salvezza non € limitata, né
selettiva: e sorgente inesauribile che si offre a chi si lascia immergere nel mi-
stero. La piaga € piscina, il dolore € apertura, la contemplazione ¢ immersione.

Questa teologia della dolcezza si radica in una lunga tradizione simbolica
che attraversa la spiritualita occidentale e si declina, nel tardo Medioevo, at-
traverso figure di grande rilievo come Bonaventura e Ubertino da Casale. In
questi autori, la meditazione sulla passione non si configura come strumento
di terrore escatologico o ammonizione morale, bensi come itinerario affettivo
verso I'unione amorosa con il Cristo sofferente. Bonaventura, nel Lignum vi-
tae, invita il fedele a gustare la dolcezza della croce, accostandola ai sensi del
corpo e dell’anima;33 Ubertino, nellArbor vitae crucifixae Iesu, propone una

32 Leclercq, Lamore della lettera, 147-9.
33 Bonaventura, “Lignum vitae,” 79-87. Si veda in particolare la parte II, dove la contemplazio-
ne sensibile delle membra di Cristo & presentata come via mistica.

314 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [13]

mistica narrativa costruita su un crescendo di compassione sensoriale, dove
la contemplazione delle piaghe diventa accesso diretto alllamore divino.34 La
Vita Christi di Isabel de Villena raccoglie e riformula questa eredita in chiave
mariana e letteraria, adottando un lessico profumato, sensuale e terapeutico.
La narrazione della passione non ¢ mai negazione del dolore, ma trasfigura-
zione affettiva: il sangue diventa rugiada, le piaghe si fanno fonti, le lacrime
unguenti. I1 dolore non separa: unisce. La croce non condanna: consola. Lu-
manita di Cristo non incute timore, ma ispira tenerezza. In questo orizzonte,
il linguaggio stesso si trasforma: assume la forma del balsamo, del profumo,
del gesto di cura. Il Cristo della Vita Christi non € un giudice, ma un amante
compassionevole, la cui carne ferita genera la possibilita della salvezza.

La logica della dolcezza non implica una fuga dal reale, né una sublima-
zione estetizzante della sofferenza: al contrario, essa attraversa il dolore per
giungere alla pace, secondo una pedagogia affettiva che punta alla trasfor-
mazione del cuore. Come mostra Caroline Walker Bynum, la teologia affetti-
va femminile del tardo Medioevo non banalizza la sofferenza, ma la incarna
in linguaggi che curano: le donne non negano la croce, ma ne cambiano la
temperatura.ss E precisamente questo cambio di temperatura, dal gelo del ti-
more alla tepidezza dell'amore, che costituisce la cifra del discorso devoto di
Villena.

La Vita Christi non si oppone frontalmente alla predicazione mendicante,
ma la rilegge attraverso una lente diversa: quella della carezza. Dove il ser-
mone incide, il testo consola; dove I'omelia punge, la meditazione accoglie. In
entrambi i casi, la parola salva. Ma nella Vita Christi, lo fa profumando.

34 Mentre nella tradizione spirituale di Ubertino la piaga del costato di Cristo & descritta come
una ferita fiammeggiante, luogo di passione redentrice e apertura dolorosa verso I'amore divino,
Villena ne riformula I'immaginario attraverso un lessico sensoriale e terapeutico: la nafra glo-
riosa si trasforma in botiga d’especieria, deposito di fragranze e luogo di rifugio. La lacerazio-
ne, anziché ardere, profuma. In altra sede ho mostrato come la Vita Christi assimili I'intensita
affettiva della tradizione ubertiniana, ma ne moduli il tono secondo una teologia della dolcezza,
dove la contemplazione della passione non € pit invito al timore, bensi via di accoglienza e gua-
rigione. La piaga, in questo nuovo contesto, non separa I'anima da Dio ma la attira con soavita
mistica, segnando cosi una transizione dal linguaggio penitenziale a una grammatica devota
femminile e mariana. Si veda Peirats, “Aquesta nafra gloriosa és botiga d’especieria,” 71-87. Per
quanto riguarda il testo critico dell’Arbor vitae crucifixae Iesu di Ubertino da Casale, risulta
particolarmente significativa la lettura dell’articolo di Daniele Solvi, attualmente uno degli stu-
di piu sistematici sullo stato della tradizione testuale e sulla necessita di una nuova edizione cri-
tica: Solvi, “Verso un’edizione critica dell’Arbor vite,” 59-85. Solvi analizza con rigore filologico
ilimiti dell'edizione quattrocentesca e la complessita della tradizione manoscritta, sofferman-
dosi in particolare sul ms. 88 della Biblioteca Capitolare di Valencia. Lo studio affronta inoltre
questioni legate a interpolazioni, errori di trascrizione e attribuzioni erronee (come nel caso
della preghiera Absorbeat, spesso erroneamente attribuita a Francesco d’Assisi). Il contributo si
inserisce nel quadro di un progetto di edizione critica promosso dalla SISMEL, proponendo una
metodologia che coniuga I'analisi filologica con la lettura dottrinale dell'opera.

35 Walker Bynum, Fragmentation and Redemption, 82.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 315



[14] Anna Peirats

6. Un lessico, due funzioni: correzione e consolazione nel linguaggio curati-
vo tardo-medievale

Il lessico terapeutico che attraversa i testi spirituali del tardo Medioevo
non € un vocabolario marginale, né un campo semantico secondario. Al con-
trario, si configura come un nucleo simbolico strutturante che attraversa i
generi, accomunando autori, tradizioni e culture teologiche diverse. Tuttavia,
leffetto prodotto da questo lessico dipende dalla scena discorsiva in cui si at-
tiva: la stessa parola puo ferire o consolare, correggere o avvolgere, provocare
il pianto o generare tenerezza.

Peripredicatori mendicanti, la parola ¢ medicina amara: penetra come un
unguento forte, apre la piaga del peccato per permettere la guarigione attra-
verso la confessione. Lefficacia &€ fondata sulla diagnosi e sull'urgenza. Come
ha mostrato Carlo Delcorno, la predicazione pubblica si configura come uno
spazio retorico fortemente performativo, dove il predicatore agisce sul corpo
collettivo della comunita come un medico sulle membra del singolo: cio che
viene detto deve operare (verbo frequente nei sermoni), non solo istruire.3®

Nella Vita Christi di Isabel de Villena, la stessa rete lessicale € impiegata
con intenzione radicalmente diversa. Le parole non sono taglienti, ma avvol-
genti; non incitano all'espulsione, ma alla comunione. Le ferite di Cristo non
sanguinano per ammonire: profumano per consolare. Il dolore ¢ sempre pre-
sente, ma trasfigurato. Villena mobilita lo stesso patrimonio linguistico della
predicazione, ma lo reinventa in funzione contemplativa e affettiva.

Nel capitolo 220, Villena presenta il costato aperto di Cristo come luogo
di guarigione aromatica.?” La Madre di Dio, nell'ampio lamento pronunciato
sul petto e sulla piaga del costato aperto del suo Figlio, dove abbondano le
esclamazioni di dolore e la metafora continuata che diventa allegoria, qualifi-
ca innanzitutto il suo petto trafitto dalla lancia come una bottega di spezie, in
cui si trovano i cordiali o rimedi, i medicamenti necessari per la guarigione di
tutte le malattie del mondo. Le medicine che sgorgano dal petto di Cristo sono
le virtu. Il suo costato aperto ha mostrato ricchezze, e il tesoro del suo cuore

36 Delcorno, La predicazione nel Medioevo, 75-8.

37 Oh, Fill meu, que aquesta nafra gloriosa és botiga d'especieria! Aci es troben los singu-
lars cordials e medecines a guarir tota natura de malalties; e per ¢o, Senyor, nengi no pereix
siné qui a vés acostar no es vol. iOh, animes devotes! iMirau quant excés d’'amor e caritat vos
ha hagut lo meu tan amat Fill! Patet archanum cordis per foramina corporis. Car, obrint lo
seu costat, vos ha mostrat les riquees e tresor del seu misericordiés cor, qui és ple de dolgor e
cleméncia e de suavitat inestimable. Quam excusationem habet qui in odorem unguentorum
horum non currit. iOh, de quant sera culpable qui aquesta singular olor e dolgor de precio-
sos ungiients no sent ne en té cura! Aquest és Uhort tancat e la font sagellada que Salamé véu
quant dix: Ortus conclusus, fons signatus. La porta d'aquest hort és verdader menyspreu de
totes coses que al cos poden dar delit, car nunca l'anima reposara dins aquest hort fins 'hom
de tot haja avorrit si mateix e ses propries voluntats. Lo sagell d'aquesta dol¢a font sempren-
ta en aquella cera gomada de vera devocio que fa regalar l'anima en que es troba e aparéixer
en ella aquelles armes del rei crucificat, emprentades e pintades per continua recordacié. iOh,
que aquesta és la piscina on guareixen los malalts, no solament un, ans infinits! Negi no hi en-
tra ab verdadera fe que tantost no guareixca (Isabel de Villena, 452).

316 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [15]

pieno di clemenza ¢ definito con le immagini di hortus conclusus e fons si-
gnatus. La porta di questo giardino chiuso ¢ il disprezzo delle azioni superflue
che danno piacere al cuore, per cui 'anima non potra mai riposare in questo
giardino finché non avra rinunciato alla vanita del mondo; il sigillo della fonte
si imprime con la cera della devozione. Il petto ¢ anche la piscina in cui sono
guariti tutti i malati che dimostrano vera fede.

Pertanto, in questa serie di metafore, il petto di Cristo e, per la Madre di
Dio, armadio di tesori divini, bottega di spezie, armadio di medicina, tesoro
di clemenza, giardino chiuso la cui porta ¢ il disprezzo della superfluita del
mondo, fonte sigillata con la cera della devozione e piscina curativa dei malati.

La metafora del Christus medicus si estende anche ai suoi seguaci: ap-
pena risorto Cristo, conferisce loro la facolta di diventare “medici spiritua-
li e corporali”, al fine di curare ogni malattia.?® Oltre al medico spirituale,
che guarisce chi si avvicina con pentimento e devozione autentica, nella Vita
Christi il tema si applica anche agli apostoli, come successori di Cristo. E
inoltre da sottolineare che, nell’apporto originale che si riscontra nella Vita
Christi rispetto alla tradizione delle vite di Gesu, per la maggiore rilevanza
attribuita alla figura femminile, la metafora di Cristo medico e quella della
Madre di Dio, considerata come “medichessa del'umanita”, mediatrice e mo-
dello di perfezione da seguire per le monache, raggiungono il massimo grado
di specificazione. Le religiose, essendo donne, saranno curate in primo luogo
dalla Vergine, che dovranno imitare nelle virtu.

Il testo non mira a generare impressione drammatica, ma a trasportare il
lettore in un’esperienza contemplativa sensoriale. La ferita € una bottega: un
luogo in cui si elabora, si misura e si distribuisce la medicina per 'anima. Non
c’€ sangue, ma essenza; non c’e¢ urgenza, ma invito. Il sangue stesso ¢ trasfi-
gurato: diventa essenza, liquore spirituale, aroma salvifico. Questa trasmuta-
zione e teologicamente fondata sulla lettura mistica della Passione come dono
affettivo. Non si tratta di negare il dolore, ma di trasformarlo in linguaggio di
cura. La ferita non punisce: abbraccia. La piaga di Cristo diventa cibo per la
mente, unguento per la memoria, fonte di gioia. La dolcezza non & qui allego-
ria ma struttura: € cio che permette all'anima di assorbire la grazia. Come ha
osservato Sarah McNamer, la meditazione affettiva si fonda su una dinamica
precisa: sentire equivale a conoscere; essere toccati equivale a essere guariti.

Non vi € qui alcuna urgenza penitenziale: la salvezza si offre come aro-
ma da inalare lentamente. Questa dinamica non € nuova. Gia nella Medita-
tio vitae Christi — opera attribuita tradizionalmente a Giovanni de Caulibus,
sebbene questa paternita sia oggi oggetto di ampio dibattito*® — si legge che
il lettore deve lasciarsi penetrare dalla dolcezza del sangue del Salvatore, che

38 E vull que siau metges espirituals e corporals, car ab lo sol tocament de les mans vostres
guar reu tota natura de malalties (Isabel de Villena, 506).

39 Isabel de Villena, 578.

40 Si veda l'introduzione di Montefusco all’edizione del volgarizzamento del codice parigino,
“Le Meditationes Vitae Christi.”

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 317



[16] Anna Peirats

e piu fragrante di ogni unguento.# La Vita Christi si inserisce in questa linea
tradizionale, ma ne intensifica e personalizza il simbolismo della dolcezza,
trasformando la narrazione in uno spazio terapeutico e liturgico in cui leggere
diventa un atto sacramentale.

Lopposizione tra correzione e consolazione non € rigida, ma funzionale.
Il sermone ¢ pronunciato in pubblico, per svegliare la coscienza e purificare
il corpo collettivo. Il testo devozionale € scritto per la lettura privata, spesso
monastica, e punta alla trasformazione silenziosa e sensoriale dell'interiorita.
E lo stesso lessico, ma diverso il destinatario, diversa la temperatura affetti-
va. Il confronto lessicale lo conferma. Nei sermoni di Bernardino e di Ferrer,
termini come pus, confessio, penitenca, dolor si trovano in vicinanza sintat-
tica con vomitar, purgar, orina, infeccié. In Villena, le parole come dolcor,
ungiient compaiono accanto a consolacié, piscina. E una differenza sistemica,
non occasionale.

Allo stesso tempo, la letteratura e la spiritualita mistica femminile del
tardo Medioevo testimoniano la capacita di integrare entrambi i registri nel
medesimo testo o autrice. Un esempio emblematico ¢ quello di Caterina da
Siena, che unisce alla tenerezza e compassione per Cristo e per le anime un
linguaggio forte di ammonizione, incisione spirituale e riforma interiore. La
sua opera mostra come, anche nella scrittura devozionale femminile, la dol-
cezza e la severita possano coesistere, offrendo un modello di retorica spiri-
tuale complesso e plurale.+

Dal punto di vista semiotico, si potrebbe dire che il sermone codifica il
peccato come oggetto da espellere e la parola come agente di rottura. Il testo
devozionale codifica invece la parola come sostanza da assorbire, e il peccato
come distanza da colmare attraverso 'amore. Come ha osservato Mary Car-
ruthers, la lettura spirituale ¢ medicina della memoria: un processo lento di
sedimentazione sensoriale e simbolica che guarisce interiorment.43 Il dolore
contemplato, quando € immerso in un linguaggio di dolcezza, produce identi-
ficazione e trasforma.+

Il lessico curativo tardo-medievale opera su due scenari: quella dell’'ur-
genza penitenziale e quella della dolcezza contemplativa. In entrambi i casi, la
parola € medicina. Ma nel primo caso guarisce pungendo; nel secondo, gua-
rendo con fragranza.

4+ Meditationes Vitae Christi, a cura di Stallings-Taney.

42 In particolare, nella ricezione iberica e nelle traduzioni catalane della sua agiografia, si evi-
denzia come il culto di Caterina abbia veicolato sia valori di carita e cura, sia un ideale di fermez-
za e azione profetica, confermando la pluralita di strategie retoriche e spirituali impiegate nella
tradizione mistica femminile del Quattrocento. Si vedano Peirats, “Traduzione e trasmissione,”
61-79 e Bartolomei Romagnoli, “Il francescanesimo femminile,” 11-85.

43 Carruthers, The Book of Memory, 158-73.

44 McNamer, Affective Meditation.

318 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [17]

7. Cartografia lessicale del vocabolario terapeutico

L’analisi del lessico curativo nei testi spirituali del tardo Medioevo puo
essere ulteriormente approfondita attraverso una lettura cartografica: una
mappatura semantica che non si limiti alla registrazione delle occorrenze,
ma che esplori le relazioni, le ricorrenze sintattiche e le costellazioni affettive
che legano certi termini tra loro. In questa sezione si propone una riflessione
qualitativa e comparativa tra il vocabolario terapeutico impiegato nella predi-
cazione mendicante e quello utilizzato nella Vita Christi di Isabel de Villena,
evidenziando la coerenza simbolica e la funzione dottrinale divergente di pa-
role apparentemente identiche.

Nel corpus dei sermoni di Bernardino da Siena, Giordano da Pisa e san
Vincenzo Ferrer, termini come penitenca, confessio, purga, ua, pus, dolor, in-
fermetat o medicina si collocano in contesti fortemente prescrittivi. La parola
remey, ad esempio, non € mai associata alla dolcezza o alla grazia, bensi al
pentimento doloroso, alla pratica della confessione intesa come evacuazione
del peccato. La guarigione ¢ presentata come effetto di una disciplina, frutto
di uno sforzo, e spesso accompagnata da immagini che rimandano alla fi-
siologia pitl concreta, come nel caso di san Vincenzo Ferrer e dell'immagine
secondo cui I'urina si collega alla confessione, la quale deve essere limpida
affinché possa avvenire la guarigione.

Il linguaggio devoto della Vita Christi opera in modo inverso. Le stesse
parole, remey, espécies, ungiient, dolcor, guarir si situano all'interno di una
semantica dell’accoglienza e della grazia. Il dolore non ammonisce: consola.
Il sangue non spaventa: profuma. La piaga non punisce: invita. Il lessico stes-
so produce un ambiente affettivo distinto. La parola ungiient non rimanda
all'unzione degli infermi, né alla chiusura delle ferite, ma all’esperienza dell’a-
more divino: iOh, de quant sera culpable qui aquesta singular olor e dolcor
de preciosos ungiients no sent ne en té cura!.s 1l lettore non viene obbligato
a pentirsi: viene invitato a lasciarsi curare. E la cura non € imposta: € ricevu-
ta. Questo stesso termine, remey, € impiegato nei sermoni con un’intenzione
correttiva.

Il contrasto si rivela dunque nel modo in cui le parole si aggregano. Nella
predicazione, il lessico curativo € accompagnato da immagini di sforzo, con-
trollo, evacuazione. Nella letteratura devota, le stesse parole si legano alla
quiete, al gusto, alla fragranza. E un’intera cosmologia simbolica a cambiare.

45 Isabel de Villena, 452.
46 Sj veda Walker Bynum, Holy Feast and Holy Fast, 279.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 319



[18] Anna Peirats

8. Lanima come corpo curabile: medicina della contrizione e linguaggio
della consolazione

I discorsi spirituali del tardo Medioevo concordano nel concepire 'anima
non come entita astratta, bensi come corpo interiore, vivo e vulnerabile, che
puo ammalarsi, corrompersi e, soprattutto, essere curato. Tanto i predicatori
mendicanti quanto l'autrice della Vita Christi, Isabel de Villena, condividono
questo principio, ma lo sviluppano attraverso linguaggi e finalita differenti.
L’anima € rappresentata come soggetto da trattare, e la parola, orale o scritta,
agisce come veicolo efficace di quella cura. Tuttavia, mentre la predicazione
attiva una medicina della contrizione, centrata sulla diagnosi del peccato e
sulla sua espiazione mediante la sofferenza volontaria, la letteratura devozio-
nale configura un’esperienza di trasformazione fondata sul desiderio, la dol-
cezza e la contemplazione.

La medicina della contrizione, cosi come viene articolata da predicatori
quali Giordano da Pisa, Bernardino da Siena o san Vincenzo Ferrer, si costru-
isce attraverso immagini verbali che descrivono I'anima in termini di infezio-
ne e disordine morale. Il predicatore si pone come terapeuta che, per mezzo
della parola, estrae il male latente. Giordano da Pisa, pur riconoscendo che il
male puo assumere diverse forme e puo chiamarsi con una terminologia am-
pia, sostiene che vi &€ una sola grande malattia che toglie la salute all'anima,
ed ¢ il peccato:

a questo modo il peccato, pero che toglie la sanita de lanima e ogne inferta danima é
peccato, st ha molti nomi nella Scrittura [...] e potrebbe avere tanti nomi quante sono
le'nfermitadi, e tutto é verissimo [...] il peccato é via a morte, come la febre.+

La Vita Christi di Isabel de Villena offre un paradigma alternativo. L'ani-
ma non ¢ descritta come corpo da disinfettare, ma come spazio sensibile da
trasformare. Le ferite di Cristo non sono oggetto di ammonizione, bensi luogo
di attrazione mistica. Nel capitolo 220, il sangue che fuoriesce dal costato ¢
un liquore aromatico, un cordiale per la cura di ogni infermita. Il lettore non e
posto davanti a una scena cruenta, ma immerso in una simbologia di dolcezza
e intimita affettiva.

iOh, tots aquells qui en delits de menjar haveu ocupat la vida vostra! Veniu e feu do-
lorés plor de la mort d'aquest Senyor, tan abstinent que, en lo extrem de la sua mort,
d’aigua ha passat fretura, no podent haver una gota per a refrescar lassedegada
boca sua, e, en les acerbissimes dolors sues, fel li han donat per restaurant.+®

La parola, in questo modello, non punge: nutre. Entrambi i discorsi con-
dividono la premessa che 'anima debba essere curata. Ma divergono profon-
damente nel modo di somministrare la cura. La predicazione mendicante

47 Giordano da Pisa, XLIII, 221.
48 Isabel de Villena, cap. 221, 453.

320 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [19]

interviene con urgenza, mira a incidere, a espellere. Il testo devozionale, al
contrario, agisce con delicatezza: unge, profuma, consola. Dove il primo mo-
dello propone la confessione pubblica, il secondo offre una trasformazione
interiore attraverso il desiderio.

Lanalisi lessicale supporta questa distinzione. L'uso di Voyant Tools ha
rilevato che i termini terapeutici piu significativi — remey, ungiient, espécies,
dolcor, penitencia, vomits, urina, pus — compaiono 206 volte nella Vita Chri-
Sti e 246 nei sermoni mendicanti. Tuttavia, la distribuzione interna rivela una
netta polarizzazione semantica: i sermoni privilegiano un lessico di decom-
posizione corporea e ammonizione (peniténcia, dolor, vomits, pus), mentre il
testo devozionale articola un campo sensoriale centrato sulla dolcezza e sul
nutrimento spirituale (ungiient, remey, espécies, cordial, dol¢or).+

Il lessico non € neutro: struttura una teologia. Nei sermoni, la parola feri-
sce per guarire. Nella Vita Christi, imbalsama per trasformare. In entrambi i
casi, 'anima e concepita come corpo curabile, ma il gesto della cura segue due
grammatiche distinte: quella della contrizione e quella del conforto.

9. Implicazioni dottrinali: tradizione mistica, devotio moderna e sensibilita
affettiva

Le differenze nell’uso del lessico curativo tra la predicazione mendicante
e la prosa meditativa della Vita Christi non rispondono a una contrapposizio-
ne dottrinale, bensi a due registri spirituali e liturgici distinti, che condivi-
dono una radice teologica comune. Entrambi i discorsi attingono all’eredita
patristica e francescana, ma attivano dimensioni diverse di tale tradizione,
a seconda del contesto di ricezione, della finalita pastorale e del modello di
relazione tra linguaggio e anima.

Nel caso dei predicatori mendicanti, la funzione terapeutica della parola
si inscrive in una teologia della correzione, strettamente legata al valore sa-
cramentale della penitenza. Tale impostazione, radicata nella riforma grego-
riana e consolidata nella prassi pastorale tra XIII e XIV secolo, € rinforzata
dall’enfasi francescana sull’esame dell’anima come condizione per la ricezio-
ne della grazia.° In questa linea, il predicatore agisce come medico non solo
dell'individuo, ma del corpo collettivo. La predicazione, intesa come praedi-
catio medicinalis, € uno strumento di restaurazione ecclesiale.

Limmagine dell'anima come corpo malato, e della parola come medicina
ammonitrice, affonda le radici nella tradizione patristica, da sant’Agostino a
Origene, e trova una riformulazione intensa in autori come Bernardo di Chia-

49 Analisi effettuata con Voyant Tools su corpus comparativo. Cfr. Sinclair e Rockwell, https://
voyant-tools.org.
59 Si veda Potesta, La predicazione del tardo Medioevo, 101-9.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 321



[20] Anna Peirats

ravalle e Bonaventura.s* Nei sermoni di Giordano da Pisa o di Bernardino da
Siena, l'eredita agostiniana si combina con l'osservanza francescana, dando
luogo a una spiritualita che attribuisce al dolore non solo un valore espiatorio,
ma una forza terapeutica condivisa con Cristo.

La Vita Christi di Isabel de Villena si colloca in una linea parallela rispet-
to alla predicazione mendicante, radicata nella tradizione mistica affettiva e
nella spiritualita della devotio moderna. Nata nei Paesi Bassi alla fine del XIV
secolo, quest’ultima fu una corrente di riforma religiosa che, senza scardinare
lortodossia ecclesiale, promuoveva la centralita della vita interiore, la lettura
personale dei testi sacri, la meditazione quotidiana e una pratica devota fon-
data sulla tenerezza, 'umilta e la sequela amorosa del Cristo sofferente.52 A
differenza della retorica penitenziale dei pulpiti urbani, spesso improntata al
timore escatologico e alla denuncia pubblica del peccato, la devotio moderna
prediligeva un approccio silenzioso, fatto di introspezione, lacrime, lettura
lenta (lectio divina) e imitazione affettiva.>3

In questo orizzonte si inserisce la Vita Christi, che condivide e rielabo-
ra i nuclei tematici e stilistici di testi come la Meditatio vitae Christi, opera
pseudo-bonaventuriana diffusissima tra XIV e XV secoli.54 Attribuita errone-
amente a Bonaventura, la Meditatio offre un modello narrativo e meditativo
costruito per favorire 'immaginazione empatica del lettore o della lettrice,
guidandoli nella vita di Gest non attraverso astrazioni teologiche, ma per
mezzo di dettagli corporei, emozioni, silenzi e gesti.5> Questo testo ha avuto
un’enorme influenza sulla spiritualita femminile, come attestano le numerose
volgarizzazioni, compendi e adattamenti che circolano in ambienti monastici
e conventuali, soprattutto tra le clarisse.5°

Isabel de Villena si appropria di questo modello e lo riscrive alla luce della
sua sensibilita letteraria e mariana: la narrazione evangelica diventa, nella
sua opera, un percorso di immedesimazione affettiva mediato dalle figure
femminili, prima tra tutte la Vergine Maria. La dolcezza non € qui una cifra
stilistica, ma un metodo teologico: 'Incarnazione, la Passione e la Risurrezio-
ne sono contemplate non tanto come misteri da temere, ma come eventi da
abitare, con il cuore e con i sensi. La parola non ammonisce, ma consola; non
punisce, ma guida; non accusa, ma abbraccia.

Tuttavia, la Vita Christi non si limita a recepire tale orizzonte: lo rielabora
da una prospettiva femminile claustrale, in cui il sensoriale non & contrap-
posto al dottrinale, ma integrato in una teologia della grazia esperita come

5! Si veda Bernardo di Chiaravalle, Sermones super Cantica canticorum; Bonaventura, Li-
gnum Vitae.

52 van Dijk, “Devotio moderna,” coll. 1100-3; John van Engen, Devotio Moderna. Basic Wri-
tings.

53 van Engen, Sisters and Brothers of the Common Life, 69-91.

54 Schlosser, “Meditatio Vitae Christi,” coll. 820-2.

55 Meditatio vitae Christi.

56 McNamer, Affective Meditation, 89-128.

322 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [21]

profumo e consolazione. La ferita di Cristo € botiga d’especieria, il sangue €
un rimedio terapeutico, un cordiale per la cura di tutti i mali del mondo:

iMirau quant excés d'amor e caritat vos ha hagut lo meu tan amat Fill! Patet ar-
chanum cordis per foramina corporis. Car, obrint lo seu costat, vos ha mostrat les
riquees e tresor del seu misericordiés cor, qui és ple de dolgor e cleméncia e de suavi-
tat inestimable. Quam excusationem habet qui in odorem unguentorum horum non
currit. iOh, de quant sera culpable qui aquesta singular olor e dolgor de preciosos
ungiients no sent ne en té cural’s’

Tali immagini non sono decorative: esprimono un’antropologia affettiva
che riconosce al lettore un ruolo attivo e ricettivo. Il lettore, o piu spesso, la
lettrice, non € convocato alla denuncia, ma alla trasformazione silenziosa.

Non vi € quindi contraddizione tra correzione e conforto, tra penitenza
e contemplazione: vi sono due vie parallele che impiegano lo stesso campo
simbolico con finalita distinte. In entrambi i casi, la medicina agisce: ma nel
sermone incide, nel testo devozionale consola. Il verbo cura in ogni sua forma,
purché pronunciato nella logica della salvezza. Occorre infine ricordare che,
pur nella distinzione tra i due registri, in determinate situazioni storiche e
autoriali essi possono sovrapporsi, interagire o influenzarsi reciprocamente,
dando luogo a soluzioni ibride che rispondono alle esigenze spirituali e pasto-
rali del pubblico e degli autori.

10. Confronto lessicale: analisi quantitativa e modelli spirituali divergenti

Lapplicazione di strumenti di analisi digitale come Voyant Tools ha per-
messo di confermare empiricamente quanto gia suggeriva 'analisi simbolica:
la distribuzione lessicale nei due corpora risponde a due modalita radical-
mente differenti di concepire il rapporto con I'anima. Nella Vita Christi, ter-
mini come remey, ungiient, espécies, dolcor e balsam dominano il campo
semantico della guarigione affettiva. Nei sermoni mendicanti, al contrario,
prevalgono termini come peniténcia, dolor, vomits, urina o pecat, che strut-
turano un modello correttivo incentrato sul giudizio, la malattia e la paura.

Questo contrasto non si limita al simbolico: ha profonde implicazioni re-
toriche, teologiche e spirituali. Il lessico di Villena costruisce un’esperienza
di immersione curativa, ricorrendo a metafore vegetali, sensoriali ed euca-
ristiche. Il sermone, invece, si struttura secondo la logica del’ammonizione:
taglia, purga, castiga. Da qui 'assenza pressoché totale del termine ungiient
nei sermoni, a fronte della totale assenza di vomits, pus, foc o urina nella Vita
Christi. Ogni parola risponde a un orizzonte spirituale: uno profuma, I'altro
ferisce.

57 Isabel de Villena, cap. 220, 452.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 323



[22] Anna Peirats

Tabella 1. Frequenza dei principali termini terapeutici

termine Vita Christi sermoni mendicanti
Guarir 29 15
Ungiient 19 3
Cordial 14 3
Nafra 11 17
Dolcor 12

Balsam 9 2
Remey 23 6
Medecina 21 12
Espeécies 12 1
Perfumar 9 1
Piscina 7 0
Dolor 14 23
Penitencia 6 28
Malaltia 12 15
Vomits o) 21
Urina o) 11
Pus 0 8
Foc [} 10
Cautert (o) 6
Pecat 1 26

Il totale delle occorrenze dei venti termini piu rilevanti e di 206 per la
Vita Christi e 246 per i sermoni mendicanti.’® Tuttavia, questo dato quanti-
tativo non indica simmetria tematica, bensi una polarizzazione d'uso legata
alla diversa concezione della cura spirituale. La prevalenza numerica nel cor-
pus predicativo non si traduce in una densita semantica omogenea. I sermoni
concentrano il loro lessico attorno al peccato (pecat = 26), alla penitenza (pe-
niténcia = 28), al dolore (dolor = 23) e alle immagini fisiologiche (vomits, uri-
na = 40 occorrenze combinate). La Vita Christi, invece, articola il suo campo
semantico attorno a concetti di guarigione sensoriale: remey (23), ungiient
(19), cordial (14), espeécies (12), perfumar (9).

Questo contrasto non ¢ meramente stilistico: rivela due modi distinti di
concepire la cura dell’'anima. Il lessico medico nei sermoni funziona come di-
scorso correttivo, orientato all'incisione morale, al riconoscimento doloroso
del peccato e alla sua espiazione attraverso la penitenza. Nella Vita Christi,
invece, lo stesso vocabolario diventa veicolo di consolazione, redenzione af-
fettiva e trasformazione interiore. Lungi dall’essere un ornamento retorico, il
linguaggio terapeutico incarna una vera e propria teologia dell'anima: in un
caso, la parola ferisce per guarire; nell’altro, imbalsama per trasformare.

58 Dati elaborati con Voyant Tools: https://voyant-tools.org

324 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [23]

Tabella 2. Contrasto tra discorso predicativo e devozione interiore

Dimensione Predicazione mendicante Vita Christi di Isabel de Villena

Spazio delicato trasformabile

Concezione dell’anima  Corpo malato per il peccato dalla dolcezza divina

Modello di cura Medicina della contrizione Medicina del conforto
Immagine della ferita Piaga che deve drenare il male il o
profumo
Ruolo del mediatore Pre(’hcgtore come chirurgo Testo come guida silenziosa e
dell’anima sacramentale
Natura del linguaggio Ammonizione amara e correttiva f‘;ﬁ%ﬁinza e el ooty o
Ti . - Uditorio pubblico, penitenza Lettura intima, meditazione
ipo di partecipazione .
orale affettiva

. Ascoltatore sollecitato al cambia- Lettore accolto e trasformato
Funzione del lettore

mento tramite il dolore dalla dolcezza del verbo
.. . Osservanza francescana, enfasi  devotio moderna, mistica dell’af-
Tradizione teologica . . AN
sulla correzione fetto e interiorita

Nonostante la polarizzazione semantica emersa dall’analisi dei due cor-
pora ¢ importante sottolineare che i risultati non riflettono una contrappo-
sizione rigida o impermeabile fra i modelli spirituali della predicazione men-
dicante e della letteratura devozionale femminile. Piuttosto, la distribuzione
dei termini e delle metafore mette in evidenza la straordinaria flessibilita e
capacita di adattamento del linguaggio terapeutico tardomedievale a diversi
orizzonti pastorali, liturgici e antropologici.

Ogni campo lessicale risponde, infatti, non solo a opzioni stilistiche o a
preferenze retoriche individuali, ma incarna precise scelte teologiche, peda-
gogiche e affettive nel modo di concepire la cura dell'anima. Cosi, se nei ser-
moni la parola induce un processo di riconoscimento e correzione dolorosa,
nel testo devozionale offre accoglienza, nutrimento interiore e una via espe-
rienziale e sensoriale alla salvezza.

E comunque necessario ricordare che, pur nella distinzione delle due tra-
dizioni discorsive, vi sono spazi di contaminazione e influenze reciproche: tal-
volta, nella letteratura mistica e nella produzione spirituale femminile (come
nel caso di Caterina da Siena), coesistono registri di ammonizione e dolcez-
za, di rigore e compassione. Allo stesso modo, anche nel discorso predicativo
possono emergere elementi di conforto e di redenzione sensibile, rispondendo
alle esigenze del pubblico o del contesto.

In definitiva, la cartografia lessicale presentata conferma l'esistenza di
modelli distinti ma interattivi di cura spirituale, in cui la parola svolge sem-
pre una funzione generativa ed efficace, modulando le strategie di guarigione
e trasformazione a seconda della scena liturgica, del destinatario e dell'inten-
zione teologica. Questa consapevolezza invita a superare visioni schematiche
o polarizzate, per leggere la varieta dei discorsi come testimonianza della vi-
talita e della complessita della spiritualita tardo-medievale.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 325



[24] Anna Peirats

11. Conclusione

Questo articolo ha mostrato come il lessico terapeutico, lungi dall’essere un
semplice ornamento retorico o una risorsa occasionale, costituisca una struttu-
ra profonda e dinamica del discorso spirituale basso-medievale, capace di mo-
dellare modalita anche intrecciate di vivere la redenzione. Attraverso I'analisi
dettagliata della Vita Christi di Isabel de Villena e di una selezione rappresen-
tativa di sermoni mendicanti, é stato possibile tracciare una vera e propria car-
tografia simbolica dell'anima: un’anima che pué ammalarsi, ma che puo anche
essere curata, sia dalla ferita del giudizio sia dal balsamo del conforto.

Lo studio ha rivelato, con il supporto di strumenti digitali come Voyant
Tools e grazie a una comparazione filologica e dottrinale, l'esistenza di due
sistemi retorici e teologici distinti, che perd impiegano lo stesso vocabolario
medico per finalita divergenti: I'uno focalizzato sulla correzione dolorosa del
peccato, attraverso immagini corporali forti; I'altro orientato alla dolcifica-
zione affettiva della Passione, trasformata in fragranza e alimento sacramen-
tale. Questo contrasto si manifesta sia nella selezione lessicale (ungiient, re-
mey, urina), sia nel ruolo attribuito al lettore o all’ascoltatore, sia nei diversi
modi in cui il linguaggio agisce sullanima.

Il contributo specifico di questo lavoro consiste, innanzitutto, nell’'aver
offerto una lettura comparativa di discorsi religiosi costruiti su un medesi-
mo campo lessicale ma proiettati verso funzioni spirituali distinte, attraverso
analisi testuali puntuali ed esempi significativi. In secondo luogo, I'articolo
propone una reale integrazione metodologica tra analisi simbolica, prospetti-
va teologica e trattamento empirico del linguaggio, istituendo cosi un dialogo
tra analisi discorsiva ed ermeneutica affettiva.

Inoltre, suggerendo una lettura del testo devozionale come spazio tera-
peutico e liturgico, dove la pagina scritta diventa forma di guarigione inte-
riore, il contributo invita a ripensare il ruolo della parola nella spiritualita
basso-medievale, non semplicemente come veicolo dottrinale, ma come atto
simbolico e performativo. La Vita Christi non si limita a essere specchio con-
templativo: si configura come un dispositivo retorico e spirituale che restitui-
sce all'anima la propria sensibilita curativa.

E opportuno sottolineare che i sistemi discursivi qui confrontati non sono
compartimenti rigidi: talvolta entrano in dialogo, si sovrappongono o si in-
fluenzano reciprocamente, adattandosi alle esigenze spirituali e pastorali dei
diversi pubblici e contesti. Questa consapevolezza rafforza la lettura della spi-
ritualita tardo-medievale come universo vitale, permeabile e complesso.

Rimangono aperte diverse linee di ricerca: lo studio comparativo di que-
sto lessico terapeutico in altre opere devozionali dell’area catalano-valenzana
e I'indagine sul nesso tra linguaggio curativo e pratiche corporee della lettu-
ra e della meditazione in clausura. Cio che risulta chiaro € che la medicina
spirituale medievale non si esaurisce nell’allegoria: agisce pragmaticamente
attraverso la parola. E questa parola, nei discorsi del Quattrocento, non solo
istruisce, ma guarisce davvero.

326 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Curare I'anima: metafore mediche tra meditazione e conversione [25]

Opere citate

Agostino di Ippona. “Enarrationes in Psalmos.” In Patrologia Latina, vol. 37, 1033-966. Paris:
J.-P. Migne, 1845.

Ambrogio di Milano. “De poenitentia”. In Patrologia Latina, vol. 17, 589-605. Paris: J.-P. Mi-
gne, 1845.

Austin, Jennifer L. How to Do Things with Words. Oxford: Oxford University Press, 1962.

Bartolomei Romagnoli, Alessandra. “Il francescanesimo femminile dalle origini al Concilio di
Trento.” In All'ombra della chiara luce, 11-85. Roma: Istituto Storico dei Cappuccini, 2005.

Bernardino da Siena. Prediche volgari, a cura di Carlo Delcorno. Milano: Rusconi, 1989.

Bernardo di Chiaravalle. “Super Cantica Canticorum.” In Patrologia Latina, vol. 183, 810-11;
847. Paris: J.-P. Migne, 1845.

Bonaventura, “Lignum Vitae.” In Decem opuscula ad theologiam mysticam spectantia. Qua-
racchi: Ad Claras Aquas, 1898.

Bynum, Caroline Walker. Fragmentation and Redemption. Essays on Gender and the Human
Body in Medieval Religion. New York: Zone Books, 1991.

Bynum, Caroline Walker. Holy Feast and Holy Fast. The Religious Significance of Food to Me-
dieval Women. Berkeley: University of California Press, 1987.

Bynum, Caroline Walker. Wonderful Blood. Theology and Practice in Late Medieval Northern
Germany and Beyond. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2007.

Carruthers, Mary. The Book of Memory. A Study of Memory in Medieval Culture. Cambridge:
Cambridge University Press, 1990.

Certeau, Michel de. La fable mystique. Paris: Gallimard, 1982.

Crivelli, Chiara. “La spiritualita come medicina dell'anima: lessico terapeutico nella predicazio-
ne mendicante.” Rivista di letteratura religiosa 16 (2020): 51-78.

Damiata, Mariangela. Pieta e storia nell’“Arbor Vitae” di Ubertino da Casale. Roma: Edizioni
Studi Francescani, 1988.

Delcorno, Carlo. La predicazione nel Medioevo. Bologna: il Mulino, 1989.

Delcorno, Carlo. La predicazione nell’eta comunale. Firenze: Sansoni, 1974.

Dotto, Diego, David Falvay, e Antonio Montefusco. “Le Meditationes Vitae Christi in volgare secon-
do il codice Paris, BnF, It. 115. Edizione, commentario e riproduzione del corredo iconogra-
fico.” Filologie Medievali e Moderne 9 (2021). http://doi.org/10.30687/978-88-6969-509-4 |

Ferragud Domingo, Carmel, y Ricardo M. Olmos de Le6n. “Galenisme i medicaments en els ser-
mons de sant Vicent Ferrer.” Specula. Revista de Humanidades y Espiritualidad 1 (2021):
211-40. https://revistas.ucv.es/specula/article/view/897

Ferragud, Carmel. “Malaltia i pecat en la literatura medieval.” Scripta. Revista Internacional de
Literatura i Cultura Medieval i Moderna 23 (2017): 157-74.

Fichtner, Gerhard. Christus als Arzt. Urspriinge und Wirkungen eines Motivs. Berlino: De
Gruyter, 2010.

Giordano da Pisa. Quaresimale Fiorentino, a cura di Carlo Delcorno. Firenze: Sansoni, 1974.

Harnack, Adolf von. Medicinisches aus der dltesten Kirchengeschichte. Leipzig: Hinrichs, 1892.

Isabel de Villena. Vita Christi, a cura di Vicent Josep Escarti. Valencia: Institucié Alfons el
Magnanim, 2011.

Le Goff, Jacques. La nascita del Purgatorio. Torino: Einaudi, 1982 (ed. or. 1981).

Leclercq, Jean. Lamore della lettera e il desiderio di Dio. Introduzione alla letteratura mona-
stica. Milano: Vita e Pensiero, 1990.

Méle, Emile. Lart religieux du XIIF siécle en France. Paris: Armand Colin, 1958.

Mandingorra Llavata, Maria Luz. “Quia in omnem terram exivit sonus eorum: algunas con-
sideraciones sobre la musica en los sermones de san Vicente Ferrer.” Specula. Revista
de Humanidades y Espiritualidad 13 (2025): 45-77. https://doi.org/10.46583/specu-
la_2025.13.1195

McNamer, Sarah. Affective Meditation and the Invention of Medieval Compassion. Philadel-
phia: University of Pennsylvania Press, 2010.

Meditationes Vitae Christi, a cura di C. Mary Stallings-Taney. Turnhout: Brepols, 1997.

Mormando, Franco. The Preacher’s Demons. Bernardino of Siena and the Social Underworld
of Early Renaissance Italy. Chicago: University of Chicago Press, 1999.

Miiller, Paola. “Riccardo di Mediavilla e la conoscenza del singolare.” In Itinerari di filosofia e
teologia francescana. Studi offerti in memoria di Marco Arosio, a cura di Andrea Nannino
e Irene Zavattero, 205-30. Trento: Universita degli Studi di Trento, 2021.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 327


http://doi.org/10.30687/978-88-6969-509-4
https://revistas.ucv.es/specula/article/view/897
https://doi.org/10.46583/specula_2025.13.1195
https://doi.org/10.46583/specula_2025.13.1195

[26] Anna Peirats

Origene. “Homiliae in Leviticum.” In Patrologia Graeca, vol. 12, 405-574. Paris: J.-P. Migne,
1857.

Peirats, Anna. “Aquesta nafra gloriosa és botiga d’especieria. La contemplaci6 de la Passi6 en
la Vita Christi d’Isabel de Villena.” Scripta. Revista Internacional de Literatura i Cultura
Medieval i Moderna 24 (2024): 71-87. https://doi.org/10.7203/SCRIPTA.24.30059

Peirats, Anna. “Christus medicus: teologia i metafora de la curaci6 espiritual.” In Zeitschrift
fiir Katalanistik. Revista d’Estudis Catalans 35 (2022): 203-37. https://doi.org/10.46586/
7fK.2022.203-237

Peirats, Anna. “Traduzione e trasmissione dell’agiografia di santa Caterina da Siena in catala-
no.” In Santa Caterina d’Europa. Edizioni e traduzioni antiche e moderne del corpus ca-
teriniano, a cura di Alessandra Bartolomei Romagnoli, 61-79. Roma: Campisano Editore,
2024.

Potesta, Gian Luca. La predicazione del tardo Medioevo. Temi, forme, funzioni. Roma: Viella,
2001.

Rosier-Catach, Iréne. La parole efficace: Signe, rituel, sacré. Paris: Seuil, 2004.

San Vincent Ferrer. Sermons, a cura di F. Sanchis Sivera, 2 voll. Barcelona: Barcino, 1932-34.

Schiller, Gertrud. Iconography of Christian Art, vol. II: The Passion of Jesus Christ. London:
Lund Humphries, 1972.

Sieben, Hermann Josef. Bufle und Beichte. Geschichte der sakramentalen Praxis und Theologie
der Kirche. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2003.

Sinclair, Stéfan, e Geoffrey Rockwell. Voyant Tools, 2016. https://voyant-tools.org

Solvi, Daniele. “Verso un’edizione critica dell’Arbor vite crucifixe Iesu di Ubertino da Casale”.
Specula. Revista de Humanidades y Espiritualidad 4 (2022): 59-85. https://revistas.ucv.
es/specula/article/view/1080

Talbot, Charles H. “The Summulae Confessionis: Medieval Manuals of Confession and their
Influence.” Transactions of the Royal Historical Society, 4™ series, vol. 6 (1923): 187-210.

van Dijk, Rudolf. “Devotio moderna”. In Lexikon des Mittelalters, vol. III. Miinchen: Artemis,
1983, coll. 1100-1103.

van Engen, John. Devotio Moderna. Basic Writings. Mahwah (NJ): Paulist Press, 1988.

van Engen, John. Sisters and Brothers of the Common Life. The Devotio Moderna and the
World of the Later Middle Ages. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2008.

Vauchez, André. La espiritualidad del Occidente medieval (siglos VIII-XIII). Madrid: Taurus,
1999.

Zarri, Gabriella. Le sante vive. Profezia e carismi femminili tra Quattro e Cinquecento. Torino:
Rosenberg & Sellier, 1993.

328 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>


https://doi.org/10.7203/SCRIPTA.24.30059

