Teoria e ‘artigianato storiografico’.
La storia della Chiesa e dell’eresia medievale
fra riflessione epistemologica e attenzione alle pratiche

di Roberto Mussinatto

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025)

<http://www.retimedievali.it>

Medievistica e scienze sociali.
Intorno a Introduction a la sociologie médiévale
di Alexis Fontbonne

a cura di Gianmarco De Angelis e Roberto Mussinatto

Firenze University Press



Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025), ISSN 1593-2214, <http://rivista.retimedievali.it>

Roberto Mussinatto, Universita degli Studi di Padova, Universita Ca’ Foscari Venezia, Université Cote
d’Azur — CEPAM, roberto.mussinatto@phd.unipd.it, https://orcid.org/0009-0009-9032-1230

DOI 10.6093/1593-2214/12901

Medievistica e scienze sociali. Intorno a Introduction a la sociologie médiévale di Alexis Fontbonne,
a cura di Gianmarco De Angelis e Roberto Mussinatto

Teoria e ‘artigianato storiografico’.
La storia della Chiesa e dell’eresia medievale
fra riflessione epistemologica e attenzione alle pratiche

di Roberto Mussinatto

11 volume di Alexis Fontbonne, Introduction a la sociologie médiévale, propone la “riflessivita
medievale sulla sociologia” come via possibile di dialogo fra la storia, e la medievistica in par-
ticolare, e le scienze sociali. Individuando nello studio del Medioevo l'origine di alcuni concetti
sociologici, 'autore li rielabora alla luce di conoscenze medievistiche piu aggiornate, offrendoli
come concetti utili alla pratica storica. In particolare, egli formula il concetto di campo eccle-
siale per descrivere i mutamenti della Chiesa e il suo rapporto con la societa del pieno Medioe-
vo, prendendo le mosse dalla teoria dei campi di Bourdieu e dal concetto di eresia, sui quali si
concentra questo contributo.

The book Introduction a la sociologie médiévale by Alexis Fontbonne proposes a “medieval
reflection on sociology” as a method to bridge the gap between history — particularly medieval
history — and the social sciences. By exploring the medieval origins of some key sociological
concepts, the author reinterprets them in light of contemporary knowledge about medieval so-
ciety, offering new tools for historical practice. Central to the book is the notion of the “ecclesial
field,” which the author introduces as a framework for understanding the changes in the Latin
Church and its relationship with medieval society. This concept is informed by Bourdieu’s theo-
ry of fields and the idea of heresy—topics on which this contribution focuses.

Medioevo, secoli XI-XIV, Chiesa, ecclesia, medievistica, sociologia, scienze sociali, Pierre Bour-
dieu, metodo.

Middle Ages, 11"-14™ centuries, Latin Church, ecclesia, medieval history, sociology, social sci-
ences, Pierre Bourdieu, method.

Col volume Introduction a la sociologie médiévale,* Alexis Fontbonne si
propone di unir, par le langage, deux disciplines séparées en soulignant leur
unité sur le plan épistémologique® e di delineare cosi i confini di una nuova

! Fontbonne, Alexis. Introduction a la sociologie médiévale. Paris: CNRS Editions, 2023.

? Fontbonne, Introduction, 15. Vorrei ringraziare gli altri membri del gruppo, Giovanni Zam-
pieri, Miriam Campopiano e Tommaso Testolin, per aver incrociato idee, discipline e approcci, e
permesso a questo gruppo di esistere. Ringrazio Michel Lauwers, Lucio Biasiori, Anna Rapetti e
Gianmarco De Angelis per i commenti alle prime versioni di questo contributo.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 111



[2] Roberto Mussinatto

disciplina, la “sociologia medievale”. Il libro si inserisce nel pit ampio dibat-
tito in corso nella medievistica francese sui rapporti di questa, e della disci-
plina storica in generale, con le scienze sociali, all'interno del quale pero si
distingue per la peculiarita della prospettiva adottata dall’autore. Egli infatti,
pur rivendicando la sua formazione medievistica, sceglie di collocarsi in una
posizione virtualmente equidistante fra le due discipline, proponendosi di of-
frire nozioni utili sia alla pratica storica, sia a quella sociologica, e paventan-
do un rapporto fra le due in cui ciascuna offre all’altra continuamente nuovo
materiale su cui lavorare.? Quest’idea ¢ alla base della “riflessivita medievale
sulla sociologia” proposta da Fontbonne, che consiste nel chercher Chistoi-
re médiévale dans la sociologie et par conséquent intégrer comme pratique
sociologique la prise en compte de létat des connaissances en histoire* e che
rappresenta il cuore dell'operazione intellettuale che egli conduce.

La ricerca di una diversa relazione fra le discipline ¢ guidata da due ele-
menti. Il primo e I'insoddisfazione dell’autore verso i tre approcci al rapporto
fra storia e sociologia attualmente prevalenti, e cioe quello che rifiuta del tutto
lopzione per gli storici di fare uso di quest’ultima, quello che ne mette forte-
mente in discussione la stessa utilita per la pratica storica, e infine quello che
considera la sociologia alla stregua di una ‘cassetta degli attrezzi’ concettuali.
Fontbonne nota come i primi due approcci discendano da concezioni opposte
del ‘mestiere dello storico’, di cui la prima ne enfatizzerebbe i tratti ‘artigia-
nali’, dove lo studio e la critica dei documenti occuperebbero un posto privi-
legiato rispetto alla riflessione teorica, mentre la seconda considererebbe la
ricostruzione storica come una pratica letteraria, privilegiando la dimensione
retorica del racconto storiografico. Il terzo approccio, invece, ammetterebbe il
ricorso alla sociologia e al suo apparato teorico, ma pensandola appunto solo
come un serbatoio a cui attingere i concetti di volta in volta utili a interpre-
tare 1 dati ottenuti dall’analisi delle fonti, e cio a causa di un’asimmetria dei
rapporti fra la storia e la sociologia, in cui quest’ultima ¢ intesa (e si propone)
come una disciplina dallo statuto teorico forte, mentre la prima reclama per
sé un certo grado di ateoreticita.®

Il secondo elemento € il riconoscimento, non solo della comune natura
empirica della disciplina storica e di quella sociologica, ma anche dell’esisten-
za di un rapporto genetico tra il medioevo e alcune nozioni chiave della socio-
logia. Quest’ultima, infatti, costituendosi come disciplina nel XIX secolo, ha
trovato nella societa dell’Europa occidentale medievale (e in particolare dei
secoli XI-XIV) il punto di osservazione esterno da cui guardare alla societa

3 Fontbonne, Introduction, 95-7, in cui parla esplicitamente di un rapporto di “produzione per-
petua” fra la storia e le scienze sociali.

4 Fontbonne, 94.

5 Fontbonne, 31.

% Fontbonne, 27. Rispetto al concetto di ‘ateoreticitd’, che ho ripreso da Capitani, “Crisi episte-
mologica,” mi pare possa essere interessante, nell'ambito della medievistica italiana, rimandare
anche ad Artifoni, Sergi, “Microstoria e indizi,” in cui & discusso il rapporto fra riflessione teori-
ca e metodologica e dimensione ‘artigianale’ della pratica storica.

112 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Teoria e ‘artigianato storiografico’ [3]

contemporanea e il contesto in cui costruire il proprio apparato teorico. Due
istituzioni della societa medievale in particolare avrebbero influenzato piu di
tutte tale elaborazione concettuale: la Chiesa, intesa come struttura burocra-
tica (piu precisamente si dovrebbe dire la Chiesa latina dal secolo XI in poi,
vero centro dell'interesse di Weber nella discussione del concetto di burocra-
tizzazione), e la citta, vista come luogo separato dalle dinamiche feudali e ter-
reno di nascita della borghesia mercantile.”

Ed ¢ la prima di queste due istituzioni, la Chiesa latina dei secoli XI-XIV,
a occupare un posto centrale nella riflessione di Fontbonne, avendo giocato
un ruolo fondamentale nella formulazione delle nozioni di carisma e gover-
no carismatico come istituzionalizzazione dei rapporti di dominio da parte
di Max Weber e, attraverso I'adozione del termine ‘eretico’, nella definizione
delle dinamiche fondamentali della teoria generale dei campi di Pierre Bou-
rdieu, le quali l'autore riesamina nello spirito della “riflessivita medievale sul-
la sociologia”® In questo contributo vorrei soffermarmi in particolare sulla
discussione del concetto di eresia condotta da Fontbonne, sia in considera-
zione del ruolo che esso occupa nella sua proposta teorica, sia perché credo
che seguirne da vicino il modo in cui ne tratta possa essere utile a mostrare
il funzionamento dell'operazione proposta dall’autore e a valutarne il senso
generale.

Proceder6 quindi prima a ripercorrere gli snodi principali dell'azione
riflessiva condotta da Fontbonne sulla nozione di eresia, evidenziando poi
come, a partire da li, egli formuli un nuovo concetto, quello di campo eccle-
siale, attraverso cui analizzare le dinamiche della societa europea bassome-
dievale. Da qui passero poi a discutere alcuni caratteri della proposta teorica
dell’autore e delle sue implicazioni per la riconfigurazione del rapporto fra
storia e scienze sociali, e fra dimensione teorica e ‘artigianale’ della pratica
storica.

Discutendo del significato del termine ‘eretico’ e del concetto di ‘eresia’
cosi come proposti da Bourdieu nei suoi articoli del 1971 sull'interpretazione
della teoria della religione di Weber, sulla genesi e le forme del campo religio-
so e sul mercato dei beni simbolici,? Fontbonne nota come il sociologo arri-
vasse in quel momento da letture latamente medievistiche, come dimostrano
la traduzione e la presentazione dell'opera di Erwin Panofsky Architettura
gotica e filosofia scolastica nel 1967, e la frequente citazione, nell’articolo
sulla genesi del campo religioso, degli atti del convegno dedicato alle eresie

7 Fontbonne, 27-92. Lautore giustamente specifica che, a differenza che in quello di Durkheim
e Weber, nel pensiero di Bourdieu lo studio della Chiesa medievale occupa un ruolo quasi irrile-
vante: tuttavia, egli sottolinea come il sociologo abbia attinto dal lessico legato alla Chiesa me-
dievale per il suo carattere straniante, conferitogli dalla posizione marginale della Chiesa nella
societa contemporanea.

8 Fontbonne, 98-123.

9 Fontbonne, 78-9, 83-91 ; si veda Bourdieu, “Une interprétation;” Bourdieu, “Genése et struc-
ture;” Bourdieu, Le marché des biens symboliques” (i primi due articoli sono tradotti in italiano
in Bourdieu, Il campo religioso).

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 113



[4] Roberto Mussinatto

nell’Europa preindustriale, organizzato nel 1962 a Royaumont da Jacques Le
Goff, nonché dell’edizione francese del volume di Norman Cohn, The Pursuit
of the Millennium.*

Da qui, Bourdieu avrebbe tratto tre aspetti fondamentali della propria
nozione di eresia. Il primo € I'idea di un'omologia possibile fra ambiti sociali
distinti, come ad esempio quello religioso e quello artistico. Bourdieu, infatti,
definendo l'eretico come il portatore di un’opinione diversa rispetto a quella
imposta a tutti gli agenti in un campo da chi ne detiene il monopolio, assimila
i dissidenti religiosi medievali agli artisti che, nell’Ottocento, rivendicando
di proporre un nuovo modo di fare arte, si opponevano alle dottrine insegna-
te nelle accademie, formulando cosi una delle relazioni fondamentali della
sua teoria dei campi. Il secondo ¢ il collegamento, teorizzato anche a partire
dal confronto con il modello weberiano di burocratizzazione del religioso, fra
eresia e profezia: I'eretico si oppone al prete rivendicando per sé una legitti-
mazione carismatica, profetica, che oppone a quella d’ufficio pretesa per sé
dal prete. Il terzo, infine, ¢ I'assimilazione fra marginalita sociale e posizione
‘ereticale’, fra eresia e lotta di classe." In tutti e tre questi aspetti, & chiaro
il debito verso le tre opere medievistiche citate da Bourdieu e in particolare
verso lo stato del dibattito eresiologico cosi come mediato dai volumi di Le
Goff e Cohn.

Chiarita la ‘genesi medievale’ delle due nozioni in Bourdieu, Fontbon-
ne le ridiscute alla luce de létat des connaissances actuelles sur la période
médiévale.’> Mobilitando in questo contesto lavori in realta piuttosto diversi
fra loro, fra cui spiccano i due fondamentali, per quanto anch’essi fra loro
profondamente differenti, di Monique Zerner e Robert I. Moore,'3 egli pone in
questione principalmente due aspetti della nozione bourdieusiana di ‘eresia’.
Poiché nel medioevo ¢ stata ‘inventata’ dal clero come strategia discorsiva per
tracciare i confini fra posizioni e comportamenti accettabili e non accettabili,
leresia deve essere intesa, prima ancora che come una posizione di rottura
con l'opinione dominante in un campo, come la categoria formulata da chi ne
detiene il monopolio per squalificare le opinioni diverse dalle proprie e rele-
garle ai suoi margini. La seconda ¢ la dissoluzione del legame fra marginalita
sociale ed eresia: criticando il modo in cui Bourdieu ha letto il testo di Cohn,
Fontbonne sottolinea come il discorso millenaristico, che lo storico britanni-

19 Panofsky, Architecture gothique et pensée scolastique; Panofsky, Hérésies et sociétés dans
UEurope pré-industrielle; Cohn, The Pursuit. Circa il rapporto fra Bourdieu e Panofsky & da
segnalare il volume, di recente edizione, curato da Etienne Anheim e Paul Pasquali, Bourdieu
et Panofsky, in cui € pubblicato anche il carteggio fra il sociologo francese e lo storico dell’arte
tedesco.

' Fontbonne, Introduction, 108-15.

2 Fontbonne, 95.

3 Inventer Uhérésie?; Moore, The Formation of a Persecuting Society; Dissidences en Occi-
dent; Lerner, “Les communautés hérétiques;” Brunn, Des contestataires aux “cathares”. Lauto-
re cita, probabilmente in modo impreciso, un lavoro di Emmanuel Bain che, con quel titolo, non
figura nella sua produzione scientifica.

114 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Teoria e ‘artigianato storiografico’ [5]

co associava ai ceti pit bassi della popolazione medievale, fosse in realta usa-
to anche da quelli dominanti per consolidare e giustificare il proprio potere,
e come l'adozione di tale discorso da parte dei ceti ‘popolari’ non potesse che
avvenire per una mediazione colta, quindi necessariamente ecclesiastica.'4
Tale processo di revisione del concetto di eresia porta l'autore a concludere
che il ne faut pas chercher a remplacer une lecture de Uhérésie purement
réaliste [...] par une lecture purement constructiviste [...J, mais considérer
que l'usage des catégories développées par linstitution ecclésiastique amene
a établir des liens logiques qui trouvent leur explication non dans la réalité
sociale des mouvements condamnés mais dans les formes spécifiques au di-
scours répressif;'s 'analisi andrebbe dunque spostata dai margini — cioe dagli
‘eretici’ — al centro, alla Chiesa e alle sue strategie di costruzione del proprio
potere simbolico.

Fontbonne prende le mosse da qui per formulare un nuovo concetto utile
all’analisi storica e che ¢ il cuore della sua proposta teorica: quello di campo
ecclesiale. Egli costruisce questa nozione a partire da tre elementi. Il primo
e I'idea di Chiesa come campo in cui des agents partageant la croyance que
le champ mérite de fonctionner en tant que champ [...] saffrontent entre eux
pour la définition de UEglise et le monopole de la représentation de UEglise:*
a queste lotte appartiene anche I'uso della categoria di eresia per squalificare
le posizioni altrui e rafforzare le proprie. Il secondo € che, in queste dinami-
che, da un certo momento in poi del medioevo (che per Fontbonne coincide
con il secolo XI e la ‘riforma’ gregoriana), la Chiesa burocratizzata diventa
uno degli agenti del campo religioso, che pretende pero di monopolizzare
proponendo i suoi dogmi come universali. Da qui, terzo elemento, la Chiesa
in quanto istituzione burocratica non puo essere pensata come coestensiva
né al campo religioso, nel quale, ad esempio, rimane spazio per politeismi
di campagna non cristianizzati, né all'intero campo sociale, dal quale l'isti-
tuzionalizzazione e la contestuale rivendicazione della libertas ecclesiae dai
poteri laici, la separano inesorabilmente.” Per tenere insieme pretesa inglo-
bante e progressiva autonomizzazione della Chiesa istituzionalizzata, I'autore
sceglie di usare l'aggettivo ‘ecclesiale’ per definire tale campo, ricorrendo alla
nozione di ecclesia nel senso ampio di ideologia del sistema di dominazione
medievale datogli da Alain Guerreau.'® In questo modo, la coestensivita della
dimensione religiosa in senso cristiano con la societa medievale € salvaguar-
data, senza pero assolutizzare la posizione dell’istituzione-Chiesa su di essa.
Inoltre, il concetto di campo ecclesiale permette, come rimarcato da Fontbon-
ne, di articolare le strutture di fondo della societa con la loro sovrastruttura, e

4 Fontbonne, Introduction, 115-23.

5 Fontbonne, 122.

16 Fontbonne, 126-7.

7 Fontbonne, 123-37.

18 Fontbonne, 130-3. Si veda Guerreau, Lavenir d’'un passé incertain.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 115



[6] Roberto Mussinatto

di dare conto dei loro mutamenti e delle reciproche influenze nell’arco di una
periodizzazione che va all'incirca dai secoli VII-VIII al XIV."

Lutilita pratica di questo nuovo concetto € sperimentata dall’autore nei
capitoli centrali del volume, che egli dedica ai possibili itinerari di ricerca che
si aprono a partire da tale operazione riflessiva. In particolare, 'autore pro-
pone espressamente alla lettura dei sociologi quelle che egli definisce come
le tre grandi questioni attorno a cui si sta riconfigurando la conoscenza del
Medioevo negli ultimi decenni, e cioe il dominium, i rapporti fra ecclesia e
feudalita, e la parentela, di cui egli tratteggia un ampio bilancio.

Ed e forse in questa tendenza alla sintesi storiografica che mi pare stia la
principale debolezza del volume, in considerazione anche del posto centrale
che essa occupa nel meccanismo della “riflessivita medievale sui concetti so-
ciologici”. Infatti, mi sembra che, ancor di pit nel sistema della ricerca scienti-
fica attuale, la definizione di quale sia [état des connaissances actuelles sur la
période médiévale sia quanto mai difficile, soprattutto per la velocita con cui
avanzano i dibattiti in corso e la loro dimensione sempre pitl sovranazionale.

Tornando ad esempio alla questione dell’eresia, data anche la sua rile-
vanza per la formulazione della nozione di “campo ecclesiale”, mi pare che
il quadro degli studi eresiologici offerto da Fontbonne possa in parte essere
gia ridiscusso a partire da alcuni volumi pubblicati simultaneamente o dopo
l'uscita del suo libro e che fanno il punto su alcuni cantieri di studio in corso.
Ad esempio, il paradigma della persecuting society di Robert Moore, fatto
proprio dall’autore e che molta fortuna ha avuto e continua ad avere nella
storiografia francese, puo essere riconsiderato alla luce delle tendenze recenti
della storia dell'inquisizione, da poco oggetto di un volume curato da Irene
Bueno, Vincenzo Lavenia e Riccardo Parmeggiani, le quali hanno ridimensio-
nato I'immagine di un’inquisizione medievale centralizzata e capillarmente
diffusa, a fronte di una valorizzazione della sua dimensione locale.2® Infatti,
I'indagine su alcuni studi di caso di portata regionale o microlocale, soprat-
tutto nel contesto italiano, ha evidenziato il legame degli inquisitori e del-
le loro familiae con le comunita in cui essi si trovavano ad agire e il grande
margine di discrezionalita con cui eseguivano il loro mandato, in certi casi
concentrandosi maggiormente sulla gestione economica dei beni confiscati
ai condannati per eresia piuttosto che all'eradicazione del dissenso, cosa che
porto il papato, per ben due volte nei primi trent’anni del Trecento, ad apri-
re inchieste contro gli inquisitori stessi e i loro abusi.?* Tutto cid conduce a
mettere in questione 'immagine degli inquisitori, ripresa anche da Moore,

9 Fontbonne, 131-2.

20 Current Trends, in particolare il capitolo di Riccardo Parmeggiani sull'inquisizione medie-
vale in Italia.

2! Siveda ad esempio Mariano d’Alatri, Eretici e inquisitori, Parmeggiani, L'Inquisizione a Fi-
renze, Parmeggiani, “Inquisizione e frati Minori,” Benedetti, Inquisitori lombardi. Sulle inchie-
ste papali contro gli inquisitori, si vedano ad esempio Biscaro, “Eretici e inquisitori nella Mar-
ca” e Biscaro, “Inquisitori ed eretici lombardi,” ormai datati, e Mariano d’Alatri, “Due inchieste
papali.”

116 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Teoria e ‘artigianato storiografico’ [7]

come funzionari di un ente burocratico centralizzato specializzati nella re-
pressione dell’eresia, ponendo l'attenzione invece a meccanismi di selezione
del personale legati ad esempio a dinamiche interne agli ordini mendicantio a
giochi ed equilibri di potere dei diversi territori. E rilevante in questo contesto
I'emersione di tensioni molteplici fra il potere degli inquisitori e quello delle
istituzioni laiche ed ecclesiastiche delle citta sedi dell'officium, come testimo-
niato ad esempio da una fonte eccezionale quale il Liber contractuum dei frati
minori del convento di Sant’Antonio di Padova, scrittura in realta redatta dal
comune padovano per dimostrare gli abusi degli inquisitori cittadini, o dai
ripetuti episodi di resistenza al loro operato da parte delle comunita locali, o
ancora dalle dispute sull’assegnazione dei proventi della vendita dei beni con-
fiscati agli eretici condannati, che erano da dividere fra ufficio inquisitoriale,
comune e vescovo.*?

L’assenza dell'Ttalia dalla sintesi dell’autore € un esempio di come egli pri-
vilegi il cantiere di ricerca francese, riducendo cosi in buona parte alla discus-
sione in corso nel suo polo pit influente (e numeroso) un dibattito che storica-
mente ne ha almeno altri due, in Italia e in Inghilterra, ma che si ¢ allargato,
negli ultimi cinquant’anni, anche a Polonia e Repubblica Ceca.? Cio & perfet-
tamente comprensibile se si considera che questa non € un opera collettiva e
che, pit in generale, ogni bilancio storiografico, per quanto esaustivo, risente
indubbiamente del posizionamento di ciascun studioso nel proprio campo di
ricerca, nella tradizione di studi nazionale in cui € inserito, e (pit banalmente)
del numero di lingue che padroneggia. L'idea quindi di tracciare lo stato delle
conoscenze sul medioevo o di presentare il modo in cui la sua immagine oggi
é stata riconfigurata forse potrebbe essere rivista nel senso di una piti pruden-
te presentazione di alcuni dibattiti in corso all'interno di alcune tradizioni di
studi, i cui contatti reciproci e influenze andrebbero esplicitati e indagati in
quanto tali.

Una certa staticita mi pare che connoti anche il modo in cui Fontbon-
ne pensa al rapporto fra le discipline. Infatti, sebbene egli proponga una
relazione circolare di “produzione perpetua” fra storia e sociologia,>* le due
sembrano in realta entrare in contatto solo attraverso un travaso continuo
di conoscenze fra I'una e l'altra, seguendo per il resto due traiettorie del tutto
distinte. Se da una parte questa prospettiva permette all’autore di eliminare
alcuni problemi teorici e mostrare l'utilita pratica della “riflessivita medievale

22 Rigon, “Introduzione”. Sulle forme di contestazione e resistenza all'operare degli inquisito-
ri, si veda Contester I'Inquisition, mentre sulla divisione dei beni confiscati, si veda ad esempio
Parmeggiani, “Teneatur insuper potestas.”

23 Fondamentali per la tradizione di studi eresiologici in Italia sono state le figure di Grado Mer-
lo e Lorenzo Paolini, seguiti da Marina Benedetti, Riccardo Parmeggiani e Caterina Bruschi. In
Inghilterra, invece, le ricerche si sono raccolte attorno a Peter Biller e il suo gruppo presso I'Uni-
versita di York. Infine, apristrada degli studi sulla dissidenza religiosa nell'Europa centrorien-
tale é stato Alexander Patschovsky, e a quell’area afferiscono gli studi di Pawel Kras in Polonia e
lattivita del gruppo DISSINET dell’Universita di Brno, guidato da David Zbiral.

24 Fontbonne, Introduction, 95-6.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 117



[8] Roberto Mussinatto

sui concetti sociologici”, come mostra efficacemente nei capitoli centrali del
volume,? dall’altra, essa forse semplifica un po’ troppo un quadro di relazio-
ni tra storia e scienze sociali che, soprattutto nel XIX secolo (ma anche nel
XX), & stato connotato da una dinamica quantomeno dialettica, in cui hanno
giocato un ruolo centrale altri fattori oltre alla semplice ricezione dei testi
storiografici o sociologici in ciascuna disciplina, come mostrato ad esempio
da Etienne Anheim e Catherine Konig-Pralong in apertura di un dossier da
loro curato sul tema.2*

In questo senso, allora, la revisione dei concetti sociologici proposta da
Fontbonne, che mantiene un suo valore e una sua utilita per la pratica storio-
grafica, potrebbe essere condotta non tanto ‘aggiornando’ le conoscenze ma-
trice di tali nozioni, ma guardando piuttosto al significato generale che esse
hanno nella proposta teorica di ciascun autore. Mettere in luce il bersaglio
polemico o il polo dialettico rispetto al quale i concetti — non solo sociologici,
ma anche le diverse periodizzazioni o concezioni del Medioevo — assumono
valore credo possa essere utile per discuterne a piu livelli la tenuta e il grado
di applicabilita alla ricerca storica, evidenziandone cosi anche possibili aporie
e valutandone 'adeguatezza a descrivere i meccanismi interni alle societa del
passato.

Per tornare all'esempio da cui sono partito, cioe la nozione di ‘eresia’, mi
pare che l'autore, ridiscutendo il significato che essa assume nella teoria bou-
rdieusiana dei campi, si muova forse in maniera un po’ disinvolta fra il signifi-
cato emico ed etico della parola. Cercando una mediazione fra le due posizioni
su cui si € effettivamente diviso il dibattito in campo eresiologico negli ultimi
trent’anni, definite dall’autore realista e costruttivista, egli trascura perlo-
meno due aspetti del tema. Il primo ¢ la storia di lunga durata della coppia
‘eresia/eretico’, con le risemantizzazioni a cui essa ¢ andata incontro e gli usi
molteplici che ne sono stati fatti perlomeno a partire dal V secolo in poi.?” Il
secondo ¢ il gioco delle identificazioni e autoidentificazioni messo in atto sia
dai diversi attori della societa medievale, sia dallo storico che si confronta coi
testi da essi prodotti e deve interrogarsi su quale sia il fenomeno che gli sta di
fronte e quali siano le parole piti adatte a descriverlo, come hanno ben messo
in luce nella storiografia italiana Grado Merlo e Marina Benedetti.?® La disat-
tenzione per questi aspetti fa si che l'autore impieghi il termine eresia sostan-
zialmente nel significato datogli da Bourdieu, il quale, per quanto ne avesse
ben individuate la natura arbitraria e la connessione con gli interessi specifici
dei dominanti, ne aveva comunque accentuato il carattere intellettuale e di
aperta contestazione dell'opinione dominante in un campo, cose che, a livello
emico, riescono invece un po’ strette.

25 Fontbonne, capp. 4-5.

26 Anheim, Kénig-Pralong, “Introduction.”

27 Per questa prospettiva di lunga durata, si veda ad esempio Rosé, Le mariage des prétres.

28 §j vedano Eretiche ed eretici, Merlo, “Sulla predicazione,” Valdesi medievali e Valdesi e val-
dismi.

118 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Teoria e ‘artigianato storiografico’ [o]

Mi pare che cio segnali anche un parziale limite della possibilita di ap-
plicare la teoria dei campi di Bourdieu a dinamiche delle societa medievali.
Come implicitamente riconosce anche l'autore, trasporre I'idea bourdieusiana
di campo significa intendere per le relazioni sociali un funzionamento simi-
le a quello del mercato capitalistico, presupponendo, ad esempio, una netta
distinzione fra produttori attivi e consumatori passivi di beni simbolici. Tut-
tavia, l'applicabilita di tale distinzione alla societa medievale ¢ discutibile, e
infatti giustamente Fontbonne le dedica uno spazio consistente nel volume,
senza pero, a mio parere, risolvere del tutto la questione.?® Attribuendo ai
chierici la produzione dei beni simbolici e ai laici il loro consumo, egli assegna
a questi ultimi un ruolo eminentemente passivo di fronte alla requisizione
clericale del sacro avvenuta in corrispondenza della ‘riforma gregoriana’ da
una parte, essi sono desiderosi dei beni spirituali amministrati dalla Chiesa,
costruendo una relazione con essa di domanda/offerta; dall’altra, le loro ne-
cessita spirituali vengono organizzate autonomamente soprattutto ai margini
dello spazio lasciato (o concesso, come nel caso delle confraternite e delle ele-
mosine) dall’istituzione ecclesiastica.3°

In questo quadro, quindi, poco spazio hanno le pratiche laicali di gestione
comunitaria delle chiese, di richiesta di accesso al testo biblico, di gestione
autonoma dei cimiteri e delle pratiche mortuarie, o ancora di resistenza alle
imposizioni, soprattutto di natura fiscale, del clero, le quali invece rimandano
a un’‘agency propria del laicato anche in campo religioso. Riconoscere tale
capacita di azione dei laici mi pare fondamentale per evitare sia di usare di-
scorsi esterni alla stessa societa medievale al fine di descriverne le dinamiche
di funzionamento, sia di ridurre queste ultime a rigide spartizioni di compiti,
credenze e ambiti culturali fra gruppi diversi, trascurando in parte la com-
plessita di relazioni e 'indeterminatezza dei confini fra ambiti e ruoli sociali
di volta in volta assunti e occupati da gruppi diversi testimoniate dalle fonti.3
Sotto questo punto di vista, mi pare invece importante mettere in prospettiva
le pratiche di potere e 'inquadramento sociale del laicato messo in atto dalla
Chiesa, rimarcandone la progressivita e verificando tanto l'efficacia delle stra-
tegie e degli strumenti da essa di volta in volta dispiegati per raggiungere tale
obiettivo, tanto i fallimenti, i punti di arresto o le mediazioni necessarie con

29 Fontbonne, Introduction, 123-68.

3% Fontbonne, 154-68. Pit avanti, lautore & ancora pili netto e parla di un rapporto di do ut des
fra laici e chierici, in cui quest’ultimi asseconderebbero la richiesta laicale di una relazione ma-
gica col divino, pur rivendicando per sé I'intermediazione di tale relazione e il possesso della co-
noscenza ultima dei suoi meccanismi di funzionamento, che sfuggono ai laici (Fontbonne, 266).
Sull’applicabilita delle categorie della scienza economica contemporanea all’analisi della societa
medievale, si veda Feller, Richesse.

31 Rispetto all'indeterminatezza dei confini fra ambiti e ruoli sociali, mi pare opportuno riman-
dare, oltre a cio che afferma lo stesso Fontbonne, Introduction, 54-6 circa I'impossibilita di scin-
dere gli ambiti religioso e politico nella mentalita della societa medievale, alle riflessioni sulla
multiformita delle scelte religiose e degli stati di vita in Pellegrini, “Religione domestica” e nel
recente Blurring the boundaries.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 119



[10] Roberto Mussinatto

le spinte dal basso e con gli altri poteri, locali e sovralocali, con i quali I'istitu-
zione ecclesiastica si trovava, necessariamente, a fare i conti.3?

Credo che tutto cio avrebbe permesso all’autore di sfumare la centralita
assoluta che egli invece da alle categorizzazioni sociali prodotte dal clero, e
in particolare alla distinzione nei duo genera dei chierici e dei laici. Partendo
da un’idea di dominazione sociale basata sulla nozione bourdieusiana dell’ef-
ficacia sociale del linguaggio simbolico, Fontbonne traccia un automatismo
fra produzione e monopolio del discorso simbolico da parte di uno specifico
gruppo sociale e capacita di imporre le proprie categorie all'intera societa, e
per questo assegna alla ‘riforma gregoriana’, che avrebbe esteso la distinzione
nei duo genera a tutta la societa dell’Europa occidentale, 'attributo di “rivo-
luzione simbolica”.33

Ed ¢ a partire da qui che Fontbonne propone di vedere nell’'ecclesiologia la
“sociologia indigena” del Medioevo, in quanto linguaggio simbolico prodotto
dal clero, cioe dal ceto dominante la societa medievale, e per questo il suo stu-
dio corrisponderebbe a quello della societa medievale nel suo insieme. Infatti,
scrive l'autore, poiché 'organizzazione sociale si confonde con il linguaggio
simbolico degli agenti e degli oggetti del mondo sociale, allora la descrizione
del mondo sociale medievale consiste, metodologicamente, nella descrizione
del linguaggio simbolico medievale e dei suoi mutamenti, storicizzando quin-
dii tratti che ne appaiono strutturali.3

Per quanto esplorare l'idea dell’ecclesiologia come sociologia del Medioe-
Vo possa essere una prospettiva feconda nell’approfondire il ruolo della Chie-
sa come “coscienza del sistema”,35 la suggestione che il suo studio possa esau-
rire la descrizione della societa medievale sembra scontare, anche in questo
caso, una scarsa attenzione per le pratiche specifiche e 'agency della maggio-
ranza degli attori sociali. Infatti, oltre a suggerire — pare — una gerarchia fra
un certo tipo fonti ecclesiastiche e altre tipologie documentarie, I'autore non
fa quasi cenno alle condizioni di efficacia sociale del discorso ecclesiologico,
cioe le strategie concrete con cui la Chiesa ha costruito il proprio predominio
sociale e quelle con cui gli altri poteri si sono posti in relazione con essa e tra

32 A mio parere, sarebbe importante ritornare sul concetto di ‘governo pastorale’ (Foucault,
Sicurezza) e sulle dinamiche e gli strumenti che lo hanno connotato nel periodo medievale (su
questo, ad esempio Faire croire, Vauchez, “Le tournant pastoral,” Artifoni, “Appunti su legit-
timazione,” Gouverner les hommes, in particolare l'introduzione, e il piu recente Arnold, The
Making).

33 Fontbonne, 204-7, 256-60. Sul ruolo della ‘riforma gregoriana’ come “fatto sociale tota-
le” e come evento periodizzante dell'intero Medioevo europeo € in corso in Francia un vivace
dibattito, nato a seguito della pubblicazione, nel 2021, del volume di sintesi Mazel, Nouvelle
Histoire du Moyen Age e ospitato su diverse riviste (Barthélemy, “Domination seigneuriale,”
Barthélemy, “Archives monastiques,” Lauwers, “Qu’est-ce que le dominium ecclésial?,” Henriet,
“Le pangrégorianisme et ses exces,” Mazel, “Réforme grégorienne,” Barthélemy, “Liberté pour
T'histoire,” Henriet, “De quelques assertions,” Barthélemy, “Tribune libre,” Henriet, “La réforme
grégorienne “fait social total”?”).

34 Fontbonne, 285-8, 289-316.

35 Capitani, “Storia ecclesiastica.”

120 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Teoria e ‘artigianato storiografico’ [11]

loro secondo linee di volta in volta di tensione, collaborazione, mediazione e
negoziazione.

A fronte di queste osservazioni e tornando al problema di fondo del vo-
lume, viene quasi da chiedersi — forse un po’ provocatoriamente — quali ap-
porti alla pratica storica possano derivare dalla “riflessivita medievale sulla
sociologia”. La risposta offerta da Fontbonne sembra andare soprattutto nella
direzione della sintesi, come suggerito sia dalle caratteristiche del concetto di
campo ecclesiale, sia dalla scelta, deliberata, di dare piu spazio alla discus-
sione teorica rispetto a quella di singoli studi di caso nei quali mettere alla
prova lefficacia euristica delle nozioni sottoposte a revisione. La riflessione
sui concetti sociologici servirebbe quindi, pit che a interpretare le dinami-
che di specifici contesti locali, a raccordare fra loro i risultati di diversi studi
di caso in ampi quadri di sintesi utili ad inquadrare mutamenti strutturali
di lungo periodo della societa medievale, rimanendo in questo distante dalla
dimensione quotidiana e ‘artigianale’ del lavoro storiografico, che il volume
sembra lasciare un po’ in secondo piano e nella quale ¢ sempre pitt comune
avere a che fare con lo studio di casi singoli piuttosto che con la formulazione
di grandi visioni d’insieme.

Tuttavia, al netto dei rilievi — tanto di contenuto quanto di prospettiva
storiografica — qui formulati, 'esperimento offerto da Alexis Fontbonne mi
sembra di un certo interesse, soprattutto per quanto riguarda la genesi me-
dievale di alcuni concetti sociologici e la proposta di un loro uso consapevole
e riflessivo nella medievistica, che sicuramente appare una via possibile per
stemperare l'opposizione — forse in fondo non cosi radicale — fra una pratica
storica ‘artigianale’ e una in cui c¢’¢ spazio anche per la riflessione teorica sui
propri strumenti, metodi e concetti.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 121



[12] Roberto Mussinatto

Opere citate

Anheim, Etienne. “Le Moyen Age et les boucles du temps. Entretien avec Thomas Angelet-
ti, Quentin Deluermoz et Juliette Galonnier.” Tracés. Revue de sciences humaines 36
(2019): 227-48.

Anheim, Etienne. “Le réve de Ihistoire totale.” In Une autre histoire. Jacques Le Goff (1924-
2014), sous la dir. de Jacques Revel, et Jean-Claude Schmitt, 79-85. Paris: Editions de
T’EHESS, 2016.

Anheim, Etienne, e Catherine Kénig-Pralong. “Introduction. Le Moyen Age des sciences so-
ciales.” Revue d’histoire des sciences humaines 43 (2023): 7-48.

Anheim, Etienne, Pasquali, Paul. Bourdieu e Panofsky. Essai d’archéologie intellectuelle, suivi
de leur correspondance inédite. Paris: Les éditions de minuit, 2025.

Arnold, John. The Making of Lay Religion in Southern France, c. 1000-1350. Oxford: Oxford
University Press, 2024.

Artifoni, Enrico, “Appunti su legittimazione, linguaggi, pastoralita.” In Images, cultes, liturgies.
Les connotations politiques du message religieux/Immagini, culti, liturgie. Le connota-
zioni politiche del messaggio religioso. Actes du premier atelier international du projet
Les vecteurs de I'idéel. Le pouvoir symbolique entre Moyen Age et Renaissance (v. 1200-v.
1640), sous la dir. de Paola Ventrone, et Laura Gaffuri, 363-7. Paris-Rome: Publications de
la Sorbonne/Ecole Francaise de Rome, 2014.

Artifoni, Enrico, e Giuseppe Sergi. “Microstoria e indizi, senza esclusioni e senza illusioni.”
Quaderni Storici 15, no. 45 (1980), 1116-27.

Barthélemy, Dominique. “Archives monastiques et société féodale dans les Gaules (X° et XI°
siecles). Essai historique.” Le Moyen Age 129, no 1 (2023): 75-111.

Barthélemy, Dominique. “Domination seigneuriale et réforme grégorienne. A propos d’un livre
récent”. Cahiers de civilisation médiévale 258 (2022): 151-63.

Barthélemy, Dominique. “Liberté pour I’histoire de la France féodale!.” Le Moyen Age 130, no
1(2024): 177-84.

Barthélemy, Dominique. “Tribune libre.” Historiens et géographes 463 (2023): 204-6.

Benedetti, Marina. Inquisitori lombardi del Duecento. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 2008.

Biscaro, Gerolamo. “Eretici e inquisitori nella Marca trevisana (1280-1308).” Archivio veneto
5, no. 11 (1932): 148-80.

Biscaro, Gerolamo. “Inquisitori ed eretici lombardi (1292-1318).” Miscellanea di Storia italiana
s. 111, 19 (1922): 447-557.

Blurring the Boundaries of Religious Dissent : A New Approach to Heresy in the Middle Ages,
ed. by Delfi I. Nieto-Isabel, and Janine Larmon Peterson. I quaderni del M.AE.S, 22. spe-
cial issue I). Bologna: Universita di Bologna - Dipartimento di Scienze della Formazione
G.M. Bertin, 2024.

Bourdieu, Pierre. “Une interprétation de la théorie de la religion selon Max Weber.” European
Journal of Sociology / Archives Européennes de Sociologie / Europdisches Archiv fiir So-
ziologie 12, no. 1 (1971): 3-21.

Bourdieu, Pierre. “Genese et structure du champ religieux.” Revue francaise de sociologie 12
(1971): 295-334.

Bourdieu, Pierre, “Le marché des biens symboliques.” LAnnée sociologique 22 (1971): 49-126.

Brunn, Uwe. Des contestataires aux “cathares”. Discours de réforme et propagande antihéré-
tique dans les pays du Bas Rhin et de la Meuse avant U'Inquisition. Paris: Institut d’études
augustiniennes, 2006.

Capitani, Ovidio. “Crisi epistemologica e crisi di identita. Appunti sulla ateoreticita di una me-
dievistica.” In Medioevo passato prossimo e futuro anteriore. Una storiografia per la vita,
a cura di Enrico Menesto, e Grado Giovanni Merlo, 271-356. Spoleto: Fondazione CISAM,
2015.

Capitani, Ovidio. “Storia ecclesiastica come storia della “coscienza del sistema”.” In Forme di
potere e struttura sociale in Italia nel Medioevo, a cura di Gabriella Rossetti, 41-55. Bolo-
gna: il Mulino, 1977.

Cohn, Norman. The Pursuit of the Millennium. London: Secker & Warburg, 1957.

Contester U'Inquisition (XIII>-XV* siécle), sous la dir. de Martine Ostorero, et Sylvain Parent.
Rennes: Presses Universitaires de Rennes, 2024.

Current Trends in the Historiography of Inquisitions. Themes and Comparisons, a cura di Ire-
ne Bueno, Vicenzo Lavenia, e Riccardo Parmeggiani. Roma: Viella, 2023.

122 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Teoria e ‘artigianato storiografico’ [13]

Dissidences en Occident des débuts du christianisme au XX siecle. Le religieux et le politique,
sous la dir. de Jean-Pierre Albert, Anne Brenon, et Pilar Jimenez-Sanchez. Toulouse:
Presses universitaires du Midi, 2015.

Eretiche ed eretici medievali. La «disobbedienza» religiosa nei secoli XII-XV, a cura di Marina
Benedetti. Roma: Carocci, 2023.

Faire croire. Modalités de la diffusion et de la réception des messages religieux du XII* au XV*
siécle. Actes de table ronde de Rome (22-23 juin 1979), sous la dir. de André Vauchez. Rome:
Ecole Francaise de Rome, 1981.

Feller, Laurent. Richesse, terre et valeur dans 'Occident médiéval. Economie politique et éco-
nomie chrétienne. Turnhout: Brepols, 2022.

Foucault, Michel. Sicurezza, territorio, popolazione. Corso al Collége de France (1977-1978).
Milano: Feltrinelli, 2020.

Gouverner les hommes, gouverner les Gmes. XLVI* Congrés de la SHMESP (Montpellier, 28-31
mai 2015). Paris: Editions de la Sorbonne, 2016.

Guerreau, Alain. Lavenir d'un passé incertain. Quelle histoire du Moyen Age au XXI* siécle?.
Paris: Seuil, 2001.

Henriet, Patrick. “Le pangrégorianisme et ses exces. A propos d’une nouvelle histoire du Moyen
Age.” Le Moyen Age 129, no 1 (2023): 149-79.

Henriet, Patrick. “De quelques assertions fausses, outranciéres ou déraisonnables. A propos de la
réforme “grégorienne” et de la méthode historique.” Le Moyen Age 130, no 1 (2024): 185-95.

Henriet, Patrick. “La réforme grégorienne “fait social total”? Quelques remarques.” Historiens
et géographes 463 (2023): 206-9.

Hérésies et sociétés dans UEurope pré-industrielle, 11°-18° siécle. Communications et débats du
colloque de Royaumont (27-30 mai 1962), éd. par Jacques Le Goff. Paris-La Haye: Mouton,
1968.

1l campo religioso. Con due esperimenti, a cura di Roberto Alciati, e Emiliano Rubens Urciuoli.
Torino: Academia Press, 2014.

Inventer U'hérésie? Discours polémiques et pouvoirs avant U'Inquisition, sous la dir. de Monique
Zerner. Nice: Centre d’études médiévales de Nice, 1998.

Lauwers, Michel. “Qu’est-ce que le dominium ecclésial ? Entre traditions historiographiques et
bricolage conceptuel.” Le Moyen Age 129, no 1 (2023): 113-48.

Lerner, Robert. “Les communautés hérétiques, 1150-1500.” In Le Moyen Age et la Bible, éd. par
Pierre Riché, et Guy Lobrichon, 597-614. Paris: Beauchesne, 1984.

Mariano d’Alatri. “Due inchieste papali sugli inquisitori veneti.” In Mariano d’Alatri, Eretici e
inquisitori in Italia. Studi e documenti, 1. Il Duecento, 223-42. Roma: Istituto Storico dei
Cappuccini, 1986.

Mariano d’Alatri. Eretici e inquisitori in Italia. Studi e documenti, 1-2. Roma: Istituto Storico
dei Cappuccini, 1986.

Mazel, Florian. “Réforme grégorienne, écriture de I'histoire et renouvellement historiogra-
phique.” Le Moyen Age 129, no. 1 (2023): 181-213.

Merlo, Grado Giovanni. “Sulla predicazione ereticale.” In Grado Giovanni Merlo, Eretici del
Medioevo. Temi e paradossi di storia e storiografia, 125-36. Brescia: Morcelliana, 2011.

Moore, Robert. The Formation of a Persecuting Society. Power and Deviance in Western Eu-
rope, 950-1250. New York: Blackwell, 1987.

Nouvelle Histoire du Moyen Age, sous la dir. de Florian Mazel. Paris: Seuil, 2021.

Panofsky, Erwin. Architecture gothique et pensée scolastique, traduit et prefacé par Pierre
Bourdieu. Paris: Les Editions de Minuit, 1967.

Rosé, Isabelle. Le mariage des prétres, une hérésie? Genése du nicolaisme (I°"-XI* siécle). Paris:
Presses Universitaires de France, 2023.

“Sperimentando con Bourdieu. Richerche di storia e scienze sociali” (dossier), a cura di Andrea
Rapini. Italia contemporanea 299 (2022): 11-144.

Parmeggiani, Riccardo. “Inquisizione e frati Minori in Romagna, Umbria e Marche nel Duecen-
to.” In Frati Minori e inquisizione. Atti del XXXIII congresso internazionale, Assisi, 6-8
ottobre 2005, 113-50. Spoleto: Fondazione CISAM, 2006.

Parmeggiani, Riccardo. L'Inquisizione a Firenze nell’eta di Dante. Politica, societa, economia e
cultura. Bologna: il Mulino, 2018.

Parmeggiani, Riccardo. ““Teneatur insuper potestas seu rector omnia bona hereticorum [...] di-
videre tali modo’. Dialettiche istituzionali, modalita di gestione ed effetti delle confische
sulle societa comunali.” Studi storici. Rivista trimestrale 62 (2021): 615-42.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 123



[14] Roberto Mussinatto

Pellegrini, Michele. “Religione domestica, religione di comunita. I laici nella storiografia religio-
sa sul medioevo italiano: note di lettura.” Quaderni di storia religiosa medievale 2 (2019):
451-75.

Rigon, Antonio. “Introduzione.” In Il “Liber contractuum” dei frati Minori di Padova e di Vicen-
za (1263-1302), a cura di Elisabetta Bonato, e Elena Bacciga, V-XXXVI. Roma: Viella, 2002.

Valdest medievali. Bilanci e prospettive di ricerca, a cura di Marina Benedetti. Torino: Clau-
diana, 2009.

Valdesi e valdismi medievali, II. Identita valdesi nella storia e nella storiografia, a cura di Gra-
do Giovanni Merlo. Torino: Claudiana, 1991.

Vauchez, André. “Le tournant pastoral du XIII® siecle, son importance et ses limites.” In André
Vauchez Les laics au Moyen Age. Pratiques et expériences religieuses, 133-43. Paris: Edi-
tions du Cerf, 1987.

124 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



