
Firenze University Press

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025)

<http://www.retimedievali.it>

Teoria e ‘artigianato storiografico’.  
La storia della Chiesa e dell’eresia medievale  

fra riflessione epistemologica e attenzione alle pratiche

di Roberto Mussinatto

Medievistica e scienze sociali.  
Intorno a Introduction à la sociologie médiévale  

di Alexis Fontbonne

a cura di Gianmarco De Angelis e Roberto Mussinatto



111Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

Teoria e ‘artigianato storiografico’. 
La storia della Chiesa e dell’eresia medievale 

fra riflessione epistemologica e attenzione alle pratiche

di Roberto Mussinatto

Il volume di Alexis Fontbonne, Introduction à la sociologie médiévale, propone la “riflessività 
medievale sulla sociologia” come via possibile di dialogo fra la storia, e la medievistica in par-
ticolare, e le scienze sociali. Individuando nello studio del Medioevo l’origine di alcuni concetti 
sociologici, l’autore li rielabora alla luce di conoscenze medievistiche più aggiornate, offrendoli 
come concetti utili alla pratica storica. In particolare, egli formula il concetto di campo eccle-
siale per descrivere i mutamenti della Chiesa e il suo rapporto con la società del pieno Medioe-
vo, prendendo le mosse dalla teoria dei campi di Bourdieu e dal concetto di eresia, sui quali si 
concentra questo contributo.

The book Introduction à la sociologie médiévale by Alexis Fontbonne proposes a “medieval 
reflection on sociology” as a method to bridge the gap between history – particularly medieval 
history – and the social sciences. By exploring the medieval origins of some key sociological 
concepts, the author reinterprets them in light of contemporary knowledge about medieval so-
ciety, offering new tools for historical practice. Central to the book is the notion of the “ecclesial 
field,” which the author introduces as a framework for understanding the changes in the Latin 
Church and its relationship with medieval society. This concept is informed by Bourdieu’s theo-
ry of fields and the idea of heresy—topics on which this contribution focuses.

Medioevo, secoli XI-XIV, Chiesa, ecclesia, medievistica, sociologia, scienze sociali, Pierre Bour-
dieu, metodo. 

Middle Ages, 11th-14th centuries, Latin Church, ecclesia, medieval history, sociology, social sci-
ences, Pierre Bourdieu, method.

Col volume Introduction à la sociologie médiévale,1 Alexis Fontbonne si 
propone di unir, par le langage, deux disciplines séparées en soulignant leur 
unité sur le plan épistémologique2 e di delineare così i confini di una nuova 

1  Fontbonne, Alexis. Introduction à la sociologie médiévale. Paris: CNRS Éditions, 2023.
2  Fontbonne, Introduction, 15. Vorrei ringraziare gli altri membri del gruppo, Giovanni Zam-
pieri, Miriam Campopiano e Tommaso Testolin, per aver incrociato idee, discipline e approcci, e 
permesso a questo gruppo di esistere. Ringrazio Michel Lauwers, Lucio Biasiori, Anna Rapetti e 
Gianmarco De Angelis per i commenti alle prime versioni di questo contributo.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025), ISSN 1593-2214, <http://rivista.retimedievali.it> 

Roberto Mussinatto, Università degli Studi di Padova, Università Ca’ Foscari Venezia, Université Côte 
d’Azur – CEPAM, roberto.mussinatto@phd.unipd.it, https://orcid.org/0009-0009-9032-1230

DOI 10.6093/1593-2214/12901

Medievistica e scienze sociali. Intorno a Introduction à la sociologie médiévale di Alexis Fontbonne,  
a cura di Gianmarco De Angelis e Roberto Mussinatto



112

Roberto Mussinatto

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

disciplina, la “sociologia medievale”. Il libro si inserisce nel più ampio dibat-
tito in corso nella medievistica francese sui rapporti di questa, e della disci-
plina storica in generale, con le scienze sociali, all’interno del quale però si 
distingue per la peculiarità della prospettiva adottata dall’autore. Egli infatti, 
pur rivendicando la sua formazione medievistica, sceglie di collocarsi in una 
posizione virtualmente equidistante fra le due discipline, proponendosi di of-
frire nozioni utili sia alla pratica storica, sia a quella sociologica, e paventan-
do un rapporto fra le due in cui ciascuna offre all’altra continuamente nuovo 
materiale su cui lavorare.3 Quest’idea è alla base della “riflessività medievale 
sulla sociologia” proposta da Fontbonne, che consiste nel chercher l’histoi-
re médiévale dans la sociologie et par conséquent intégrer comme pratique 
sociologique la prise en compte de l’état des connaissances en histoire4 e che 
rappresenta il cuore dell’operazione intellettuale che egli conduce.

La ricerca di una diversa relazione fra le discipline è guidata da due ele-
menti. Il primo è l’insoddisfazione dell’autore verso i tre approcci al rapporto 
fra storia e sociologia attualmente prevalenti, e cioè quello che rifiuta del tutto 
l’opzione per gli storici di fare uso di quest’ultima, quello che ne mette forte-
mente in discussione la stessa utilità per la pratica storica, e infine quello che 
considera la sociologia alla stregua di una ‘cassetta degli attrezzi’ concettuali.5 
Fontbonne nota come i primi due approcci discendano da concezioni opposte 
del ‘mestiere dello storico’, di cui la prima ne enfatizzerebbe i tratti ‘artigia-
nali’, dove lo studio e la critica dei documenti occuperebbero un posto privi-
legiato rispetto alla riflessione teorica, mentre la seconda considererebbe la 
ricostruzione storica come una pratica letteraria, privilegiando la dimensione 
retorica del racconto storiografico. Il terzo approccio, invece, ammetterebbe il 
ricorso alla sociologia e al suo apparato teorico, ma pensandola appunto solo 
come un serbatoio a cui attingere i concetti di volta in volta utili a interpre-
tare i dati ottenuti dall’analisi delle fonti, e ciò a causa di un’asimmetria dei 
rapporti fra la storia e la sociologia, in cui quest’ultima è intesa (e si propone) 
come una disciplina dallo statuto teorico forte, mentre la prima reclama per 
sé un certo grado di ateoreticità.6

Il secondo elemento è il riconoscimento, non solo della comune natura 
empirica della disciplina storica e di quella sociologica, ma anche dell’esisten-
za di un rapporto genetico tra il medioevo e alcune nozioni chiave della socio-
logia. Quest’ultima, infatti, costituendosi come disciplina nel XIX secolo, ha 
trovato nella società dell’Europa occidentale medievale (e in particolare dei 
secoli XI-XIV) il punto di osservazione esterno da cui guardare alla società 

3  Fontbonne, Introduction, 95-7, in cui parla esplicitamente di un rapporto di “produzione per-
petua” fra la storia e le scienze sociali.
4  Fontbonne, 94.
5  Fontbonne, 31.
6  Fontbonne, 27. Rispetto al concetto di ‘ateoreticità’, che ho ripreso da Capitani, “Crisi episte-
mologica,” mi pare possa essere interessante, nell’ambito della medievistica italiana, rimandare 
anche ad Artifoni, Sergi, “Microstoria e indizi,” in cui è discusso il rapporto fra riflessione teori-
ca e metodologica e dimensione ‘artigianale’ della pratica storica.



113

Teoria e ‘artigianato storiografico’

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

contemporanea e il contesto in cui costruire il proprio apparato teorico. Due 
istituzioni della società medievale in particolare avrebbero influenzato più di 
tutte tale elaborazione concettuale: la Chiesa, intesa come struttura burocra-
tica (più precisamente si dovrebbe dire la Chiesa latina dal secolo XI in poi, 
vero centro dell’interesse di Weber nella discussione del concetto di burocra-
tizzazione), e la città, vista come luogo separato dalle dinamiche feudali e ter-
reno di nascita della borghesia mercantile.7

Ed è la prima di queste due istituzioni, la Chiesa latina dei secoli XI-XIV, 
a occupare un posto centrale nella riflessione di Fontbonne, avendo giocato 
un ruolo fondamentale nella formulazione delle nozioni di carisma e gover-
no carismatico come istituzionalizzazione dei rapporti di dominio da parte 
di Max Weber e, attraverso l’adozione del termine ‘eretico’, nella definizione 
delle dinamiche fondamentali della teoria generale dei campi di Pierre Bou-
rdieu, le quali l’autore riesamina nello spirito della “riflessività medievale sul-
la sociologia”.8 In questo contributo vorrei soffermarmi in particolare sulla 
discussione del concetto di eresia condotta da Fontbonne, sia in considera-
zione del ruolo che esso occupa nella sua proposta teorica, sia perché credo 
che seguirne da vicino il modo in cui ne tratta possa essere utile a mostrare 
il funzionamento dell’operazione proposta dall’autore e a valutarne il senso 
generale. 

Procederò quindi prima a ripercorrere gli snodi principali dell’azione 
riflessiva condotta da Fontbonne sulla nozione di eresia, evidenziando poi 
come, a partire da lì, egli formuli un nuovo concetto, quello di campo eccle-
siale, attraverso cui analizzare le dinamiche della società europea bassome-
dievale. Da qui passerò poi a discutere alcuni caratteri della proposta teorica 
dell’autore e delle sue implicazioni per la riconfigurazione del rapporto fra 
storia e scienze sociali, e fra dimensione teorica e ‘artigianale’ della pratica 
storica.

Discutendo del significato del termine ‘eretico’ e del concetto di ‘eresia’ 
così come proposti da Bourdieu nei suoi articoli del 1971 sull’interpretazione 
della teoria della religione di Weber, sulla genesi e le forme del campo religio-
so e sul mercato dei beni simbolici,9 Fontbonne nota come il sociologo arri-
vasse in quel momento da letture latamente medievistiche, come dimostrano 
la traduzione e la presentazione dell’opera di Erwin Panofsky Architettura 
gotica e filosofia scolastica nel 1967, e la frequente citazione, nell’articolo 
sulla genesi del campo religioso, degli atti del convegno dedicato alle eresie 

7  Fontbonne, 27-92. L’autore giustamente specifica che, a differenza che in quello di Durkheim 
e Weber, nel pensiero di Bourdieu lo studio della Chiesa medievale occupa un ruolo quasi irrile-
vante: tuttavia, egli sottolinea come il sociologo abbia attinto dal lessico legato alla Chiesa me-
dievale per il suo carattere straniante, conferitogli dalla posizione marginale della Chiesa nella 
società contemporanea.
8  Fontbonne, 98-123.
9  Fontbonne, 78-9, 83-91 ; si veda Bourdieu, “Une interprétation;” Bourdieu, “Genèse et struc-
ture;” Bourdieu, Le marché des biens symboliques” (i primi due articoli sono tradotti in italiano 
in Bourdieu, Il campo religioso). 



114

Roberto Mussinatto

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

nell’Europa preindustriale, organizzato nel 1962 a Royaumont da Jacques Le 
Goff, nonché dell’edizione francese del volume di Norman Cohn, The Pursuit 
of the Millennium.10

Da qui, Bourdieu avrebbe tratto tre aspetti fondamentali della propria 
nozione di eresia. Il primo è l’idea di un’omologia possibile fra ambiti sociali 
distinti, come ad esempio quello religioso e quello artistico. Bourdieu, infatti, 
definendo l’eretico come il portatore di un’opinione diversa rispetto a quella 
imposta a tutti gli agenti in un campo da chi ne detiene il monopolio, assimila 
i dissidenti religiosi medievali agli artisti che, nell’Ottocento, rivendicando 
di proporre un nuovo modo di fare arte, si opponevano alle dottrine insegna-
te nelle accademie, formulando così una delle relazioni fondamentali della 
sua teoria dei campi. Il secondo è il collegamento, teorizzato anche a partire 
dal confronto con il modello weberiano di burocratizzazione del religioso, fra 
eresia e profezia: l’eretico si oppone al prete rivendicando per sé una legitti-
mazione carismatica, profetica, che oppone a quella d’ufficio pretesa per sé 
dal prete. Il terzo, infine, è l’assimilazione fra marginalità sociale e posizione 
‘ereticale’, fra eresia e lotta di classe.11 In tutti e tre questi aspetti, è chiaro 
il debito verso le tre opere medievistiche citate da Bourdieu e in particolare 
verso lo stato del dibattito eresiologico così come mediato dai volumi di Le 
Goff e Cohn.

Chiarita la ‘genesi medievale’ delle due nozioni in Bourdieu, Fontbon-
ne le ridiscute alla luce de l’état des connaissances actuelles sur la période 
médiévale.12 Mobilitando in questo contesto lavori in realtà piuttosto diversi 
fra loro, fra cui spiccano i due fondamentali, per quanto anch’essi fra loro 
profondamente differenti, di Monique Zerner e Robert I. Moore,13 egli pone in 
questione principalmente due aspetti della nozione bourdieusiana di ‘eresia’. 
Poiché nel medioevo è stata ‘inventata’ dal clero come strategia discorsiva per 
tracciare i confini fra posizioni e comportamenti accettabili e non accettabili, 
l’eresia deve essere intesa, prima ancora che come una posizione di rottura 
con l’opinione dominante in un campo, come la categoria formulata da chi ne 
detiene il monopolio per squalificare le opinioni diverse dalle proprie e rele-
garle ai suoi margini. La seconda è la dissoluzione del legame fra marginalità 
sociale ed eresia: criticando il modo in cui Bourdieu ha letto il testo di Cohn, 
Fontbonne sottolinea come il discorso millenaristico, che lo storico britanni-

10  Panofsky, Architecture gothique et pensée scolastique; Panofsky, Hérésies et sociétés dans 
l’Europe pré-industrielle; Cohn, The Pursuit. Circa il rapporto fra Bourdieu e Panofsky è da 
segnalare il volume, di recente edizione, curato da Etienne Anheim e Paul Pasquali, Bourdieu 
et Panofsky, in cui è pubblicato anche il carteggio fra il sociologo francese e lo storico dell’arte 
tedesco. 
11  Fontbonne, Introduction, 108-15.
12  Fontbonne, 95.
13  Inventer l’hérésie?; Moore, The Formation of a Persecuting Society; Dissidences en Occi-
dent; Lerner, “Les communautés hérétiques;” Brunn, Des contestataires aux “cathares”. L’auto-
re cita, probabilmente in modo impreciso, un lavoro di Emmanuel Bain che, con quel titolo, non 
figura nella sua produzione scientifica.



115

Teoria e ‘artigianato storiografico’

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

co associava ai ceti più bassi della popolazione medievale, fosse in realtà usa-
to anche da quelli dominanti per consolidare e giustificare il proprio potere, 
e come l’adozione di tale discorso da parte dei ceti ‘popolari’ non potesse che 
avvenire per una mediazione colta, quindi necessariamente ecclesiastica.14 
Tale processo di revisione del concetto di eresia porta l’autore a concludere 
che il ne faut pas chercher à remplacer une lecture de l’hérésie purement 
réaliste […] par une lecture purement constructiviste […], mais considérer 
que l’usage des catégories développées par l’institution ecclésiastique amène 
à établir des liens logiques qui trouvent leur explication non dans la réalité 
sociale des mouvements condamnés mais dans les formes spécifiques au di-
scours répressif;15 l’analisi andrebbe dunque spostata dai margini – cioè dagli 
‘eretici’ – al centro, alla Chiesa e alle sue strategie di costruzione del proprio 
potere simbolico.

Fontbonne prende le mosse da qui per formulare un nuovo concetto utile 
all’analisi storica e che è il cuore della sua proposta teorica: quello di campo 
ecclesiale. Egli costruisce questa nozione a partire da tre elementi. Il primo 
è l’idea di Chiesa come campo in cui des agents partageant la croyance que 
le champ mérite de fonctionner en tant que champ […] s’affrontent entre eux 
pour la définition de l’Eglise et le monopole de la représentation de l’Eglise:16 
a queste lotte appartiene anche l’uso della categoria di eresia per squalificare 
le posizioni altrui e rafforzare le proprie. Il secondo è che, in queste dinami-
che, da un certo momento in poi del medioevo (che per Fontbonne coincide 
con il secolo XI e la ‘riforma’ gregoriana), la Chiesa burocratizzata diventa 
uno degli agenti del campo religioso, che pretende però di monopolizzare 
proponendo i suoi dogmi come universali. Da qui, terzo elemento, la Chiesa 
in quanto istituzione burocratica non può essere pensata come coestensiva 
né al campo religioso, nel quale, ad esempio, rimane spazio per politeismi 
di campagna non cristianizzati, né all’intero campo sociale, dal quale l’isti-
tuzionalizzazione e la contestuale rivendicazione della libertas ecclesiae dai 
poteri laici, la separano inesorabilmente.17 Per tenere insieme pretesa inglo-
bante e progressiva autonomizzazione della Chiesa istituzionalizzata, l’autore 
sceglie di usare l’aggettivo ‘ecclesiale’ per definire tale campo, ricorrendo alla 
nozione di ecclesia nel senso ampio di ideologia del sistema di dominazione 
medievale datogli da Alain Guerreau.18 In questo modo, la coestensività della 
dimensione religiosa in senso cristiano con la società medievale è salvaguar-
data, senza però assolutizzare la posizione dell’istituzione-Chiesa su di essa. 
Inoltre, il concetto di campo ecclesiale permette, come rimarcato da Fontbon-
ne, di articolare le strutture di fondo della società con la loro sovrastruttura, e 

14  Fontbonne, Introduction, 115-23.
15  Fontbonne, 122.
16  Fontbonne, 126-7.
17  Fontbonne, 123-37.
18  Fontbonne, 130-3. Si veda Guerreau, L’avenir d’un passé incertain.



116

Roberto Mussinatto

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

di dare conto dei loro mutamenti e delle reciproche influenze nell’arco di una 
periodizzazione che va all’incirca dai secoli VII-VIII al XIV.19

L’utilità pratica di questo nuovo concetto è sperimentata dall’autore nei 
capitoli centrali del volume, che egli dedica ai possibili itinerari di ricerca che 
si aprono a partire da tale operazione riflessiva. In particolare, l’autore pro-
pone espressamente alla lettura dei sociologi quelle che egli definisce come 
le tre grandi questioni attorno a cui si sta riconfigurando la conoscenza del 
Medioevo negli ultimi decenni, e cioè il dominium, i rapporti fra ecclesia e 
feudalità, e la parentela, di cui egli tratteggia un ampio bilancio.

Ed è forse in questa tendenza alla sintesi storiografica che mi pare stia la 
principale debolezza del volume, in considerazione anche del posto centrale 
che essa occupa nel meccanismo della “riflessività medievale sui concetti so-
ciologici”. Infatti, mi sembra che, ancor di più nel sistema della ricerca scienti-
fica attuale, la definizione di quale sia l’état des connaissances actuelles sur la 
période médiévale sia quanto mai difficile, soprattutto per la velocità con cui 
avanzano i dibattiti in corso e la loro dimensione sempre più sovranazionale.

Tornando ad esempio alla questione dell’eresia, data anche la sua rile-
vanza per la formulazione della nozione di “campo ecclesiale”, mi pare che 
il quadro degli studi eresiologici offerto da Fontbonne possa in parte essere 
già ridiscusso a partire da alcuni volumi pubblicati simultaneamente o dopo 
l’uscita del suo libro e che fanno il punto su alcuni cantieri di studio in corso. 
Ad esempio, il paradigma della persecuting society di Robert Moore, fatto 
proprio dall’autore e che molta fortuna ha avuto e continua ad avere nella 
storiografia francese, può essere riconsiderato alla luce delle tendenze recenti 
della storia dell’inquisizione, da poco oggetto di un volume curato da Irene 
Bueno, Vincenzo Lavenia e Riccardo Parmeggiani, le quali hanno ridimensio-
nato l’immagine di un’inquisizione medievale centralizzata e capillarmente 
diffusa, a fronte di una valorizzazione della sua dimensione locale.20 Infatti, 
l’indagine su alcuni studi di caso di portata regionale o microlocale, soprat-
tutto nel contesto italiano, ha evidenziato il legame degli inquisitori e del-
le loro familiae con le comunità in cui essi si trovavano ad agire e il grande 
margine di discrezionalità con cui eseguivano il loro mandato, in certi casi 
concentrandosi maggiormente sulla gestione economica dei beni confiscati 
ai condannati per eresia piuttosto che all’eradicazione del dissenso, cosa che 
portò il papato, per ben due volte nei primi trent’anni del Trecento, ad apri-
re inchieste contro gli inquisitori stessi e i loro abusi.21 Tutto ciò conduce a 
mettere in questione l’immagine degli inquisitori, ripresa anche da Moore, 

19  Fontbonne, 131-2.
20  Current Trends, in particolare il capitolo di Riccardo Parmeggiani sull’inquisizione medie-
vale in Italia.
21  Si veda ad esempio Mariano d’Alatri, Eretici e inquisitori, Parmeggiani, L’Inquisizione a Fi-
renze, Parmeggiani, “Inquisizione e frati Minori,” Benedetti, Inquisitori lombardi. Sulle inchie-
ste papali contro gli inquisitori, si vedano ad esempio Biscaro, “Eretici e inquisitori nella Mar-
ca” e Biscaro, “Inquisitori ed eretici lombardi,” ormai datati, e Mariano d’Alatri, “Due inchieste 
papali.”



117

Teoria e ‘artigianato storiografico’

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

come funzionari di un ente burocratico centralizzato specializzati nella re-
pressione dell’eresia, ponendo l’attenzione invece a meccanismi di selezione 
del personale legati ad esempio a dinamiche interne agli ordini mendicanti o a 
giochi ed equilibri di potere dei diversi territori. È rilevante in questo contesto 
l’emersione di tensioni molteplici fra il potere degli inquisitori e quello delle 
istituzioni laiche ed ecclesiastiche delle città sedi dell’officium, come testimo-
niato ad esempio da una fonte eccezionale quale il Liber contractuum dei frati 
minori del convento di Sant’Antonio di Padova, scrittura in realtà redatta dal 
comune padovano per dimostrare gli abusi degli inquisitori cittadini, o dai 
ripetuti episodi di resistenza al loro operato da parte delle comunità locali, o 
ancora dalle dispute sull’assegnazione dei proventi della vendita dei beni con-
fiscati agli eretici condannati, che erano da dividere fra ufficio inquisitoriale, 
comune e vescovo.22

L’assenza dell’Italia dalla sintesi dell’autore è un esempio di come egli pri-
vilegi il cantiere di ricerca francese, riducendo così in buona parte alla discus-
sione in corso nel suo polo più influente (e numeroso) un dibattito che storica-
mente ne ha almeno altri due, in Italia e in Inghilterra, ma che si è allargato, 
negli ultimi cinquant’anni, anche a Polonia e Repubblica Ceca.23 Ciò è perfet-
tamente comprensibile se si considera che questa non è un opera collettiva e 
che, più in generale, ogni bilancio storiografico, per quanto esaustivo, risente 
indubbiamente del posizionamento di ciascun studioso nel proprio campo di 
ricerca, nella tradizione di studi nazionale in cui è inserito, e (più banalmente) 
del numero di lingue che padroneggia. L’idea quindi di tracciare lo stato delle 
conoscenze sul medioevo o di presentare il modo in cui la sua immagine oggi 
è stata riconfigurata forse potrebbe essere rivista nel senso di una più pruden-
te presentazione di alcuni dibattiti in corso all’interno di alcune tradizioni di 
studi, i cui contatti reciproci e influenze andrebbero esplicitati e indagati in 
quanto tali.

Una certa staticità mi pare che connoti anche il modo in cui Fontbon-
ne pensa al rapporto fra le discipline. Infatti, sebbene egli proponga una 
relazione circolare di “produzione perpetua” fra storia e sociologia,24 le due 
sembrano in realtà entrare in contatto solo attraverso un travaso continuo 
di conoscenze fra l’una e l’altra, seguendo per il resto due traiettorie del tutto 
distinte. Se da una parte questa prospettiva permette all’autore di eliminare 
alcuni problemi teorici e mostrare l’utilità pratica della “riflessività medievale 

22  Rigon, “Introduzione”. Sulle forme di contestazione e resistenza all’operare degli inquisito-
ri, si veda Contester l’Inquisition, mentre sulla divisione dei beni confiscati, si veda ad esempio 
Parmeggiani, “Teneatur insuper potestas.”
23  Fondamentali per la tradizione di studi eresiologici in Italia sono state le figure di Grado Mer-
lo e Lorenzo Paolini, seguiti da Marina Benedetti, Riccardo Parmeggiani e Caterina Bruschi. In 
Inghilterra, invece, le ricerche si sono raccolte attorno a Peter Biller e il suo gruppo presso l’Uni-
versità di York. Infine, apristrada degli studi sulla dissidenza religiosa nell’Europa centrorien-
tale è stato Alexander Patschovsky, e a quell’area afferiscono gli studi di Paweł Kras in Polonia e 
l’attività del gruppo DISSINET dell’Università di Brno, guidato da David Zbìral.
24  Fontbonne, Introduction, 95-6.



118

Roberto Mussinatto

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

sui concetti sociologici”, come mostra efficacemente nei capitoli centrali del 
volume,25 dall’altra, essa forse semplifica un po’ troppo un quadro di relazio-
ni tra storia e scienze sociali che, soprattutto nel XIX secolo (ma anche nel 
XX), è stato connotato da una dinamica quantomeno dialettica, in cui hanno 
giocato un ruolo centrale altri fattori oltre alla semplice ricezione dei testi 
storiografici o sociologici in ciascuna disciplina, come mostrato ad esempio 
da Étienne Anheim e Catherine König-Pralong in apertura di un dossier da 
loro curato sul tema.26

In questo senso, allora, la revisione dei concetti sociologici proposta da 
Fontbonne, che mantiene un suo valore e una sua utilità per la pratica storio-
grafica, potrebbe essere condotta non tanto ‘aggiornando’ le conoscenze ma-
trice di tali nozioni, ma guardando piuttosto al significato generale che esse 
hanno nella proposta teorica di ciascun autore. Mettere in luce il bersaglio 
polemico o il polo dialettico rispetto al quale i concetti – non solo sociologici, 
ma anche le diverse periodizzazioni o concezioni del Medioevo – assumono 
valore credo possa essere utile per discuterne a più livelli la tenuta e il grado 
di applicabilità alla ricerca storica, evidenziandone così anche possibili aporie 
e valutandone l’adeguatezza a descrivere i meccanismi interni alle società del 
passato.

Per tornare all’esempio da cui sono partito, cioè la nozione di ‘eresia’, mi 
pare che l’autore, ridiscutendo il significato che essa assume nella teoria bou-
rdieusiana dei campi, si muova forse in maniera un po’ disinvolta fra il signifi-
cato emico ed etico della parola. Cercando una mediazione fra le due posizioni 
su cui si è effettivamente diviso il dibattito in campo eresiologico negli ultimi 
trent’anni, definite dall’autore realista e costruttivista, egli trascura perlo-
meno due aspetti del tema. Il primo è la storia di lunga durata della coppia 
‘eresia/eretico’, con le risemantizzazioni a cui essa è andata incontro e gli usi 
molteplici che ne sono stati fatti perlomeno a partire dal V secolo in poi.27 Il 
secondo è il gioco delle identificazioni e autoidentificazioni messo in atto sia 
dai diversi attori della società medievale, sia dallo storico che si confronta coi 
testi da essi prodotti e deve interrogarsi su quale sia il fenomeno che gli sta di 
fronte e quali siano le parole più adatte a descriverlo, come hanno ben messo 
in luce nella storiografia italiana Grado Merlo e Marina Benedetti.28 La disat-
tenzione per questi aspetti fa sì che l’autore impieghi il termine eresia sostan-
zialmente nel significato datogli da Bourdieu, il quale, per quanto ne avesse 
ben individuate la natura arbitraria e la connessione con gli interessi specifici 
dei dominanti, ne aveva comunque accentuato il carattere intellettuale e di 
aperta contestazione dell’opinione dominante in un campo, cose che, a livello 
emico, riescono invece un po’ strette.

25  Fontbonne, capp. 4-5.
26  Anheim, König-Pralong, “Introduction.”
27  Per questa prospettiva di lunga durata, si veda ad esempio Rosé, Le mariage des prêtres.
28  Si vedano Eretiche ed eretici, Merlo, “Sulla predicazione,” Valdesi medievali e Valdesi e val-
dismi.



119

Teoria e ‘artigianato storiografico’

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

Mi pare che ciò segnali anche un parziale limite della possibilità di ap-
plicare la teoria dei campi di Bourdieu a dinamiche delle società medievali. 
Come implicitamente riconosce anche l’autore, trasporre l’idea bourdieusiana 
di campo significa intendere per le relazioni sociali un funzionamento simi-
le a quello del mercato capitalistico, presupponendo, ad esempio, una netta 
distinzione fra produttori attivi e consumatori passivi di beni simbolici. Tut-
tavia, l’applicabilità di tale distinzione alla società medievale è discutibile, e 
infatti giustamente Fontbonne le dedica uno spazio consistente nel volume, 
senza però, a mio parere, risolvere del tutto la questione.29 Attribuendo ai 
chierici la produzione dei beni simbolici e ai laici il loro consumo, egli assegna 
a questi ultimi un ruolo eminentemente passivo di fronte alla requisizione 
clericale del sacro avvenuta in corrispondenza della ‘riforma gregoriana’: da 
una parte, essi sono desiderosi dei beni spirituali amministrati dalla Chiesa, 
costruendo una relazione con essa di domanda/offerta; dall’altra, le loro ne-
cessità spirituali vengono organizzate autonomamente soprattutto ai margini 
dello spazio lasciato (o concesso, come nel caso delle confraternite e delle ele-
mosine) dall’istituzione ecclesiastica.30

In questo quadro, quindi, poco spazio hanno le pratiche laicali di gestione 
comunitaria delle chiese, di richiesta di accesso al testo biblico, di gestione 
autonoma dei cimiteri e delle pratiche mortuarie, o ancora di resistenza alle 
imposizioni, soprattutto di natura fiscale, del clero, le quali invece rimandano 
a un’agency propria del laicato anche in campo religioso. Riconoscere tale 
capacità di azione dei laici mi pare fondamentale per evitare sia di usare di-
scorsi esterni alla stessa società medievale al fine di descriverne le dinamiche 
di funzionamento, sia di ridurre queste ultime a rigide spartizioni di compiti, 
credenze e ambiti culturali fra gruppi diversi, trascurando in parte la com-
plessità di relazioni e l’indeterminatezza dei confini fra ambiti e ruoli sociali 
di volta in volta assunti e occupati da gruppi diversi testimoniate dalle fonti.31 
Sotto questo punto di vista, mi pare invece importante mettere in prospettiva 
le pratiche di potere e l’inquadramento sociale del laicato messo in atto dalla 
Chiesa, rimarcandone la progressività e verificando tanto l’efficacia delle stra-
tegie e degli strumenti da essa di volta in volta dispiegati per raggiungere tale 
obiettivo, tanto i fallimenti, i punti di arresto o le mediazioni necessarie con 

29  Fontbonne, Introduction, 123-68.
30  Fontbonne, 154-68. Più avanti, l’autore è ancora più netto e parla di un rapporto di do ut des 
fra laici e chierici, in cui quest’ultimi asseconderebbero la richiesta laicale di una relazione ma-
gica col divino, pur rivendicando per sé l’intermediazione di tale relazione e il possesso della co-
noscenza ultima dei suoi meccanismi di funzionamento, che sfuggono ai laici (Fontbonne, 266). 
Sull’applicabilità delle categorie della scienza economica contemporanea all’analisi della società 
medievale, si veda Feller, Richesse.
31  Rispetto all’indeterminatezza dei confini fra ambiti e ruoli sociali, mi pare opportuno riman-
dare, oltre a ciò che afferma lo stesso Fontbonne, Introduction, 54-6 circa l’impossibilità di scin-
dere gli ambiti religioso e politico nella mentalità della società medievale, alle riflessioni sulla 
multiformità delle scelte religiose e degli stati di vita in Pellegrini, “Religione domestica” e nel 
recente Blurring the boundaries. 



120

Roberto Mussinatto

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

le spinte dal basso e con gli altri poteri, locali e sovralocali, con i quali l’istitu-
zione ecclesiastica si trovava, necessariamente, a fare i conti.32

Credo che tutto ciò avrebbe permesso all’autore di sfumare la centralità 
assoluta che egli invece dà alle categorizzazioni sociali prodotte dal clero, e 
in particolare alla distinzione nei duo genera dei chierici e dei laici. Partendo 
da un’idea di dominazione sociale basata sulla nozione bourdieusiana dell’ef-
ficacia sociale del linguaggio simbolico, Fontbonne traccia un automatismo 
fra produzione e monopolio del discorso simbolico da parte di uno specifico 
gruppo sociale e capacità di imporre le proprie categorie all’intera società, e 
per questo assegna alla ‘riforma gregoriana’, che avrebbe esteso la distinzione 
nei duo genera a tutta la società dell’Europa occidentale, l’attributo di “rivo-
luzione simbolica”.33

Ed è a partire da qui che Fontbonne propone di vedere nell’ecclesiologia la 
“sociologia indigena” del Medioevo, in quanto linguaggio simbolico prodotto 
dal clero, cioè dal ceto dominante la società medievale, e per questo il suo stu-
dio corrisponderebbe a quello della società medievale nel suo insieme. Infatti, 
scrive l’autore, poiché l’organizzazione sociale si confonde con il linguaggio 
simbolico degli agenti e degli oggetti del mondo sociale, allora la descrizione 
del mondo sociale medievale consiste, metodologicamente, nella descrizione 
del linguaggio simbolico medievale e dei suoi mutamenti, storicizzando quin-
di i tratti che ne appaiono strutturali.34 

Per quanto esplorare l’idea dell’ecclesiologia come sociologia del Medioe-
vo possa essere una prospettiva feconda nell’approfondire il ruolo della Chie-
sa come “coscienza del sistema”,35 la suggestione che il suo studio possa esau-
rire la descrizione della società medievale sembra scontare, anche in questo 
caso, una scarsa attenzione per le pratiche specifiche e l’agency della maggio-
ranza degli attori sociali. Infatti, oltre a suggerire – pare – una gerarchia fra 
un certo tipo fonti ecclesiastiche e altre tipologie documentarie, l’autore non 
fa quasi cenno alle condizioni di efficacia sociale del discorso ecclesiologico, 
cioè le strategie concrete con cui la Chiesa ha costruito il proprio predominio 
sociale e quelle con cui gli altri poteri si sono posti in relazione con essa e tra 

32  A mio parere, sarebbe importante ritornare sul concetto di ‘governo pastorale’ (Foucault, 
Sicurezza) e sulle dinamiche e gli strumenti che lo hanno connotato nel periodo medievale (su 
questo, ad esempio Faire croire, Vauchez, “Le tournant pastoral,” Artifoni, “Appunti su legit-
timazione,” Gouverner les hommes, in particolare l’introduzione, e il più recente Arnold, The 
Making). 
33  Fontbonne, 204-7, 256-60. Sul ruolo della ‘riforma gregoriana’ come “fatto sociale tota-
le” e come evento periodizzante dell’intero Medioevo europeo è in corso in Francia un vivace 
dibattito, nato a seguito della pubblicazione, nel 2021, del volume di sintesi Mazel, Nouvelle 
Histoire du Moyen Âge e ospitato su diverse riviste (Barthélemy, “Domination seigneuriale,” 
Barthélemy, “Archives monastiques,” Lauwers, “Qu’est-ce que le dominium ecclésial?,” Henriet, 
“Le pangrégorianisme et ses excès,” Mazel, “Réforme grégorienne,” Barthélemy, “Liberté pour 
l’histoire,” Henriet, “De quelques assertions,” Barthélemy, “Tribune libre,” Henriet, “La réforme 
grégorienne “fait social total”?”).
34  Fontbonne, 285-8, 289-316.
35  Capitani, “Storia ecclesiastica.”



121

Teoria e ‘artigianato storiografico’

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

loro secondo linee di volta in volta di tensione, collaborazione, mediazione e 
negoziazione.

A fronte di queste osservazioni e tornando al problema di fondo del vo-
lume, viene quasi da chiedersi – forse un po’ provocatoriamente – quali ap-
porti alla pratica storica possano derivare dalla “riflessività medievale sulla 
sociologia”. La risposta offerta da Fontbonne sembra andare soprattutto nella 
direzione della sintesi, come suggerito sia dalle caratteristiche del concetto di 
campo ecclesiale, sia dalla scelta, deliberata, di dare più spazio alla discus-
sione teorica rispetto a quella di singoli studi di caso nei quali mettere alla 
prova l’efficacia euristica delle nozioni sottoposte a revisione. La riflessione 
sui concetti sociologici servirebbe quindi, più che a interpretare le dinami-
che di specifici contesti locali, a raccordare fra loro i risultati di diversi studi 
di caso in ampi quadri di sintesi utili ad inquadrare mutamenti strutturali 
di lungo periodo della società medievale, rimanendo in questo distante dalla 
dimensione quotidiana e ‘artigianale’ del lavoro storiografico, che il volume 
sembra lasciare un po’ in secondo piano e nella quale è sempre più comune 
avere a che fare con lo studio di casi singoli piuttosto che con la formulazione 
di grandi visioni d’insieme.

Tuttavia, al netto dei rilievi – tanto di contenuto quanto di prospettiva 
storiografica – qui formulati, l’esperimento offerto da Alexis Fontbonne mi 
sembra di un certo interesse, soprattutto per quanto riguarda la genesi me-
dievale di alcuni concetti sociologici e la proposta di un loro uso consapevole 
e riflessivo nella medievistica, che sicuramente appare una via possibile per 
stemperare l’opposizione – forse in fondo non così radicale – fra una pratica 
storica ‘artigianale’ e una in cui c’è spazio anche per la riflessione teorica sui 
propri strumenti, metodi e concetti. 



122

Roberto Mussinatto

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

Opere citate

Anheim, Étienne. “Le Moyen Âge et les boucles du temps. Entretien avec Thomas Angelet-
ti, Quentin Deluermoz et Juliette Galonnier.”  Tracés. Revue de sciences humaines 36 
(2019): 227-48.

Anheim, Étienne. “Le rêve de l’histoire totale.” In Une autre histoire. Jacques Le Goff (1924-
2014), sous la dir. de Jacques Revel, et Jean-Claude Schmitt, 79-85. Paris: Éditions de 
l’EHESS, 2016.

Anheim, Étienne, e Catherine König-Pralong. “Introduction. Le Moyen Âge des sciences so-
ciales.” Revue d’histoire des sciences humaines 43 (2023): 7-48.

Anheim, Étienne, Pasquali, Paul. Bourdieu e Panofsky. Essai d’archéologie intellectuelle, suivi 
de leur correspondance inédite. Paris: Les éditions de minuit, 2025.

Arnold, John. The Making of Lay Religion in Southern France, c. 1000-1350. Oxford: Oxford 
University Press, 2024.

Artifoni, Enrico, “Appunti su legittimazione, linguaggi, pastoralità.” In Images, cultes, liturgies. 
Les connotations politiques du message religieux/Immagini, culti, liturgie. Le connota-
zioni politiche del messaggio religioso. Actes du premier atelier international du projet 
Les vecteurs de l’idéel. Le pouvoir symbolique entre Moyen Âge et Renaissance (v. 1200-v. 
1640), sous la dir. de Paola Ventrone, et Laura Gaffuri, 363-7. Paris-Rome: Publications de 
la Sorbonne/Ecole Française de Rome, 2014.

Artifoni, Enrico, e Giuseppe Sergi. “Microstoria e indizi, senza esclusioni e senza illusioni.” 
Quaderni Storici 15, no. 45 (1980), 1116-27.

Barthélemy, Dominique. “Archives monastiques et société féodale dans les Gaules (Xe et XIe 
siècles). Essai historique.” Le Moyen Âge 129, no 1 (2023): 75-111.

Barthélemy, Dominique. “Domination seigneuriale et réforme grégorienne. À propos d’un livre 
récent”. Cahiers de civilisation médiévale 258 (2022): 151-63.

Barthélemy, Dominique. “Liberté pour l’histoire de la France féodale!.” Le Moyen Âge 130, no 
1 (2024): 177-84.

Barthélemy, Dominique. “Tribune libre.” Historiens et géographes 463 (2023): 204-6.
Benedetti, Marina. Inquisitori lombardi del Duecento. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 2008.
Biscaro, Gerolamo. “Eretici e inquisitori nella Marca trevisana (1280-1308).” Archivio veneto 

5, no. 11 (1932): 148-80.
Biscaro, Gerolamo. “Inquisitori ed eretici lombardi (1292-1318).” Miscellanea di Storia italiana 

s. III, 19 (1922): 447-557.
Blurring the Boundaries of Religious Dissent : A New Approach to Heresy in the Middle Ages, 

ed. by Delfi I. Nieto-Isabel, and Janine Larmon Peterson. I quaderni del M.AE.S, 22. spe-
cial issue I). Bologna: Università di Bologna - Dipartimento di Scienze della Formazione 
G.M. Bertin, 2024.

Bourdieu, Pierre. “Une interprétation de la théorie de la religion selon Max Weber.” European 
Journal of Sociology / Archives Européennes de Sociologie / Europäisches Archiv für So-
ziologie 12, no. 1 (1971): 3-21.

Bourdieu, Pierre. “Genèse et structure du champ religieux.” Revue française de sociologie 12 
(1971): 295-334.

Bourdieu, Pierre, “Le marché des biens symboliques.” L’Année sociologique 22 (1971): 49-126.
Brunn, Uwe. Des contestataires aux “cathares”. Discours de réforme et propagande antihéré-

tique dans les pays du Bas Rhin et de la Meuse avant l’Inquisition. Paris: Institut d’études 
augustiniennes, 2006. 

Capitani, Ovidio. “Crisi epistemologica e crisi di identità. Appunti sulla ateoreticità di una me-
dievistica.” In Medioevo passato prossimo e futuro anteriore. Una storiografia per la vita, 
a cura di Enrico Menestò, e Grado Giovanni Merlo, 271-356. Spoleto: Fondazione CISAM, 
2015.

Capitani, Ovidio. “Storia ecclesiastica come storia della “coscienza del sistema”.” In Forme di 
potere e struttura sociale in Italia nel Medioevo, a cura di Gabriella Rossetti, 41-55. Bolo-
gna: il Mulino, 1977.

Cohn, Norman. The Pursuit of the Millennium. London: Secker & Warburg, 1957.
Contester l’Inquisition (XIIIe-XVe siècle), sous la dir. de Martine Ostorero, et Sylvain Parent. 

Rennes: Presses Universitaires de Rennes, 2024.
Current Trends in the Historiography of Inquisitions. Themes and Comparisons, a cura di Ire-

ne Bueno, Vicenzo Lavenia, e Riccardo Parmeggiani. Roma: Viella, 2023.



123

Teoria e ‘artigianato storiografico’

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

Dissidences en Occident des débuts du christianisme au XXe siècle. Le religieux et le politique, 
sous la dir. de Jean-Pierre Albert, Anne Brenon, et Pilar Jimenez-Sanchez. Toulouse: 
Presses universitaires du Midi, 2015. 

Eretiche ed eretici medievali. La «disobbedienza» religiosa nei secoli XII-XV, a cura di Marina 
Benedetti. Roma: Carocci, 2023.

Faire croire. Modalités de la diffusion et de la réception des messages religieux du XIIe au XVe 
siècle. Actes de table ronde de Rome (22-23 juin 1979), sous la dir. de André Vauchez. Rome: 
École Française de Rome, 1981.

Feller, Laurent. Richesse, terre et valeur dans l’Occident médiéval. Économie politique et éco-
nomie chrétienne. Turnhout: Brepols, 2022.

Foucault, Michel. Sicurezza, territorio, popolazione. Corso al Collège de France (1977-1978). 
Milano: Feltrinelli, 2020.

Gouverner les hommes, gouverner les âmes. XLVIe Congrès de la SHMESP (Montpellier, 28-31 
mai 2015). Paris: Éditions de la Sorbonne, 2016.

Guerreau, Alain. L’avenir d’un passé incertain. Quelle histoire du Moyen Âge au XXIe siècle?. 
Paris: Seuil, 2001.

Henriet, Patrick. “Le pangrégorianisme et ses excès. À propos d’une nouvelle histoire du Moyen 
Âge.” Le Moyen Âge 129, no 1 (2023): 149-79.

Henriet, Patrick. “De quelques assertions fausses, outrancières ou déraisonnables. A propos de la 
réforme “grégorienne” et de la méthode historique.” Le Moyen Âge 130, no 1 (2024): 185-95.

Henriet, Patrick. “La réforme grégorienne “fait social total”? Quelques remarques.” Historiens 
et géographes 463 (2023): 206-9.

Hérésies et sociétés dans l’Europe pré-industrielle, 11e-18e siècle. Communications et débats du 
colloque de Royaumont (27-30 mai 1962), éd. par Jacques Le Goff. Paris-La Haye: Mouton, 
1968.

Il campo religioso. Con due esperimenti, a cura di Roberto Alciati, e Emiliano Rubens Urciuoli. 
Torino: Academia Press, 2014.

Inventer l’hérésie? Discours polémiques et pouvoirs avant l’Inquisition, sous la dir. de Monique 
Zerner. Nice: Centre d’études médiévales de Nice, 1998.

Lauwers, Michel. “Qu’est-ce que le dominium ecclésial ? Entre traditions historiographiques et 
bricolage conceptuel.” Le Moyen Âge 129, no 1 (2023): 113-48.

Lerner, Robert. “Les communautés hérétiques, 1150-1500.” In Le Moyen Âge et la Bible, éd. par 
Pierre Riché, et Guy Lobrichon, 597-614. Paris: Beauchesne, 1984.

Mariano d’Alatri. “Due inchieste papali sugli inquisitori veneti.” In Mariano d’Alatri, Eretici e 
inquisitori in Italia. Studi e documenti, 1. Il Duecento, 223-42. Roma: Istituto Storico dei 
Cappuccini, 1986. 

Mariano d’Alatri. Eretici e inquisitori in Italia. Studi e documenti, 1-2. Roma: Istituto Storico 
dei Cappuccini, 1986. 

Mazel, Florian. “Réforme grégorienne, écriture de l’histoire et renouvellement historiogra-
phique.” Le Moyen Âge 129, no. 1 (2023): 181-213.

Merlo, Grado Giovanni. “Sulla predicazione ereticale.” In Grado Giovanni Merlo, Eretici del 
Medioevo. Temi e paradossi di storia e storiografia, 125-36. Brescia: Morcelliana, 2011. 

Moore, Robert. The Formation of a Persecuting Society. Power and Deviance in Western Eu-
rope, 950-1250. New York: Blackwell, 1987.

Nouvelle Histoire du Moyen Âge, sous la dir. de Florian Mazel. Paris: Seuil, 2021.
Panofsky, Erwin. Architecture gothique et pensée scolastique, traduit et prefacé par Pierre 

Bourdieu. Paris: Les Editions de Minuit, 1967.
Rosé, Isabelle. Le mariage des prêtres, une hérésie? Genèse du nicolaïsme (Ier-XIe siècle). Paris: 

Presses Universitaires de France, 2023.
“Sperimentando con Bourdieu. Richerche di storia e scienze sociali” (dossier), a cura di Andrea 

Rapini. Italia contemporanea 299 (2022): 11-144.
Parmeggiani, Riccardo. “Inquisizione e frati Minori in Romagna, Umbria e Marche nel Duecen-

to.” In Frati Minori e inquisizione. Atti del XXXIII congresso internazionale, Assisi, 6-8 
ottobre 2005, 113-50. Spoleto: Fondazione CISAM, 2006.

Parmeggiani, Riccardo. L’Inquisizione a Firenze nell’età di Dante. Politica, società, economia e 
cultura. Bologna: il Mulino, 2018.

Parmeggiani, Riccardo. “‘Teneatur insuper potestas seu rector omnia bona hereticorum […] di-
videre tali modo’. Dialettiche istituzionali, modalità di gestione ed effetti delle confische 
sulle società comunali.” Studi storici. Rivista trimestrale 62 (2021): 615-42.



124

Roberto Mussinatto

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

Pellegrini, Michele. “Religione domestica, religione di comunità. I laici nella storiografia religio-
sa sul medioevo italiano: note di lettura.” Quaderni di storia religiosa medievale 2 (2019): 
451-75.

Rigon, Antonio. “Introduzione.” In Il “Liber contractuum” dei frati Minori di Padova e di Vicen-
za (1263-1302), a cura di Elisabetta Bonato, e Elena Bacciga, V-XXXVI. Roma: Viella, 2002.

Valdesi medievali. Bilanci e prospettive di ricerca, a cura di Marina Benedetti. Torino: Clau-
diana, 2009.

Valdesi e valdismi medievali, II. Identità valdesi nella storia e nella storiografia, a cura di Gra-
do Giovanni Merlo. Torino: Claudiana, 1991.

Vauchez, André. “Le tournant pastoral du XlIIe siècle, son importance et ses limites.” In André 
Vauchez. Les laïcs au Moyen Âge. Pratiques et expériences religieuses, 133-43. Paris: Édi-
tions du Cerf, 1987.


