
Firenze University Press

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025)

<http://www.retimedievali.it>

Quando i medievisti si fanno sociologi

di Giovanni Zampieri

Medievistica e scienze sociali.  
Intorno a Introduction à la sociologie médiévale  

di Alexis Fontbonne

a cura di Gianmarco De Angelis e Roberto Mussinatto



83Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

Quando i medievisti si fanno sociologi

di Giovanni Zampieri

A partire dalla lettura del volume di Alexis Fontbonne, Introduction à la sociologie médiévale, 
questo saggio considera la proposta di pensare il Medioevo come “caso modello” per lo svilup-
po di concetti e teorie sociologiche e come “zona di scambio” tra medievisti e sociologi storici, 
proponendo alcune considerazioni sul rapporto tra riflessività e pratiche di ricerca a cavallo tra 
campi disciplinari.

Beginning with a discussion of Alexis Fontbonne’s Introduction à la sociologie médiévale, this 
essay explores the idea of viewing the Middle Ages as a “model case” for sociological theory and 
as a “trading zone” between medievalists and historical sociologists. It concludes by reflecting 
on the connection between reflexivity and interdisciplinary research practices.

Medioevo, sociologia storica, interdisciplinarità, teoria sociologica, campi, riflessività.

Middle Ages, historical sociology, interdisciplinarity, sociological theory, fields, reflexivity.

Nel 1991, redigendo il bilancio della convergenza tra storia e sociologia in 
ambito statunitense, il sociologo Andrew Abbott lamentava una “lost synthe-
sis” tra le due discipline.1 A distanza di qualche decennio, il titolo dello stimo-
lante volume di Alexis Fontbonne, Introduction à la sociologie médiévale,2 
spinge a chiedersi se la chiave di volta in grado di consentirne l’unione non 
sia lo studio insieme storico e sociologico del Medioevo. Anticipiamo subi-
to la risposta: anche da una rapida lettura dell’indice, la proposta articolata 
nel volume risulta vasta e ambiziosa. Come riconosce l’autore stesso, più che 
offrire un vero e proprio manuale, questo testo restituisce una panoramica 
su di un “chantier”3 appena inaugurato, consegnando ai lettori una mappa 
che, segnando alcune delle “possibles pistes”4, invita a ulteriore esplorazio-

1  Abbott, “History and Sociology.” Voglio ringraziare i colleghi “traditori” Roberto Mussinatto, 
Tommaso Testolin e Miriam Campopiano per il loro courage spécifique, e Matteo Bortolini, Lu-
cio Biasiori e Lorenzo Sabetta per i commenti a una prima versione di questo saggio.
2  Fontbonne, Alexis. Introduction à la sociologie médiévale. Paris: CNRS Éditions, 2023.
3  Fontbonne, Introduction, 25.
4  Fontbonne, 247.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025), ISSN 1593-2214, <http://rivista.retimedievali.it> 

Giovanni Zampieri, Sapienza Università di Roma, giovzampieri@gmail.com, https://orcid.org/0000-
0002-8848-0808

DOI 10.6093/1593-2214/12902

Medievistica e scienze sociali. Intorno a Introduction à la sociologie médiévale di Alexis Fontbonne,  
a cura di Gianmarco De Angelis e Roberto Mussinatto



84

Giovanni Zampieri

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

ne. Proprio per questa ragione, il lavoro di Fontbonne risulta apprezzabile 
e meritevole di discussione – in particolar modo in un contesto come quello 
italiano, in cui la sociologia storica sarebbe ancora “poco praticata” quando 
non addirittura “inesistente”.5 In questo contributo considero due delle opera-
zioni proposte dall’autore: la ricognizione di come il Medioevo sia stato preso 
a “caso modello” (model case)6 per la messa a punto di concetti e teorie so-
ciologiche e l’opportunità di pensare questo periodo storico come una “zona 
di scambio” (trading zone)7 che consentirebbe a studiosi delle due discipline 
di condividere non solo fonti e metodi d’indagine ma anche interpretazioni 
e spiegazioni degli eventi studiati. Concludo offrendo alcune considerazioni 
su come il tentativo di ibridare sociologia e medievistica faccia emergere il 
carattere produttivo della relazione tra pratiche di ricerca interdisciplinari e 
l’esercizio di una riflessività scientifica.

1.  Il Medioevo come repertorio di “casi modello”

In un recente volume, la sociologa Monika Krause ha dimostrato come, 
al pari degli studiosi delle scienze della vita, anche i sociologi, gli storici e gli 
antropologi dispongono di un canon of privileged research sites and objects 
che affianca un canone di testi e autori (più raramente autrici) nei rispettivi 
nuclei disciplinari.8 Come i biologi producono conoscenza generale sulla vita 
studiando alcuni animali in particolare – i moscerini della frutta (Drosophila 
melanogaster) e i ratti (Rattus norvegicus) –, così gli scienziati sociali teo-
rizzano i processi di urbanizzazione privilegiando l’osservazione delle peri-
ferie di Chicago e concettualizzano le categorie di ‘rivoluzione’ (o ‘evento’) a 
partire dallo studio approfondito della Rivoluzione francese.9 Di per sé que-
sto non pone necessariamente un problema, anzi: la condivisione degli stessi 
materiali di ricerca facilita apprezzabilmente la comunicazione tra studiosi, 
incrementando la trasparenza delle pratiche di conoscenza. Tuttavia, Krau-
se segnala come, a differenza di quanto accade tra gli scienziati della vita, i 
processi che conducono gli scienziati sociali alla scelta dei loro “casi modello” 

5  Paci, Lezioni, 13. Una felice eccezione è rappresentata dai lavori di Marzio Barbagli (e.g., Con-
gedarsi dal mondo), capaci di rispondere a interrogativi di natura sociologica attraverso una 
spiccata sensibilità storiografica (Biasiori, “Per una storia sociale”). Va però segnalato come al-
cuni interventi stiano ponendo le basi per praticare la sociologia storica in Italia, discutendone 
aspetti teorici (Borghini, Corchia e Romania, “La sociologia storica;” Borghini, Beyond Dogma-
tism) e offrendo esempi di ricerca (Santoro, Nascita del professionista; Rapini, “Sperimentare 
con Bourdieu”). Per una storia dell’istituzionalizzazione della sociologia in Italia si veda Cossu, 
Bortolini, Italian Sociology.
6  Krause, Model Cases.
7  Galison, Image and Logic.
8  Krause, Model Cases, 2. Il libro sviluppa l’idea di “materiali strategici di ricerca” proposta da 
Robert K. Merton (Merton, La pratica della ricerca).
9  Sulla sociologia urbana e i suoi casi modello si veda Krause, Model Cases, 19-21; sulla Rivolu-
zione francese, Krause, 106-7.



85

Quando i medievisti si fanno sociologi

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

rimangano largamente impliciti, ostacolando una seria valutazione sulla tra-
sferibilità di concetti e teorie elaborate grazie al loro studio empirico.10

Riprendendo questo vocabolario, si potrebbe dire che la prima tra le ope-
razioni articolate in Introduction à la sociologie médiévale sia la ricostruzio-
ne di come alcuni classici della sociologia abbiano individuato nel Medioevo 
un repertorio di “casi modello” su cui affinare une série de concepts fonda-
mentaux pour la sociologie, una strategia divenuta implicita in parallelo all’i-
stituzionalizzazione della disciplina.11 La ricognizione delle modalità attra-
verso cui il periodo medievale è stato eletto a colonna portante delle scienze 
sociali renderebbe evidente il bisogno di appliquer une réflexivité médiévale 
al fine di rivedere il contenuto dei concetti per renderli adoperabili.12

Questi obiettivi rappresentano il fulcro della prima sezione del testo, in 
cui Fontbonne ricostruisce il Medioevo su cui Auguste Comte, Max Weber 
ed Émile Durkheim hanno basato lavori poi canonizzati come classici, mo-
strando come il loro lessico fosse intriso di immaginari politici e culturali 
maturati nel tardo Settecento. Un Medioevo illuminista sarebbe riconoscibile 
nel pensiero di Comte, che lo idealizzava come epoca in cui la società intera 
era saldata dalla subordinazione spirituale al potere della Chiesa; nell’imma-
ginario di Durkheim, che sfruttava la rappresentazione dell’università medie-
vale per criticare le dinamiche dell’accademia francese; e nell’elaborazione del 
pensiero di Ferdinand Tönnies compiuta da un Weber interessato al comune 
medievale come forma organizzativa che, nel contrapporsi all’ordine feudale, 
avrebbe permesso di comprendere i processi propri della modernità.

L’attenzione di Fontbonne si concentra in particolar modo su Weber, 
Durkheim e Pierre Bourdieu, e sui due “casi modello” che avvicinano que-
sta triade: la Chiesa e il comune cittadino. L’autore mostra come Weber e 
Durkheim abbiano inquadrato la prima come luogo di crescente burocratiz-
zazione e il secondo come ambito in cui le corporazioni borghesi avrebbero 
guadagnato un’autonomia decisiva per lo sviluppo delle civiltà occidentali.13 
Nella ricerca weberiana, l’istituzione ecclesiastica medievale ha rappresen-
tato un “caso modello” su cui sviluppare il concetto di carisma e teorizzare le 
dinamiche di istituzionalizzazione sottese alla routinizzazione delle relazioni 
di dominio.14 Per Durkheim, la Chiesa medievale ha offerto un archetipo di 
istituzione di conoscenza in grado di cementare la società nel continente eu-
ropeo.15 Entrambi avrebbero individuato nelle città tardomedievali il punto di 
origine dei processi di differenziazione e di individuazione tipici della moder-
nità: così come l’istituzione ecclesiastica, il comune medievale è simultanea-

10  Krause, 4, 30-2.
11  Fontbonne, Introduction, 18.
12  Fontbonne, 19.
13  Fontbonne, 54-5.
14  Fontbonne, 61-2.
15  Fontbonne, 62-5.



86

Giovanni Zampieri

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

mente object d’expérimentation des outils conceptuels de la science sociale et 
lieu d’étude de la naissance du monde occidental.16

Come per Weber e Durkheim prima di lui, per Bourdieu il Medioevo è la 
condition de possibilité de la sociologie occidentale.17 Oltre a ricostruire i le-
gami personali e intellettuali intrattenuti da Bourdieu con figure quali Erwin 
Panofsky,18 Georges Duby, Ernst Kantorowicz e Jacques Le Goff, Fontbonne 
sottolinea come il sociologo francese abbia designato il Medioevo come re-
ferente tramite cui istruire analogie e omologie attraverso una logica della 
trasposizione, applicando categorie ecclesiologiche come quella di eresia al 
campo letterario francese e – viceversa – mobilitando categorie economicisti-
che per chiarire fenomeni inerenti al campo religioso.19 In questa prospettiva, 
il volume ripercorre la genesi medievale di alcuni concetti chiave della socio-
logia bourdieusiana, mostrando come Bourdieu abbia contemporaneamente 
impiegato un lessico ecclesiologico per descrivere il suo presente – ad esem-
pio, per commentare la dominazione di una certa sociologia statunitense nel 
secondo dopoguerra.20

Avendo ricostruito come i sociologi abbiano eletto il Medioevo a sito 
privilegiato per comprendere la modernità occidentale e spiegare le società 
loro contemporanee, l’autore prospetta di applicare quella che definisce una 
réflexivité médiévale sur la sociologie.21 Questa si renderebbe necessaria per 
comprendere in quale misura i cambiamenti avvenuti nell’ambito della storio-
grafia medievale possano informare l’impiego di concetti formulati sulla base 
di un Medioevo che, chiosa l’autore, n’existe plus.22 In questa chiave, il volume 
propone di rivedere alcuni strumenti concettuali portanti delle tre sociolo-
gie, come “carisma” e “potere” (Weber), “rivoluzione simbolica”, “campo” e 
“habitus” (Bourdieu), e idea di Chiesa (Durkheim, Weber, Bourdieu). Inciden-
talmente, è a partire dalla discussione di quest’ultima che emerge anche una 
tesi fondamentale del volume – che si debba cioè parlare di campo ecclesiale 
e non di campo religioso.23

Prima di verificare la bontà di questa proposta, è utile fare il punto sul-
la prima operazione. Nel mostrare come i fondatori della sociologia abbiano 
trattato il Medioevo come “caso modello” attraverso cui sviluppare concetti 
e formulare diagnosi del loro presente, i primi capitoli risultano di grande 
interesse. Ricordare che l’immagine del Medioevo con cui lavoravano Weber 
e Durkheim – un’epoca buia contraddistinta da irrazionalità e indifferenzia-
zione sociale – non è la stessa di cui possiamo leggere oggi può essere un 
monito forse banale ma non per questo scontato. Certamente non lo è per chi, 

16  Fontbonne, 77.
17  Fontbonne, 91.
18  Su cui si veda ora Anheim, Pasquali, Bourdieu et Panofsky.
19  Fontbonne, Introduction, 78-83.
20  Fontbonne, 83-6.
21  Fontbonne, 93.
22  Fontbonne, 95.
23  Fontbonne, 130.



87

Quando i medievisti si fanno sociologi

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

avvicinandosi per la prima volta a una disciplina, incontra autori e testi che, 
forse proprio in virtù del loro statuto di “classici”, vengono raramente proble-
matizzati (e sicuramente non in relazione a come adoperassero la conoscenza 
storiografica a loro disposizione).24 Per di più, nel sottolineare come i primi 
sociologi abbiano contribuito a fabbricare e circolare una particolare rappre-
sentazione del periodo medievale, Fontbonne ne evidenzia il ruolo attivo nel 
dare forma al passato come “costruzione intellettuale accademica” utilizzata 
per operare nel presente.25

Rispetto a questi punti emergono anche due criticità da segnalare. La pri-
ma ha a che fare con la genericità con cui l’autore espone la ricognizione degli 
usi del Medioevo ad opera dei sociologi. Identificare nella riforma gregoriana 
una matrice di burocratizzazione decisiva per l’avvento della razionalità mo-
derna, utilizzare un linguaggio ecclesiologico per descrivere l’egemonia del 
paradigma struttural-funzionalista nella sociologia degli anni Sessanta, o an-
cora utilizzare l’immagine dell’eresiarca (o del profeta) per raffigurarsi come 
fatto da Bourdieu (o Weber) non sono lo stesso tipo di operazione retorica ma 
piuttosto tre strategie che rimandano a piani diversi del lavoro intellettuale. 
Se la prima ha a che fare con l’investitura del Medioevo a “caso modello” il 
cui studio permetterebbe di spiegare la genesi storica di fenomeni contem-
poranei, la seconda è un esempio di come le rappresentazioni sociali di un 
dato periodo storico possano essere mobilitate per prendere posizione in un 
campo, mentre la terza indica come queste offrano un repertorio simbolico 
per presentarsi come intellettuali.26 Inoltre, la ricostruzione di come il Me-
dioevo sia stato tanto un repertorio di casi empirici quanto un catalogo di 
forme organizzative esemplari (come nell’analogia durkheimiana che propone 
la Chiesa come modello per pensare la scuola della Francia repubblicana in 
quanto strumento di propagazione di religione civile) invita a problematizza-
re maggiormente il rapporto tra la conoscenza dei ‘fatti’ storici e i suoi utilizzi 
‘valoriali’.27 In questo senso, un lavoro di classificazione più accurato avrebbe 
conferito una maggiore consistenza al lavoro nel suo insieme.28

La seconda criticità riguarda i criteri con cui sono stati scelti i pères fon-

24  Proprio per questo, non è chiaro il motivo per cui si consiglia ai lettori con una formazione 
sociologica di iniziare la lettura solo dal quarto capitolo (Fontbonne, 25).
25  Fontbonne, 320.
26  Sul secondo punto Baert, “Positioning Theory;” sul terzo Gross, “Becoming a Pragmatist.”
27  Fontbonne, Introduction, 94-5; sulla distinzione tra fatti e valori nelle scienze sociali si veda 
almeno Gorski, “Beyond the Fact/Value Distinction.”
28  Sul rapporto tra Medioevo e scienze sociali si veda anche Anheim, König-Pralong, “Intro-
duction.” Su questa linea, sarebbe stato utile includere nell’apprezzabile “Bibliographie-guide” 
(Fontbonne, Introduction, 353) un approfondimento alla concezione di storia per come formu-
late dagli autori considerati nel volume (Bellah, “Durkheim and History;” Roth, “History and 
Sociology;” Steinmetz, “Bourdieu, Historicity, and Historical Sociology”), che avrebbe contri-
buito a sottolineare come il tentativo di legittimare la sociologia abbia comportato una presa di 
posizione nei confronti della storiografia con esiti profondamente diversi nei rispettivi campi 
disciplinari nazionali.



88

Giovanni Zampieri

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

dateurs discussi nel testo.29 Se la scelta di Durkheim e Weber può essere in 
qualche modo autoevidente, è meno chiaro perché Fontbonne consideri i 
lavori di Norbert Elias prevalentemente dal punto di vista contenutistico – 
evidenziando come la storiografia abbia largamente problematizzato le sue 
ipotesi sul ruolo della Chiesa nel processo di disciplinamento sociale – sen-
za chiarire ai lettori la valenza teorico-concettuale dell’approccio figurazio-
nale.30 Mancando tali criteri, risulta inoltre poco comprensibile la scelta di 
trattare in maniera cursoria Gabriel Le Bras e Gabriel Tarde, la cui invettiva 
contro Durkheim (dove il riferimento al Medioevo è scomodato per significare 
negativamente la visione dell’allora avversario accademico) spicca in esergo 
all’introduzione. Dato che questo testo si presenta come un manuale rivolto a 
un pubblico di “jeunes chercheurs en histoire et en sociologie”, sarebbe stato 
importante includere un’articolazione esplicita dei riferimenti autoriali scelti 
per creare il ponte tra medievistica e sociologia storica.31 In assenza di questa, 
Introduction à la sociologie médiévale rischia di contribuire alla naturalizza-
zione della categoria di “classico” che la sociologia storica delle scienze sociali 
ha indicato essere il prodotto di processi di consacrazione e canonizzazione 
tipici della divisione del lavoro intellettuale del XX secolo.32 Rendere chiari 
i principi di selezione avrebbe contribuito ad avvicinare il testo a un vero e 
proprio manuale, in grado di introdurre un pubblico eterogeneo a un dibattito 
stratificato e di offrire gli strumenti per ricerche bibliografiche da svolgere in 
autonomia.

La discussione di questi criteri avrebbe inoltre consentito di compren-
dere i motivi dell’approfondimento del pensiero di Bourdieu, il cui status di 
“classico” non è equiparabile a quello accordato a Durkheim e a Weber.33 Con 
la sociologia di Bourdieu, l’autore non esercita solamente una riflessività me-
dievale per irrobustire un “véritable rapport interdisciplinaire” tra sociologia 
e storia (che rimarrebbero, quindi, relativamente autonome?), ma rimarca 
l’esigenza di una ridefinizione concettuale che avrebbe il potenziale per tra-

29  Fontbonne, Introduction, 38.
30  Questa scelta risulta ancora meno chiara una volta considerate le convergenze teoriche tra 
la prospettiva eliasiana e quella bourdieusiana: Borghini, “Bourdieu and Elias;” Déchaux, “N. 
Elias et P. Bourdieu;” Dépelteau, “Comparing Elias and Bourdieu;” Paulle et al., “Elias and Bou-
rdieu.”
31  Fontbonne, Introduction, 16.
32  Connell, “Why is Classical Theory Classical?;” si veda anche Burawoy, “Why is Classical The-
ory Classical?;” Cossu, Bortolini, “Le maschere, il canone e l’oblio.” Per una discussione sulla 
consacrazione dei “classici” e la costruzione di un canone in ambito storiografico, Aurell, What 
is a Classic in History?
33  Tra gli aspetti a cui sarebbe stato importante dedicare più spazio nel testo si segnala lo scarto 
cronologico tra il primo e i secondi: oltre a comportare differenze decisive per quanto riguarda 
il sapere sociologico e storico a disposizione di questi autori, la dimensione temporale è impre-
scindibile per comprendere lo sviluppo e il consolidamento delle infrastrutture disciplinari che 
permettono la creazione, circolazione, ricezione e consacrazione delle forme di sapere. Sul rap-
porto tra il pensiero di Bourdieu e quello dei “classici” si veda almeno Brubaker, “Rethinking 
classical theory,” 747-9.



89

Quando i medievisti si fanno sociologi

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

sformare il Medioevo in una zona di scambio tra medievistica e sociologia 
storica.34

2.  La chiesa medievale come “zona di scambio”

Osservando l’uso di radar e rilevatori di particelle nei laboratori di micro-
fisica, il filosofo e storico della scienza Peter Galison ha introdotto la nozione 
di “zona di scambio”. Questa metafora descrive gli spazi che permettono a 
scienziati appartenenti a tradizioni disciplinari altrimenti incompatibili di 
collaborare, promuovendo lo sviluppo di un vocabolario comune (interlan-
guage) che consente la coordinazione di pratiche organizzate attorno a una 
stessa cultura materiale.35 Proponendo di sostituire la nozione di campo re-
ligioso con quella di campo ecclesiale, si potrebbe dire che Fontbonne non si 
limiti a raccomandare un aggiornamento degli strumenti concettuali della 
sociologia, ma provi invece a configurare un’area entro cui storici e scienziati 
sociali possano far confluire le loro attività di ricerca, armonizzando meto-
di e tecniche d’indagine e condividendo interpretazioni e spiegazioni dei casi 
studiati.

Bourdieu ha sviluppato il concetto di campo a partire dallo studio della 
sociologia della religione di Weber, condensato in due articoli pubblicati nel 
1971. Nei due saggi, il sociologo francese ha proposto di subordinare l’analisi 
delle interazioni tra gli attori religiosi (mago, sacerdote, profeta) alla ricostru-
zione dello spazio di azione che ne costringe le traiettorie, dando forma alla 
lotta per il controllo del linguaggio simbolico in grado di definire la realtà 
sociale.36 Fontbonne ricostruisce con precisione come Bourdieu abbia assunto 
la chiesa medievale a “caso modello” per teorizzare il campo come insieme 
di relazioni oggettive che determinano le possibilità di lotta per il controllo 
del suo funzionamento tra agenti accomunati dalla convinzione che il campo 
meriti di funzionare come tale.37 In effetti, saggiando i limiti dell’applicabilità 
di questo concetto in ambito religioso, è impossibile ignorare che Bourdieu’s 
sociology of religion is, first and foremost, a sociology of Catholicism, inte-
ressata a spiegare il processo di accentramento del potere da parte degli spe-

34  Fontbonne, Introduction, 96.
35  Galison, Image, 46-9.
36  Bourdieu, “Une interprétation” e Bourdieu, “Genèse et structure.” Per le ragioni di questi 
articoli in relazione alla traiettoria accademica di Bourdieu si veda Alciati, “Un nuovo spirito 
scientifico,” 20; Bourdieu et al., “With Weber against Weber;” sulla sociologia della religione di 
Bourdieu, Rey, Bourdieu on Religion; Turner, “Bourdieu and the Sociology of Religion.” Il fatto 
che la traduzione italiana di questi saggi sia stata curata da due storici delle religioni (Alciati, 
Urcioli, Il campo religioso) rappresenta un ulteriore segnale di come la sociologia italiana abbia 
faticato ad incorporare un approccio intrinsecamente attento alla storicità come quello bou-
rdieusiano (Santoro, “Effetto Bourdieu,” 9; Santoro, “How ‘Not’ to Become”) e di come questo si 
possa prestare all’analisi storica, come testimonia anche la ricchezza dei contributi raccolti in 
Gorski, Pierre Bourdieu and Historical Analysis.
37  Fontbonne, Introduction, 126-7, 168-9.



90

Giovanni Zampieri

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

cialisti del sacro di una particolare istituzione (la Chiesa) in un dato periodo 
(i secoli antecedenti alla riforma protestante).38

È a partire da questa considerazione che l’autore propone di sostituire il 
concetto di campo religioso con quello di campo ecclesiale.39 Il quinto e sesto 
capitolo di Introduction à la sociologie médiévale tratteggiano le coordinate 
di un progetto di ricerca che – coerentemente con questo scarto concettuale 
– abbozza le possibles pistes di una sociologia medievale.40 Considerare la 
sociogenesi del campo ecclesiale permette di leggere la cristianizzazione della 
società avvenuta nel basso Medioevo come un processo di universalizzazione 
del linguaggio simbolico dell’ortodossia romana, interpretando la conflittua-
lità tra papato, vescovi e monaci tipica del secolo XI come una lotta per il 
controllo del potere conclusasi con la révolution symbolique rappresentata 
dalla riforma gregoriana.41 L’adozione di un lessico bourdieusiano consente 
di articolare la conseguente trasformazione dei rapporti tra clero e laicato. 
Integrando il ruolo delle confraternite, l’autore precisa la posizione dei ‘pro-
fessionisti’ del sacro in relazione ai laici, mostrando come i primi fossero con-
siderati come ‘tecnici’ in quanto uniche figure legittimate ad amministrare i 
sacramenti e poter soddisfare il bisogno di salvezza dei secondi. Esaminando 
la saldatura tra elemosina e confessione sacramentale avvenuta nel XII seco-
lo, inoltre, l’autore esplora un altro aspetto dei processi di divisione del lavoro 
religioso, mostrando come il clero abbia circoscritto le possibilità di parteci-
pazione attiva dei laici all’economia della salvezza istituendo dei dispositivi 
attraverso cui poter convertire capitale economico in capitale simbolico.42

Fontbonne mobilita il lessico bourdieusiano anche per rileggere il campo 
della scolastica medievale e i discorsi prodotti in seno a questo, identificando 
le condizioni di produzione di una gerarchia del sapere che avrebbe avuto la 
teologia al suo vertice.43 L’analisi dell’ecclesiologia – intesa come il linguaggio 
simbolico attraverso cui la Chiesa ha potuto dare forma al sociale e riflettere 
su di sé come istituzione – è il fulcro del sesto capitolo; in esso l’autore ne 
approfondisce le infrastrutture di produzione e circolazione, problematizzan-
done l’efficacia come principio di visione e divisione del mondo.44 Lo strumen-
to analitico del campo ecclesiale consente a Fontbonne di concettualizzare il 
ruolo di predicatori e vescovi come elementi di una stessa catena di diffusione 
che avrebbe irradiato il linguaggio simbolico dai centri alle periferie allo sco-
po di organizzare minuziosamente la vita dei laici sino a controllarne il ciclo 

38  Dianteill, “Pierre Bourdieu and the Sociology of Religion,” 535.
39  Fontbonne, Introduction, 128-30. Sul concetto di ‘campo’ e la teorizzazione delle sue trasfor-
mazioni, Martin, “What is Field Theory?;” Krause, “How Fields Vary.”
40  Fontbonne, Introduction, 247.
41  Fontbonne, 258.
42  Fontbonne, 257-62.
43  Fontbonne, 248-60; 289-316. Per un’analisi dell’accentramento della produzione teologica 
nel XIII secolo (in cui il Medioevo è studiato come caso per teorizzare le condizioni sociali della 
creatività intellettuale) Collins, “On the Sociology of Intellectual Stagnation,” 84-90.
44  Fontbonne, Introduction, 290-5.



91

Quando i medievisti si fanno sociologi

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

di vita. In questa prospettiva, la ricca produzione agiografica medievale viene 
interpretata come strumento per irreggimentare le modalità di attribuzione 
del carisma nei processi di canonizzazione, uniformando i criteri di definizio-
ne della santità.45

Da un punto di vista sociologico, questa iniziale lettura delle dinamiche 
del campo ecclesiale risulta persuasiva e promettente. Tuttavia, in prospet-
tiva di un auspicabile consolidamento di questo progetto, è utile segnalare 
alcune criticità che raccomandano l’adozione di qualche cautela in più. Innan-
zitutto, sebbene l’autore sottolinei ripetutamente come le nozioni sociologiche 
forment un système, per scoraggiarne un utilizzo cosmétique,46 nel volume 
manca una trattazione esplicita del terzo concetto che insieme a “campo” e 
“habitus” completa la sociologia bourdieusiana, cioè quello di “forme di capi-
tale”, che identifica le risorse a disposizione degli agenti in lotta e le poste in 
gioco della competizione stessa.47 Bourdieu teorizza tre tipologie di capitale 
(economico, culturale, e sociale), a cui va aggiunto quello simbolico che – più 
che costituire un capitale a sé stante – risulta essere “una possibilità di tra-
sformazione che ogni forma di capitale possiede nella misura in cui viene 
riconosciuta da qualcuno”.48

Oltre a restituire un’esposizione incompleta della teoria bourdieusiana, 
l’utilizzo discontinuo della nozione di capitale – e dell’immaginario econo-
micistico evocato da questa – rende l’analisi limitata e, a tratti, problema-
tica.49 Ad esempio, nel chiarire come l’istituzionalizzazione dell’elemosina 
abbia rappresentato un dispositivo di ingresso dei laici nel campo ecclesiale, 
Fontbonne non precisa l’organizzazione dei rapporti sociali tra i gruppi consi-
derati e le forme di capitale a cui questi potevano avere accesso. Sarebbe stato 
interessante capire in quale misura i cicli di predicazione quaresimali abbia-
no provvisto i membri degli ordini regolari – mediamente più istruiti del clero 
secolare, con cui si trovavano spesso in conflitto – di uno strumento per con-
vertire il loro capitale culturale incorporato in capitale economico, o di come 
la possibilità di scelta della chiesa di sepoltura offerta ai laici abbia configura-
to un dispositivo tramite cui i frati potevano trasformare il loro capitale socia-
le in capitale economico, producendo una dispersione del controllo sui legati 

45  Fontbonne, 297-300.
46  Fontbonne, 216, 34.
47  Bourdieu, Forme di capitale. Anche se Fontbonne richiama questa nozione in modo più or-
ganico nell’analizzare il campo della medievistica francese (Fontbonne, Introduction, 324-7), 
nel volume non vengono esplicitate né discusse le modalità di acquisizione e declinazione del 
capitale culturale, che per Bourdieu può essere incorporato, oggettivato e istituzionalizzato.
48  Santoro, “Giochi di potere,” 42; sulla possibilità di un “capitale spirituale” nel campo religio-
so, Verter, “Spiritual Capital.”
49  Ad esempio, l’autore richiama la metafora del marché religioso ma non chiarisce i confini 
dell’analogia; suggerisce che il capitale simbolico religioso sarebbe caratterizzato da un par-
ticolare grado di purezza; e indica che l’istituzione sociale ecclesiastica avrebbe esercitato una 
forma di attrattività in quanto fattore di avanzamento sociale o dispositivo di conservazione del 
proprio capitale (Fontbonne, Introduction, 149-53, 287, 295).



92

Giovanni Zampieri

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

per la celebrazione di messe tutta a svantaggio del clero parrocchiale.50 Un 
maggiore attenzione all’elaborazione teorica avrebbe contribuito a consolida-
re la lettura proposta, offrendo ai lettori un armamentario concettuale pronto 
per essere trasposto e riutilizzato con maggiore autonomia ed evidenziando 
come le diverse componenti costituenti la Chiesa tardomedievale abbiano 
avuto visioni differenti – e, talvolta, contrastanti – su come valorizzare il ca-
pitale economico, culturale, sociale e simbolico a disposizione dell’istituzione.

La mancata problematizzazione del concetto di forme di capitale fa emer-
gere anche una seconda criticità, ovvero la possibilità di utilizzare il vocabo-
lario bourdieusiano per studiare la Chiesa medievale senza incappare nell’a-
nacronismo (un tema rispetto al quale sarebbe stato importante articolare 
una riflessione esplicita).51 Non che l’autore vi incorra: basti guardare a come 
viene commentato lo sviluppo di tecniche di quantificazione nell’ambito di 
quella che, per richiamare la felice espressione di Jacques Chiffoleau, viene 
definita contabilità dell’aldilà.52 Per quanto l’introduzione di pratiche di quan-
tificazione del peccato possa richiamare le tecnologie esaminate da Weber 
nell’identificare l’ethos protestante, argomenta Fontbonne, la logica propria 
dell’acquisto delle indulgenze nel Medioevo sarebbe rimasta caratterizzata da 
una profonda specificità simbolica e morale, come accertato dall’analisi filolo-
gica del termine mensura: non si dovrebbe quindi pensare al laico medievale 
come ad un homo oeconomicus pronto a devolvere i suoi averi per acquisire 
la salvezza eterna in seguito ad un calcolo costi/benefici.53 Come si evince 
da questo esempio, la sociologia medievale di Fontbonne sembra rimanere 
saldamente ancorata ad una strategia interpretativa sensibile alla dimensione 
soggettiva delle pratiche di significazione.

E però, proprio in ragione di questa postura, sarebbe stato utile approfon-
dire le tensioni che caratterizzano molti tentativi di declinazione del lessico 
bourdieusiano in chiave storica. Queste vanno individuate innanzitutto nell’i-
nopportunità di utilizzarne le nozioni come se fossero invarianti storico-an-
tropologiche.54 Segnalando la specificità delle condizioni di trasmissione del 
capitale culturale, Randall Collins ha invitato a prestare attenzione nell’ap-
plicare la teoria della stratificazione bourdieusiana – e dunque il concetto di 
“forme di capitale” – a periodi storici antecedenti al XX secolo.55 Sulla stessa 
linea, Cyril Lemieux ha sostenuto che il concetto di campo sarebbe utilizzabi-
le per studiare società altamente differenziate, contraddistinte dalla presenza 
di modi di produzione capitalistici.56 In effetti, sebbene il concetto di “forme 

50  Braida, “The Dispositions of the Fourth Lateran Council,” 155.
51  L’autore nota che la postura teorizzante del lavoro sociologico permetterebbe di evitare l’a-
nacronismo – una suggestione a cui purtroppo non seguono altre considerazioni: Fontbonne, 
Introduction, 245.
52  Fontbonne, 297.
53  Fontbonne, 279-80, 285.
54  Calhoun, “Habitus, field, and capital.”
55  Collins, “Situational stratification,” 36.
56  Lemieux, “The Twilight of Fields.”



93

Quando i medievisti si fanno sociologi

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

di capitale” sia da ricondurre più all’eredità durkheimiana che all’influenza 
marxista,57 è difficile ignorare come il portato semantico di questa nozione 
comporti delle problematicità nell’interpretare pratiche di un periodo altro 
rispetto a quello contemporaneo.

Queste considerazioni non implicano che il lessico bourdieusiano deb-
ba essere necessariamente espunto da tutti i tentativi di analisi storica. Ad 
esempio, Sita Steckel ha proposto di rivedere la teoria dei campi per adattar-
la alla storiografia culturale della religione dell’Europa premoderna. Tra gli 
adattamenti prospettati dalla medievista vi sono la sostituzione del concetto 
di “forme di capitale” con quello di resources, la problematizzazione di una 
separazione troppo netta tra chierici e laici nella divisione del lavoro religioso, 
e la ricalibrazione degli interrogativi teorici al fine di armonizzarli al tipo di 
risposte che si possono conseguire attraverso la ricerca d’archivio.58 Opera-
zioni di questo tipo assicurano la buona riuscita dell’utilizzo della sociologia 
bourdieusiana per l’analisi storica, a patto che venga esercitata una riflessi-
vità esplicita su quanto si sta facendo. Questa si renderebbe indispensabile 
nell’interpretare fonti documentarie attraverso una teoria in cui la concep-
tualization of (subjective) symbolic space is far less developed than [the] con-
ceptualization of (objective) social space,59 coerentemente con una strategia 
analitica fondata sullo sviluppo di categorie impermeabili a un sens commun 
degli attori sociali, che rimarrebbe considerato con disinteresse, quando non 
con scetticismo.60 

A fronte di questi rilievi, sarebbe auspicabile che, nel consolidare una so-
ciologia medievale di ispirazione bourdieusiana, si dedichi maggiore atten-
zione alle implicazioni metodologico-interpretative del lavoro con fonti edite 
e inedite. Gli esiti di questa riflessione, inevitabilmente teorica e pratica, sa-
rebbero decisivi nel contribuire a raccordare prospettive e metodi altrimenti 
difficilmente conciliabili.

3.  Note conclusive

Nel capitolo conclusivo del volume vengono presentati i primi risultati di 
un prezioso esercizio di riflessività intesa come particolare forma di auto-
osservazione.61 A partire dal database della Société des historiens médiévistes 
de l’enseignement supérieur public (SHMESP), Fontbonne esplora le caratte-
ristiche demografiche dei produttori di questa forma di sapere specializzato, 
che propone di leggere insieme ad altre fonti documentarie – non solo libri e 
saggi ma anche la costellazione di recensioni, atti di convegno e Festschriften 

57  Santoro, “Giochi di potere,” 35; Desan, “Bourdieu, Marx, and capital.”
58  Steckel, “Historicizing the Religious Field,” 338, 348, 353-67.
59  Gorski, “Bourdieusian Theory and Historical Analysis,” 334.
60  Fontbonne, Introduction, 22.
61  Krause, “On Sociological Reflexivity,” 4; Bourdieu, Sulla riflessività.



94

Giovanni Zampieri

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

– allo scopo di comprendere cosa voglia dire essere un (e fare il) medievista 
in Francia.62 La destrezza con cui Fontbonne mobilita il lessico bourdieusiano 
per guardare al campo a cui appartiene è notevole e l’obiettivo di mostrare il 
valore dello studio sociologico della medievistica è senz’altro raggiunto.63

Tra le pagine più stimolanti di questo capitolo vi sono quelle dedicate alle 
forme discorsive che strutturano il rapporto con la materialità che permette 
di accedere al Medioevo (paleografia, codicologia, archeologia): Fontbonne 
ne esamina l’istituzionalizzazione in strutture disciplinari e le modalità attra-
verso cui queste si inscrivono nel corpo degli studiosi fino a divenire tacite.64 
Queste considerazioni richiamano il tema delle fonti, di cui Fontbonne articola 
il carattere triplicemente costruito in quanto 1) iscrizioni prodotte in un’epoca 
che vengono 2) preservate da istituzioni deputate alla loro conservazione fino 
a diventare 3) oggetto di selezione, analisi e interpretazione da parte degli sto-
rici.65 Questa tripartizione è promettente nell’auspicio che vengano sviluppate 
ulteriori riflessioni, in linea con alcuni contributi che hanno problematizzato 
la rappresentazione del lavoro d’archivio come un’impresa solitaria e identifi-
cato le analytic architectures che consentono di intrecciare teoria sociologica, 
fonti primarie e letteratura secondaria in uno stesso testo.66

Come emerge da questa discussione, l’ambizione di passer du pluriel au 
singulier,67 creando una figura professionale che sia in grado di maneggiare 
gli strumenti della medievistica e della sociologia con lo stesso grado di de-
strezza, richiede lo sviluppo di una intrapersonal interdisciplinarity68 che – 
una volta identificati gli ostacoli strutturali che ne impediscono l’acquisizione 
– va coltivata attraverso una riflessione esplicita sui linguaggi e i metodi in 
grado di accordare non solo il modo di porre domande disciplinarmente rico-
noscibili, ma anche quello di assemblare risposte (primariamente in forma di 
testi) che risultino leggibili dagli appartenenti a diverse comunità scientifiche.

Come molti dei lavori che hanno l’ambizione di attraversare le frontiere 
disciplinari, questo volume ha il pregio di mettere in evidenza gli aspetti taciti 

62  Fontbonne, Introduction, 333-8.
63  Insieme ad altri giovani medievisti, Fontbonne ha inaugurato il carnet de recherche “Pour 
une sociologie des médiévistes” allo scopo di istituzionalizzare questa forma di auto-osserva-
zione sociologica. Tra gli aspetti che rimangono inesplorati dall’autore c’è quello della sua tra-
iettoria accademica. Anche se viene fatto accenno alla pratica dell’ego-storia (Fontbonne, 319), 
Fontbonne non utilizza gli strumenti di autoanalisi forniti da Bourdieu per “oggettivare” il suo 
percorso e chiarire le ragioni del suo impegno in questo progetto di innovazione disciplinare; 
Bourdieu, Questa non è un’autobiografia; Ienna et. al.; “Subjects of Objectivation.”
64  Fontbonne, Introduction, 324-7.
65  Fontbonne, 340-1.
66  Mayrl, Wilson, “The Archive as a Social World;” Maylr, Wilson, “What Do Historical Socio-
logists Do All Day?.” Nel testo si accenna ai documenti come fonti indirette, paragonate a inter-
viste in profondità condotte in una lingua diversa da quella dell’intervistatore (Fontbonne, In-
troduction, 171-3); sarebbe stato importante approfondire questioni altrettanto rilevanti come 
quella della numerosità di fonti in relazione al periodo studiato e al rapporto tra i soggetti pro-
duttori e quelli conservatori (Skarpelis, “Life on File”).
67  Fontbonne, Introduction, 344.
68  Bortolini, Cossu, “In the field but not of the field,” 335.



95

Quando i medievisti si fanno sociologi

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

e abitudinari delle pratiche della ricerca, storica o sociale che sia. Per questa 
ragione, oltre a sostenere i lettori di formazione sociologica nell’affrancarsi 
da preconcetti sul Medioevo ricordando loro di come la storiografia di questo 
periodo sia stata una colonna portante per lo sviluppo della loro disciplina, 
Introduction à la sociologie médiévale risulterà di sicuro interesse per tutti 
gli storici e gli scienziati sociali interessati a mettere in tensione pratiche di-
sciplinari la cui mancata sintesi, più che un’occasione persa, si presenta oggi 
come una risorsa da mettere a frutto.



96

Giovanni Zampieri

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

Opere citate

Abbott, Andrew. “History and Sociology: The Lost Synthesis.” Social Science History 15, no. 2 
(1991): 201-38. https://doi.org/10.2307/1171415.

Alciati, Roberto. “Un nuovo spirito scientifico: la rivoluzione simbolica di Pierre Bourdieu”. In Il 
campo religioso. Con due esercizi, a cura di Roberto Alciati, ed Emiliano R. Urciuoli, 3-49. 
Torino: Accademia University Press, 2012.

Alciati, Roberto, ed Emiliano R. Urciuoli (a cura di). Il campo religioso. Con due esercizi. Tori-
no: Accademia University Press, 2012.

Anheim, Étienne, e Catherine König-Pralong. “Introduction. Le Moyen Âge des sciences so-
ciales. Médiévalisme, médiévisme et modernités.” Revue d’histoire des sciences humaines 
43 (2023): 7-48. https://doi.org/10.4000/rhsh.8619

Anheim, Étienne, e Paul Pasquali. Bourdieu et Panofsky. Essai d’archéologie intellectuelle. Pa-
ris: Minuit, 2025.

Aurell, Jaume. What is a Classic in History? The Making of a Historical Canon. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2024.

Baert, Patrick. “Positioning Theory and Intellectual Interventions.” Journal for the Theory of So-
cial Behaviour 43 no. 2 (2012): 304-24. https://doi.org/10.1111/j.1468-5914.2012.00492.x

Barbagli, Marzio. Congedarsi dal mondo. Il suicidio in Occidente e in Oriente. Bologna: il Mu-
lino, 2010.

Bellah, Robert N. “Durkheim and History.” American Sociological Review 24, no. 4 (1959): 447-
61.

Biasiori, Lucio. “Per una storia sociale del suicidio nell’Italia moderna.” Studi storici 52, no. 2 
(2011): 491-508.

Borghini, Andrea. Beyond Dogmatism. Studies in Historical Sociology. Leiden: Brill, 2023.
Borghini, Andrea. “Bourdieu and Elias, Historical Sociologists. Notes for a Comparison.” In 

Studies in Critical Social Sciences, ed. by Andrea Borghini, 119-49. Leiden: Brill, 2023.
Borghini, Andrea, Luca Corchia, e Vincenzo Romania (a cura di). “La sociologia storica tra clas-

sici e contemporanei. Temporalità, strutture ed eventi.” Sezione monografica di Quaderni 
di Teoria Sociale 2 (2021): 9-144.

Bortolini, Matteo, e Andrea Cossu. “In the field but not of the field. Clifford Geertz, Robert Bel-
lah, and the practices of interdisciplinarity.” European Journal of Social Theory 23, no. 3 
(2020): 328-49. https://doi.org/10.1177/1368431018823140

Bourdieu, Pierre, Franz Schultheis, e Andreas Pfeuffer. “With Weber against Weber: In con-
versation with Pierre Bourdieu,” translated by Simon Susen. In The Legacy of Pierre 
Bourdieu: Critical Essays, ed. by Simon Susen, and Bryan S. Turner, 111-24. London: An-
them Press, 2011.

Bourdieu, Pierre. “Genèse et structure du champ religieux.” Revue française de sociologie 12, 
no. 3 (1971): 295-334.

Bourdieu, Pierre. Forme di capitale, a cura di Marco Santoro. Roma: Armando Editore, 2015.
Bourdieu, Pierre. Sulla riflessività, a cura di Gerardo Ienna, Carmelo Lombardo, Lorenzo Sa-

betta, e Marco Santoro. Sesto San Giovanni: Meltemi, 2024.
Bourdieu, Pierre. Questa non è un’autobiografia, a cura di Anna Boschetti. Milano: Feltrinelli, 

2005.
Bourdieu, Pierre. “Une interpretation de la théorie de la religion selon Max Weber.” European 

Journal of Sociology 12, no. 1 (1971): 3-21.
Braida, Pier Virgilio Aimone. “The Dispositions of the Fourth Lateran Council. The Obligatory 

Parish,” translated by Hilary Siddons. In Lateran IV. Theology and Care of Souls, ed. by 
Clare Monagle, and Neslihan Senocak, 141-59. Turnhout: Brepols, 2022.

Brubaker, Rogers. “Rethinking classical theory: the sociological vision of Pierre Bourdieu.” 
Theory and Society 14, no. 6 (1985): 745-75.

Burawoy, Michael. “Why is Classical Theory Classical? Theorizing the Canon and Canon-
izing Du Bois.” Journal of Classical Sociology 21, no. 3-4 (2021): 245-59. https://doi.
org/10.1177/1468795X211036955

Calhoun, Craig. “Habitus, field, and capital: The question of historical specificity.” In Bourdieu: 
Critical Perspectives, ed. by Craig Calhoun, Edward LiPuma, and Moishe Postone, 71-88. 
Cambridge: Polity Press, 1993.

Collins, Randall. “On the Sociology of Intellectual Stagnation: The Late Twentieth Century in 
Perspective.” Theory, Culture & Society 9, no. 1 (1992): 73-96.



97

Quando i medievisti si fanno sociologi

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

Collins, Randall. “Situational stratification: A micro-macro theory of inequality.” Sociological 
Theory 18, no. 1 (2000): 17-43. https://doi.org/10.1111/0735-2751.00086

Connell, Raewyn. “Why is Classical Theory Classical?.” American Journal of Sociology 102, no. 
6 (1997): 1511-57. https://doi.org/10.1086/231125

Cossu, Andrea, e Matteo Bortolini. Italian Sociology, 1945-2010. An Intellectual and Institu-
tional Profile. London: Palgrave Pivot, 2017.

Cossu, Andrea, e Matteo Bortolini. “Le maschere, il canone e l’oblio. Dialogo sull’uso e la storia 
dei «classici» della sociologia.” Rassegna Italiana di Sociologia 65, no. 2 (2024): 415-24. 
https://doi.org/10.1423/114131

Déchaux, Jean-Hugues. “N. Elias et P. Bourdieu: analyse conceptuelle comparée.” European 
Journal of Sociology/Archives européennes de sociologie 34, no. 2 (1993): 364-85.

Dépelteau, François. “Comparing Elias and Bourdieu as Relational Thinkers.” In Norbert Elias 
and Social Theory, ed. by François Dépelteau, and Tatiana Savoia Landini, 275-95. New 
York: Palgrave Macmillan, 2013.

Desan, Mathieu Hikaru. “Bourdieu, Marx, and capital: A critique of the extension model.” So-
ciological Theory 31, no. 4 (2013): 318-42. https://doi.org/10.1177/0735275113513265

Dianteill, Erwan. “Pierre Bourdieu and the Sociology of Religion: A central and periphe-
ral concern.” Theory and Society 32, no. 5 (2003): 529-59. https://doi.org/10.1023/
B:RYSO.0000004968.91465.99

Galison, Peter. Image and Logic. A Material Culture of Microphysics. Chicago and London: The 
University of Chicago Press, 1997.

Gorski, Philip S. “Beyond the Fact/Value Distinction: Ethical Naturalism and the Social Sci-
ences.” Society 50, no. 6 (2013): 543-53. https://doi.org/10.1007/s12115-013-9709-2

Gorski, Philip S. “Bourdieusian Theory and Historical Analysis: Maps, Mechanisms, and Meth-
ods.” In Bourdieu and Historical Analysis, ed. by Philip S. Gorski, 327-66. Durham and 
London: Duke University Press, 2013.

Gorski, Philip S. (ed.). Pierre Bourdieu and Historical Analysis. Durham and London: Duke 
University Press, 2013.

Gross, Neil. “Becoming a Pragmatist Philosopher: Status, Self-Concept, and Intellec-
tual Choice.” American Sociological Review 67, no. 1 (2002): 52-86. https://doi.
org/10.1177/000312240206700103

Ienna, Gerardo, Carmelo Lombardo, Lorenzo Sabetta, e Marco Santoro (eds.). “Subjects of Objectiva-
tion. Exercises in Reflexive Socioanalysis.” Sociologia e Ricerca Sociale 126, no. 3 (2021): 3-145.

Krause, Monika. “How Fields Vary.” The British Journal of Sociology 69, no. 1 (2018): 3-22. 
https://doi.org/10.1111/1468-4446.12258 

Krause, Monika. Model Cases. On Canonical Research Objects and Sites. Chicago and London: 
The University of Chicago Press, 2021.

Krause, Monika. “On Sociological Reflexivity.” Sociological Theory 39, no. 1 (2021): 3-18. 
https://doi.org/10.1177/0735275121995213

Lemieux, Cyril. “The Twilight of Fields: Limitations of a Concept or Disappearance of a His-
torical Reality?.” Journal of Classical Sociology 14, no. 4 (2014): 382-402. https://doi.
org/10.1177/1468795X12474056

Martin, John Levi. “What is field theory?.” American Journal of Sociology 109, no. 1 (2003): 
1-49. https://doi.org/10.1086/375201

Mayrl, Damon, e Nicholas Hoover Wilson. “The Archive as a Social World.” Qualitative Socio-
logy 43, no. 3 (2020): 407-26. https://doi.org/10.1007/s11133-020-09462-z

Mayrl, Damon, e Nicholas Hoover Wilson. “What Do Historical Sociologists Do All Day? 
Analytic Architectures in Historical Sociology.” American Journal of Sociology 125, no. 5 
(2020): 1345-94. https://doi.org/10.1086/709017

Merton, Robert K. La pratica della ricerca. Frammenti dal taccuino di un sociologo. Traduzio-
ne e cura di Lorenzo Sabetta. Roma: Castelvecchi, 2016.

Paci, Massimo. Lezioni di sociologia storica. Bologna: il Mulino, 2013.
Paulle, Bowel, Bart van Heerikhuizen, e Mustafa Emirbayer. “Elias and Bourdieu.” Journal of 

Classical Sociology 12, no. 1 (2012): 69-93. https://doi.org/10.1177/1468795X11433708
Rapini, Andrea (a cura di). “Sperimentare con Bourdieu. Ricerche di storia e scienze sociali.” 

Sezione monografica di Italia contemporanea 299 (2022): 11-167.
Rey, Terry. Bourdieu on Religion. Imposing Faith and Legitimacy. London: Routledge, 2007.
Roth, Guenter. “History and Sociology in the Work of Max Weber.” British Journal of Sociology 

27, no. 3 (1976): 306-18. https://doi.org/10.2307/589618



98

Giovanni Zampieri

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

Santoro, Marco. “Effetto Bourdieu. La sociologia come pratica riflessiva e le trasformazioni 
del campo sociologico.” Rassegna italiana di sociologia 55, no. 1 (2014): 5-20. https://doi.
org/10.1423/76929

Santoro, Marco. “Giochi di potere. Pierre Bourdieu e il linguaggio del ‘capitale’.” In Pierre Bour-
dieu, Forme di capitale, 9-77. Roma, Armando Editore, 2015.

Santoro, Marco. “How ‘Not’ to Become a Dominant French Sociologist: Bourdieu in Italy, 1966-
2009.” Sociologica 3, no. 2-3 (2009): 1-82. https://doi.org//10.2383/31372

Santoro, Marco. Nascita del professionista. Saggio di semantica storico-sociologica. Sesto San 
Giovanni: Meltemi, 2023.

Skarpelis, Anna K.M. “Life on file: Archival epistemology and theory.” Qualitative Sociology 43, 
no. 33 (2020): 385-405. https://doi.org/10.1007/s11133-020-09460-1

Steckel, Sita. “Historicizing the Religious Field: Adapting Theories of the Religious Field for the 
Study of Medieval and Early Modern Europe.” Church History and Religious Culture 99, 
no. 3-4 (2019): 331-70. https://doi.org/10.1163/18712428-09903003

Steinmetz, George. “Bourdieu, Historicity, and Historical Sociology.” Cultural Sociology 5, no. 
1 (2011): 45-66. https://doi.org/10.1177/1749975510389912

Turner, Bryan S. “Bourdieu and the Sociology of Religion.” In The Legacy of Pierre Bourdieu: 
Critical Essays, ed. by Simon Susen, and Bryan S. Turner, 223-46. London: Anthem Press, 
2011.

Verter, Bradford. “Spiritual Capital: Theorizing Religion with Bourdieu Against Bourdieu.” So-
ciological Theory 21, no. 2 (2003): 150-74. https://doi.org/10.1111/1467-9558.00182


