Histoire médiévale et sociologie,
de la grande union a la solidarité technique.
Restreindre les ambitions de l'interdisciplinarité
pour en tirer les profits pratiques

par Alexis Fontbonne

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025)

<http://www.retimedievali.it>

Medievistica e scienze sociali.
Intorno a Introduction a la sociologie médiévale
di Alexis Fontbonne

a cura di Gianmarco De Angelis e Roberto Mussinatto

Firenze University Press



Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025), ISSN 1593-2214, <http://rivista.retimedievali.it>

Alexis Fontbonne, Université de Namur, Post-doctorat Marie Slodowska Curie, a.fontbonne84@gmail.
com, orcid.org: 0009-0004-7080-2081

DOI 10.6093/1593-2214/12903

Medievistica e scienze sociali. Intorno a Introduction a la sociologie médiévale di Alexis Fontbonne,
a cura di Gianmarco De Angelis e Roberto Mussinatto

Histoire médiévale et sociologie,
de la grande union a la solidarité technique.
Restreindre les ambitions de l'interdisciplinarité
pour en tirer les profits pratiques

par Alexis Fontbonne

Grace aux remarques qui précedent, plusieurs clarifications nécessaires ont pu étre identifiées:
la sociologie médiévale n’est pas un appel a une fusion disciplinaire mais prone l'identification
concrete de points de convergence entre les deux pratiques, ce qui implique de penser les no-
tions sociologiques en terme d’idéaltype. Apres avoir discuté quelques unes des suggestions et
remarques, on propose deux exemples: le prétre-magicien et 'état académique d’une économie
symbolique.

Thanks to the preceding remarks, several necessary clarifications could be identified: medieval
sociology is not a call for disciplinary fusion but advocates the concrete identification of points
of convergence between the two fields, which implies thinking of sociological notions in terms
of ideal types. After discussing some of the suggestions and comments, two examples are pro-
posed: the priest-magician and the academic state of a symbolic economy.

Moyen Age, sociologie, Weber, Bourdieu, Champ, idéaltype.

Middle Ages, sociology, Weber, Bourdieu, Field, ideal type.

Pour commencer, je tiens a remercier Reti Medievali Rivista de I'intérét
qu’elle a porté a ce petit essai, ainsi que le groupe de recherche tra.dis.c.o. et
en particulier Roberto Mussinatto pour m’avoir donné l'occasion d’en faire
une présentation a Padoue; enfin, et bien entendu, ma gratitude va au pro-
fesseur De Angelis, a Roberto Mussinatto, a Giovanni Zampieri et Adele Geja
pour les comptes rendus qui précedent. La construction sous forme de dia-
logue me semble plus féconde que l'organisation classique en compte rendu et
éventuel ‘droit de réponse’, qui accentue — souvent inutilement — la dimension
agonistique des interactions entre chercheurs. Pour respecter cette perspec-
tive, je tiens a souligner que, si dans les lignes qui suivent je devoir a évoquer
quelques contresens qui ont été faits dans la lecture de mon livre, 'origine de
ceux-ci n'est pas a trouver dans une erreur de lecture mais dans le décalage

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 125



[2] Alexis Fontbonne

entre ce que j’ai voulu dire et ce que jai réellement écrit. Les remarques et cri-
tiques qui précedent sont donc tout a fait Iégitimes et m’ont permis d’identifier
les points sur lesquels jai commis certaines maladresses tant en termes de
présentation générale que de méthodologie et de vocabulaire.

Le but du livre était précisément de s’éloigner d’'une approche incantatoire
concernant I'union entre les sciences sociales: c’est celle que I'on rencontre
chez Fernand Braudel dont I'appel a une combinaison de toutes les sciences de
I'homme releve davantage de 'impérialisme disciplinaire que de la construc-
tion épistémologique. Dans ce cadre, parler d’'introduction a la sociologie mé-
diévale pouvait donner le sentiment d’'un nouvel appel général a cette union,
apparemment si évidente. Il n’en est rien. Il me semble fondamental de souli-
gner au contraire les difficultés qui s'opposent a tout rapprochement et, pour
parer a ces difficultés, d’identifier quelques points précis ou les disciplines de
I'histoire médiévale et de la sociologie peuvent se rencontrer et dialoguer en
évitant le plus possible les malentendus. Par comparaison, il s’agissait de pas-
ser des appels anciens a une union européenne — allant des romantiques du
xixe siecle jusqu'a Coudenhove-Kalergi — a la “solidarité de fait” réalisée sur
le plan technique apres-guerre.

Sur ce point, le principal apport du livre visait précisément a distinguer
un usage assez répandu de l'histoire médiévale comme ‘site privilégié’ pour
la sociologie — selon I'heureuse formule évoquée par Zampieri — d’'un point
beaucoup plus précis: la construction de notions idéaltypiques — je reviendrai
sur ce terme fondamental — par un travail de généralisation et de transposi-
tion. Dans ce sens, il a été trés maladroit de ma part de parler de “peres fonda-
teurs”— comme le souligne Geja — car alors le choix des auteurs, au lieu d’étre
techniquement délimité par la spécificité de 'usage du Moyen Age qu’ils ont pu
faire, a pu apparaitre comme une sorte de panthéon des grands sociologues.
Si jai effectivement choisi de m’appuyer sur des sociologues célébres, ils ne
m'ont intéressé que dans la mesure ou certaines notions fondamentales et a
valeur générale qu’ils ont construites ont eu besoin de l'observation du Moyen
Age pour étre forgées. C’est ainsi que ni Marx ni Elias ne sont abordés de ma-
niére approfondie car si tous deux se sont largement intéressés au Moyen Age,
aucun n’en a tiré un outil d'observation transposé a d’autres espaces sociaux.
De la méme maniére, tout sociologue, quelle que soit son importance, qui au-
rait développé une notion générale en se basant sur le Moyen Age peut se voir
appliquer la méthode proposée dans le livre. Il s’agissait ainsi de séloigner de
I'intimidante exigence qui consisterait a ajouter a toutes les obligations du mé-
diéviste celle d’avoir une maitrise approfondie de la sociologie et de son épis-
témologie. Au contraire, je tiens a défendre I'idée que la maitrise de quelques
principes trés simples peut permettre au médiéviste, en faisant son métier
de médiéviste, d’agir dans 'espace apparemment le plus théorique: celui de
Iélaboration des outils d'observation sociologiques. Réciproquement, il me
semble que la maitrise des mémes principes pourrait faciliter le rapport des
médiévistes avec la théorie, leur permettant de se débarrasser de nombreux
faux problemes et de réaliser quelques observations nouvelles.

126 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Histoire médiévale et sociologie, de la grande union a la solidarité technique [3]

1. Une relation pratique entre sociologie et histoire: lapproche idéaltypique

Je vais ici me concentrer sur l'exposé d’'un principe fondamental: la
construction d’idéaltypes* suivant la méthodologie mise en place par Max We-
ber. Pour le dire le plus brievement possible, I'idéaltype ne vise jamais a expri-
mer 'ensemble d'un phénomene. Il constitue au contraire un outil d’'observa-
tion construit par la sélection de certains caractéres cohérents entre eux sur
le plan logique et tirés de 'étude de cas variés aboutissant a une définition qui
identifie certaines propriétés plus affirmées relativement a d’autres idéaux-
types (le prétre par rapport au magicien, la domination bureaucratique par
rapport a la domination charismatique etc.). Dans ce sens, un idéaltype n’est
pas un outil, c’est le systeme des idéaux-types se différenciant les uns des
autres qui constitue l'outil d’'observation. La finalité de I'idéaltype n'est donc
pas de décrire un phénomeéne, mais de permettre de varier les points de vue
dans l'observation de celui-ci. Il n’a pas non plus d’échelle — et permet ainsi
une distinction fondamentale entre approche théorique et grande synthese —
car il peut exister une bureaucratisation de l'empire chinois — qui ne résume
en aucun cas l'histoire de 'empire chinois — comme d’une association de pé-
tanque — et qui ne sera en aucun cas la synthese de toute l'histoire de cette
association.

Lusage idéaltypique repose sur un principe fondamental: le caractere
structurellement incomplet de la description d'un phénomeéne par les sciences
sociales — celles-ci ne pouvant jamais rendre compte que d’'une part des phé-
nomeénes qu'elles observent. A cela, il faut ajouter une indifférence totale au
vocabulaire dans sa signification substantielle. Concernant ce second point, il
a été l'objet de nombreuses incompréhensions de la méthode wébérienne par
les historiens, alors que Max Weber considérait que I'approche idéaltypique
était la base de la méthode historique.? Dans le cadre de sa polémique avec
Félix Raschfall autour de la notion d’ascése intra-mondaine — l'interprétation
historique amenant Raschfall a établir un lien obligé entre ascése et fuite du
monde — Max Weber explicite sa position:

Je peux difficilement me représenter polémique plus stérile quune telle polémique
sur des termes. Pour moi, le terme a choisir de préférence a tout autre est celui qui
convient le mieux. Et tant que nous ne nous décidons pas a créer chaque fois, ad hoc,
des mots absolument nouveaux ou, a la maniere de la chimie ou de la philosophie
d’Avenarius, a travailler avec des symboles, nous devons, pour désigner des faits qui

! Une fois de plus, s’il me semble que certaines difficultés de compréhension de cette méthodo-
logie sont a l'origine de plusieurs contresens dans les comptes rendus qui précedent — tels que le
fait de définir la sociologie médiévale comme la recherche de grandes synthéses ou d’'invariants
anthropologiques — je me considére comme principal responsable, n’ayant consacré qu’une di-
zaine de lignes a la définition d’un idéaltype.

2 En toute rigueur, quelque soit la notion utilisée en histoire, en dehors de I'analyse du texte
dans sa langue originale, il faudrait construire et employer les notions sur un plan exclusive-
ment idéaltypique: ainsi, parler de ‘pape’ n’a de sens que si on peut définir ce terme de maniere
précise, une forme qui ne correspond exactement a aucune réalité historique identifiable mais
dont les propriétés sont observables dans différentes situations.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 127



[4] Alexis Fontbonne

ne l'ont pas encore été, prendre les mots de la langue traditionnelle qui s’en approchent
le plus possible et qui les désignent le mieux ; il faut seulement veiller, comme je l'ai
suffisamment fait pour I“ascése intramondaine’, a les définir sans ambiguité.s

Cette définition sans ambiguité est celle qui passe par la relation avec
les autres idéaux-types comme on I'a évoqué précédemment. Dans ce sens,
lapproche idéaltypique permet de dépasser l'alternative un peu vaine entre
approches emic et etic: lorsquun terme est employé comme outil d'observa-
tion, quelle que soit sa distance avec 'objet observé, il doit toujours étre consi-
déré, et donc construit, comme un idéaltype. Lidée qu’il puisse exister des
« notions » émiques, c’est-a-dire définissables pour une période ou un groupe
donné, doit se voir quant a elle opposer ce principe de base de la philosophie
analytique: le sens c’est I'usage. Il existe donc autant de sens que d’usagers et
de moments d'usage d’'une ‘notion’ émique, supprimant toute pertinence a un
essai de définition extérieur a une pure histoire des idées (“péres fondateurs
dans ce point de son ceuvre, Albert le Grand entend par fluxus...”) ; une pra-
tique indispensable dans bien des branches du travail historien mais sans lien
avec le sujet dont on traite ici.

Lidéaltype est construit relationnellement et par le cumul d’'observations
historiques spécifiques. Max Weber défend ainsi un va-et-vient constant entre
la connaissance historique et la construction de notions et c’est sur ce point
que le médiéviste, en faisant son travail de médiéviste, joue un réle dans la
transformation des notions: a chaque fois que la connaissance historique
change, cela peut impliquer la remise en cause d’'un idéaltype ayant acquis
une valeur générale et par conséquent permettre de corriger des erreurs d’'ob-
servation dans des domaines n’ayant aucun lien avec I'histoire médiévale.
Roberto Mussinatto a entierement raison dévoquer le cas de I’hérésie — et
de souligner la maladresse qui a consisté a présenter une évolution dans le
domaine de la médiévistique comme “l'état actuel des connaissances” — mais
il me semble nécessaire de réduire 'ambition qu’il accorde a ma réflexion sur
le sujet.

2. Un exemple de va-et-vient entre notion sociologique et connaissance his-
torique: Uhérésie

Il s’agissait de simplement mettre en pratique cette idée de va-et-vient sur
un point ou sa fécondité était démontrable: les sources historiques employées

3 Weber, L'Ethique protestante, 344.

4 On reprendra ici la réflexion d’Ernst Cassirer: “Forger des symboles ou des simulacres in-
ternes des réalités extérieures d'une nature telle que les conséquences logiques de ces symboles
soient elles-mémes les images des conséquences nécessaires des objets naturels qu’ils repro-
duisent, c’est ce que I'on rencontre dans le langage symbolique physique et mathématique” (Cas-
sirer, La philosophie des formes symboliques 1, 15).

128 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Histoire médiévale et sociologie, de la grande union a la solidarité technique [51]

par Pierre Bourdieu l'ont amené a établir une corrélation discutable entre
population prolétaroide et hérésie dans sa construction de I’hérésie comme
idéaltype. Pierre Bourdieu n’utilise pas I'idéaltype de 'hérésie ainsi construit
pour parler du Moyen Age, mais pour aborder des mouvements de révolution
symbolique en échappant au vocabulaire indigene et a toutes les prénotions
qui 'accompagnent (comme c’est le cas “d’avant-garde” dans l'observation du
monde artistique)s.

Discuter le lien entre hérésie et groupe prolétaroide, d'un point de vue
de médiéviste, permet de corriger certaines associations que le sociologue
francais a pu réaliser pour I'époque contemporaine: par exemple lorsqu’il a
cherché a faire des maitres assistants, le groupe prolétaroide porteur des ten-
dances révolutionnaires de mai 68. De méme, le caractere prolétaroide de la
boheéme qui apporte son soutien a Manet est tout a fait discutable. Ces élé-
ments peuvent étre considérés comme autant de déformations de l'observa-
tion trouvant leur origine dans une certaine conception, datée, de I'hérésie
médiévale. Il ne s’agit donc jamais de ‘corriger au stylo rouge’ les erreurs des
sociologues lorsqu’ils parlent du Moyen Age® mais de se concentrer sur les
points particuliers qui ont été transposés dans la notion idéaltypique. De ce
point de vue, les travaux évoqués par Roberto Mussinatto concernant les ap-
ports récents dans la forme du travail inquisitorial me semblent pouvoir étre
doublement féconds: d’abord en recherchant si la construction de I'hérésie
comme idéaltype n’a pas été déformée par la méconnaissance de cette dimen-
sion, d’autre part en fournissant de nouveaux éléments dans la construction
d’un idéaltype qui me semble riche en potentiel, celui de ‘T'inquisiteur’ comme
agent de normativité symbolique. En effet, les corrections apportées a I'idée
d’'une société répressive et d'une inquisition centralisée peuvent permettre
d’identifier tout ce qui fait obstacle a I'expression ‘pure’ d’un tel idéaltype dans
l'univers médiéval: c’est une des autres dimensions de 'approche idéaltypique

5 Ce principe méthodologique de la transposition est plus explicite chez Pierre Bourdieu que
chez Max Weber: il s’agit de considérer que l'observation d’'une autre période, d'un autre espace
permet de trouver des notions qui ne seront pas affectées par une dimension indigene: quelqu'un
qui parle d’avant-garde pour étudier le monde artistique risque de simplement reproduire les
discours des milieux artistiques sur eux-mémes, sans noter a quel point ces discours corres-
pondent a des luttes de position (Bourdieu, Sociologie générale, 2, 619-22). Cette approche est
familiere du médiéviste: chacun sait le risque qu’il y aurait a reprendre les catégories ecclésiales
pour décrire la société, sans prendre en compte les enjeux de pouvoir contenus dans ces catégo-
ries. Pour cette pratique de la transposition, le role du Moyen Age comme ‘monde extérieur’ est
trés important chez Pierre Bourdieu: il propose ainsi, dans son travail sur I'Etat, de faire usage
du vocabulaire ecclésiologique afin d’échapper aux catégories d’Etat (Bourdieu, Sur UEtat, 19).
Pour le résumer en deux mots, on peut considérer que Pierre Bourdieu, lorsqu’il s’agit de trans-
poser pour objectiver, puise principalement a deux sources: I'Eglise médiévale lorsqu’il s’agit de
montrer la dimension de croyance de positions et discours apparemment objectifs et le vocabu-
laire économique lorsqu’il s’agit au contraire de désacraliser un domaine. Ce second point est
important car cela signifie que lorsqu’il étudie un champ symbolique comme I'Eglise, il recourt
de maniere privilégiée au vocabulaire économique (Bourdieu, “Le rire des évéques,” 202-13).

6 Certains points aussi stupéfiants que la confusion fréquente opérée par Max Weber entre
Grégoire le Grand et Grégoire VII sont ainsi relativement indifférents du point de vue de la
construction idéaltypique qu’il essaye de réaliser.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 129



[6] Alexis Fontbonne

que de permettre aussi des comparaisons et différenciations entre univers so-
ciaux du point de vue d'un méme idéaltype. Pour terminer sur 'hérésie, repre-
nons le mouvement de va-et-vient, en partant cette fois-ci des cas contempo-
rains: si le caractere prolétaroide et marginal ne correspond guere au groupe
de la bohéme, peut-étre est-il possible d’en tirer une transposition possible
pour I'époque médiévale. On pourrait ainsi envisager sous I'angle de ‘Tavant-
garde’ (avec ce que ce terme contient a la fois d'initiatives réelles et de posture)
les différents mouvements de transformation de la vie réguliere (érémitisme,
fondations nouvelles) des X et XI¢ siecles, 'hérésie apparaissant alors comme
un cas particulier, lié a des configurations précises en terme de positions des
agents et d’auto-représentation, d'un mouvement plus général de remise en
cause de l'ordre symbolique.

3. Le Moyen Age: un moyen pour réfléchir a la notion de capital

De méme que les remarques de Mussinatto concernant l'inquisition, je ne
peux quapprouver les suggestions faites par Zampieri concernant les formes
possibles de conversion de capital durant la période médiévale. Il est vrai que
j’ai moins sollicité cette notion que d’autres, pour deux raisons. Dans la pers-
pective méthodologique restreinte qui fut la mienne, le capital était une no-
tion marginale,” dans le sens ou Pierre Bourdieu n’a pas fait usage du Moyen
Age pour la construire: autant la notion est pertinente pour observer des phé-
nomenes médiévaux, comme le montrent les exemples donnés par Zampieri,
autant une réflexivité médiévistique sur celle-ci ne l'est pas. Cette considéra-
tion est peut-étre a nuancer: en effet, la notion de capital, empruntée bien en-
tendu a la réflexion économique, implique la possession attribuée de maniere
privative — le capital de I'un n’est pas le capital de l'autre — a un agent parti-
culier et elle est étendue par Pierre Bourdieu a d’autres formes d’éléments de
distinction et de domination au sein du monde social (capital culturel, capital
social, capital symbolique et d’autres encore, car il est possible de considérer
aussi que tout champ produit un capital spécifique dont la valeur devient de
plus en plus exclusive au fur et & mesure que saffirme 'autonomie du champ).
Or, cette conception privative, particuliere de la possession du capital n’est
peut-étre pas aussi facilement universalisable qu’il semblerait a premiere vue
— et ce indépendamment du degré d’autonomie des espaces sociaux. Nous
n’avons pas ici la place d'un long développement, mais les médiévistes savent

7 Je souhaite ici corriger un malentendu: si Zampieri a tout a fait raison d’insister sur I'impor-
tance de la notion de capital chez Pierre Bourdieu, elle ne fait pas systeme avec celles de champ
et d’habitus au sens restreint ou j'entendais ce terme. Il est vrai que la théorie sociologique bour-
dieusienne a un caractere assez systématique et qu’il est difficile d’employer une notion sans sol-
liciter les autres; cependant on peut retirer des observations pertinentes en terme de champ de
maniére relativement indépendante de tout usage de la notion de capital. Inversement, parler de
Iidéaltype du prétre sans le rapporter aux autres idéaux-types de spécialistes du Salut conduit
quasi automatiquement a un contresens qui vide cette notion de toute utilité.

130 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Histoire médiévale et sociologie, de la grande union a la solidarité technique [71

que pour les familles aristocratiques médiévales, le controéle des terres n’est ni
celui d'une collectivité — une famille n’est pas une société anonyme — ni celui
d’'une somme d’individus, mais réside souvent dans des degrés de négocia-
tions, d’acces plus ou moins grands a des ressources détenues collectivement.
Ce point a d’ailleurs été abordé par Pierre Bourdieu dans son Anthropologie
économique® — mais qu’il oriente peut-étre trop sur la dénégation du profit®
— et permet de réfléchir a d’autres formes de distinction des positions. En
passant par une forme bien connue des médiévistes, il serait possible de par-
ler de logique de communion, par opposition a une logique de capital, ou la
distinction se fait par des différentiels dans l'intensité de participation a un
trésor collectif — qu’il s’agisse du patrimoine familial ou des biens de Salut
— conduisant alors a des logiques qui, si elles peuvent s’exprimer en terme
d’accumulation, d’inégalités de répartition, donnent a ces termes des formes
de manifestation sociale bien différentes de celles liées au capital.

4. Lidéaltype de la ville médiévale du nord: une proposition wébérienne en
discussion

Autre exemple de réflexivité médiévistique possible, l'article de Geja
aborde la question de I'idéaltype de la ville médiévale du nord. Dissipons un
léger malentendu: je n’ai presque pas effectué ce travail dans le livre — a l'ex-
ception d'une nuance apportée au caractere insurrectionnel des communes
— et par conséquent I'ensemble des informations que japporte sont les carac-
téristiques que Weber identifie comme typique de la ville médiévale du nord.
Comme le souligne De Angelis, il aurait sans doute été pertinent de rappeler
la méthodologie wébérienne pour une telle construction. D’abord la finalité:
Weber ne cherche pas a définir la ville médiévale, ou la ville en général, mais
a identifier une forme idéaltypique dont les propriétés ont favorisé 'essor du
capitalisme rationnel. Sa méthode est la suivante: il va identifier les caracteres
distinctifs de son idéaltype (la ville médiévale du nord de I'Europe occiden-
tale) par opposition a trois autres qui sont la ville médiévale du sud, la cité
antique et la ville d’Asie. Comme le montrent les pages de Geja, il serait sans
doute tres intéressant de reprendre les bases historiographiques de Weber
pour chacun de ces exemples, mais en gardant a I'esprit qu’il s’agit pour Weber
d’étudier les conditions d’émergence'° du capitalisme, en particulier de la com-
binaison entre le travail formellement libre, I'autonomie politique de la ville

8 Bourdieu, Anthropologie économique.

9 Cest dans ce sens que nous avons consacré quelques lignes au célébre exemple du noble jetant
par la fenétre la bourse accordée a un fils qui n’a pas su entiérement la dépenser (Fontbonne,
Introduction, 171).

19 Le mot ‘emergence’ est important car Weber consacre de nombreuses pages a insister sur le
fait que la phase ‘civique’ du capitalisme rationnel occidental est supplantée par une phase éta-
tique qui accompagne son essor.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 131



[8] Alexis Fontbonne

et la position de celle-ci comme communauté de production. Une nuance: si
j’ai consacré quelques pages aux confréries — peut-étre par déformation per-
sonnelle — ce n’était pas dans la perspective d'une discussion de la notion de
ville. Il me semblait en effet important de donner quelques exemples allant a
lencontre d'une perspective assez fortement ancrée chez Weber, mais aussi
Bourdieu, qui est la passivité des laics du point de vue de I'engagement dans
I’économie symbolique.

5. La valorisation de lagentivité et ses apories

Cependant, peut-étre ne faut-il pas aussitot se mettre a parler d’agenti-
vité car cette notion — si elle peut étre utile en ce quelle évite la perspective
d’agents sociaux ne faisant quexprimer les structures du monde social — né-
glige la question essentielle de I'intégration de l'action dans la domination
symbolique. Que I'on me permette de reprendre quelques lignes du livre:

il est possible de tricher avec I'impét au Moyen Age sans remettre en cause 'impét,
de remettre en cause 'imp6t sans questionner la différenciation sociale qui implique
une soumission différenciée a celui-ci. Mais si cela méme est questionné, alors c’est un
renversement social complet qui doit étre envisagé.”

Lagentivité, souvent employée dans la perspective d'une remise en cause
des logiques de domination, peut conduire a négliger I'intégration des lo-
giques de domination quelle implique et par la méme légitime: ruser, esqui-
ver, tricher, s’adapter, cest a la fois échapper et reconnaitre les structures de
domination. Sur ce point, les travaux de Brunet'> me semblent trés importants
car il montre comment les conditions d'une autonomie réelle passent par la
résistance a la mise en place de la domination symbolique elle-méme.

De maniére parallele aux nuances apportées a la notion d’agentivité, il
me semble quune réflexion en terme d’idéaltype doit permettre précisément
d’éviter une opposition entre courants dominants et dominés, mouvement
principal et trajectoires paralleles ou contrariées, évoqués par De Angelis. S’il
est fort juste que toute approche de la sociologie comme grande synthese re-
vient trés probablement a reproduire le discours dominant, c’est exactement
le contraire qui me semble devoir étre envisagé. C’est dans cette perspective
— et je crois qu’il y a eu 1a un contresens dans la lecture faite par Mussinatto
— qu’il m’a semblé nécessaire de rédiger une partie sur les « médiévaux socio-
logues ». Il s’agissait d'un avertissement: la domination scripturaire des clercs
médiévaux, la relative homologie de position entre les scolastiques médiévaux
et les universitaires aujourd’hui, la puissance sociale de ces agents intellec-
tuels, constituent autant de risques pouvant amener a confondre catégories

' Fontbonne, Introduction,15.
2 Fontbonne, 157 et suiv.

132 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Histoire médiévale et sociologie, de la grande union a la solidarité technique [a]

dominantes et formes sociales du monde médiéval. C’était aussi pour cette
raison qu’il me semble nécessaire d’appeler a une étude de sociologie médié-
vale des espaces spontanément délaissés par les sociologues — les mondes non
cléricaux et non urbains, qui constituent tout de méme I'immense majorité de
l'univers médiéval.

Pour essayer de montrer que I'approche idéaltypique ne vise ni a repro-
duire les catégories cléricales ni a imposer une interprétation synthétique
et monovalente mais simplement a offrir des variations de points de vue, il
semble — plus qu'un développement théorique — utile de présenter ici deux
exemples inédits.!3

6. Le ‘prétre-magicien’

Le premier exemple porte sur l'observation de la position des prétres lo-
caux entre le VII® et le X¢ siecle. Il y aurait précisément un risque a essayer
de décrire ces agents, étroitement intriqués dans le monde social local, sous
langle de pures catégories ecclésiologiques produites par les grands auteurs
médiévaux, évéques et moines savants. De plus, ces catégories tendent a négli-
ger une dimension essentielle a 'analyse sociale: celle des chances de succes
dans I'adhésion suscitée a I'égard du discours spécifiquement ecclésial dont
ces acteurs sont localement les porteurs privilégiés. Pour aborder cette ques-
tion, il nous a semblé utile de faire un parallele avec le Japon médiéval, ou se
développe une réflexion qui associe les kamis — puissances locales tradition-
nelles — et les divinités bouddhistes alors méme que le nouveau pouvoir sho-
gunal se fait le patron et le fondateur d’une série de temples et de sanctuaires.
Les kamis, décrits désormais comme des puissances moins capricieuses et
agissant suivant des principes connaissables, sont a la fois 'objet d'une rela-
tion magique contractuelle (maitrise du temps, protection, etc.) et simultané-
ment considérés comme liés aux puissances universelles éthiques que sont
les Bouddhas, alors que I'ensemble des créatures surnaturelles qui sortent de
cette correspondance sont définies comme étrangeres et malveillantes.4 Il y
a donc association étroite entre les pratiques magiques légitimes et 'adhésion
au bouddhisme universel, protecteur de I'Etat et devant mener 'ensemble de
la population a I'illumination. Sur le plan pratique, la plupart des sanctuaires
des kamis et les rituels sont administrés par des prétres bouddhistes.’s C’est
cette association étroite entre éthique universelle et contractualité locale que

13 Nous avons volontairement choisi deux exemples liés au Haut Moyen Age, une période dont
De Angelis a tout a fait raison de souligner quelle a été largement négligée par la sociologie
(Durkheim étant de ce point de vue une exception remarquable).

4 Hardacre, Shinto. A History, 147-9.

5 Hardacre, 160.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 133



[10] Alexis Fontbonne

Kuroda Toshio a identifié comme bouddhisme ésotérique-exotérique ou Ken-
mitsu Taisei.*®

Ce que nous apprend ce détour, c’est qu’il peut exister une unité pratique
entre des économies symboliques distinctes, validant a la fois la position de
lagent qui est a la confluence de cette unité pratique et le systéme éthique
universel dont il est le porteur. La contractualité magique, opposée logique-
ment a l'universalisme éthique, peut lui étre associée concrétement lorsque
les actes magiques locaux sont vécus comme le reflet d'une adhésion a I'éco-
nomie symbolique générale, combinant a la fois caractere universel des
puissances surnaturelles, dimension éthique et garantie de l'ordre social.
Si nous revenons au prétre local du haut Moyen Age, celui-ci est a la fois le
spécialiste local et consacré de 'économie symbolique ecclésiale, mais aussi
d’un tres grand nombre de transactions proprement indifférentes a celle-ci:
pratiques de I’écrit, aide juridique, transactions matérielles? voire pratiques
magiques.'® Forger par ce biais l'idéaltype du ‘prétre-magicien’ ne vise en
aucun cas a définir ce que sont I'ensemble des prétres locaux au Moyen Age,
mais a identifier une dimension pouvant expliquer une forme d’adhésion de
la population fondée sur la légitimation du discours éthique universel par
leur unité vécue — dans la personne du prétre — avec un ensemble d’intéréts
locaux, relativement indifférents a cette éthique et exprimés contractuelle-
ment. Cet idéaltype est ensuite transposable a d’autres situations, apparem-
ment tres éloignées des prétres médiévaux: en France, le succes des maires
communistes ruraux — cest-a-dire des porteurs d'une éthique qui est par
bien des aspects en contradiction avec une population rurale relativement
conservatrice et trés attachée a la propriété privée — s’explique en partie par
des caractéres indifférents au communisme, tels qu'une position centrale
dans I'espace des sociabilités du fait de la possession d'une auberge, d'un
garage ou d’'une épicerie.*

Ce petit exemple, rapidement esquissé, constitue une premiere prise de
distance a I'égard de l'idée suivant laquelle les outils d’'observation sociolo-
gique tendent vers la grande synthese et il permet aussi d’éviter un risque
véritable contenu dans la pratique idéaltypique: I'intellectualisation excessive
du discours sur le monde social.

16 pour 'ensemble des informations sur 'eeuvre de Kuroda Toshio présentées ici, voir The Le-
gacy of Kuroda Toshio, éd. J.C. Dobbins, numéro spécial du Japanese Journal of Religious Stu-
dies, t. 23,1996, comportant a la fois une série d’articles traduits de Kuroda Toshio et des textes
commentant son oeuvre.

7' Mériaux, “Lentrée en scéne du clergé rural,” 484. Pour une synthése générale sur ces ques-
tions, cf. Patzold et van Rhijn, Men in the middle.

18 Van Rhijn, Leading the Way to Heaven, 232.

19 Mischi, “ftre communiste en milieu rural,” 63-5.

134 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Histoire médiévale et sociologie, de la grande union a la solidarité technique [11]

7. ‘Lacadémisme’

Le second exemple peut a I'inverse sembler tomber dans ces deux travers
(intellectualisation et grande synthése), mais il va étre utile pour bien sou-
ligner dans quelle mesure aborder un idéaltype comme une variation axio-
logique et non une description théorique permet d’y échapper. Un certain
nombre de discours ecclésiologiques allant du VII® au X¢ siecle présente des
caracteres cohérents: condamnation tendancielle des pratiques magiques
ou de la domination charismatique (évéques itinérants, expériences érémi-
tiques) au profit d'un formalisme accru et d'une distinction sociale plus mar-
quée entre professionnels du Salut (évéque, prétre, moine-prétre) et le reste
de la population, le tout sous le patronage d'un véritable nomothete mondain
de T'économie symbolique ecclésiale lorsque les souverains carolingiens re-
vendiquent une position comparable a celle des empereurs byzantins. Chaque
point qui vient d’étre présenté est bien entendu discutable dans le détail, et
confondre ces discours avec la réalité historique aménerait a de dangereux
contresens. Ce n'est cependant pas la finalité visée par la description d'un tel
modele que nous avons qualifié d‘académique’. Son but est de parvenir a sur-
monter les débats concernant I'importance ou non de la réforme grégorienne,
en terme de révolution totale ou de simple épisode dans un processus de long
terme. En réalité, ce probleme peut étre considéré comme un probleme du
discours sociologique: confondre la rupture essentielle avec le moment ou
les agents affirment qu’elle a lieu. On peut ainsi noter que dans la sociologie
bourdieusienne, 'attention portée a la révolution symbolique comme temps
fondateur du champ — approche pleinement légitime en ce qu'elle visait a
identifier un moment de revendication explicite de 'autonomie — peut amener
anégliger la période historique antérieure et le role qu’elle a pu jouer en terme
d’accumulation de capital et d’'adhésion collective des populations profanes
aux valeurs spécifiques du champ. Articuler académisme, révolution symbo-
lique et champ autonome permet ainsi de dépasser une lecture en terme de
continuités et ruptures — et ses innombrables synonymes ou modulations —
pour identifier deux conditions nécessaires a I'établissement d'un champ au-
tonome: une période d’accumulation de capital et de légitimité et un temps de
surjeu, ou les agents les plus engagés, convaincus par les effets de 'accumula-
tion du caractere transcendant de leurs valeurs, décident d’affirmer celles-ci
contre le caractere formel de 'académisme. Dans ce cas précis, I'étude de la
période médiévale permet de résoudre une difficulté dans l'ordre du discours
non seulement pour les médiévistes, mais aussi pour tous ceux qui travaillent
avec les notions de champ et de révolution symbolique.2°

20 Pour prendre un exemple fort éloigné du XI¢ siécle, on peut remarquer que les principales
critiques faites au travail fondateur dans la sociologie de la bande dessinée de Luc Boltanski
(“La constitution du champ de la bande dessinée,” 37-59) sont précisément d’avoir confondu I'af-
firmation explicite d'une nouvelle génération d’auteurs dans les années 1960 avec la principale
transformation connu par l'espace de la bande-dessinée, négligeant le caractére essentiel des

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 135



[12] Alexis Fontbonne

8. Conclusion

Sans étre certain d’avoir répondu a toutes les interrogations posées dans
les riches contributions qui précédent, il semble possible de conclure sur trois
points essentiels: affirmer la possibilité d'une sociologie médiévale ne vise
en aucun cas a remplacer le travail du médiéviste par une théorisation so-
ciologique réduisant les documents au statut d’illustration, ni a produire de
vastes synthéses si générales qu'elles en deviennent des discours mytholo-
giques mais a indiquer 1) qu'un rapport rigoureux aux notions peut permettre
d’éviter une part des problemes que rencontre I'historien lorsqu’il passe de la
compréhension du document a celle du monde social dans lequel il a été pro-
duit, 2) que le médiéviste, en faisant son travail de médiéviste produit sans
doute des éléments bien plus solides pour une discussion de certaines no-
tions sociologiques que des discussions abstraites, a condition précisément
de ne pas réduire ses objections au statut de contre-exemples et 3) qu'a ces
deux conditions, il sera peut-étre possible de renouer, au-dela des formules
incantatoires, avec 'immense richesse de la période médiévale comme « site
privilégié » pour la construction de la réflexion sociologique. Pour rassembler
cela en une ligne: 1a ou beaucoup cherchent, ou condamnent, une approche
méta-historique rassemblant les sciences sociales, c’est davantage un travail
hypo-historique qui est nécessaire.

deux générations précédentes dans la constitution matériel et symbolique du statut d’auteur.
Pour une syntheése concernant ce point, cf. Sylvain Lesage, “Une bande dessinée adulte? Usages
et mésusages de la légitimation.”

136 Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>



Histoire médiévale et sociologie, de la grande union a la solidarité technique [13]

Ouvrages cités

Bourdieu, Pierre. Sociologie générale vol. 2, cours au Collége de France, 1983-1986. Paris:
Seuil, 2016.

Bourdieu, Pierre. Sur I'Etat. Cours au Collége de France, 19089-1992. Paris: Seuil, 2012.

Bourdieu, Pierre. “Le rire des évéques.” En Pierre Bourdieu, Raisons pratiques. Sur la théorie
de l'action, 202-13. Paris: Seuil, 1994.

Bourdieu Pierre. Anthropologie économique. Cours au Collége de France, 1992-1993. Paris:
Seuil, 2017.

Boltanski, Luc. “La constitution du champ de la bande dessinée.” Actes de la recherche en
sciences sociales 1, no 1 (1975) : 37-59. )

Cassirer, Ernst. La philosophie des formes symboliques 1. Le langage. Paris: les Editions de
Minuit, 1972.

Hardacre, Helen. Shinto. A History. Oxford: Oxford University Press, 2017.

Lesage, Sylvain. “Une bande dessinée adulte ? Usages et mésusages de la 1égitimation.” Belphé-
gor 17 (2019), en ligne.

Mériaux, Charles. “Lentrée en scéne du clergé rural a ’époque carolingienne.” En Lempreinte
chrétienne en Gaule du I'V* au IX¢ siécle, 469-90. Turnhout: Brepols, 2014.

Mischi, Julian. “Etre communiste en milieu rural.” Etudes rurales 171, no 2 (2004): 61-71.

Patzold, Steffen, et Carine van Rhijn (éds.). Men in the middle. Local priests in early medieval
Europe. Berlin: De Gruyter, 2016.

Van Rhijn, Carine. Leading the Way to Heaven. Pastoral Care and Salvation in the Carolingian
Period. London/New York: Routledge, 2022.

Weber, Max. L'Ethique protestante et Uesprit du capitalisme suivi d’autres essais, traduction de
Jean-Pierre Grossein. Paris: NRF Gallimard, 2003.

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it> 137








