
Firenze University Press

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025)

<http://www.retimedievali.it>

Histoire médiévale et sociologie,  
de la grande union à la solidarité technique. 

 Restreindre les ambitions de l’interdisciplinarité  
pour en tirer les profits pratiques

par Alexis Fontbonne

Medievistica e scienze sociali.  
Intorno a Introduction à la sociologie médiévale  

di Alexis Fontbonne

a cura di Gianmarco De Angelis e Roberto Mussinatto



125Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

Histoire médiévale et sociologie, 
de la grande union à la solidarité technique.

 Restreindre les ambitions de l’interdisciplinarité 
pour en tirer les profits pratiques

par Alexis Fontbonne

Grâce aux remarques qui précèdent, plusieurs clarifications nécessaires ont pu être identifiées: 
la sociologie médiévale n’est pas un appel à une fusion disciplinaire mais prône l’identification 
concrète de points de convergence entre les deux pratiques, ce qui implique de penser les no-
tions sociologiques en terme d’idéaltype. Après avoir discuté quelques unes des suggestions et 
remarques, on propose deux exemples: le prêtre-magicien et l’état académique d’une économie 
symbolique.

Thanks to the preceding remarks, several necessary clarifications could be identified: medieval 
sociology is not a call for disciplinary fusion but advocates the concrete identification of points 
of convergence between the two fields, which implies thinking of sociological notions in terms 
of ideal types. After discussing some of the suggestions and comments, two examples are pro-
posed: the priest-magician and the academic state of a symbolic economy. 

Moyen Âge, sociologie, Weber, Bourdieu, Champ, idéaltype.

Middle Ages, sociology, Weber, Bourdieu, Field, ideal type.

Pour commencer, je tiens à remercier Reti Medievali Rivista de l’intérêt 
qu’elle a porté à ce petit essai, ainsi que le groupe de recherche tra.dis.c.o. et 
en particulier Roberto Mussinatto pour m’avoir donné l’occasion d’en faire 
une présentation à Padoue; enfin, et bien entendu, ma gratitude va au pro-
fesseur De Angelis, à Roberto Mussinatto, à Giovanni Zampieri et Adele Geja 
pour les comptes rendus qui précèdent. La construction sous forme de dia-
logue me semble plus féconde que l’organisation classique en compte rendu et 
éventuel ‘droit de réponse’, qui accentue – souvent inutilement – la dimension 
agonistique des interactions entre chercheurs. Pour respecter cette perspec-
tive, je tiens à souligner que, si dans les lignes qui suivent je devoir à évoquer 
quelques contresens qui ont été faits dans la lecture de mon livre, l’origine de 
ceux-ci n’est pas à trouver dans une erreur de lecture mais dans le décalage 

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025), ISSN 1593-2214, <http://rivista.retimedievali.it> 

Alexis Fontbonne, Université de Namur, Post-doctorat Marie Slodowska Curie, a.fontbonne84@gmail.
com, orcid.org: 0009-0004-7080-2081

DOI 10.6093/1593-2214/12903

Medievistica e scienze sociali. Intorno a Introduction à la sociologie médiévale di Alexis Fontbonne,  
a cura di Gianmarco De Angelis e Roberto Mussinatto



126

Alexis Fontbonne

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

entre ce que j’ai voulu dire et ce que j’ai réellement écrit. Les remarques et cri-
tiques qui précèdent sont donc tout à fait légitimes et m’ont permis d’identifier 
les points sur lesquels j’ai commis certaines maladresses tant en termes de 
présentation générale que de méthodologie et de vocabulaire.

Le but du livre était précisément de s’éloigner d’une approche incantatoire 
concernant l’union entre les sciences sociales: c’est celle que l’on rencontre 
chez Fernand Braudel dont l’appel à une combinaison de toutes les sciences de 
l’homme relève davantage de l’impérialisme disciplinaire que de la construc-
tion épistémologique. Dans ce cadre, parler d’introduction à la sociologie mé-
diévale pouvait donner le sentiment d’un nouvel appel général à cette union, 
apparemment si évidente. Il n’en est rien. Il me semble fondamental de souli-
gner au contraire les difficultés qui s’opposent à tout rapprochement et, pour 
parer à ces difficultés, d’identifier quelques points précis où les disciplines de 
l’histoire médiévale et de la sociologie peuvent se rencontrer et dialoguer en 
évitant le plus possible les malentendus. Par comparaison, il s’agissait de pas-
ser des appels anciens à une union européenne – allant des romantiques du 
xixe siècle jusqu’à Coudenhove-Kalergi – à la “solidarité de fait” réalisée sur 
le plan technique après-guerre.

Sur ce point, le principal apport du livre visait précisément à distinguer 
un usage assez répandu de l’histoire médiévale comme ‘site privilégié’ pour 
la sociologie – selon l’heureuse formule évoquée par Zampieri – d’un point 
beaucoup plus précis: la construction de notions idéaltypiques – je reviendrai 
sur ce terme fondamental – par un travail de généralisation et de transposi-
tion. Dans ce sens, il a été très maladroit de ma part de parler de “pères fonda-
teurs”– comme le souligne Geja – car alors le choix des auteurs, au lieu d’être 
techniquement délimité par la spécificité de l’usage du Moyen Âge qu’ils ont pu 
faire, a pu apparaître comme une sorte de panthéon des grands sociologues. 
Si j’ai effectivement choisi de m’appuyer sur des sociologues célèbres, ils ne 
m’ont intéressé que dans la mesure où certaines notions fondamentales et à 
valeur générale qu’ils ont construites ont eu besoin de l’observation du Moyen 
Âge pour être forgées. C’est ainsi que ni Marx ni Elias ne sont abordés de ma-
nière approfondie car si tous deux se sont largement intéressés au Moyen Âge, 
aucun n’en a tiré un outil d’observation transposé à d’autres espaces sociaux. 
De la même manière, tout sociologue, quelle que soit son importance, qui au-
rait développé une notion générale en se basant sur le Moyen Âge peut se voir 
appliquer la méthode proposée dans le livre. Il s’agissait ainsi de s’éloigner de 
l’intimidante exigence qui consisterait à ajouter à toutes les obligations du mé-
diéviste celle d’avoir une maîtrise approfondie de la sociologie et de son épis-
témologie. Au contraire, je tiens à défendre l’idée que la maîtrise de quelques 
principes très simples peut permettre au médiéviste, en faisant son métier 
de médiéviste, d’agir dans l’espace apparemment le plus théorique: celui de 
l’élaboration des outils d’observation sociologiques. Réciproquement, il me 
semble que la maîtrise des mêmes principes pourrait faciliter le rapport des 
médiévistes avec la théorie, leur permettant de se débarrasser de nombreux 
faux problèmes et de réaliser quelques observations nouvelles.



127

Histoire médiévale et sociologie, de la grande union à la solidarité technique

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

1.  Une relation pratique entre sociologie et histoire: l’approche idéaltypique

Je vais ici me concentrer sur l’exposé d’un principe fondamental: la 
construction d’idéaltypes1 suivant la méthodologie mise en place par Max We-
ber. Pour le dire le plus brièvement possible, l’idéaltype ne vise jamais à expri-
mer l’ensemble d’un phénomène. Il constitue au contraire un outil d’observa-
tion construit par la sélection de certains caractères cohérents entre eux sur 
le plan logique et tirés de l’étude de cas variés aboutissant à une définition qui 
identifie certaines propriétés plus affirmées relativement à d’autres idéaux-
types (le prêtre par rapport au magicien, la domination bureaucratique par 
rapport à la domination charismatique etc.). Dans ce sens, un idéaltype n’est 
pas un outil, c’est le système des idéaux-types se différenciant les uns des 
autres qui constitue l’outil d’observation. La finalité de l’idéaltype n’est donc 
pas de décrire un phénomène, mais de permettre de varier les points de vue 
dans l’observation de celui-ci. Il n’a pas non plus d’échelle – et permet ainsi 
une distinction fondamentale entre approche théorique et grande synthèse – 
car il peut exister une bureaucratisation de l’empire chinois – qui ne résume 
en aucun cas l’histoire de l’empire chinois – comme d’une association de pé-
tanque – et qui ne sera en aucun cas la synthèse de toute l’histoire de cette 
association.

L’usage idéaltypique repose sur un principe fondamental: le caractère 
structurellement incomplet de la description d’un phénomène par les sciences 
sociales – celles-ci ne pouvant jamais rendre compte que d’une part des phé-
nomènes qu’elles observent. À cela, il faut ajouter une indifférence totale au 
vocabulaire dans sa signification substantielle. Concernant ce second point, il 
a été l’objet de nombreuses incompréhensions de la méthode wébérienne par 
les historiens, alors que Max Weber considérait que l’approche idéaltypique 
était la base de la méthode historique.2 Dans le cadre de sa polémique avec 
Félix Raschfall autour de la notion d’ascèse intra-mondaine – l’interprétation 
historique amenant Raschfall à établir un lien obligé entre ascèse et fuite du 
monde – Max Weber explicite sa position:

Je peux difficilement me représenter polémique plus stérile qu’une telle polémique 
sur des termes. Pour moi, le terme à choisir de préférence à tout autre est celui qui 
convient le mieux. Et tant que nous ne nous décidons pas à créer chaque fois, ad hoc, 
des mots absolument nouveaux ou, à la manière de la chimie ou de la philosophie 
d’Avenarius, à travailler avec des symboles, nous devons, pour désigner des faits qui 

1  Une fois de plus, s’il me semble que certaines difficultés de compréhension de cette méthodo-
logie sont à l’origine de plusieurs contresens dans les comptes rendus qui précèdent – tels que le 
fait de définir la sociologie médiévale comme la recherche de grandes synthèses ou d’invariants 
anthropologiques – je me considère comme principal responsable, n’ayant consacré qu’une di-
zaine de lignes à la définition d’un idéaltype.
2  En toute rigueur, quelque soit la notion utilisée en histoire, en dehors de l’analyse du texte 
dans sa langue originale, il faudrait construire et employer les notions sur un plan exclusive-
ment idéaltypique: ainsi, parler de ‘pape’ n’a de sens que si on peut définir ce terme de manière 
précise, une forme qui ne correspond exactement à aucune réalité historique identifiable mais 
dont les propriétés sont observables dans différentes situations.



128

Alexis Fontbonne

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

ne l’ont pas encore été, prendre les mots de la langue traditionnelle qui s’en approchent 
le plus possible et qui les désignent le mieux ; il faut seulement veiller, comme je l’ai 
suffisamment fait pour l’‘ascèse intramondaine’, à les définir sans ambiguïté.3 

Cette définition sans ambiguïté est celle qui passe par la relation avec 
les autres idéaux-types comme on l’a évoqué précédemment. Dans ce sens, 
l’approche idéaltypique permet de dépasser l’alternative un peu vaine entre 
approches emic et etic: lorsqu’un terme est employé comme outil d’observa-
tion, quelle que soit sa distance avec l’objet observé, il doit toujours être consi-
déré, et donc construit, comme un idéaltype. L’idée qu’il puisse exister des 
« notions » émiques, c’est-à-dire définissables pour une période ou un groupe 
donné, doit se voir quant à elle opposer ce principe de base de la philosophie 
analytique: le sens c’est l’usage. Il existe donc autant de sens que d’usagers et 
de moments d’usage d’une ‘notion’ émique, supprimant toute pertinence à un 
essai de définition extérieur à une pure histoire des idées (“pères fondateurs 
dans ce point de son œuvre, Albert le Grand entend par fluxus...”) ; une pra-
tique indispensable dans bien des branches du travail historien mais sans lien 
avec le sujet dont on traite ici.

L’idéaltype est construit relationnellement4 et par le cumul d’observations 
historiques spécifiques. Max Weber défend ainsi un va-et-vient constant entre 
la connaissance historique et la construction de notions et c’est sur ce point 
que le médiéviste, en faisant son travail de médiéviste, joue un rôle dans la 
transformation des notions: à chaque fois que la connaissance historique 
change, cela peut impliquer la remise en cause d’un idéaltype ayant acquis 
une valeur générale et par conséquent permettre de corriger des erreurs d’ob-
servation dans des domaines n’ayant aucun lien avec l’histoire médiévale. 
Roberto Mussinatto a entièrement raison d’évoquer le cas de l’hérésie – et 
de souligner la maladresse qui a consisté à présenter une évolution dans le 
domaine de la médiévistique comme “l’état actuel des connaissances” – mais 
il me semble nécessaire de réduire l’ambition qu’il accorde à ma réflexion sur 
le sujet.

2.  Un exemple de va-et-vient entre notion sociologique et connaissance his-
torique: l’hérésie

Il s’agissait de simplement mettre en pratique cette idée de va-et-vient sur 
un point où sa fécondité était démontrable: les sources historiques employées 

3  Weber, L’Éthique protestante, 344. 
4  On reprendra ici la réflexion d’Ernst Cassirer: “Forger des symboles ou des simulacres in-
ternes des réalités extérieures d’une nature telle que les conséquences logiques de ces symboles 
soient elles-mêmes les images des conséquences nécessaires des objets naturels qu’ils repro-
duisent, c’est ce que l’on rencontre dans le langage symbolique physique et mathématique” (Cas-
sirer, La philosophie des formes symboliques 1, 15).



129

Histoire médiévale et sociologie, de la grande union à la solidarité technique

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

par Pierre Bourdieu l’ont amené à établir une corrélation discutable entre 
population prolétaroïde et hérésie dans sa construction de l’hérésie comme 
idéaltype. Pierre Bourdieu n’utilise pas l’idéaltype de l’hérésie ainsi construit 
pour parler du Moyen Âge, mais pour aborder des mouvements de révolution 
symbolique en échappant au vocabulaire indigène et à toutes les prénotions 
qui l’accompagnent (comme c’est le cas “d’avant-garde” dans l’observation du 
monde artistique)5.

Discuter le lien entre hérésie et groupe prolétaroïde, d’un point de vue 
de médiéviste, permet de corriger certaines associations que le sociologue 
français a pu réaliser pour l’époque contemporaine: par exemple lorsqu’il a 
cherché à faire des maîtres assistants, le groupe prolétaroïde porteur des ten-
dances révolutionnaires de mai 68. De même, le caractère prolétaroïde de la 
bohème qui apporte son soutien à Manet est tout à fait discutable. Ces élé-
ments peuvent être considérés comme autant de déformations de l’observa-
tion trouvant leur origine dans une certaine conception, datée, de l’hérésie 
médiévale. Il ne s’agit donc jamais de ‘corriger au stylo rouge’ les erreurs des 
sociologues lorsqu’ils parlent du Moyen Âge6 mais de se concentrer sur les 
points particuliers qui ont été transposés dans la notion idéaltypique. De ce 
point de vue, les travaux évoqués par Roberto Mussinatto concernant les ap-
ports récents dans la forme du travail inquisitorial me semblent pouvoir être 
doublement féconds: d’abord en recherchant si la construction de l’hérésie 
comme idéaltype n’a pas été déformée par la méconnaissance de cette dimen-
sion, d’autre part en fournissant de nouveaux éléments dans la construction 
d’un idéaltype qui me semble riche en potentiel, celui de ‘l’inquisiteur’ comme 
agent de normativité symbolique. En effet, les corrections apportées à l’idée 
d’une société répressive et d’une inquisition centralisée peuvent permettre 
d’identifier tout ce qui fait obstacle à l’expression ‘pure’ d’un tel idéaltype dans 
l’univers médiéval: c’est une des autres dimensions de l’approche idéaltypique 

5  Ce principe méthodologique de la transposition est plus explicite chez Pierre Bourdieu que 
chez Max Weber: il s’agit de considérer que l’observation d’une autre période, d’un autre espace 
permet de trouver des notions qui ne seront pas affectées par une dimension indigène: quelqu’un 
qui parle d’avant-garde pour étudier le monde artistique risque de simplement reproduire les 
discours des milieux artistiques sur eux-mêmes, sans noter à quel point ces discours corres-
pondent à des luttes de position (Bourdieu, Sociologie générale, 2, 619-22). Cette approche est 
familière du médiéviste: chacun sait le risque qu’il y aurait à reprendre les catégories ecclésiales 
pour décrire la société, sans prendre en compte les enjeux de pouvoir contenus dans ces catégo-
ries. Pour cette pratique de la transposition, le rôle du Moyen Âge comme ‘monde extérieur’ est 
très important chez Pierre Bourdieu: il propose ainsi, dans son travail sur l’État, de faire usage 
du vocabulaire ecclésiologique afin d’échapper aux catégories d’État (Bourdieu, Sur l’État, 19). 
Pour le résumer en deux mots, on peut considérer que Pierre Bourdieu, lorsqu’il s’agit de trans-
poser pour objectiver, puise principalement à deux sources: l’Église médiévale lorsqu’il s’agit de 
montrer la dimension de croyance de positions et discours apparemment objectifs et le vocabu-
laire économique lorsqu’il s’agit au contraire de désacraliser un domaine. Ce second point est 
important car cela signifie que lorsqu’il étudie un champ symbolique comme l’Église, il recourt 
de manière privilégiée au vocabulaire économique (Bourdieu, “Le rire des évêques,” 202-13).
6  Certains points aussi stupéfiants que la confusion fréquente opérée par Max Weber entre 
Grégoire le Grand et Grégoire VII sont ainsi relativement indifférents du point de vue de la 
construction idéaltypique qu’il essaye de réaliser.



130

Alexis Fontbonne

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

que de permettre aussi des comparaisons et différenciations entre univers so-
ciaux du point de vue d’un même idéaltype. Pour terminer sur l’hérésie, repre-
nons le mouvement de va-et-vient, en partant cette fois-ci des cas contempo-
rains: si le caractère prolétaroïde et marginal ne correspond guère au groupe 
de la bohème, peut-être est-il possible d’en tirer une transposition possible 
pour l’époque médiévale. On pourrait ainsi envisager sous l’angle de ‘l’avant-
garde’ (avec ce que ce terme contient à la fois d’initiatives réelles et de posture) 
les différents mouvements de transformation de la vie régulière (érémitisme, 
fondations nouvelles) des Xe et XIe siècles, l’hérésie apparaissant alors comme 
un cas particulier, lié à des configurations précises en terme de positions des 
agents et d’auto-représentation, d’un mouvement plus général de remise en 
cause de l’ordre symbolique.

3.  Le Moyen Âge: un moyen pour réfléchir à la notion de capital 

De même que les remarques de Mussinatto concernant l’inquisition, je ne 
peux qu’approuver les suggestions faites par Zampieri concernant les formes 
possibles de conversion de capital durant la période médiévale. Il est vrai que 
j’ai moins sollicité cette notion que d’autres, pour deux raisons. Dans la pers-
pective méthodologique restreinte qui fut la mienne, le capital était une no-
tion marginale,7 dans le sens où Pierre Bourdieu n’a pas fait usage du Moyen 
Âge pour la construire: autant la notion est pertinente pour observer des phé-
nomènes médiévaux, comme le montrent les exemples donnés par Zampieri, 
autant une réflexivité médiévistique sur celle-ci ne l’est pas. Cette considéra-
tion est peut-être à nuancer: en effet, la notion de capital, empruntée bien en-
tendu à la réflexion économique, implique la possession attribuée de manière 
privative – le capital de l’un n’est pas le capital de l’autre – à un agent parti-
culier et elle est étendue par Pierre Bourdieu à d’autres formes d’éléments de 
distinction et de domination au sein du monde social (capital culturel, capital 
social, capital symbolique et d’autres encore, car il est possible de considérer 
aussi que tout champ produit un capital spécifique dont la valeur devient de 
plus en plus exclusive au fur et à mesure que s’affirme l’autonomie du champ). 
Or, cette conception privative, particulière de la possession du capital n’est 
peut-être pas aussi facilement universalisable qu’il semblerait à première vue 
– et ce indépendamment du degré d’autonomie des espaces sociaux. Nous 
n’avons pas ici la place d’un long développement, mais les médiévistes savent 

7  Je souhaite ici corriger un malentendu: si Zampieri a tout à fait raison d’insister sur l’impor-
tance de la notion de capital chez Pierre Bourdieu, elle ne fait pas système avec celles de champ 
et d’habitus au sens restreint où j’entendais ce terme. Il est vrai que la théorie sociologique bour-
dieusienne a un caractère assez systématique et qu’il est difficile d’employer une notion sans sol-
liciter les autres; cependant on peut retirer des observations pertinentes en terme de champ de 
manière relativement indépendante de tout usage de la notion de capital. Inversement, parler de 
l’idéaltype du prêtre sans le rapporter aux autres idéaux-types de spécialistes du Salut conduit 
quasi automatiquement à un contresens qui vide cette notion de toute utilité.



131

Histoire médiévale et sociologie, de la grande union à la solidarité technique

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

que pour les familles aristocratiques médiévales, le contrôle des terres n’est ni 
celui d’une collectivité – une famille n’est pas une société anonyme – ni celui 
d’une somme d’individus, mais réside souvent dans des degrés de négocia-
tions, d’accès plus ou moins grands à des ressources détenues collectivement. 
Ce point a d’ailleurs été abordé par Pierre Bourdieu dans son Anthropologie 
économique8 – mais qu’il oriente peut-être trop sur la dénégation du profit9 
– et permet de réfléchir à d’autres formes de distinction des positions. En 
passant par une forme bien connue des médiévistes, il serait possible de par-
ler de logique de communion, par opposition à une logique de capital, où la 
distinction se fait par des différentiels dans l’intensité de participation à un 
trésor collectif – qu’il s’agisse du patrimoine familial ou des biens de Salut 
– conduisant alors à des logiques qui, si elles peuvent s’exprimer en terme 
d’accumulation, d’inégalités de répartition, donnent à ces termes des formes 
de manifestation sociale bien différentes de celles liées au capital.

4.  L’idéaltype de la ville médiévale du nord: une proposition wébérienne en 
discussion

Autre exemple de réflexivité médiévistique possible, l’article de Geja 
aborde la question de l’idéaltype de la ville médiévale du nord. Dissipons un 
léger malentendu: je n’ai presque pas effectué ce travail dans le livre – à l’ex-
ception d’une nuance apportée au caractère insurrectionnel des communes 
– et par conséquent l’ensemble des informations que j’apporte sont les carac-
téristiques que Weber identifie comme typique de la ville médiévale du nord. 
Comme le souligne De Angelis, il aurait sans doute été pertinent de rappeler 
la méthodologie wébérienne pour une telle construction. D’abord la finalité: 
Weber ne cherche pas à définir la ville médiévale, ou la ville en général, mais 
à identifier une forme idéaltypique dont les propriétés ont favorisé l’essor du 
capitalisme rationnel. Sa méthode est la suivante: il va identifier les caractères 
distinctifs de son idéaltype (la ville médiévale du nord de l’Europe occiden-
tale) par opposition à trois autres qui sont la ville médiévale du sud, la cité 
antique et la ville d’Asie. Comme le montrent les pages de Geja, il serait sans 
doute très intéressant de reprendre les bases historiographiques de Weber 
pour chacun de ces exemples, mais en gardant à l’esprit qu’il s’agit pour Weber 
d’étudier les conditions d’émergence10 du capitalisme, en particulier de la com-
binaison entre le travail formellement libre, l’autonomie politique de la ville 

8  Bourdieu, Anthropologie économique.
9  C’est dans ce sens que nous avons consacré quelques lignes au célèbre exemple du noble jetant 
par la fenêtre la bourse accordée à un fils qui n’a pas su entièrement la dépenser (Fontbonne, 
Introduction, 171).
10  Le mot ‘emergence’ est important car Weber consacre de nombreuses pages à insister sur le 
fait que la phase ‘civique’ du capitalisme rationnel occidental est supplantée par une phase éta-
tique qui accompagne son essor. 



132

Alexis Fontbonne

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

et la position de celle-ci comme communauté de production. Une nuance: si 
j’ai consacré quelques pages aux confréries – peut-être par déformation per-
sonnelle – ce n’était pas dans la perspective d’une discussion de la notion de 
ville. Il me semblait en effet important de donner quelques exemples allant à 
l’encontre d’une perspective assez fortement ancrée chez Weber, mais aussi 
Bourdieu, qui est la passivité des laïcs du point de vue de l’engagement dans 
l’économie symbolique.

5.  La valorisation de l’agentivité et ses apories

Cependant, peut-être ne faut-il pas aussitôt se mettre à parler d’agenti-
vité car cette notion – si elle peut être utile en ce qu’elle évite la perspective 
d’agents sociaux ne faisant qu’exprimer les structures du monde social – né-
glige la question essentielle de l’intégration de l’action dans la domination 
symbolique. Que l’on me permette de reprendre quelques lignes du livre: 

il est possible de tricher avec l’impôt au Moyen Âge sans remettre en cause l’impôt, 
de remettre en cause l’impôt sans questionner la différenciation sociale qui implique 
une soumission différenciée à celui-ci. Mais si cela même est questionné, alors c’est un 
renversement social complet qui doit être envisagé.11 

L’agentivité, souvent employée dans la perspective d’une remise en cause 
des logiques de domination, peut conduire à négliger l’intégration des lo-
giques de domination qu’elle implique et par là même légitime: ruser, esqui-
ver, tricher, s’adapter, c’est à la fois échapper et reconnaître les structures de 
domination. Sur ce point, les travaux de Brunet12 me semblent très importants 
car il montre comment les conditions d’une autonomie réelle passent par la 
résistance à la mise en place de la domination symbolique elle-même.

De manière parallèle aux nuances apportées à la notion d’agentivité, il 
me semble qu’une réflexion en terme d’idéaltype doit permettre précisément 
d’éviter une opposition entre courants dominants et dominés, mouvement 
principal et trajectoires parallèles ou contrariées, évoqués par De Angelis. S’il 
est fort juste que toute approche de la sociologie comme grande synthèse re-
vient très probablement à reproduire le discours dominant, c’est exactement 
le contraire qui me semble devoir être envisagé. C’est dans cette perspective 
– et je crois qu’il y a eu là un contresens dans la lecture faite par Mussinatto 
– qu’il m’a semblé nécessaire de rédiger une partie sur les « médiévaux socio-
logues ». Il s’agissait d’un avertissement: la domination scripturaire des clercs 
médiévaux, la relative homologie de position entre les scolastiques médiévaux 
et les universitaires aujourd’hui, la puissance sociale de ces agents intellec-
tuels, constituent autant de risques pouvant amener à confondre catégories 

11  Fontbonne, Introduction,15.
12  Fontbonne, 157 et suiv.



133

Histoire médiévale et sociologie, de la grande union à la solidarité technique

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

dominantes et formes sociales du monde médiéval. C’était aussi pour cette 
raison qu’il me semble nécessaire d’appeler à une étude de sociologie médié-
vale des espaces spontanément délaissés par les sociologues – les mondes non 
cléricaux et non urbains, qui constituent tout de même l’immense majorité de 
l’univers médiéval.

Pour essayer de montrer que l’approche idéaltypique ne vise ni à repro-
duire les catégories cléricales ni à imposer une interprétation synthétique 
et monovalente mais simplement à offrir des variations de points de vue, il 
semble – plus qu’un développement théorique – utile de présenter ici deux 
exemples inédits.13

6.  Le ‘prêtre-magicien’

Le premier exemple porte sur l’observation de la position des prêtres lo-
caux entre le VIIe et le Xe siècle. Il y aurait précisément un risque à essayer 
de décrire ces agents, étroitement intriqués dans le monde social local, sous 
l’angle de pures catégories ecclésiologiques produites par les grands auteurs 
médiévaux, évêques et moines savants. De plus, ces catégories tendent à négli-
ger une dimension essentielle à l’analyse sociale: celle des chances de succès 
dans l’adhésion suscitée à l’égard du discours spécifiquement ecclésial dont 
ces acteurs sont localement les porteurs privilégiés. Pour aborder cette ques-
tion, il nous a semblé utile de faire un parallèle avec le Japon médiéval, où se 
développe une réflexion qui associe les kamis – puissances locales tradition-
nelles – et les divinités bouddhistes alors même que le nouveau pouvoir sho-
gunal se fait le patron et le fondateur d’une série de temples et de sanctuaires. 
Les kamis, décrits désormais comme des puissances moins capricieuses et 
agissant suivant des principes connaissables, sont à la fois l’objet d’une rela-
tion magique contractuelle (maîtrise du temps, protection, etc.) et simultané-
ment considérés comme liés aux puissances universelles éthiques que sont 
les Bouddhas, alors que l’ensemble des créatures surnaturelles qui sortent de 
cette correspondance sont définies comme étrangères et malveillantes.14 Il y 
a donc association étroite entre les pratiques magiques légitimes et l’adhésion 
au bouddhisme universel, protecteur de l’État et devant mener l’ensemble de 
la population à l’illumination. Sur le plan pratique, la plupart des sanctuaires 
des kamis et les rituels sont administrés par des prêtres bouddhistes.15 C’est 
cette association étroite entre éthique universelle et contractualité locale que 

13  Nous avons volontairement choisi deux exemples liés au Haut Moyen Âge, une période dont 
De Angelis a tout à fait raison de souligner qu’elle a été largement négligée par la sociologie 
(Durkheim étant de ce point de vue une exception remarquable).
14  Hardacre, Shinto. A History, 147-9.
15  Hardacre, 160.



134

Alexis Fontbonne

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

Kuroda Toshio a identifié comme bouddhisme ésotérique-exotérique ou Ken-
mitsu Taisei.16

Ce que nous apprend ce détour, c’est qu’il peut exister une unité pratique 
entre des économies symboliques distinctes, validant à la fois la position de 
l’agent qui est à la confluence de cette unité pratique et le système éthique 
universel dont il est le porteur. La contractualité magique, opposée logique-
ment à l’universalisme éthique, peut lui être associée concrètement lorsque 
les actes magiques locaux sont vécus comme le reflet d’une adhésion à l’éco-
nomie symbolique générale, combinant à la fois caractère universel des 
puissances surnaturelles, dimension éthique et garantie de l’ordre social. 
Si nous revenons au prêtre local du haut Moyen Âge, celui-ci est à la fois le 
spécialiste local et consacré de l’économie symbolique ecclésiale, mais aussi 
d’un très grand nombre de transactions proprement indifférentes à celle-ci: 
pratiques de l’écrit, aide juridique, transactions matérielles17 voire pratiques 
magiques.18 Forger par ce biais l’idéaltype du ‘prêtre-magicien’ ne vise en 
aucun cas à définir ce que sont l’ensemble des prêtres locaux au Moyen Âge, 
mais à identifier une dimension pouvant expliquer une forme d’adhésion de 
la population fondée sur la légitimation du discours éthique universel par 
leur unité vécue – dans la personne du prêtre – avec un ensemble d’intérêts 
locaux, relativement indifférents à cette éthique et exprimés contractuelle-
ment. Cet idéaltype est ensuite transposable à d’autres situations, apparem-
ment très éloignées des prêtres médiévaux: en France, le succès des maires 
communistes ruraux – c’est-à-dire des porteurs d’une éthique qui est par 
bien des aspects en contradiction avec une population rurale relativement 
conservatrice et très attachée à la propriété privée – s’explique en partie par 
des caractères indifférents au communisme, tels qu’une position centrale 
dans l’espace des sociabilités du fait de la possession d’une auberge, d’un 
garage ou d’une épicerie.19

Ce petit exemple, rapidement esquissé, constitue une première prise de 
distance à l’égard de l’idée suivant laquelle les outils d’observation sociolo-
gique tendent vers la grande synthèse et il permet aussi d’éviter un risque 
véritable contenu dans la pratique idéaltypique: l’intellectualisation excessive 
du discours sur le monde social.

16  Pour l’ensemble des informations sur l’œuvre de Kuroda Toshio présentées ici, voir The Le-
gacy of Kuroda Toshio, éd. J.C. Dobbins, numéro spécial du Japanese Journal of Religious Stu-
dies, t. 23, 1996, comportant à la fois une série d’articles traduits de Kuroda Toshio et des textes 
commentant son oeuvre.
17  Mériaux, “L’entrée en scène du clergé rural,” 484. Pour une synthèse générale sur ces ques-
tions, cf. Patzold et van Rhijn, Men in the middle.
18  Van Rhijn, Leading the Way to Heaven, 232.
19  Mischi, “Être communiste en milieu rural,” 63-5.



135

Histoire médiévale et sociologie, de la grande union à la solidarité technique

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

7.  ‘L’académisme’

Le second exemple peut à l’inverse sembler tomber dans ces deux travers 
(intellectualisation et grande synthèse), mais il va être utile pour bien sou-
ligner dans quelle mesure aborder un idéaltype comme une variation axio-
logique et non une description théorique permet d’y échapper. Un certain 
nombre de discours ecclésiologiques allant du VIIe au Xe siècle présente des 
caractères cohérents: condamnation tendancielle des pratiques magiques 
ou de la domination charismatique (évêques itinérants, expériences érémi-
tiques) au profit d’un formalisme accru et d’une distinction sociale plus mar-
quée entre professionnels du Salut (évêque, prêtre, moine-prêtre) et le reste 
de la population, le tout sous le patronage d’un véritable nomothète mondain 
de l’économie symbolique ecclésiale lorsque les souverains carolingiens re-
vendiquent une position comparable à celle des empereurs byzantins. Chaque 
point qui vient d’être présenté est bien entendu discutable dans le détail, et 
confondre ces discours avec la réalité historique amènerait à de dangereux 
contresens. Ce n’est cependant pas la finalité visée par la description d’un tel 
modèle que nous avons qualifié d’‘académique’. Son but est de parvenir à sur-
monter les débats concernant l’importance ou non de la réforme grégorienne, 
en terme de révolution totale ou de simple épisode dans un processus de long 
terme. En réalité, ce problème peut être considéré comme un problème du 
discours sociologique: confondre la rupture essentielle avec le moment où 
les agents affirment qu’elle a lieu. On peut ainsi noter que dans la sociologie 
bourdieusienne, l’attention portée à la révolution symbolique comme temps 
fondateur du champ – approche pleinement légitime en ce qu’elle visait à 
identifier un moment de revendication explicite de l’autonomie – peut amener 
à négliger la période historique antérieure et le rôle qu’elle a pu jouer en terme 
d’accumulation de capital et d’adhésion collective des populations profanes 
aux valeurs spécifiques du champ. Articuler académisme, révolution symbo-
lique et champ autonome permet ainsi de dépasser une lecture en terme de 
continuités et ruptures – et ses innombrables synonymes ou modulations – 
pour identifier deux conditions nécessaires à l’établissement d’un champ au-
tonome: une période d’accumulation de capital et de légitimité et un temps de 
surjeu, où les agents les plus engagés, convaincus par les effets de l’accumula-
tion du caractère transcendant de leurs valeurs, décident d’affirmer celles-ci 
contre le caractère formel de l’académisme. Dans ce cas précis, l’étude de la 
période médiévale permet de résoudre une difficulté dans l’ordre du discours 
non seulement pour les médiévistes, mais aussi pour tous ceux qui travaillent 
avec les notions de champ et de révolution symbolique.20

20  Pour prendre un exemple fort éloigné du XIe siècle, on peut remarquer que les principales 
critiques faites au travail fondateur dans la sociologie de la bande dessinée de Luc Boltanski 
(“La constitution du champ de la bande dessinée,” 37-59) sont précisément d’avoir confondu l’af-
firmation explicite d’une nouvelle génération d’auteurs dans les années 1960 avec la principale 
transformation connu par l’espace de la bande-dessinée, négligeant le caractère essentiel des 



136

Alexis Fontbonne

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

8.  Conclusion

Sans être certain d’avoir répondu à toutes les interrogations posées dans 
les riches contributions qui précèdent, il semble possible de conclure sur trois 
points essentiels: affirmer la possibilité d’une sociologie médiévale ne vise 
en aucun cas à remplacer le travail du médiéviste par une théorisation so-
ciologique réduisant les documents au statut d’illustration, ni à produire de 
vastes synthèses si générales qu’elles en deviennent des discours mytholo-
giques mais à indiquer 1) qu’un rapport rigoureux aux notions peut permettre 
d’éviter une part des problèmes que rencontre l’historien lorsqu’il passe de la 
compréhension du document à celle du monde social dans lequel il a été pro-
duit, 2) que le médiéviste, en faisant son travail de médiéviste produit sans 
doute des éléments bien plus solides pour une discussion de certaines no-
tions sociologiques que des discussions abstraites, à condition précisément 
de ne pas réduire ses objections au statut de contre-exemples et 3) qu’à ces 
deux conditions, il sera peut-être possible de renouer, au-delà des formules 
incantatoires, avec l’immense richesse de la période médiévale comme « site 
privilégié » pour la construction de la réflexion sociologique. Pour rassembler 
cela en une ligne: là où beaucoup cherchent, ou condamnent, une approche 
méta-historique rassemblant les sciences sociales, c’est davantage un travail 
hypo-historique qui est nécessaire.

deux générations précédentes dans la constitution matériel et symbolique du statut d’auteur. 
Pour une synthèse concernant ce point, cf. Sylvain Lesage, “Une bande dessinée adulte? Usages 
et mésusages de la légitimation.”



137

Histoire médiévale et sociologie, de la grande union à la solidarité technique

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

Ouvrages cités

Bourdieu, Pierre. Sociologie générale vol.  2, cours au Collège de France, 1983-1986. Paris: 
Seuil, 2016.

Bourdieu, Pierre. Sur l’État. Cours au Collège de France, 1989-1992. Paris: Seuil, 2012.
Bourdieu, Pierre. “Le rire des évêques.” En Pierre Bourdieu, Raisons pratiques. Sur la théorie 

de l’action, 202-13. Paris: Seuil, 1994.
Bourdieu Pierre. Anthropologie économique. Cours au Collège de France, 1992-1993. Paris: 

Seuil, 2017.
Boltanski, Luc. “La constitution du champ de la bande dessinée.” Actes de la recherche en 

sciences sociales 1, no 1 (1975) : 37-59.
Cassirer, Ernst. La philosophie des formes symboliques 1. Le langage. Paris: les Éditions de 

Minuit, 1972.
Hardacre, Helen. Shinto. A History. Oxford: Oxford University Press, 2017.
Lesage, Sylvain. “Une bande dessinée adulte ? Usages et mésusages de la légitimation.” Belphé-

gor 17 (2019), en ligne. 
Mériaux, Charles. “L’entrée en scène du clergé rural à l’époque carolingienne.” En L’empreinte 

chrétienne en Gaule du IVe au IXe siècle, 469-90. Turnhout: Brepols, 2014.
Mischi, Julian. “Être communiste en milieu rural.” Études rurales 171, no 2 (2004): 61-71.
Patzold, Steffen, et Carine van Rhijn (éds.). Men in the middle. Local priests in early medieval 

Europe. Berlin: De Gruyter, 2016.
Van Rhijn, Carine. Leading the Way to Heaven. Pastoral Care and Salvation in the Carolingian 

Period. London/New York: Routledge, 2022.
Weber, Max. L’Éthique protestante et l’esprit du capitalisme suivi d’autres essais, traduction de 

Jean-Pierre Grossein. Paris: NRF Gallimard, 2003.






