
Firenze University Press

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025)

<http://www.retimedievali.it>

Compassione, amicizia e comunità nella Vita nova

di Giulia Gaimari

Parole nove: indagini sul lessico  
della Vita nova di Dante Alighieri.  

II.  
I moti dell’anima tra retorica e medicina

a cura di Nicolò Maldina e Donatella Tronca



835Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

Compassione, amicizia e comunità nella Vita nova

di Giulia Gaimari

Una volta messa a fuoco la relazione fra amicizia e compassione (intesa nel senso etimologico 
di cum passio cioè di “corrispondenza di stati d’animo”, “comunanza di sentimenti”) – riscon-
trabile tanto nella ricezione duecentesca del sistema etico aristotelico quanto nella concezione 
ciceroniana di amicizia come consensio (Laelius de amicitia VI, 20) – il presente contributo 
indaga il ruolo che svolge la condivisione emotiva nella costruzione delle comunità di lettori e 
lettrici che la Vita nova porta in scena, nonché la ricerca di compartecipazione affettiva che l’A-
lighieri mette in atto attraverso la poesia e il racconto, da inquadrare anche entro l’antropologia 
cristiana dell’affettività.

The connection between friendship and compassion – understood in its etymological sense of 
cum passio, or “commonality of feelings” – is evident in both the thirteenth-century recep-
tion of Aristotle’s ethical system and Cicero’s conception of friendship as consensio (Laelius de 
amicitia VI, 20). Building on this foundation, the present article explores the role of emotional 
sharing in the formation of communities of readers as portrayed in Dante’s Vita Nova. It further 
considers Alighieri’s endeavour to foster affective participation through poetry and narrative, 
situating this pursuit within the broader framework of Christian anthropology and its under-
standing of affectivity.

Medioevo, Dante Alighieri, Vita nova, Cicerone, Laelius de amicitia, Aristotele, Ethica nicoma-
chea, Brunetto Latini, Tresor, Agostino, compassione, consensio, amicizia, affettività, comunità.

Middle Ages, Dante Alighieri, Vita nova, Cicero, Laelius de amicitia, Aristotle, Ethica nicomachea, 
Brunetto Latini, Tresor, Augustine, compassion, consensio, friendship, affectivity, community.

In un celebre passaggio del Convivio, Dante celebra il valore consolatorio 
della letteratura. Dopo la morte di Beatrice – racconta – egli aveva cercato 
rimedio alla propria “tristizia” nelle parole del De consolatione philosophiae 
di Boezio e del Laelius de amicitia di Cicerone, la cui lettura lo aveva intro-
dotto alla filosofia (Conv. II, xii).1 Mentre della ricezione dantesca di Boezio 
si è detto molto, si sa ancora poco di come egli abbia letto Cicerone.2 Si deve a 

1  Si tratta di uno dei passaggi chiave in cui Dante, avviandosi a illustrare l’esposizione “allegori-
ca e vera” della canzone Voi che ’ntendendo il terzo ciel movete, riorienta l’episodio vitanovesco 
della “donna pietosa” (Vn XXXV-XXXVIII): non più donna ma madonna Filosofia.
2  Su Dante e Boezio si vedano almeno Nasti, “Storia materiale di un classico dantesco;” Lom-
bardo, “Ed imaginava lei;” Lombardo, “In sembianza di donna;” Lombardo, Boezio in Dante; 

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025), ISSN 1593-2214, <http://rivista.retimedievali.it> 

Giulia Gaimari, University of Toronto, giulia.gaimari@utoronto.ca, https://orcid.org/0000-0001-6095-
8702

DOI 10.6093/1593-2214/12918

Parole nove: indagini sul lessico della Vita nova di Dante Alighieri. II. I moti dell’anima tra retorica  
e medicina, a cura di Nicolò Maldina e Donatella Tronca



836

Giulia Gaimari

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

Domenico De Robertis un primo, lucido riconoscimento delle corrispondenze 
fra la Vita nova e il Laelius, considerato non solo in se stesso ma anche nel 
quadro della sua straordinaria fortuna medievale, specie quella che fa capo al 
De spiritali amicitia di Aelredo di Rievaulx. Ben consapevole della ricezione 
dell’opera ciceroniana in ambito monastico, De Robertis ravvisa una simme-
tria che si traduce non tanto in riprese testuali puntuali, quanto in un’ispi-
razione di ampia portata che pare animare le traiettorie fondanti del libello 
dantesco e della renovatio poetica e spirituale di cui esso si fa testimone.3 L’u-
nione di due anime affini per virtù il cui unico premio è l’amore stesso,4 cioè 
l’essenza della vera amicizia che il Lelio ciceroniano scandaglia all’indomani 
della morte dell’amico Scipione e che alla morte sopravvive, permea senz’altro 
la celebrazione dantesca dell’amore disinteressato, nonché il ruolo primario 
che l’Alighieri affida alla memoria, individuale e collettiva.5 Allo stesso tempo, 
l’elemento razionale che contraddistingue l’esperienza amorosa del protago-
nista della Vita nova – contrariamente a quella messa in versi dal “primo 
amico” (Vn II, 14; XXV, 10; XXX, 3) Guido Cavalcanti – riposa verosimilmen-
te anche sulla concezione cistercense dell’amore, secondo cui ratio e affectus 
coesistono e anzi si assistono a vicenda.6

Studi più recenti hanno approfondito l’interazione, in Dante, fra amicizia 
classica e amicizia cristiana, tra fare poetico e vita pubblica, tenendo conto 
tanto della ricezione duecentesca di Aristotele, il quale dedica all’amicizia i 
libri ottavo e nono dell’Ethica nicomachea, quanto dei contesti urbani, uni-
versitari e cortesi dell’Italia tardo medievale e delle relazioni sociali che lì 

Pegoretti, “Da questa nobilissima perfezione;” sulla circolazione materiale del Laelius si veda 
sempre Nasti, “Storia materiale,” Black, “Cicero in the Curriculum of Italian Renaissance Gram-
mar Schools” e Mabboux, Cicéron et la commune. Spero di offrire una panoramica chiara sulle 
possibili modalità di accesso, da parte di Dante, al Laelius in altra sede.
3  De Robertis, Il libro della “Vita nuova”, 20-4; 37-8; Ronconi, “Cicerone, Marco Tullio;” Mo-
ore, Studies in Dante, 354, il cui regesto non segnala la presenza di citazioni dal Laelius nella 
Vita nova; si veda però Pirovano, ad Vn XXII, 1-2, 179, che sulla scorta di De Robertis spiega la 
digressione circa l’“intima amistade” fra Beatrice e il padre, e quindi il dolore di lei per la morte 
del genitore, ricorrendo a Cicerone, Laelius de amicitia, VIII, 27.
4  Si veda ad esempio Cicerone, Laelius de amicitia, IX, 31: Ut enim benefici liberalesque sumus, 
non ut exigamus gratiam – neque enim beneficium faeneramur, sed natura propensi ad libe-
ralitatem sumus – sic amicitiam non spe mercedis adducti, sed quod omnis eius fructus in ipso 
amore inest, expetendam putamus; Aelredo di Rievaulx, De spiritali amicitia, I, 45: Amicitia 
enim spiritalis quam veram dicimus, non utilitatis cuisque mundialis intuitu, non qualibet ex-
tra nascente causa, sed ex propriae naturae dignitate, et humani pectoris sensu desideratur; 
ita ut fructus eius praemiumque non sit aliud quam ipsa.
5  Si veda sempre De Robertis, Il libro della “Vita nuova,” 21-2, anche per ulteriori rimandi al 
Laelius. Cfr. Vita nova I, 1: “In quella parte del libro de la mia memoria dinanzi a la quale poco 
si potrebbe leggere, si trova una rubrica la quale dice: Incipit vita nova. Sotto la quale rubrica io 
trovo scritte le parole le quali è mio intendimento d’assemplare in questo libello; e se non tutte, 
almeno la loro sentenzia”.
6  De Robertis, Il libro della “Vita nuova”, 37-8; Rea, “Amore e ragione nella Vita nuova,” 168-9, 
che rimanda al Tractatus de natura et dignitate amoris di Guglielmo di Saint-Thierry e ai Ser-
mones in Cantica Canticorum di Bernardo di Chiaravalle, in lieve contrasto con le proposte di 
De Robertis; Mocan, “Intelletto d’amore.” Si veda ora Cherchi, “Dante e Cicerone,” 588-90, che 
riprende e sviluppa la tesi di De Robertis.



837

Compassione, amicizia e comunità nella Vita nova

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

si instauravano e negoziavano, anche attraverso la letteratura.7 Come ha di-
mostrato Elizabeth Coggeshall, la semantica dell’amicizia che caratterizza la 
produzione letteraria riconducibile a tali comunità è ambivalente e stratifica-
ta, e rivela quanto l’amicizia non fosse solo una pratica che aspirava all’ideale 
virtuoso di stampo classico fatto proprio dall’Europa cristiana medievale e 
dall’etica e retorica comunali, ma anche l’espressione di un antagonismo ar-
tistico – un conflitto dialettico di carattere inclusivo radicato anch’esso nei 
valori morali e civili promossi nel Laelius – nonché uno strumento di auto-
promozione intellettuale e di posizionamento sociale e politico.8 All’incrocio 
fra privato e pubblico, fra elitismo e volontà di parlare non soltanto a una cer-
chia ristretta di poeti, o a un solo amico, la Vita nova di Dante entra in dialogo 
con tali dinamiche d’interazione sociale e artistica.9

Lo statuto altamente sperimentale del libello ha dato luogo a letture che 
hanno messo in luce il profondo carattere soggettivo e, in buona sostanza, 
monologico delle rime ivi incluse, veicolato dall’esegesi d’autore.10 Nell’inca-
stonare i propri componimenti poetici entro i confini di una narrazione e di 
un commento in prosa che ne indirizzano l’interpretazione, mettendo così a 
tacere le possibili o reali critiche, l’Alighieri pare sbarrare la strada alla vitale 
conflittualità dello scambio letterario tipico del suo tempo, promuovendo un 
modello di amicizia – e di poesia – gerarchico e antisociale, sino alla soglia 
dell’isolamento e del silenzio.11 Eppure ogni storia ha bisogno di un pubblico, 

7  Si veda Modesto, Dante’s Idea of Friendship; Barolini, “Amicus eius;” Coggeshall, “Jousting 
with Verse;” Coggeshall, On Amistà.
8  Coggeshall, On Amistà, 4-10 e 36 (sulle diverse forme e concezioni di amicizia, sul valore civi-
le della vera amicizia in Cicerone, nonché sui concetti ciceroniani di honesta certatio e di rim-
provero benevolo); 14-5 e 29-33 (sulla rielaborazione della concezione aristotelico-ciceroniana 
di amicizia da parte di Brunetto Latini, e sul ruolo chiave che egli attribuisce all’eloquenza e 
alla sapienza, sempre sulla scorta di Cicerone); 20-1 (sul linguaggio dell’amicizia in Dante e 
nei suoi contemporanei, e su come esso veicoli anche concezioni individualiste, gerarchizzate e 
strumentali); 28-44 (sulla pratica della tenzone intesa come esercizio d’amicizia, strumento di 
networking, mezzo per ottenere riconoscimento personale nell’agorà poetica e, non da ultimo, 
per coltivare il benessere della collettività attraverso il dialogo e la disputa). Sulla valenza civile 
dell’amicizia in Brunetto (nel Favolello e nel Tresor, e per la relazione di questi con il De amici-
tia di Boncompagno da Signa), si veda Gasparini, “L’amitié comme fondament de la concordia 
civium.”
9  Sulla Vita nova come strumento che mira ad assicurare al suo autore legittimità e autorità 
nello spazio pubblico, e sull’importanza che, in questo senso, rivestono i capitoli dedicati al 
trionfo di Beatrice si veda Brilli, Milani, Vite nuove, 120-2; sulla dimensione dialogica e sociale 
del libello si veda Honess, “Vita Nova I-IV.”
10  Si veda Giunta, Due saggi sulla tenzone, 80-2, ripreso da Coggeshall, On Amistà, 54. Secon-
do Giunta, “tutti i testi poetici della Vita nova sono monologici tranne uno, il primo (perché è 
chiaro che i testi rivolti alle donne, ai pellegrini, ecc., sono testi fintamente dialogici, in cui l’in-
terlocutore è solamente una figura d’appoggio, un artificio retorico utile alla drammatizzazione 
dei sentimenti). Questa maggiore compattezza e coerenza del registro lirico è ottenuta anche, 
naturalmente, per mezzo della prosa” (81). Si veda anche Gragnolati, “Authorship and Perfor-
mance,” il quale mette in luce il valore performativo della Vita nova inteso come il successo 
ottenuto dal libello nell’attribuire un nuovo significato, definitivo e non aperto, alle liriche ivi 
incluse, dando vita così a un autore nuovo.
11  Questa, in particolare, la lettura di Coggeshall, On Amistà, 49-59; sul modo dialogico della 
lirica duecentesca e sul rapporto fra realtà e letteratura si veda Giunta, Versi a un destinatario; 



838

Giulia Gaimari

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

e ogni persona di un amico.12 Pur chiudendosi all’insegna dell’incomunicabi-
lità, un’incomunicabilità che invero si fa promessa di parole nuove,13 la Vita 
nova mette in scena una costellazione di interlocutori e interlocutrici con cui 
l’io narrante si relaziona a più livelli, dal dialogo vero e proprio alla scrittura 
di poesie su commissione. Talvolta il pubblico che prende vita nella prosa è 
anche quello immaginato nella lirica, come nel caso eclatante di Donne ch’a-
vete intelletto d’amore (Vn XVIII-XIX), sebbene il congedo riveli come la vera 
destinataria del componimento sia “quella di cui laude so’ adornata” (v. 63) 
per poi includere, fra gli intermediari, anche l’“omo cortese” (v. 67), cioè un 
soggetto maschile moralmente individuato.14 Altre volte, invece, il racconto 
crea una straordinaria polifonia di intenti e di affetti: basti pensare al sonetto 
Venite a intender li sospiri miei, che l’io narrante dice di avere scritto per il 
fratello di Beatrice, nonché suo secondo amico, il quale lo invita a simulare pa-
role di sofferenza in sua vece dandogli così l’occasione di esprimere il proprio 
dolore per la morte dell’amata (Vn XXXII).15 Il narratore, insomma, pur dan-
do spazio al dialogo interiore, interagisce con una pluralità di lettori, lettrici, 
amici, parenti, o semplici testimoni, restituendo l’immagine di una comunità 
vivace e dei suoi molteplici legami affettivi, e conferendo particolare rilievo al 
valore e ai limiti della condivisione emotiva, cioè della compassione.16

sulla soggettività della Vita nova e sull’ampia parte di realtà che in essa viene rappresentata e 
che dà linfa alla soggettività stessa si veda Ivi, 386-439; per il concetto di fictionalization del 
lettore in relazione alla Vita nova e per l’oscillazione di Dante fra il tentativo di affrancare la 
propria poesia dalle pratiche sociali dello scambio letterario tipiche del suo tempo e la ricaduta 
in queste ultime, si veda Ahern, “The Reader on the Piazza” e “The New Life of the Book;” sulle 
omissioni e sui silenzi della Vita nova, si veda Keen, “The Poetry of Mourning.”
12  Cicerone, Laelius de amicitia, VI, 22: Nam et secundas res splendidiores facit amicitia, et 
adversas, partiens communicansque, leviores; XV, 55: Vita inculta et deserta ab amicis non 
possit esse iucunda; XXIII, 86: Sine amicitia vitam esse nullam, si modo velint aliqua ex parte 
liberaliter vivere.
13  Si veda Barański, “Lascio cotale trattato,” 13, secondo cui il finale della Vita nova non annun-
cia un fallimento artistico, ma celebra la novitas del libello stesso.
14  Si ricordi che la canzone Donne ch’avete intelletto d’amore ha goduto di una circolazione 
indipendente, è difatti trascritta nel ms. Vat. Lat. 3793; mentre del sonetto Venite a intender li 
sospiri miei è attestata una redazione precedente (si veda Barolini, Dante’s Lyric Poetry, 254-5, 
che riproduce l’edizione De Robertis). Sul congedo di Donne ch’avete, che include un pubblico 
più ampio rispetto all’apostrofe iniziale, si veda Ahern, “The Reader on the Piazza,” 31-2; Ahern, 
“The New Life of the Book,” 6-7.
15  In Vn XXXIII, tale polifonia si fa ancora più marcata, includendo fra l’altro un pubblico ter-
zo, cioè chi sa leggere “sottilmente:” Dante racconta di avere scritto le due stanze di canzone ivi 
incluse per il fratello della donna amata, la prima in nome del fratello medesimo e la seconda 
invece a suo nome; egli insomma attribuisce all’io lirico due voci e due identità diverse all’in-
terno dello stesso componimento, le quali esprimono dolore, insieme, per la morte di Beatrice; 
allo stesso tempo, però, afferma di non avere rivelato tale compresenza al destinatario delle due 
stanze, la quale sarà invece manifesta a dei lettori accorti (Vn XXXIII, 1-3).
16  Intendo compassione nel senso etimologico di cum passio, cioè di “corrispondenza di stati 
d’animo”, “comunanza di sentimenti”. Per la sinonimia di compassione e pietà nella Vita nova 
si veda Vn XXXV; si veda invece Conv. IV, x, 6 per la differenziazione fra pietà e misericordia: 
“E non è pietade quella che crede la volgar gente, cioè dolersi de l’altrui male, anzi è questo uno 
suo speziale effetto, che si chiama misericordia ed è passione; ma pietade non è passione, anzi 
è una nobile disposizione d’animo, apparecchiata di ricevere amore, misericordia e altre cari-
tative passioni”. Sull’identificazione della misericordia come passione, si veda Aristoteles Lati-



839

Compassione, amicizia e comunità nella Vita nova

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

In questo contesto, il presente contributo intende esplorare il ruolo che 
svolge la ricerca di ascolto e compassione nell’impianto narrativo e concet-
tuale della Vita nova, un ruolo che presuppone una riflessione intorno all’a-
micizia.17 Per fare questo, mi concentrerò specialmente sul capitolo XL e sulla 
volontà lì espressa, da parte della voce narrante, di indirizzare i propri versi a 
un gruppo di pellegrini diretti a Roma affinché essi possano partecipare della 
sofferenza sua e della “dolorosa cittade” che si trovano ad attraversare (Vn XL, 
3). La serie di considerazioni qui proposta scaturisce difatti da una semplice 
domanda: perché Dante vuole fare piangere i pellegrini? In prima battuta, si 
tenga conto che, come avverte Roberto Rea, è stato Guido Cavalcanti colui 
che ha spalancato le possibilità discorsive della lirica d’amore duecentesca 
invocando esplicitamente l’attenzione e la misericordia del lettore e confe-
rendo alla sua poesia un valore universale attraverso un utilizzo sistematico 
del linguaggio della Bibbia, specialmente delle Lamentationes di Geremia.18 
E che le Lamentationes facciano da sfondo al discorso dantesco nel capitolo 
in questione è stato ampiamente notato, anche sulla scorta della loro esege-
si nell’ambiente francescano della Firenze tardoduecentesca.19 Senza dubbio, 
quindi, è prima di tutto nel solco di Cavalcanti e della ricezione fiorentina 
delle Lamentationes che va letto il capitolo XL della Vita nova. Ma forse si 
può dire qualcosa di più. Prima di procedere, però, è necessario chiarire il 
rapporto che vige fra compassione e amicizia, un rapporto che, come vedre-
mo, giustifica da un lato la necessità di considerarle come i due poli della me-

nus, Ethica nichomachea translatio Roberti Grosseteste, lib. II, cap. v: Quia igitur que in ani-
ma fiunt tria sunt, passiones, potencie, habitus, horum aliquod utique erit virtus. Dico autem 
passiones quidem, concupiscenciam, iram, timorem, audaciam, invidia, gaudium, amiciciam, 
odium, desiderium, zelum, misericordiam, universaliter quibus sequitur delectacio vel tristi-
cia. Sul tema letterario della “pietà” fra Vita nova e Commedia, specialmente in relazione ai Sal-
mi, si veda Maldina, “Dante e la poesia della pietà.” Per la relazione fra amicizia e misericordia 
in Conv. I, i, 8-10, si veda Ciabattoni, “Dante’s Rhetoric of Friendship,” 111-3.
17  Sulla semantica dell’amicizia nella Vita nova si veda ora Rigo, “‘Amico’, ‘amici’, ‘amistade’,” 
che esplora il motivo dell’amicizia nell’opera di Dante e le sue ricadute poetico-storiografiche.
18  Rea, Cavalcanti poeta, 141-82; e 393-402 sul lemma “pietà” nella poesia cavalcantiana; Rea, 
Cavalcanti e l’invenzione del lettore. Sull’universalità del lutto auspicata in Vn LX, nonché sulla 
modalità evangelica che qui sembra acquisire la poesia dantesca, si vedano almeno i commenti 
di Rossi (ad Vn 29, 194) e di Pirovano (ad Vn XL, 1-4 e 5-8, 277-80). Sul ruolo e le funzioni delle 
lacrime nel corso del medioevo cristiano si veda Nagy, Le don des larmes.
19  Le Lamentationes sono citate esplicitamente in Vn VII, XXVIII e XXX; sulla presenza del-
le Lamentationes nella Vita nova si vedano Martinez, “Mourning Beatrice,” in particolare per 
l’uso delle Lamentationes nella liturgia pasquale, per il riferimento al commento di Ugo di San 
Caro – che attribuisce l’identità (allegorica) di pellegrini ai destinatari dell’apostrofe di Lam. 1, 
12 – e per avere ricordato che, nell’esegesi medievale, Lam. 1, 12 era considerato un esempio di 
conquestio, quella parte del discorso che secondo il De inventione di Cicerone ha la funzione di 
suscitare la misericordia dell’ascoltatore; Pegoretti, “Lamentazioni fiorentine,” per la dimensio-
ne retorica e stilistica del commento alle Lamentationes di Pietro di Giovanni Olivi e per il fatto 
che egli l’abbia composto a Firenze fra il 1287 e il 1289, dettaglio sfuggito alla critica dantesca e 
cavalcantiana. Si veda anche Maldina, “Vita nova e dimensione biblica:” anch’egli richiama, in 
relazione a Vn XL, l’esegesi dell’Olivi e quella di Ugo di San Caro. Sull’appartenenza della Vita 
nova al genere dell’elegia si veda Carrai, Dante elegiaco.



840

Giulia Gaimari

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

desima concezione, e dall’altro spiega la scelta di prendere le mosse proprio 
dalla supposta lettura dantesca del Laelius di Cicerone.

Partiamo dall’opera di un altro protagonista della vita intellettuale fio-
rentina, cioè dal Tresor di Brunetto Latini. In Tresor II, 25, il Latini illustra 
la differenza fra compaingnie e amisté spiegando, sulla scorta della Summa 
Alexandrinorum aristotelica, che la socievolezza differisce dall’amicizia nella 
misura in cui quest’ultima implica la presenza di compassion e humanité de 
coraige.20 In altre parole, secondo l’Aristotele di Brunetto, l’amicizia compor-
ta un legame di condivisione emotiva che va ben oltre la semplice affabilità. 
Non diversamente, per Cicerone l’amicizia è nihil aliud nisi omnium divina-
rum humanarumque rerum cum benevolentia et caritate consensio, cioè 
un “sentire insieme” rispetto all’umano e al divino, accompagnato da amore 
e benevolenza.21 A tal proposito, se si considera la voce sentio -tis presente 
nelle Derivationes di Uguccione da Pisa e il significato che egli attribuisce 
al composto consentio -tis, cioè consensum prebere, quasi simul sentire,22 è 
possibile avanzare l’ipotesi che, per un lettore medievale dotato di sensibilità 

20  Brunetto Latini, Tresor, II, 25; Ermanno Alemanno, Summa Alexandrinorum, LIX: Post 
hoc dicendum de hiis que in convitibus et societatibus et collocutionibus dispositiones […]. Et 
medium quidem in hiis est ut homo affabilem et sociabilem et comunicabilem se exhibeat cui 
oportet et in quibus oportet et gratia cuius rei oportet et quantum oportet et ut oportet et quan-
do oportet et ubi oportet, et fere dispositio hec similis amicitie existit: diversificatur tamen ab 
ea eo quod non invenitur inhumanitas vel humanitas et compassio per quam amicitia subsi-
stit; ma si veda la traduzione latina della Nicomachea di Roberto Grossatesta, dove non appare 
il concetto di compassio, bensì quello di passio, per cui la giusta socievolezza (che Aristotele 
descrive senza però darle un nome) differisce dall’amicizia nella misura in cui la prima implica 
l’assenza di passione e dilezione per le persone con cui si interagisce: Talis enim est qui secun-
dum medium habitum, puta volumus dicere moderatum amicum diligere assumentem. Dif-
fert autem ab amicicia, quoniam sine passione est et diligendi quibus colloquitur (Aristoteles 
Latinus, Ethica nichomachea translatio Roberti Grosseteste, lib. IV, cap. xiii). Si veda infine la 
versione della Summa presente nel ms. Admont 608 edito in Fowler, “Manuscript Admont 608,” 
dove passio e unanimitas sono i due elementi che contraddistinguono l’amicizia: Post hec dicen-
dum que in convictionibus et societatibus et collocationibus sunt dispositiones. […] Et medium 
quidem est ut homo effabilem et socialem et amicabilem se exhibeat cui oportet et in quibus 
et gratia cuius rei oportet et quantum oportet et ut oportet et quando oportet et ut oportet et 
fere hec dispositio similis amicitie existit; diversificatur tamen ab ea eo quod non invenitur in 
ipsa unanimitas et passio per quam amicitia subsistit (Summa Alexandrinorum, V, vi). Per la 
nozione di compassio presente nella sezione VII dei Problemata aristotelici (specialmente nella 
traduzione latina di Bartolomeo da Messina, nel commento di Pietro d’Abano, risalente al 1310, 
e in quelli a lui successivi), si veda Delaurenti, La Contagion des émotions, 31-64.
21  Cicerone, Laelius de amicitia, VI, 20. Questa definizione è diventata, nel medioevo, un luogo 
comune particolarmente diffuso; si veda ad esempio la sezione De vera amicitia, et quae sunt 
attendenda in eligendo aliquem in amicum, et de pertinentibus ad veram amicitiam (inclusa 
nel trattato dedicato alla virtù della carità) nella Summa virtutum ac vitiorum di Guglielmo 
Peraldo (Peraldo, Summa virtutum, t. 1, tr. 4, c. xv); il capitolo De amicitia et amore amicorum 
et qualis est eligendus amicus incluso nella sezione sulla carità del Liber de virtutibus et vitiis 
del francescano Servasanto da Faenza, probabilmente composto a Firenze fra il 1274 e il 1285 
(Servasanto da Faenza, Liber de virtutibus, IV, 31); il De amore et dilectione Dei et proximi di 
Albertano da Brescia (Albertano da Brescia, De amore et dilectione Dei et proximi, l. IV, c. x De 
benignitate) e il suo volgarizzamento a opera di Andrea da Grosseto, dove si legge “E, secondo 
Tullio, l’amistà ène non altra cosa che sommo consentimento de le cose umane e de le divine, con 
benivoglienza e con amore” (Selmi, Dei trattati morali di Albertano da Brescia, 345-6).
22  Uguccione da Pisa, Derivationes, s.v. sentio -tis […] consentio -tis.



841

Compassione, amicizia e comunità nella Vita nova

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

etimologica, l’amicitia-consensio di Cicerone fosse non solo o semplicemente 
un accordo di opinioni di carattere intellettuale, bensì un’unione fondata su 
un sentimento condiviso circa il mondo e l’esistenza.23 In effetti, il già ricor-
dato Aelredo di Rievaulx, che riorienta l’amicizia ciceroniana entro il paradig-
ma cristiano,24 glossa la definizione del Laelius con il ricorso a un passaggio 
tratto dagli Atti degli Apostoli per rimarcare il grande numero degli amici in 
Cristo (in opposizione alla rarità della vera amicizia postulata da Cicerone)25 
e al contempo mettendone in luce la profonda dimensione di condivisione af-
fettiva e spirituale:

Nonne, secundum Tullianam diffinitionem, verae amicitiae virtute pollebant, de 
quibus scriptum est: Multitudinis credentium erat cor unum et anima una; nec qui-
squam aliquid suum esse dicebat, sed erant illis omnia communia [Act. IV, 32]. Quo-
modo non inter eos rerum divinarum et humanarum cum caritate et benevolentia 
fuit summa consensio, quibus erat cor unum et anima una?26

Dotati di un cuore solo e di un’unica anima, i membri delle prime comu-
nità cristiane – una moltitudine di credenti – sono qui presentati come un 
modello di summa consensio.

D’altra parte, come ha messo in luce Barbara Rosenwein, Cicerone confe-
risce un certo valore alle emozioni proprio nel Laelius, dove sembra mettere 
in discussione il concetto stoico di apatia difendendo l’importanza della cura, 
la quale accompagna inevitabilmente i rapporti d’amicizia. Secondo il retore 
romano, l’ansietà che proviamo in virtù di un amico non dovrebbe spingerci 
a rimuovere l’amicizia dalle nostre vite, esattamente come non dovremmo ri-
nunciare al perseguimento della virtù perché essa può talvolta essere causa 
di apprensione. Se fuggiamo la cura fuggiamo anche la virtù; ed è proprio per 
questo che si vedono i giusti soffrire per l’ingiustizia, i forti per la codardia 
e i modesti per la dissolutezza.27 Se si sopprimono i moti dell’animo, non c’è 
alcuna differenza fra un essere umano e un tronco o una pietra:

23  Si veda anche Cicerone, Laelius de amicitia, XVIII, 65: Simplicem praeterea et communem 
et consentientem, id est, qui rebus isdem moveatur, elegi par est; quae omnia pertinent ad fi-
delitatem.
24  Sin dall’inizio del De spiritali amicitia, per Aelredo l’amicizia è unione in Cristo: Ecce ego et 
tu, et spero quod tertius inter nos Christus sit (De spiritali amicitia, I, 1); Quid enim sublimius 
de amicitia dici potest, quid verius, quid utilius, quam quod in Christo inchoari, et secundum 
Christum produci, et a Christo perfici debeat probetur (De spiritali amicitia, I, 10). Su amicizia 
e carità in Aelredo si veda Pezzini, “Aelred’s Doctrine of Charity,” 237.
25  Cicerone, Laelius de amicitia, IV, 15: Idque eo mihi magis est cordi, quod ex omnibus saecu-
lis vix tria aut quattuor nominantur paria amicorum.
26  Aelredo di Rievaulx, De spiritali amicitia, I, 28-29. Si veda anche, in De spiritali amicitia I, 
46, la definizione di amicizia spirituale: Amicitia itaque spiritalis inter bonos, vitae, morum, 
studiorumque similitudine parturitur, quae est in rebus humanis atque divinis cum benevo-
lentia et caritate consensio.
27  Rosenwein, Generations of Feeling, 16-34, in particolare 22; Cicerone, Laelius de amicitia, 
XIII, 45-8.



842

Giulia Gaimari

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

Quod si curam fugimus, virtus fugienda est, quae necesse est cum aliqua cura […]. 
Quam ob rem si cadit in sapientem animi dolor […] quae causa est cur amicitiam 
funditus tollamus e vita, ne aliquas propter eam suscipiamus molestias? Quid enim 
interest motu animi sublato, non dico inter pecudem et hominem, sed inter hominem 
et truncum aut saxum aut quidvis generis eiusdem? […] Quam ob rem angor iste, qui 
pro amico saepe capiendus est, non tantum valet, ut tollat e vita amicitiam, non plus 
quam ut virtutes, quia non nullas curas et molestias afferunt, repudientur.28

In altre parole, l’amicizia comporta un coinvolgimento emotivo, così come 
l’esercizio della virtù; un animo ben costituito si rallegra per il bene e si ango-
scia del contrario.29

Ma torniamo a Vita nova XL, che si apre proprio con una considerazione 
sull’amicizia:

Dopo questa tribulazione avvenne, in quello tempo che molta gente va per vedere quel-
la imagine benedetta la quale Iesu Cristo lasciò a noi per essemplo de la sua bellissima 
figura, la quale vede la mia donna gloriosamente, che alquanti peregrini passavano per 
una via la quale è quasi mezzo de la cittade ove nacque e vivette e morio la gentilissi-
ma donna. Li quali peregrini andavano, secondo che mi parve, molto pensosi; ond’io, 
pensando a loro, dissi fra me medesimo: “Questi peregrini mi paiono di lontana parte, 
e non credo che anche udissero parlare di questa donna, e non ne sanno neente; anzi 
li loro penseri sono d’altre cose che di queste qui, ché forse pensano de li loro amici 
lontani, li quali noi non conoscemo”. Poi dicea fra me medesimo: “Io so che s’elli fosse-
ro di propinquo paese, in alcuna vista parrebbero turbati passando per lo mezzo de la 
dolorosa cittade”. Poi dicea fra me medesimo: “Se io li potesse tenere alquanto, io li pur 
farei piangere anzi ch’elli uscissero di questa cittade, però che io direi parole le quali 
farebbero piangere chiunque le intendesse”. Onde, passati costoro da la mia veduta, 
propuosi di fare uno sonetto, ne lo quale io manifestasse ciò che io avea detto fra me 
medesimo; e acciò che più paresse pietoso, propuosi di dire come se io avesse parlato 
a loro; e dissi questo sonetto, lo quale comincia: Deh peregrini che pensosi andate.30

Nel tempo in cui molte persone si recavano a venerare il velo della Vero-
nica, il protagonista scorge un gruppo di pellegrini assorti nei loro pensieri 
passare per una via della “cittade ove nacque e vivette e morio la gentilissima 
donna” e inizia a riflettere fra sé e sé, immaginando di poterli trattenere un 
poco e indurli alle lacrime con il potere delle proprie parole. Costoro difatti 
provengono da terre distanti e non hanno mai sentito parlare “di questa don-
na”, anzi i loro pensieri saranno probabilmente rivolti ai “loro amici lontani”, 

28  Cicerone, Laelius de amicitia, XIII, 47-8; Rosenwein, Generations of Feeling, 22. Le imma-
gini ciceroniane del truncus e del saxum privi di emozioni forniscono uno spunto interessante 
e senz’altro meritevole di ulteriori approfondimenti in merito tanto all’amante cavalcantiano 
“fatto di rame o di pietra o di legno” (Rime VIII, v. 11) quanto alle petrose dantesche e ai loro 
protagonisti – la donna pietra (o legno che non si infiamma) e l’amante pietrificato (si vedano Io 
son venuto, vv. 12-3; vv. 71-2; Al poco giorno, vv. 4-12; vv. 31-4; Amor tu vedi ben, vv. 10-8; Così 
nel mio parlar, vv. 1-13). Si vedano inoltre i vv. 32-4 della canzone dantesca Gli occhi dolenti, 
riportati infra. Per la condanna dell’impassibilità stoica, ideale che postula per l’individuo una 
condizione propria di Dio e delle pietre, si veda Gerolamo, Epistulae, 133, 1, 3 citato in Casa-
grande, Vecchio, Passioni dell’anima, 22-3.
29  Cicerone, Laelius de amicitia, XIII, 47; Rosenwein, Generations of Feeling, 22.
30  Vn XL, 1-5.



843

Compassione, amicizia e comunità nella Vita nova

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

che lui e il resto della città afflitta dalla perdita di Beatrice non conoscono.31 
Una volta scomparsi alla vista, egli decide di comporre un sonetto per mettere 
in versi il proprio dialogo interiore e, affinché risulti più “pietoso” – aggettivo 
che Donato Pirovano parafrasa in “commovente”, “patetico” – lo indirizza ai 
pellegrini medesimi, che diventano così i destinatari virtuali del componi-
mento Deh peregrini che pensosi andate.32

Quindi, dopo avere stabilito un senso di reciprocità fra se stesso, la citta-
dinanza (usa un collettivo “noi”) e i forestieri di passaggio sulla base della ri-
spettiva lontananza dai propri amici – gli abitanti della “dolorosa cittade” non 
conoscono gli amici dei pellegrini così come questi non conoscono Beatrice – 
Dante mette in scena un tentativo di condivisione e inclusione affettiva, di fat-
to vagheggiando l’ampliamento della comunità in lutto per Beatrice attraver-
so un atto poetico che susciti la compassione dei passanti. Se solo i pellegrini 
si fermassero un poco per conoscere il motivo di quel dolore, lascerebbero la 
città piangendo (Deh peregrini, vv. 9-11). Sulla base di ciò che si è visto finora, 
mi chiedo se Dante stia tentando, in questo capitolo, di offrire una raffigura-
zione ideale della consensio ciceroniana – ampliandone però la portata ori-
ginale in termini quantitativi (come ricordato poco sopra, secondo Cicerone i 
veri amici che hanno fatto la storia sono molto pochi) e inquadrandola, come 
vedremo meglio, in un contesto di compartecipazione cristiana.33 Se così fos-
se, si tratterebbe di un punto di arrivo; o meglio, di svolta. Sin dall’inizio del 
libello – e cioè da quando l’io narrante racconta di avere interpellato “molti li 
quali erano famosi trovatori in quello tempo” con il sonetto A ciascun alma 
presa e gentil core per fare loro “sentire” ciò che gli era apparso in sogno (Vn 
III, 9-12) – assistiamo a diversi tentativi di mobilitazione affettiva. Proprio in 
questo atto iniziale di coinvolgimento, egli ricorre al verbo “sentire”, che a mio 
avviso mantiene qui un valore profondamente polisemico, tenendo insieme 
tanto il dominio sensoriale quanto quelli della conoscenza e dell’affetto.34

Difatti, in Dante l’atto del “sentire” rimanda, prima di tutto, alla capacità 
dell’individuo di percepire il mondo esterno attraverso i sensi e, come ricorda 

31  I commentatori rimandano all’apparizione di Cristo risorto sulla via di Emmaus, che i disce-
poli apostrofano come peregrinus senza averlo riconosciuto (Lc. 24, 18): si vedano almeno Gor-
ni, ad Vn 29, 3, 1049 e ad Vn 29, 9, 1053; Rossi, ad Vn 29, 9, 198; Pirovano, ad Vn XL, 9-10, 281.
32  Pirovano, ad Vn XL, 217. Si veda Mele, “Le interiezioni della Vita nova,” 103; 106-10, secondo 
cui il “Deh” iniziale ha una funzione fra l’esortativo e l’allocutivo e assume una “connotazione 
lamentatoria” in virtù della domanda a cui dà avvio, la quale “articola una richiesta di pianto 
universale” per la morte di Beatrice; connotazione che Mele ravvisa anche nella maggior parte 
delle occorrenze di “deh” presenti nel corpus cavalcantiano, intese come espressioni di angoscia 
e richieste di ascolto.
33  In De spiritali amicitia, I, 25-32, Aelredo, oltre alla moltitudine dei credenti che vivevano 
nelle prime comunità cristiane animate dall’opera degli apostoli ricordata poco sopra, pensa 
anche ai martiri. Tuttavia, carità e amicizia non sono la stessa cosa: in virtù della carità siamo 
chiamati ad amare anche i nostri nemici, mentre chiamiamo amici solo coloro a cui affidiamo 
senza paura il nostro cuore e i suoi segreti.
34  Si veda Vn III, 7-9: è la “grande angoscia” provocata dalla visione onirica che interrompe il 
sonno del protagonista e lo induce a “fare sentire” ai famosi poeti del tempo ciò che gli era ap-
parso in sogno.



844

Giulia Gaimari

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

Alessandro Niccoli, il lemma viene usato in un’accezione strettamente tecni-
ca nei passi del Convivio dove si tratta delle facoltà dell’anima – vegetativa, 
sensitiva e intellettiva. Sebbene nei casi più numerosi esso si riferisca al senso 
dell’udito e all’atto dell’ascolto (e talvolta significhi, per estensione, “venire a 
sapere”, “conoscere”), ci sono occorrenze in cui sentire “suggerisce l’idea di 
un moto dell’animo, contiene un’allusione di ordine affettivo”; e in quei casi 
in cui assume l’accezione di “avvertire” molto spesso la sensazione percepita 
“appartiene alla sfera della realtà psichica, ai moti dell’animo, ai fatti interiori 
della coscienza, al sentimento. Usato assolutamente, il verbo indica anzi l’at-
titudine a risentire gli affetti, i sentimenti, le emozioni”.35 Proprio in questo 
senso, esso è impiegato nella prima stanza di Donne ch’avete intelletto d’amo-
re, in relazione alla dolcezza che Amore suscita nell’amante al pensiero della 
straordinaria virtù di madonna: “Io dico che pensando ’l suo valore / Amor 
sì dolce mi si fa sentire, / che s’io allora non perdessi ardire / farei parlando 
innamorar la gente” (Vn XIX, 4-6, vv. 5-8); in maniera pressoché speculare ri-
spetto al desiderio di suscitare il pianto dei pellegrini rendendoli partecipi del 
lutto cittadino per Beatrice, qui l’io lirico si presenta come colui che potrebbe 
avere la capacità di intercedere fra la donna amata e una non meglio specifi-
cata, forse ideale, “gente”, la quale “sentirebbe amore” grazie alle sue parole.

Non sarà un caso allora che il coinvolgimento dei fedeli d’Amore narrato 
all’inizio del libello abbia dato avvio – secondo il procedere del racconto – 
all’amicizia fra il protagonista e il dedicatario dell’opera, Guido Cavalcanti.36 
Eppure, come viene chiarito subito dopo, nessuno al tempo della ricezione e 
lettura del sonetto A ciascun’alma presa ne aveva compreso il vero signifi-
cato, che “ora” – cioè dopo la morte di Beatrice – è invece “manifestissimo a 
li più semplici” (Vn III, 14-15). Che la vera consensio sia allora possibile solo 
dopo la morte della gentilissima? Se così è, non si tratta certo di un percorso 
facile. La canzone Gli occhi dolenti per pietà del core, ad esempio, porta in 
scena una sofferenza che rischia di tradursi in afasia e isolamento: “E però, 
donne mie, pur ch’io volesse, / non vi saprei io dir ben quel ch’io sono, / sì 
mi fa travagliar l’acerba vita; / la quale è sì ’nvilita, / che ogn’om par che mi 
dica: ‘Io t’abandono’, / veggendo la mia labbia tramortita” (Vn XXXI, 8-17, 
vv. 63-68); e, allo stesso tempo, denuncia la malvagità e aridità emotiva di 
coloro che, al contrario dell’io lirico, non piangono Beatrice: “Chi no la piange, 

35  Niccoli, s.v. “Sentire;” sul verbo “sentire” in Cavalcanti, sulla sua valenza fisiologico-affettiva 
e per uno spoglio delle occorrenze nel corpus cavalcantiano si veda Rea, Cavalcanti poeta, 98-
100, in particolare pp. 98-9: “il verbo sentire […] viene costantemente adoperato per esprimere 
il patimento nel fisico, o con intensità pressoché fisica, degli stati emotivi e dei sentimenti ine-
renti alla patologia amorosa”. A tal proposito, si veda anche Dante, Lo doloroso amor, vv. 15-20: 
“Quel dolce nome che mi fa il cor agro, / tutte fïate ch’i’ lo vedrò scritto / mi farà nuovo ogni do-
lor ch’io sento; / e della doglia diverrò sì magro / della persona, e ’l viso tanto afflitto / che qual 
mi vederà n’avrà pavento;” e Io sento sì d’Amor, vv. 1-5: “Io sento sì d’Amor la gran possanza / 
ch’io non posso durare / lungamente a soffrire, ond’io mi doglio, / però che ’l suo valor si pur 
avanza / e ’l mio sento mancare”.
36  Si veda ora Rigo, “‘Amico’, ‘amici’, ‘amistade’,” 375-8, che pone in evidenza la consensio fra 
Dante e Guido tratteggiata nella Vita nova.



845

Compassione, amicizia e comunità nella Vita nova

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

quando ne ragiona, / core ha di pietra sì malvagio e vile, / ch’entrar no i puote 
spirito benegno” (Vn XXXI, 8-17, vv. 32-34).37

Da parte sua, invece, l’episodio della donna pietosa rivela il limite, anzi il 
risvolto pericoloso della compassione. Il nuovo amore, difatti, nasce sotto il 
segno della pietà:

Onde io, accorgendomi del mio travagliare, levai li occhi per vedere se altri mi vedesse. 
Allora vidi una gentile donna giovane e bella molto, la quale da una finestra mi riguar-
dava sì pietosamente, quanto a la vista, che tutta la pietà parea in lei accolta. Onde, 
con ciò sia cosa che quando li miseri veggiono di loro compassione altrui, più tosto si 
muovono a lagrimare, quasi come di se stessi avendo pietade, io senti’ allora comincia-
re li miei occhi a volere piangere; e però, temendo di non mostrare la mia vile vita, mi 
partio dinanzi da li occhi di questa gentile; e dicea poi fra me medesimo: “E’ non puote 
essere che con quella pietosa donna non sia nobilissimo amore”.38

Il rispecchiamento del protagonista nella compassione della donna lo in-
duce prima alla auto-commiserazione e poi alla vanità e al desiderio, nono-
stante egli esibisca la consapevolezza del fatto che ella non pianga per lui, ma 
compartecipi del suo dolore per la morte di Beatrice (Vn XXXVII, 2).39

Tuttavia, la risposta alle insidie della compassione non risiede nell’apa-
tia. L’apertura emotiva e poetica destinata ai pellegrini avviene proprio dopo 
avere scacciato il “malvagio desiderio” e ravvivato la memoria della gentilis-
sima e il dolore per la sua scomparsa (Vn XXXIX, 2-3),40 quasi come a volere 
correggere quel passo falso andando alla ricerca di una forma di condivisione 
emotiva – di una consensio – più alta, virtuosa e universale. D’altra parte, 
come insegna Agostino, i membri della comunità cristiana che in hujus vi-
tae peregrinatione vivono dirigendo il proprio amore verso Dio provano delle 
affectiones rectas – temono, desiderano, si dolgono e si rallegrano in modo 
giusto; oltretutto, secondo la visione agostiniana, i cristiani provano questi 
sentimenti anche in virtù degli altri, di cui desiderano la liberazione e temo-

37  Si veda l’importante lettura di Webb, “Vita Nova XXVIII-XXXIV,” 252-6: The ‘nuova mate-
ra’ […] is a new poetics in the absence of Beatrice’s physical presence that seeks explicitly to 
create an affective community of readers. This community of readers is formed around the 
discriminating factor of those who have the greatest capacity to be affected […] In some ways, 
we may see this as a broadening of the potential affective public for the reception of Beatrice’s 
sentenzia; Webb, “Leggere gli affetti della Vita nova,” che mette a fuoco la volontà, messa in atto 
da Dante, di coinvolgere il proprio pubblico di lettori e lettrici in una nuova forma di partecipa-
zione emotiva, specialmente a partire dalla canzone Gli occhi dolenti.
38  Vn XXXV, 2-3.
39  Si veda anche Vn XXXVIII, 1-2; 8, dove appare il verbo “consentire”, in relazione però all’ac-
cordo, tutto interno al soggetto, fra cuore e ragionamento. Sulla “casistica dell’innamoramento 
per compassione” applicata a questo episodio si veda Maldina, “Dante e la poesia della pietà.”
40  Si veda Coluzzi, “Vita nova XXXV,” che rilegge il capitolo nel solco dell’affective narratology 
postulata da Patrick Colm Hogan per mettere in evidenza la fragilità emotiva e intellettuale 
del protagonista; ma si veda soprattutto Maldina, “Vita nova XXXVIII-XXXIX,” il quale riflet-
te non solo sulle occorrenze del lemma “tribulazione” (presente anche in Vn XL, 1) e sulla sua 
origine biblica (Mt. 24, 29), ma ricorre al Laelius per chiosare il ritorno di Dante alla memoria 
di Beatrice in seguito all’infatuazione per la donna pietosa e specialmente all’etica della conso-
lazione che Cicerone lì dispiega, che culmina nel valore affidato al ricordo dell’amicizia nonché 
nella speranza che questo possa durare per sempre (346-7).



846

Giulia Gaimari

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

no la perdizione, si dolgono se non la ottengono mentre si rallegrano se la 
raggiungono:

Apud nos autem juxta Scripturas sacras sanamque doctrinam, cives sanctae civita-
tis Dei in hujus vitae peregrinatione secundum Deum viventes, metuunt cupiuntque, 
dolent gaudentque. Et quia rectus est amor eorum, istas omnes affectiones rectas 
habent. [...] Non solum autem propter se ipsos his moventur affectibus, verum etiam 
propter eos quos liberari cupiunt, et ne pereant metuunt, et dolent si pereunt, et gau-
dent si liberantur.41

I due modelli principali di tale affettività sono, per il vescovo d’Ippona, 
san Paolo e Cristo; Gesù stesso infatti aveva accolto le affectiones e la com-
passione proprie degli esseri umani in maniera conveniente e volontaria, ad 
esempio quando si era turbato fino alle lacrime nel vedere piangere la sorella 
di Lazzaro, prima di avviarsi a resuscitarlo; lacrime che testimoniano il suo 
amore per l’amico scomparso.42

In effetti, la figura di Cristo è precisamente ciò che lega Beatrice in cielo 
ai pellegrini diretti a Roma e alla comunità urbana in lutto per la morte della 
donna, nonché al poeta che ne tramanda il ricordo: i pellegrini si recano a 
contemplare “quella imagine benedetta la quale Iesu Cristo lasciò a noi per es-
semplo de la sua bellissima figura, la quale vede la mia donna gloriosamente” 
(Vn XL, 1).43 Tutti insomma fanno parte della comunità cristiana in cammino 
verso la patria celeste, sulle orme dell’esempio di amore, affetto e compassio-
ne lasciato da Cristo ai suoi discepoli; un esempio che il miracolo di Beatrice 
aveva contribuito a divulgare e rinvigorire, e che il suo poeta e amico – Dan-
te – ha promesso di lodare e perpetuare con le proprie parole. Si tratta però 
di una testimonianza che, come si è cercato di dimostrare in questa sede, ha 
dovuto fare i conti con il potere, la mancanza, gli effetti e la necessità della 
compassione. Di fatto quei pellegrini non avranno mai letto il sonetto che era 
stato loro virtualmente destinato – fra l’altro, nel capitolo successivo il narra-
tore racconta di averlo incluso, insieme a Venite a intender e Oltre la spera, 
in un’antologia di rime richiestagli da “due donne gentili” (Vn XLI, 1), quindi 
mettendo in scena, ancora una volta, uno scambio di poesie su commissione. 
Eppure questo non sminuisce, a mio avviso, la portata della spinta dantesca 
alla compartecipazione, alla ricerca di una consensio tanto etica quanto affet-

41  Agostino d’Ippona, De civitate Dei, XIV, 9.1-2. Sulle emozioni in Agostino si veda Casagran-
de, Vecchio, Passioni dell’anima, 19-41 (specialmente 19-21 e 40-1 per il passo dal De Civitate 
Dei); Rosenwein, Generations of Feeling, 16-34; Boquet, Nagy, Medieval Sensibilities, 9-30.
42  Si veda Io, 11, 33-6: Iesus ergo ut vidit eam plorantem et Iudaeos qui venerant cum ea plo-
rantes fremuit spiritu et turbavit seipsum et dixit ubi posuistis eum dicunt ei Domine, veni et 
vide et lacrimatus est Iesus dixerunt ergo Iudaei ecce quomodo amabat eum; Agostino d’Ippo-
na, De civitate Dei, XIV, 9.3. Per la compassione in Agostino si veda anche De civitate Dei, IX, 
5; Casagrande, Vecchio, Passioni dell’anima, 29; 40-1; Delaurenti, La Contagion des émotions, 
151-4. 
43  Sulla geografia cristiana di Vn XL e sulle allusioni bibliche presenti nel capitolo, che ne raf-
forzano la profonda connotazione cristologica, si veda Sbordoni, “Vita nova LX.” Si veda, inol-
tre, Pomero, “Quella imagine benedetta.”



847

Compassione, amicizia e comunità nella Vita nova

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

tiva e spirituale, che avviene attraverso il racconto e la memoria di molteplici 
atti linguistici.44

Se il pianto per la perdita della gentilissima segnala una predisposizione 
morale ed emotiva benigna, allora la condivisione del lutto e il desiderio di 
una consensio collettiva e universale diventano un modo per stare insieme 
“nel pellegrinaggio di questa vita”, strumento di salvezza e segno di apparte-
nenza affettiva alla comunità di Cristo. I pellegrini destinatari ideali e le don-
ne gentili destinatarie “reali” del sonetto Deh, peregrini – così come i lettori 
e le lettrici, gli amici e i parenti che popolano il libello – occupano uno spazio 
intermedio fra l’autore del prosimetrum e il suo pubblico, che così è accompa-
gnato per via di mediazione e in modo graduale alla comprensione di Beatrice 
e del ruolo chiave che in questo processo svolge la compassione e, implicita-
mente, è spinto al riconoscimento dell’autorità ed eccezionalità di colui che ne 
trasmette il ricordo celebrandola e invitandoci a piangerla.

44  Sulla performatività del linguaggio e delle emozioni in relazione al Laelius de amicitia e alla 
sua ricezione medievale, sulla concezione medievale dell’amicizia e sul suo rapporto con la re-
torica, sulla consensio ciceroniana intesa come sympathy e, più in generale, sulla compassio 
quale elemento dell’amicizia, si veda McDonie, Friendship and Rhetoric in the Middle Ages.



848

Giulia Gaimari

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

Opere citate

Aelredo di Rievaulx. De spiritali amicitia, a cura di Anselm Hoste, e Charles H. Talbot. In Cor-
pus Christianorum. Continuatio Mediaevalis. I. Aelredi Rievallensis Opera omnia. 1. Ope-
ra ascetica. Turnholti: Brepols, 1971. 

Agostino d’Ippona. De civitate Dei contra paganos libri viginti duo. In Patrologia Latina: The 
Full-Text Database, vol. 41. Alexandria (VA): Chadwyck-Healey Inc., 1996.

Ahern, John. “The Reader on the Piazza: Verbal Duels in Dante’s Vita Nuova.” Texas Studies in 
Literature and Language 32.1 (1990): 18-39.

Ahern, John. “The New Life of the Book. The Implied Reader of the Vita Nuova.” Dante Studies 
110 (1992): 1-16.

Albertano da Brescia. De amore et dilectione Dei et proximi et aliarum rerum et de forma vitae. 
Tesi di Dottorato di Sharon Hiltz Romino. Philadelphia: University of Pennsylvania, 1980.

Aristoteles Latinus. Ethica nichomachea translatio Roberti Grosseteste Lincolniensis (re-
censio pura), a cura di René Antoine Gauthier. Leiden: E.J. Brill; Bruxelles: Desclée de 
Brouwer, 1972.

Barański, Zygmunt G. “‘Lascio cotale trattato ad altro chiosatore:’ Form, Literature, and Ex-
egesis in Dante’s Vita Nova.” In Lombardi, Elena, e Maggie Kilgour, a cura di. Dantean 
Dialogues. Engaging with the Legacy of Amilcare Iannucci, 1-40. Toronto: University of 
Toronto Press, 2013.

Barolini, Teodolinda. “Amicus eius. Dante and the Semantics of Friendship.” Dante Studies 133 
(2015): 46-69.

Barolini, Teodolinda. Dante’s Lyric Poetry: Poems of Youth and of the “Vita Nuova.” Toronto: 
University of Toronto Press, 2018.

Biblia Sacra iuxta vulgatam versionem. A cura di Robert Weber. Stuttgart: Deutsche Bibelge-
sellschaft, 2007 (prima edizione: 1969).

Black, Robert. “Cicero in the Curriculum of Italian Renaissance Grammar Schools.” Ciceronia-
na 9 (1996): 105-20.

Boquet, Damien, e Piroska Nagy. Medieval Sensibilities: A History of Emotions in the Middle 
Ages. Cambridge: Polity Press, 2018.

Brilli, Elisa, e Giuliano Milani. Vite nuove: biografia e autobiografia di Dante. Roma: Carocci, 2021.
Carrai, Stefano. Dante elegiaco: una chiave di lettura per la “Vita nova.” Firenze: L.S. Olschki, 

2006.
Casagrande, Carla, e Silvana Vecchio. Passioni dell’anima. Teoria e usi degli affetti nella cultu-

ra medievale. Firenze: SISMEL, 2015.
Cavalcanti, Guido. Rime, a cura di Roberto Rea, e Giorgio Inglese. Roma: Carocci, 2011.
Cherchi, Paolo. “Dante e Cicerone.” In Convegno La biblioteca di Dante (Roma 7-9 ottobre 

2021), 585-602. Roma: Bardi, 2022.
Ciabattoni, Francesco. “Dante’s Rhetoric of Friendship from the Convivio to the Commedia.” 

In McCue Gill, Amyrose, e Sarah Rolfe Prodan, a cura di. Friendship and Sociability in 
Premodern Europe. Contexts, Concepts, and Expressions, 97-123. Toronto: Centre for Re-
formation and Renaissance Studies, 2014.

Cicerone, Marco Tullio. De Senectute; De Amicitia; De Divinatione, a cura di William Armiste-
ad Falconer. Cambridge (MASS): Harvard University Press, 1923.

Coggeshall, Elizabeth. “Jousting with Verse. The Poetics of Friendship in Duecento Comuni.” 
Italian Culture 38.2 (2020): 99-118.

Coggeshall, Elizabeth. On Amistà. Negotiating Friendship in Dante’s Italy. Toronto: University 
of Toronto Press, 2023.

Coluzzi, Federica. “Vita nova XXXV [24].” In Barański, Zygmunt G., e Heather Webb, a cura 
di. Dante’s “Vita Nova”. A Collaborative Reading, 322-9. Notre Dame (IN): University of 
Notre Dame Press, 2023.

Dante Alighieri, Convivio, a cura di Franca Brambilla Ageno. Firenze: Le Lettere, 1995.
Dante Alighieri, Rime, a cura di Claudio Giunta. In Dante Alighieri, Opere, edizione diretta da 

Marco Santagata, 2 voll. Milano: Mondadori, 2011-4 (vol. I: 2011).
Dante Alighieri, Vita nuova, a cura di Michele Barbi. In Le Opere di Dante, vol. 1. Firenze: So-

cietà Dantesca Italiana, 1960 (prima edizione: Alighieri, Dante. La vita nuova, a cura di 
Michele Barbi. Milano: Hoepli, 1907).

De Robertis, Domenico. Il libro della “Vita nuova.” Seconda edizione accresciuta. Firenze: San-
soni, 1970.



849

Compassione, amicizia e comunità nella Vita nova

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

Delaurenti, Béatrice. La Contagion des émotions. Compassio, une énigme médievale. Paris: 
Classiques Garnier, 2016.

Ermanno Alemanno. Summa Alexandrinorum. In Marchesi, Concetto. L’“Etica Nicomachea” 
nella tradizione latina medievale. Messina: Trimarchi, 1904. 

Fowler, George B. “Manuscript Admont 608 and Engelbert of Admont (1250-1331).” Archive 
d’Histoire Doctrinale et Litteraire du Moyen Âge, 49 (1982): 195-252.

Gasparini, Patrizia. “L’amitié comme fondament de la concordia civium. Le Favolello de Brunet 
Latin [et une nouvelle source du Trésor].” Arzanà 13 (2010): 55-108.

Giunta, Claudio. Due saggi sulla tenzone. Roma: Antenore, 2002.
Giunta, Claudio. Versi a un destinatario: saggio sulla poesia italiana del Medioevo. Bologna: 

il Mulino, 2002.
Gorni, Guglielmo, a cura di. Vita nova. In Alighieri, Dante. Opere, edizione diretta da Marco 

Santagata, 2 voll. Milano: Mondadori, 2011-4 (vol. I: 2011).
Gragnolati, Manuele. “Authorship and Performance in Dante’s Vita Nova.” In Suerbaum, Almut, 

e Manuele Gragnolati, a cura di. Aspects of the Performative in Medieval Culture, 125-41. 
Berlin: De Gruyter, 2010.

Honess, Claire E. “Vita Nova I-IV [1-2.5]. Things Never Said about Any Woman.” In Barański, 
Zygmunt G., e Heather Webb, a cura di. Dante’s “Vita Nova”. A Collaborative Reading, 1-11. 
Notre Dame (IN): University of Notre Dame Press, 2023.

Keen, Catherine. “The Poetry of Mourning in the Vita Nova: An Agambenian Reading.” In Cor-
so, Simona, Florian Mussgnug, e Jennifer Rushworth, a cura di. Dwelling on Grief: Narra-
tives of Mourning Across Time and Forms, 21-34. Oxford: Legenda, 2022.

Latini, Brunetto. Tresor, a cura di Pietro G. Beltrami. Torino: Einaudi, 2007.
Lombardo, Luca. Boezio in Dante. La “Consolatio philosophiae” nello scrittoio del poeta. Vene-

zia: Edizioni Ca’ Foscari, 2013.
Lombardo, Luca. “‘In sembianza di donna.’ Reperti boeziani nei testi toscani delle origini: dal 

rifacimento al Convivio di Dante.” Le Tre Corone. Rivista internazionale di studi su Dante, 
Petrarca, Boccaccio 4 (2017): 11-46.

Lombardo, Luca. “‘Ed imaginava lei fatta come una donna gentile: Boezio, Brunetto Latini e la 
prima formazione intellettuale di Dante.” Le Tre Corone. Rivista internazionale di studi su 
Dante, Petrarca, Boccaccio 5 (2018): 39-71.

Mabboux, Carole. Cicéron et la commune. Le rhéteur comme modèle civique (Italie, XIIIe-XIVe 
s.). Roma: Publications de l’École française de Rome, 2022.

Maldina, Nicolò, “Dante e la poesia della pietà dalla Vita nova alla Commedia.” L’Alighieri 60.2 
(2022): 57-75.

Maldina, Nicolò. “Vita nova e dimensione biblica. Appunti a margine di Vn 29.” In Cristaldi, 
Sergio, a cura di. Per rima, per prosa. Dante: “Vita Nuova” e “Rime,” 101-6. Milano: Franco 
Angeli, 2021.

Maldina, Nicolò. “Vita nova XXXVIII-XXXIX [27-28].” In Barański, Zygmunt G., e Heather 
Webb, a cura di. Dante’s “Vita Nova”. A Collaborative Reading, 336-47. Notre Dame (IN): 
University of Notre Dame Press, 2023.

Martinez, Ronald. “Mourning Beatrice: The Rhetoric of Threnody in the Vita Nuova.” MLN 113, 
no. 1 (1998): 1-29.

McDonie, R. Jacob. Friendship and Rhetoric in the Middle Ages: The Linguistic Performance of 
Intimacy from Cicero to Aelred. New York (NY): Routledge, 2020.

Mele, Valentina. “Le interiezioni della Vita nova: il caso di Deh.” In Borsa, Paolo, e Anna Maria 
Cabrini, a cura di. Dante e il prosimetro. Dalla “Vita nova” al “Convivio.” Quaderni di 
Gargnano 5 (2022): 95-110.

Mocan, Mira. “Intelletto d’amore. La mistica affettiva in Dante.” In Lombardo, Luca, Diego Pa-
risi, e Anna Pegoretti, a cura di. Theologus Dantes. Tematiche teologiche nelle opere e nei 
primi commenti, 81-101. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 2018.

Modesto, Filippa. Dante’s Idea of Friendship: The Transformation of a Classical Concept. To-
ronto, University of Toronto Press, 2015.

Moore, Edward, Studies in Dante. First Series. Scripture and Classical Authors in Dante. Ox-
ford: Clarendon Press, 1896.

Nagy, Piroska. Le don des larmes au Moyen Âge: un instrument spirituel en quête d’institution 
(Ve-XIIIe siècle). Paris: Albin Michel, 2000.

Nasti, Paola. “Storia materiale di un classico dantesco: la Consolatio Philosophiae fra XII e XIV 
secolo tradizione manoscritta e rielaborazioni esegetiche.” Dante Studies 134 (2016): 142-68.



850

Giulia Gaimari

Reti Medievali Rivista, 26, 2 (2025) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

Niccoli, Alessandro. “Sentire.” In Enciclopedia Dantesca (1970): https://www.treccani.it/enci-
clopedia/sentire_(Enciclopedia-Dantesca)/.

Pegoretti, Anna. “‘Da questa nobilissima perfezione molti sono privati:’ Impediments to 
Knowledge and the Tradition of Commentaries on Boethius’ Consolatio Philosophiae.” In 
Meier, Franziska, a cura di. Dante’s “Convivio” or How to Restart a Career in Exile, 77-97. 
Bern: Peter Lang, 2018.

Pegoretti, Anna. “Lamentazioni fiorentine: Cavalcanti, Dante, Olivi.” L’Alighieri 60, n° 2 (2022): 
125-37.

Peraldo, Guglielmo. Summa virtutum ac vitiorum. Tomus primus, Studio & Opera R.P.Fr. Ro-
dolphi Clutii. Parigi: Martinum Durand, 1629.

Pezzini, Domenico. “Aelred’s Doctrine of Charity and Friendship.” In Dutton, Marsha L., a cura 
di. A Companion to Aelred of Rievaulx (1110-1167), 221-45. Boston: Brill, 2017.

Pirovano, Donato, e Marco Grimaldi, a cura di. Vita nuova. In Nuova Edizione Commentata 
delle Opere di Dante. Vol. I. Vita Nuova, Rime. Tomo 1. Roma: Salerno, 2015.

Pomero, Margherita Elena. “Quella imagine benedetta la quale Iesu Cristo lasciò a noi per es-
semplo de la sua bellissima figura. L’immagine acheropita dal contesto romano-orientale 
alla Vita Nova.” In Maldina, Nicolò, e Donatella Tronca, a cura di. “Parole nove:” indagini 
sul lessico della “Vita nova” di Dante Alighieri. I. Riflessi classici, biblici e scientifici. Reti 
Medievali Rivista 25, n° 2 (2024): 411-29.

Rea, Roberto. “Amore e ragione nella Vita nuova.” Studj romanzi 14 (2018): 165-95.
Rea, Roberto. “Cavalcanti e l’invenzione del lettore.” In Gagliano, Marina, Philippe Guérin, e 

Raffaella Zanni, a cura di. Les deux Guidi Guinizzelli et Cavalcanti. Mourir d’aimer et 
autres ruptures, 157-68. Parigi: Presses Sorbonne Nouvelle, 2016.

Rea, Roberto. Cavalcanti poeta: uno studio sul lessico lirico. Roma: Nuova cultura, 2008.
Rigo, Paolo. “‘Amico’, ‘amici’, ‘amistade’. Per una semantica dell’amicizia nella Vita nova.” In 

Maldina, Nicolò, e Donatella Tronca, a cura di. “Parole nove:” indagini sul lessico della 
“Vita nova” di Dante Alighieri. I. Riflessi classici, biblici e scientifici. Reti Medievali Rivi-
sta 25, n° 2 (2024): 359-81.

Ronconi, Alessandro. “Cicerone, Marco Tullio.” Enciclopedia Dantesca (1970): https://www.
treccani.it/enciclopedia/marco-tullio-cicerone_(Enciclopedia-Dantesca)/.

Rosenwein, Barbara. Generations of Feeling: A History of Emotions, 600-1700. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2016.

Rossi, Luca Carlo, a cura di. Vita nova. Milano: Mondadori, 1999.
Sbordoni, Chiara. “Vita nova LX.” In Barański, Zygmunt G., e Heather Webb, a cura di. Dante’s 

“Vita Nova”. A Collaborative Reading, 357-65. Notre Dame (IN): University of Notre Dame 
Press, 2023.

Selmi, Francesco. Dei trattati morali di Albertano da Brescia. Volgarizzamento inedito fatto 
nel 1268 da Andrea da Grosseto. Bologna: Gaetano Romagnoli, 1873.

Servasanto da Faenza. Liber de virtutibus et vitiis, in Del Castello, Antonio. La tradizione del 
“Liber de virtutibus et vitiis” di Servasanto da Faenza. Edizione critica delle “distinctio-
nes” I-IV. Tesi di Dottorato, Università di Napoli: 2013.

Uguccione da Pisa. Derivationes, a cura di Enzo Cecchini, 2 voll. Firenze: SISMEL, 2004.
Webb, Heather. “Leggere gli affetti della Vita nova.” In Borsa, Paolo, e Anna Maria Cabrini, a 

cura di. Dante e il prosimetro. Dalla “Vita nova” al “Convivio.” Quaderni di Gargnano 5 
(2022): 85-93. 

Webb, Heather. “Vita Nova XXVIII-XXXIV [19-23]. The Poetics of a New Affective Commu-
nity.” In Dante’s “Vita Nova”. A Collaborative Reading, a cura di Zygmunt G. Barański, e 
Heather Webb, 251-61. Notre Dame (IN): University of Notre Dame Press, 2023.


