
Reti Medievali
Rivista
22,  2 (2021)

http://rivista.retimedievali.it

FIRENZE
UNIVERSITY
PRESS



Tutti i testi pubblicati in RM Rivista sono vagliati, secondo le modalità del “doppio 
cieco” (double blind peer review), da non meno di due lettori individuati nell’ambito 
di un’ampia cerchia internazionale di specialisti.

All published articles are double-blind peer reviewed at least by two referees selected 
among high-profile scientists, in great majority belonging to foreign institutions.

Reti Medievali Rivista è presente nei cataloghi di centinaia di biblioteche nel mondo e 
nelle principali banche dati di periodici, tra cui Arts and Humanities Citation Index® 
e Current Contents®/Arts & Humanities di Thomson Reuters (già ISI).

RM Journal is present worldwide in the catalogues of hundreds of academic and re-
search libraries and indexed in the main databases of journals, like Thomson Reuters 
Arts and Humanities Citation Index® and Current Contents®/Arts & Humanities (for-
mer ISI).

L’impaginazione del fascicolo è curata dallo studio editoriale Oltrepagina di Verona.

The print version has been prepared by the editorial office Oltrepagina in Verona.

Direttore responsabile: Andrea Zorzi.

«Reti Medievali Rivista» riceve un un finanziamento da parte del Dipartimento di Sto-
ria, archeologia, geografia, arte e spettacolo (SAGAS) dell’Università di Firenze.

Reti Medievali – Firenze University Press
ISSN 1593-2214
DOI: 10.6093/1593-2214/2021/2



Indice

9

15

25

41

53

63

Interventi a tema - 1

Su donne e patrimoni nel basso medioevo: una discussione 
di Donne, famiglie e patrimoni a Genova e in Liguria nei se-
coli XII e XIII, a cura di P. Guglielmotti, 2020
a cura di Gian Maria Varanini

1. Maria Giuseppina Muzzarelli
Ruoli e funzioni femminili da uno straordinario giacimento 
documentario: i cartolari notarili genovesi  (secoli XII-XIII) 

2. Anna Bellavitis
Diritti e patrimoni femminili nelle città italiane del basso 
medioevo: opportunità e rischi della comparazione

3. Margareth Lanzinger
Beni contestati e rivendicati, gestiti e utilizzati

4. Anita Guerreau-Jalabert
À propos des biens des femmes : structures de parenté et 
rapports de genre

5. Paola Guglielmotti
Replica e prospettive

Interventi a tema - 2

Storia e storia del diritto nell’Italia bassomedievale. Una 
discussione su O. Cavallar e J. Kirshner, Jurists and Juri-
sprudence in Medieval Italy. Texts and Contexts, 2020
a cura di Paola Guglielmotti e Gian Maria Varanini

6. Diego Quaglioni
Un “continente ritrovato”



71

81

91

97

111

141

173

197

233

263

289

7. Lorenzo Tanzini
La cultura giuridica nella società italiana bassomedievale: 
testi, contesti, questioni

8. Simona Feci
Leggere il diritto nella prospettiva del genere e viceversa

9. Ferdinando Treggiari
Testo e contesto: un’ipotesi per la didattica della storia del 
diritto comune

10. Osvaldo Cavallar, Julius Kirshner
Revivifying the Ius Commune

Saggi

11. Ian Wood
The Making of the “Burgundian kingdom”

12. Luca Loschiavo
Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

13. Paolo Tomei
Sulle tracce dei “manentes” altomedievali. “Curtes” e terri-
torialità

14. Maya Maskarinec
Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Cen-
tury Breve from Farfa

15. Alison Locke Perchuk
«Bovo Famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome 
nel monasterium Sancti Heliae

16. Eva Schlotheuber
L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie. 
Uno scontro di strategie comunicative?

17. Jacopo Paganelli
«Molte spese pago più che non posso». Riflessioni sulla Chie-
sa toscana nell’età del primo catasto fiorentino (a partire 
dal caso di Volterra)



331

381

Materiali

18. Carlo Ebanista, Simone Marinaro
La vexata quaestio della catacomba di San Vito nell’area del 
convento di Santa Maria della Vita a Napoli

19. Corinna Mezzetti, Antonio Manfredi, Anna Berloco, Chiara Guerzi, 
Giovanni Isabella
L’abbazia di Pomposa e le sue scritture. un progetto per ri-
costruire l’archivio e la biblioteca tra X e XII secolo

Presentazione, Redazione, Referees





Interventi a tema - 1

Su donne e patrimoni nel basso medioevo: 
una discussione di Donne, famiglie e 
patrimoni a Genova e in Liguria nei secoli 
XII e XIII, a cura di P. Guglielmotti, 2020

a cura di Gian Maria Varanini





9Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Ruoli e funzioni femminili
da uno straordinario giacimento documentario:

i cartolari notarili genovesi (secoli XII-XIII)* 

di Maria Giuseppina Muzzarelli

In questo libro si manifesta una notevole potenza di analisi fondata su una superba ricchezza 
documentaria. È il tempo di lavori come questo nel settore della storia delle donne per rendere 
disponibili più materiali possibili, per praticare ampi intrecci di fonti, per formulare il maggior 
numero di ipotesi e rispondere alle domande che ritmano e animano le ricerche su questo tema.

A remarkable power of analysis grounded in superb documentary richness is manifested in this 
book. It is time for work like this in the field of women’s history to make as much material avail-
able as possible, to practice extensive interweaving of sources, to formulate as many hypotheses 
as possible, and to answer the questions that rhythm and animate research on this topic.

Medioevo; secoli XII-XIII; Liguria; Genova; donne; famiglie; patrimonio; cartularia notarili; 
metodo.

Middle Ages; 12th-13th centuries; Liguria; Genoa; women; families; patrimony; notarial regis-
ters; method.

La storia si basa sulle fonti e le letture e le interpretazioni degli storici 
hanno come fondamento e limite le fonti. Niente di nuovo in queste afferma-
zioni che tuttavia è bene ribadire. Il libro è costruito sull’intreccio di fonti, 
anche proposte nel testo (e non in appendice), e spunti interpretativi. Un li-
bro nel quale chi maneggia le fonti le descrive, chiarisce il modo di trattarle, 
esplicita dubbi poi le legge e interpreta: è come si dovrebbe fare ma come non 
sempre si fa. Qui nessun passaggio di questo percorso è trascurato e nessun 
limite presente nella ricerca in atto è sottaciuto. È un libro che costituisce 
una sorta di ode a una magnifica serie di documenti, quasi un unicum, costi-
tuita dai cartularia genovesi, straordinario giacimento di registri notarili ai 

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
Su donne e patrimoni nel basso medioevo:  

una discussione di Donne, famiglie e patrimoni  
a Genova e in Liguria nei secoli XII e XIII,  

a cura di Paola Guglielmotti, 2020, 
a cura di Gian Maria Varanini

DOI: 10.6093/1593-2214/8742

*  A proposito di Donne, famiglie e patrimoni a Genova e in Liguria nei secoli XII-XIII, a cura 
di P. Guglielmotti, Genova, Società ligure di storia patria, 2020 (Quaderni della Società ligure 
di storia patria, 8), pp. IX-472, < https://www.storiapatriagenova.it/BD_vs_contenitore.aspx-
?Id_Scheda_Bibliografica_Padre=6234&Id_Progetto=0 >



10

Maria Giuseppina Muzzarelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

quali accosterei per rilevanza i Memoriali bolognesi. A questi ultimi stiamo 
dedicando negli ultimi tempi grande attenzione a Bologna per realizzare a 
tappe un percorso di valorizzazione e uso1. Ciò per dire che il tipo di lavoro 
condotto in questo libro consuona con quanto si potrebbe fare, con uno scarto 
cronologico non insignificante, anche utilizzando il materiale bolognese con 
ciò raddoppiando senso e risultati. 

Dunque si può asserire che questo tipo di ricerca costituisce un nuovo 
corso o meglio una linea che personalmente ritengo proficua e importante 
fondata sulla necessità di investire in mezzi e forme in grado di rendere di-
sponibile il maggior numero di fonti possibile. Là dove come a Genova e a 
Bologna esse sono presenti in gran quantità l’idea sarebbe quella di realiz-
zare una vasta operazione di valorizzazione e uso più sistematica possibile. 
La necessità di concentrare risorse e forze nel rendere fruibili (se possibile 
digitalizzandoli) i patrimoni documentari che abbiamo, specie là dove sono 
assai risalenti e completi, mi pare elemento caratterizzante la fase attuale 
delle ricerche che richiedono tuttavia l’elaborazione di teorie e non esimono 
dall’azzardo interpretativo.

Paola Guglielmotti e Denise Bezzina (valendosi ovviamente anche de-
gli studi, di cui danno scrupolosamente conto, di altri ricercatori che hanno 
operato prima di loro) ragionano di pratiche e comportamenti femminili: dai 
limiti posti alle loro azioni alle concrete scappatoie a tali limiti, di confronti 
fra atteggiamenti maschili e femminili e di molto altro immergendosi in que-
sto mare di documenti sui quali riflettono anche Valentina Ruzzin e Roberta 
Braccia posando sguardi diversi. Ciò ad affermazione e dimostrazione dell’op-
portunità di un intreccio non solo di fonti (praticato in questa silloge di studi) 
ma anche di sguardi.

Le mie riflessioni riguardano limiti e possibilità delle donne ma anche 
possibilità e limiti delle fonti utilizzate in questo studio. Entrambi i temi mi 
interessano per una consuetudine con la storia delle donne e per un coinvol-
gimento nel trattamento di fonti notarili del XIII secolo per il lavoro che si sta 
conducendo a Bologna sui Memoriali. Quest’ultima fonte presenta analogie, 
soprattutto relativamente alla vastità e fruttuosità con i cartularia genovesi. 
Di fronte a patrimoni documentari così vasti che offrono un mare di possibi-
lità si resta affascinati e imbarazzati, attratti e insieme sconcertati. Una delle 
prime giustificate reazioni è quella di fissare e indicare le regole d’uso. Mi in-
teressa soffermarmi brevemente su questo tema che Guglielmotti affronta con 
una serie di negazioni: nessuna costruzione statistica, nessuna definizione di 
valori medi o dati quantitativi, nessuna sistematicità (e invece accidentalità 
nell’accesso non foss’altro che per la casuale selezione nel tempo del materiale 
documentario pervenuto), nessuna comparazione o quasi (stante la precocità 
e la ricchezza documentaria genovese non reperibile altrove), nessuna unicità 

1  Per il progetto MemoBo. Un mare magnum di possibilità: i Memoriali bolognesi e la loro 
schedatura (1265-1452), si rinvia a < https://site.unibo.it/memobo/it/progetto >.



11

Ruoli e funzioni femminili da uno straordinario giacimento documentario

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

irriducibile della storia di Genova per essere questa un’idea giudicata (direi 
correttamente) affascinante ma pericolosa, nessuna ipotesi di un continuum 
femminile indifferenziato o scandito solo dalle fasi del ciclo di vita. Altre re-
gole d’uso: non solo studio di donne come gruppo sociale e attore collettivo 
ma anche ricostruzioni di percorsi individuali e, quando possibile, non solo 
Genova e non oltre il 1300. Questa, in sintesi, la lunga serie di limiti indicati 
da Guglielmotti e Bezzina, del tutto condivisibili, che fanno da cornice all’in-
sieme di elementi individuati, giustapposti e intrecciati dalle autrici dei saggi 
e che contribuiscono a dare credibilità alle interpretazioni proposte sulla base 
di dati il più coerenti possibile. 

Quando poi ci si immerge in queste fonti si può risalire in superficie con 
molti e diversi dati capaci di parlarci dei diritti e delle facoltà delle donne: di-
ritti patrimoniali e facoltà di operare. Diritti e facoltà condizionati da misure 
assunte che hanno comportato conseguenze da valutare. La misura alla quale 
si fa spesso riferimento è il provvedimento del 1143 con cui si è cancellato il 
precedente diritto delle neovedove a ereditare un terzo dei beni coniugali con 
conseguente privilegiamento della linea maschile nella trasmissione patrimo-
niale.

Parte del lavoro di chi ha condotto le ricerche è consistito nell’individuare 
fra le migliaia (e più) di documenti elementi in grado di testimoniare possibi-
lità e limiti dell’azione femminile e per riferire opzioni e dinamiche nella quo-
tidianità: investimenti commerciali, acquisizioni di immobili, uso delle doti, 
disposizioni testamentarie e così via. La curatrice (e autrice di buona parte 
dei capitoli che compongono la silloge) pur maneggiando un numero consi-
stente di documenti ribadisce la consapevolezza di non stare affrontando la 
totalità delle fonti prodotte all’epoca. Intende però prendere in esame diverse 
classi di fonti, a partire dai cartolari notarili lungo un percorso teso ad arric-
chire la ricostruzione delle vicende liguri al di là della usuale, quando si tratta 
di Genova, considerazione del mercante come soggetto privilegiato. La consa-
pevolezza condivisa dalle autrici è che in quella storia vadano comprese anche 
le donne e indagate le loro disponibilità patrimoniali e capacità gestionali. La 
sistematicità e ampiezza (non certo, ovviamente, completezza) dell’operazione 
messa in atto sui documenti consente di dimostrare come, nonostante i limiti 
imposti (ricorrente è il riferimento al provvedimento del 1143) le donne siano 
riuscite ad accumulare, a gestire e accrescere un patrimonio personale oltre 
le loro doti (p. 207) e a dimostrare le loro capacità gestionali (cap. VI): donne 
che comunque intervengono, che operano oltre i freni imposti, che agiscono 
nei varchi. Donne che hanno nella loro disponibilità persino significative for-
tificazioni, in particolare edifici cruciali come le torri, e che, nonostante una 
normativa che privilegia la line maschile nella trasmissione patrimoniale, ac-
cedono a porzioni non trascurabili dei patrimoni familiari. I freni alla loro 
autonomia ci sono ma sono anche attestate prassi che ne dimostrano il supe-
ramento nei fatti e attestano l’attiva partecipazione femminile a negozi econo-
mici. Si parla di tutto ciò, di un “agire oltre” da un po’ di tempo ma si tratta di 
dimostrarlo e in questo libro le dimostrazioni ci sono ad abundantiam.



12

Maria Giuseppina Muzzarelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

Pur negando l’intenzione di offrire dati quantitativi impossibili, stante 
la straordinaria ricchezza documentaria disponibile, viene opportunamente 
riferito che considerando uno qualunque dei cartolari notarili del Duecento 
si ricava il contributo delle donne da un quinto o un quarto degli atti redatti 
(p. 32): prova provata della partecipazione femminile di cui sopra. Attraverso 
commende, agendo sulla dote o in sede testamentaria le donne sono interve-
nute non episodicamente sulla scena economica e sociale e la selezione di do-
cumenti proposti da Valentina Ruzzin mostra una clientela femminile attiva 
in varia veste, non solo quando vedove, circostanza sostanzialmente favoren-
te anche dopo il provvedimento limitativo del 1143.

Tanto il raggio d’azione delle vedove come il tema della dote sono questioni 
portanti in questo studio come lo erano nel destino politico, economico, socia-
le e dunque anche personale delle donne. In ragione di ciò questi argomenti 
vengono seguiti lungo il filo della normativa statutaria e delle situazioni di fat-
to che non di rado si presentano articolate, complesse, contradditorie. La dote, 
patrimonio femminile a larga partecipazione maschile, non è un patrimonio 
statico ma può essere aumentato o rimodulato e ciò profila un campo di inda-
gine prezioso per cogliere il raggio d’azione femminile perimetrato da norme 
tendenti a limitarlo. Le regole esistono e ci sono note, meno noto, e dunque da 
indagare, sono le forme e modi per aggirarle se non vanificarle e la ricchezza 
documentaria di Genova consente un’indagine del genere così come permette 
di seguire l’uso politico che si può fare delle doti (cap. IV). In particolare in 
caso di mariti banniti il tema della dote acquisisce una peculiare coloritura 
politica. Nel libro viene affrontato anche il tema delle extradoti (cap. V) intese 
come beni di piena proprietà delle donne coniugate. Si tratta di beni fuori dalle 
spettanze dei mariti che consentono usi anche fruttuosi da parte delle donne: 
ecco profilarsi casi di donne che, se artigiane, ricavavano introiti dalle loro 
attività condotte utilizzando beni di cui avevano piena ed esclusiva disponibi-
lità. Che cosa avranno fatto, si chiede Guglielmotti, di queste entrate? (p. 173). 
La domanda si può formulare anche nei casi di coinvolgimento femminile nei 
commerci, in quelli di investimento nel debito pubblico (p. 22) o nei casi di 
concessione di prestiti. Si tratta di un terreno d’analisi non del tutto inedito ma 
assai proficuo che richiederebbe un impegno d’analisi sistematico. 

Dai diversi campi indagati si ricava conferma di un’inversione di rotta 
a fine Duecento (sulle ragioni c’è spazio per formulare ipotesi) con sempre 
meno riferimenti a coinvolgimenti femminili nella mercatura: se ne parla nel 
cap. VI ove si indaga l’impegno delle donne nel mondo dell’artigianato.

Molti elementi ricavati da questi studi contribuiscono a confermare l’im-
pressione che il brulichio diffuso inteso come tono sonoro della voce femmini-
le in campo sociale ed economico si possa trasformare, se si presta avveduto 
ascolto, in voci percepibili: si tratta di prestare attenzione a un insieme di 
iniziative di piccolo o medio calibro valendosi di una ricchezza documentaria 
fatta di una operosa quotidianità che il notarile attesta e restituisce. Non ne 
esce forse un quadro capovolto ma molto più mosso e articolato di quanto a 
lungo non si sia creduto. 



13

Ruoli e funzioni femminili da uno straordinario giacimento documentario

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

Bezzina parla proprio di quadro articolato davanti a donne che in vario 
modo accrescono il loro patrimonio personale: «quello che rende ‘unico’ il 
caso genovese è la straordinaria disponibilità di documentazione privata. In 
altre parole, Genova può rispecchiare svariate situazioni per molti versi ana-
loghe» (p. 236). Questo è un punto centrale. Come Genova anche Bologna, si 
è detto, dispone di uno straordinario patrimonio documentario almeno per il 
Duecento e credo che il confronto serrato fra queste due risorse sia ineludibile 
e seminale. Esso può offrire la possibilità di radiografare situazioni di fatto 
e di attuare comparazioni, di porre in relazione norme e prassi, di cogliere 
evoluzioni o involuzioni, insomma di andare oltre le regole. Se è vero che il di-
ritto costruisce la storia delle donne è anche vero che le donne hanno talvolta 
potuto e saputo costruire passaggi per superare i limiti imposti dalle norme 
senza disattenderle e non necessariamente con drammatiche forzature. 

Oggi è questa, a mio modo di vedere, la nuova frontiera degli studi in 
materia lungo e oltre la linea segnata e seguita da studiosi quali Diane Owen 
Hughes, Steven Epstein e Giovanna Petti Balbi citati e commentati nel cap. X. 
Le ricerche di Petti Balbi (ha schedato oltre 300 testamenti femminili trecen-
teschi) hanno dimostrato la capacità non rara soprattutto delle donne dell’a-
ristocrazia di attuare scelte anche eversive rispetto alle norme (p. 360). Le 
disposizioni testamentarie nel contesto ligure (cap. X) mettono Guglielmotti 
alla prova delle domande da lei postulate: quale trattamento, quali limiti e 
anche quali differenze rispetto a quelli redatti da uomini e in base a quale 
criterio si può ritenere eloquente e significativo un testamento anziché un al-
tro? Quando si tratti, e inevitabilmente nel caso genovese ciò accade, di una 
selezione, aiuta a dare risposte alle domande la non trascurabile quantità di 
documenti esaminati nel corso degli anni da più studiosi ma il senso dei que-
siti resta e anzi Guglielmotti ne aggiunge altri circa la proporzione fra testa-
menti rogati da uomini e da donne o circa la propensione di uomini e di donne 
a ritoccare le decisioni prese. Non potendo comunque esimersi dal compiere 
scelte nell’esaminare queste fonti va ribadita l’opportunità di optare per fonti 
anche di diverse aree liguri e di cercare di analizzare non solo casi rappresen-
tati da aristocratiche o da artigiane. 

Sta di fatto che il lavoro condotto in questo libro restituisce utilmente i 
dubbi di chi analizza materiali di questo genere e di tale vastità, le scelte fatte 
e gli esiti di quanto sottoposto a indagine facendoci entrare nell’officina dell’in-
dagatore per condividerne il percorso di indagine: una preziosità. Le domande 
poste a ogni tipologia documentaria sono molteplici e nel caso dei testamenti 
esse riguardano elementi non sempre considerati quali il costo dell’atto (se ele-
vato sconsigliava modifiche che costringevano a fare un nuovo testamento) o 
le pressioni familiari sulle donne testatrici (p. 373). Guglielmotti affronta i casi 
di testamenti simultanei e di quelli plurimi tentando di restituirci tutta la com-
plessità di questo campo che non è che uno di quelli che la straordinaria ric-
chezza documentaria genovese relativa al XII e XIII secolo offre allo studioso. 

Problemi di trattamento delle fonti si intrecciano regolarmente in questo 
libro con l’offerta di dati e con proposte di interpretazione che rendono viva, 



14

Maria Giuseppina Muzzarelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

problematica e “provvisoriamente” interpretabile la materia. Quanto esposto 
nel primo capitolo (di Guglielmotti), che è in un certo la premessa all’intero 
lavoro, è quello che poi le autrici mettono in opera negli undici capitoli (pre-
valentemente di Guglielmotti e Bezzina) che seguono. In premessa si diceva 
dell’opportunità di ragionare su vicende collettive ma anche di non trascurare 
ricostruzioni di singoli personaggi femminili, scontatamente di ceti abbienti, 
preferibilmente non già noti. Ciò è quanto qui si realizza (cap. XI) per cogliere 
non tanto l’impatto delle scelte compiute sull’assetto e sul patrimonio fami-
liari o per ragionare sulla tendenza, più volte asserita in passato, delle donne 
genovesi a investire in commerci bensì per «cogliere l’attitudine culturale di 
queste donne, in particolare nella capacità di tradurre in pratica chiari pro-
getti patrimoniali» (p. 416). I tre casi di donne aristocratiche offerti da Deni-
se Bezzina dimostrano la loro capacità di rafforzare il progetto patrimoniale 
delle famiglie nelle quali entrarono. Come osserva conclusivamente Bezzina, 
le ricerche che sostanziano questo volume permettono di apprezzare l’ampio 
ventaglio di possibilità e il ruolo delle donne nelle alleanze e strategie fami-
liari e offrono una solida base per future ricerche su genere e famiglia. Non si 
può non condividere. 

Come si compongono i patrimoni delle donne, come le donne di diver-
si ambienti riescono a maneggiarli, a quali attività artigianali e commerciali 
partecipano, con quali limitazioni? Queste non sono che alcune delle doman-
de alle quali una ricerca vasta e collettiva come questa offre elementi di rispo-
sta. Come interpretare il fatto che le donne non previste ufficialmente come 
protagoniste nelle situazioni di fatto che hanno loro concesso di essere tali 
hanno dimostrato di saperlo fare? 

In luogo di asserzioni ideologiche o di ammiccamenti antropologici o so-
ciologici (discipline delle quali gli storici devono tener conto senza perdere la 
loro specificità) qui si squaderna una notevole potenza di analisi fondata su 
una superba ricchezza documentaria. È il tempo di lavori come questo nel 
settore della storia delle donne per rendere disponibili più materiali possibili, 
per praticare ampi intrecci di fonti, per formulare il maggior numero di ipo-
tesi e rispondere alle domande che ritmano e animano le ricerche su questo 
tema. Tutto ciò allo scopo di restituire a una realtà lontana ma non perciò 
semplificabile o riducibile a rigidi schemi, la complessità che le appartiene: 
una complessità, intesa come varietà e come contraddizioni, perfettamente 
rappresentata dai cartolari notarili e finemente trattata dalle autrici di questa 
silloge, curatrice in testa. 

Maria Giuseppina Muzzarelli
Alma Mater Studiorum Università di Bologna
maria.muzzarelli@unibo.it



15Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Diritti e patrimoni femminili 
nelle città italiane del basso medioevo: 

opportunità e rischi della comparazione* 

di Anna Bellavitis

Anche se i diritti patrimoniali delle donne a Genova diminuiscono a partire dalla metà del XII 
secolo, le loro attività economiche e la loro libertà di azione permangono importanti. L’inter-
vento propone un confronto tra la realtà genovese e altre realtà urbane italiane, in particolare 
Venezia.

Although women’s property rights in Genoa diminished from the middle of the 12th century, 
their economic activities and freedom of action remained important. The paper compares the 
situation in Genoa with that in other Italian cities, in particular Venice.

Medioevo; secoli XII-XIII; Liguria; Genova; donne; famiglie; diritti; patrimonio; dote; testa-
mento; cartularia notarili.

Middle Ages; 12th-13th centuries; Liguria; Genoa; women; families; rights; patrimony; dowry; 
wills; notarial registers.

Il volume offre una densa e ricchissima analisi dei diritti patrimoniali 
delle donne, e della loro messa in opera e gestione, senza limitarsi alla sola 
Genova. 

«Il diritto costruisce la storia delle donne», come ha di recente ribadito 
Simona Feci e come ricorda Paola Guglielmotti nel primo saggio del libro, nel 
quale si presentano le «ragioni e scelte di una ricerca collettiva» (Guglielmot-
ti, Donne, famiglie e patrimoni). Le leggi, la loro applicazione e la possibilità 
per le persone, donne e uomini, di piegarle secondo le loro esigenze – il che 
implica, e non è affatto ovvio, la loro conoscenza – sono il punto di partenza 
dell’opera, che si basa su una ampiezza documentaria eccezionale, per l’epoca 
studiata, in particolare i ricchissimi cartularia notarili. 

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
Su donne e patrimoni nel basso medioevo:  

una discussione di Donne, famiglie e patrimoni  
a Genova e in Liguria nei secoli XII e XIII,  

a cura di Paola Guglielmotti, 2020, 
a cura di Gian Maria Varanini

DOI: 10.6093/1593-2214/8675

*  A proposito di Donne, famiglie e patrimoni a Genova e in Liguria nei secoli XII-XIII, a cura di 
P. Guglielmotti, Genova, Società ligure di storia patria, 2020 (Quaderni della Società ligure di 
storia patria, 8), pp. IX-472, < https://www.storiapatriagenova.it/BD_vs_contenitore.aspx?Id_
Scheda_Bibliografica_Padre=6234&Id_Progetto=0 >



16

Anna Bellavitis

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

La massa documentaria non ha impedito alle autrici di compiere un’ana-
lisi fine e dettagliata di documenti la cui lettura e interpretazione non è per 
nulla agevole né semplice. La scelta di non proporre statistiche, modelli, o 
tabelle è del tutto condivisibile, e uno dei molti aspetti interessanti del libro 
risiede nel carattere narrativo di molti passaggi, densissimi ma sempre at-
tenti a restituire frammenti di vita, mantenendo la massima attenzione alle 
possibilità che si offrivano agli individui, e dunque alle scelte – più o meno 
costrette – dei singoli. 

Il punto di partenza normativo, l’atto fondatore di nuovi equilibri – o me-
glio, disequilibri – nei diritti rispettivi di uomini e donne, è la legge del 1143, 
che cancella la tercia, ovvero il diritto delle vedove a ereditare un terzo dei 
beni coniugali, limitandone dunque i diritti alla sola restituzione della dote 
e dell’eventuale augmentum dotis. Ritornerò sul problema della cronologia 
che porta con sé quello delle cause di quest’evoluzione, ma rilevo sin d’ora 
una questione che Paola Guglielmotti pone sin dall’inizio, ovvero quella della 
“unicità” genovese, poiché, da studiosa di storia veneziana, mi scontro co-
stantemente con la presunta “unicità” veneziana, non solo ma anche su temi 
di storia di genere, e vedo altre “unicità” all’opera, nella storiografia sui diritti 
delle donne nelle città italiane medievali e moderne. Il caso di Firenze, su cui 
si sono concentrate moltissime ricerche, può presentare problemi analoghi 
e, per esempio, Christiane Klapisch-Zuber nel suo ultimo libro, di prossima 
pubblicazione in traduzione italiana, si riferisce a una «singularité florenti-
ne, historique, documentaire et historiographique», che ne fa «un laboratoire 
exceptionnel pour penser la place des femmes au sein de la relation matrimo-
niale dans l’Europe de la Renaissance»1. 

Forse, queste vivacissime e complesse realtà urbane italiane, presentano, 
ognuna a modo suo, aspetti di unicità ed eccezionalità, storiche oltre che do-
cumentarie, ed è proprio per questa ragione che ogni tentativo di comparazio-
ne è più che benvenuto e più che necessario, ma va messo in atto con grande 
precauzione. Negli ultimi anni, questi buoni propositi si sono fortunatamente 
realizzati2, ma l’importante, mi sembra, è che si adotti sempre uno sguardo 
pluridimensionale, non solo confrontando norme e pratiche, ma soprattutto 
mantenendo un’attenzione costante al contesto socioeconomico e politico e 
alle sue cronologie. 

Caratteristica comune ai saggi contenuti nel volume è l’estrema cautela nel 
suggerire interpretazioni o tendenze generali: la varietà dei comportamenti 
emerge da tutte le pagine del libro e mi viene spontaneo citare, estrapolandola 

1  Klapisch-Zuber, Mariages à la Florentine, p. 5.
2  Si vedano, ad esempio, Chabot, Richesse des femmes; Feci, Pesci fuor d’acqua; Kirshner, 
Marriage, Dowry an Citizenship. Una prospettiva comparativa di storia di genere in relazione 
al diritto caratterizza le attività del network internazionale Gender Differences in the History 
of European Legal Cultures, < https://www.uni-giessen.de/fbz/fb04/institute/geschichte/
fruehe_neuzeit/personen/cremer-annette/gender%20differences > (sito non aggiornato). Si 
vedano gli ultimi volumi pubblicati: Gender, Law and Economic Well-Being; Open Kinship; 
Gender, Law and Material Culture.



17

Diritti e patrimoni femminili nelle città italiane del basso medioevo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

completamente dal suo contesto, e forzandone anche il significato, un pas-
saggio del proemio agli Statuti veneziani di Jacopo Tiepolo, del 1242, «cum 
plura sint negotia quam Statuta»3. I negotia mercantili sono certamente alla 
base della fortuna economica – e storiografica – di Venezia e di Genova, ed è 
noto che la storiografia ha messo in rilievo gli investimenti di donne in com-
mende e colleganze4, ma, scrive ancora Paola Guglielmotti, la «donna d’affari 
genovese» non rappresenta che un aspetto delle realtà socioeconomiche delle 
donne liguri e, a Genova come altrove, la maggioranza della popolazione ur-
bana è costituita da artigiani e piccoli commercianti, gruppi sociali in cui la 
componente femminile svolge un ruolo altrettanto centrale e su cui ha attirato 
l’attenzione di recente Denise Bezzina proprio per i medesimi secoli oggetto di 
questa ricerca collettiva5.

Fatte queste premesse, il volume affronta un insieme variegato di argo-
menti, a partire dalla presenza femminile nei cartularia notarili, indagando i 
molteplici aspetti della questione dotale – costituzione, gestione, devoluzione 
– e le scelte attuate dalle donne e nei confronti delle donne, dal punto di vista 
sia patrimoniale sia dell’attribuzione di responsabilità e poteri all’interno e 
all’esterno della famiglia. Compatibilmente con le possibilità offerte dalla do-
cumentazione, l’attenzione è rivolta a tutti i gruppi sociali, dai ceti artigiani 
alle stirpi signorili, allargando l’indagine, in particolare per quanto riguarda 
quest’ultime e per i monasteri femminili, anche a fonti diverse dagli atti no-
tarili.

Una prima constatazione, analoga a quanto riscontrato per Venezia da 
Fernanda Sorelli e Linda Guzzetti6, è l’assenza praticamente costante dell’au-
torizzazione maritale per gli atti notarili delle donne sposate: «a rigore di 
prassi, una donna che agisce in assenza del marito o del parente di genere 
maschile dovrebbe esibire un documento con il quale egli stesso la autorizza 
a procedere in sua assenza. Tuttavia, il riferimento a tale tipo di placet è tanto 
sporadico nella documentazione genovese da non avere quasi attestazioni», 
precisa infatti Valentina Ruzzin (Ruzzin, La presenza delle donne, p. 33, nota 
17). Analogamente, come scriveva Linda Guzzetti per il caso veneziano: «la 
stragrande maggioranza degli atti fatti da donne sposate non ha il consenso 
del marito. La formula viro meo consenciente si trova raramente e non è facile 
capire che cosa inducesse il notaio ad usarla»7. 

Tuttavia, mentre, nel caso veneziano, non sono mai state imposte figure 
di controllo sulla stipulazione dei contratti da parte delle donne, del tipo del 
mundualdus che si ritrova a Firenze o a Roma, un’altra figura di controllo di 
origine longobarda, i consiliatores, compare a Genova nei contratti di donne, 
sin dalla metà del XII secolo e diviene una regola secondo una norma dei più 

3  Si veda Cozzi, Repubblica di Venezia e Stati italiani.
4  Per Venezia, Guzzetti, Gli investimenti delle donne; Clarke, Le mercantesse di Venezia.
5  Bezzina, Artigiani a Genova.
6  Guzzetti, Gli investimenti delle donne; Sorelli, Diritto, economia, società.
7  Guzzetti, Gli investimenti delle donne, p. 51.



18

Anna Bellavitis

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

antichi Statuti genovesi, databile al 1288 (Bezzina, Gestione di beni e patri-
moni). 

L’attività economica delle donne genovesi risalta in modo particolarmente 
vivace e interessante dalle carte notarili studiate nel libro: contratti commer-
ciali, attività di credito, investimenti in viaggi mercantili e in case, terre e per-
sino torri, ovvero delle «porzioni chiave del patrimonio familiare» (Bezzina, 
Gestione di beni e patrimoni, p. 215). L’origine dei beni investiti dalle donne 
pone quesiti interessanti, come scrive Paola Guglielmotti nel saggio sulle ex-
tradotes, chiedendosi che cosa fa «l’artigiana degli introiti del suo mestiere 
qualora sia diverso da quello del coniuge una volta che li abbia riconvertiti in 
parte in nuovo materiale da trasformare, nel salario dei suoi lavoranti e ma-
gari in nuove attrezzature? Come definire quanto le coniugate ricavano dalla 
concessione di prestiti che possono rasentare l’usura o sono erogati quasi pro-
fessionalmente?» (Guglielmotti, Extradoti e gestione patrimoniale, p. 173). 

Dalla fine del XIII secolo diminuisce nettamente la presenza di donne 
fra coloro che investono nel commercio internazionale, e i capitali femminili 
si orientano piuttosto verso investimenti meno rischiosi nel debito pubblico. 
Particolarmente interessanti sono gli accordi di societas terrae, molto simili 
alla commenda per il commercio a lungo raggio, stipulati da artigiane, che 
permettono di ricevere somme di denaro in cambio di una percentuale sul 
profitto (Bezzina, Gestione di beni e patrimoni, p. 231). A Venezia, sulla base 
di un numero molto inferiore di fonti disponibili, si nota un aumento della 
presenza femminile negli atti notarili riguardanti il commercio internazio-
nale, dal 1200 al 1261, e invece una maggiore presenza nel commercio locale, 
nella prima metà del XIV secolo, «periodo d’oro della colleganza locale», «ca-
ratterizzata da una consistente presenza di donne che davano e ricevevano 
crediti per il commercio e la produzione»8. 

«Quando si prendono in considerazione le doti, gli sviluppi innescati dalle 
nuove leggi che regolano la creazione e la gestione dei patrimoni femminili 
introdotte nei primi decenni del secolo XII rappresentano uno spartiacque 
epocale», scrive Denise Bezzina (Bezzina, Dote, antefatto, augmentum dotis, 
p. 69). Prima di entrare nel merito della situazione genovese analizzata nel 
libro, vorrei richiamare nuovamente il caso veneziano, dove la tercia non è 
mai esistita. Se «la dos romana differisce profondamente dalla repromissa 
veneziana», l’idea base dei rapporti patrimoniali tra coniugi nel diritto roma-
no, ovvero la separazione dei beni della moglie da quelli del marito a Vene-
zia rimase intatta. «Questa concezione – scrive Lujo Margetič – ostacolava il 
diritto della moglie sui beni acquisiti dal marito durante il matrimonio»9. A 
Venezia, non si imposero mai usi del tipo della quarta longobarda, della tercia 
franca o della medietas che si riscontra nel territorio della Romagna. L’unico 
diritto che la vedova poteva vantare sui beni del marito – a parte la restitu-

8  Ibidem, p. 66.
9  Margetič, Il diritto, p. 680.



19

Diritti e patrimoni femminili nelle città italiane del basso medioevo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

zione della dote – era la grosina, o pellicia vidualis, un aumento della dote del 
10% da prendere sull’eredità del marito, ma che non poteva superare 10 libbre. 
Simile alla morgengabe delle origini era il dono del lunedì, ovvero un dono 
del marito alla moglie dopo la prima notte di nozze, la cui denominazione de-
rivava dall’usanza di celebrare i matrimoni di domenica10. Tuttavia, va anche 
ricordata una norma degli Statuti di Jacopo Tiepolo del 1242 che autorizza la 
vedova, «si viduare voluerit», a ereditare dei beni del marito morto intestato11.

Il fatto che la proprietà della dote restasse alla donna non è evidentemente 
una specificità veneziana e differenzia il sistema dotale derivato dal diritto 
romano da alcuni sistemi consuetudinari dell’Europa del Nord, in cui, come 
accadeva nella common law britannica, le mogli, nel regime della coverture, 
perdevano non solo il possesso ma la proprietà dei loro beni a vantaggio del 
marito. La storica modernista Amy Erickson ha inserito questa norma in una 
interessante e solo apparentemente paradossale analisi dello sviluppo econo-
mico inglese di età moderna, in cui avrebbero svolto un ruolo importante i 
capitali delle nubili maggiorenni, delle vedove e dei mariti liberi di investire i 
beni delle loro mogli12. È la stessa Erickson a ricordare come due femministe 
inglesi del XVIII secolo, Mary Astell e Lady Wortley Montague considerasse-
ro invidiabile la condizione delle mogli italiane che, a differenza delle inglesi, 
conservavano la proprietà della loro dote13. Sono state recentemente formu-
late delle proposte interpretative sulle conseguenze economiche più generali 
della comunione di beni tra coniugi e del diritto delle vedove a ereditare i beni 
del marito o più precisamente a partecipare alla spartizione dei beni comuni 
acquisiti durante il matrimonio. Le conclusioni non sono uniformi, nel senso 
che la comunione dei beni è stata considerata in alcuni casi soprattutto un 
sistema scarsamente in grado di proteggere i diritti delle vedove14 e, in altri, 
piuttosto un incentivo alla partecipazione delle donne sposate ad attività re-
muneratrici15. 

Ritornando a epoche più lontane e a luoghi per noi più vicini, va ricordato 
che, nel caso veneziano, a differenza, per esempio, di quello fiorentino, non è 
solo la vedova a non avere diritti sui beni del marito, ma anche il marito a non 
averne su quelli della moglie. In caso di restituzione di dote alla vedova, sin 
dall’inizio del Quattrocento, la famiglia del marito tratteneva un terzo della 
dote, corrispondente al corredo, ma questo terzo fu limitato, a inizio Cinque-
cento, a un tetto massimo di 1.000 ducati, somma certo non indifferente in 
sé, ma poco significativa a fronte di doti che, nonostante le leggi suntuarie, 

10  Ibidem.
11  Archivio di Stato di Venezia, Compilazione Leggi, Prima Serie, c. 331, Statuta Veneta, lib. 4, 
cap. 34: «Quod mulier post decessum viri intestati habere possit de boni viri, si viduare volue-
rit». 
12  Erickson, Coverture and capitalism. 
13  Erickson, Women and Property. 
14  Howell, The Marriage Exchange.
15  Van Zanden, De Moor, Carmichael, Capital Women.



20

Anna Bellavitis

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

potevano arrivare, nel XVI secolo, a varie decine di migliaia di ducati16. Nel 
caso genovese, si nota, mi sembra, un’evoluzione simile a quella veneziana, 
ma apparentemente molto più precoce, ovvero la limitazione del lucro mari-
tale, che si ripercuote di fatto in senso negativo sulle doti più basse. 

A Genova, come a Venezia, una donna sposata non aveva bisogno dell’au-
torizzazione del marito per fare testamento e lo studio dei testamenti, femmi-
nili e maschili, plurimi, o di marito e moglie stipulati simultaneamente, che 
Paola Guglielmotti propone nel volume, mette in evidenza una grande plura-
lità di situazioni e scelte, ma anche il fatto che molte donne «possono attuare 
modeste deviazioni e operare aggiustamenti», rispetto al modello dominante 
a orientamento patriarcale che si va imponendo nel XIII secolo (Guglielmotti, 
Inclusione, esclusione, affezione, p. 406). 

A Venezia, i testamenti femminili sono numerosissimi e molto spesso sono 
redatti da donne incinte, che ritengono di essere in pericolo di vita: «sana 
mente, corpore et intellectu, sed pregnans» è la formula di apertura. Non ne-
cessariamente a ogni gravidanza una donna cambiava il suo testamento, ma 
lo faceva generalmente alla prima, per stabilire il destino dei suoi beni, nel 
caso che il figlio, o figlia, non le sopravvivesse. Secondo gli Statuti veneziani, 
infatti, se una donna non faceva testamento i suoi beni erano divisi in manie-
ra egualitaria fra i figli e le figlie, ma, se non aveva discendenti, i beni erano 
destinati alla componente maschile della sua famiglia di origine e, solo in se-
cond’ordine, alla parte femminile17. È in questo contesto che va inserita una 
legge – che non ho sinora riscontrato altrove – che, nel 1474, proibì ai mariti 
di essere presenti alla redazione del testamento delle mogli. È ovvio che una 
simile norma intendeva favorire gli interessi della famiglia di origine della 
donna, ma è altrettanto ovvio che essa ha offerto alle donne sposate maggiori 
spazi di scelta e libertà. 

Veniamo ora alla questione dei beni femminili, dote, antefatto, augmen-
tum dotis e beni extradotali. Va ricordato come a partire dal caso genovese 
sia sorta, alla fine degli anni Settanta del secolo scorso, un’importante di-
scussione sul ruolo e significato della dote, di cui sono stati protagonisti in 
particolare Diane Owen Hughes e Jack Goody. Eredità anticipata o esclusione 
delle figlie dall’eredità: questi i termini della questione, che ha avuto il meri-
to di suscitare un dibattito che ha via via coinvolto altre realtà italiane, e in 
particolare Firenze e Venezia. Le questioni dotali e successorie occupano una 
gran parte degli Statuti cittadini, lo si nota a Venezia, negli Statuti tiepoleschi 
del 1242, così come a Genova e in altre città liguri. Un capitolo degli Statuti 
genovesi pervenuti nella redazione allestita per la colonia di Pera, De femina 
tradita in matrimonium a patre vel a matre, esclude le figlie dalla successio-
ne di chi provvede a dotarle ma esclude anche i maschi qualora siano stati già 

16  Chojnacki, Women and Men; Bellavitis, Famille, genre, transmission.
17  Sui testamenti femminili veneziani di epoca medievale, si vedano: «Ego Quirina»; Guzzetti 
Venezianische Vermächtnisse; Masè, Men and Women preparing for Death; sul XVI secolo 
rinvio a Bellavitis, Famille, genre, transmission.



21

Diritti e patrimoni femminili nelle città italiane del basso medioevo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

“dotati” al momento dell’ingresso in un ordine religioso (Bezzina, Dote, ante-
fatto, augmentum dotis, p. 91). La possibilità di partecipare alla spartizione 
dell’eredità paterna, è prevista, a Venezia, per le figlie già dotate dal padre ma 
non ancora sposate, se la dote non appaia “congrua”, ovvero proporzionata 
alle sostanze e allo status della famiglia, ma esiste invece in Portogallo, come 
ha sottolineato Jutta Sperling, anche per le figlie già sposate18. Particolarmen-
te interessante è il fatto che, come scrive Denise Bezzina a proposito del caso 
genovese, la dote sia «un bene fluttuante» (Bezzina, Dote, antefatto, augmen-
tum dotis, p. 106), non solo perché può essere investita durante il matrimonio 
o trasformata da bene mobile a bene immobile, ma anche perché altre compo-
nenti, come l’augmentum dotis o i beni extradotali possono entrare di fatto a 
farne parte, il che implica però, nel caso dei beni extradotali, che la donna ne 
ceda la gestione al marito. Se questa è la tendenza di lungo periodo, resta il 
fatto che la ricchissima documentazione su cui si basa la ricerca ha permesso 
di mettere in evidenza le molte attività economiche delle donne basate sui loro 
beni extradotali (Guglielmotti, Extradoti e gestione patrimoniale). 

Le questioni relative alla successione ritornano a più riprese nei saggi. La 
figura della vedova tutrice è oggetto del saggio di Roberta Braccia, che rileva 
la sostanziale identità, nelle norme statutarie, di “cura” e “tutela” e che trovia-
mo anche nel caso veneziano. Gli Statuti genovesi riconoscono alle madri il 
diritto di esercitare la tutela sui figli minori, affiancate, tuttavia, da un paren-
te dei pupilli in linea paterna o, in subordine, materna. In sua assenza, sino 
alla metà del XIV secolo, la vedova poteva esercitare la tutela da sola, ma, in 
seguito, questa possibilità scompare e, in mancanza di parenti, il magistrato 
cittadino avrebbe dovuto nominare due consiglieri (Braccia, Le libertà delle 
donne). Nel caso veneziano, gli Statuti prevedevano, nel caso in cui il padre 
non avesse designato i tutori nel suo testamento, la convocazione dei «pro-
pinqui ex parte patris et matris», ma contemplavano anche la possibilità che 
una vedova designasse per testamento i tutori dei suoi figli, nel qual caso la 
scelta avrebbe dovuto essere confermata dai Giudici del Mobile. Non ho trova-
to prova di nessuna di queste procedure nel Cinquecento, bensì di una prassi 
consolidata, secondo la quale madri vedove di tutti i ceti sociali ottenevano 
la tutela sui propri figli minori dopo averne presentato domanda ai Giudici di 
Petition, anche nei casi in cui si fossero risposate19. 

In conclusione, la ricchezza del volume può difficilmente essere restitui-
ta in poche pagine. Le piste future di ricerca che le autrici si propongono di 
seguire riguardano, tra l’altro, il secolo successivo, ovvero il XIV, e la mobi-
lità sociale. Per quanto riguarda i processi di causalità e le cronologie, cui si 
accennava all’inizio, Genova si configura come una realtà ovviamente molto 
dinamica dal punto di vista economico, ma anche molto conflittuale dal pun-
to di vista politico. Una conflittualità, tra l’altro, che perdurerà a lungo. L’irri-

18  Sperling, Dowry or Inheritance?.
19  Bellavitis, Famille, genre, transmission, cap. IV.



22

Anna Bellavitis

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

gidimento in senso agnatizio delle norme si situa all’interno di un processo di 
consolidamento di un regime politico, ma darà luogo anche a un’esperienza di 
struttura familiare-agnatizia del tutto unica, ovvero gli “alberghi”. Anche nel 
caso di Firenze, per un periodo più tardo, l’irrigidimento delle norme e delle 
strutture familiari è stato messo in relazione, da Isabelle Chabot, con l’evolu-
zione politica che consacra un «gouvernement des pères»20. Il caso veneziano 
si differenzia da entrambi innanzitutto per la precoce definizione della sua 
élite politica, ma anche, come si è detto, perché il legame storico con il mondo 
bizantino mantenne la normativa veneziana su famiglia e matrimonio mag-
giormente fedele al diritto romano. Resto convinta che uno degli ingredienti 
della stabilità del ceto politico veneziano sia stata un’accorta gestione della re-
ciprocità degli scambi economici legati al matrimonio: il dibattito resta aperto 
su quali ne siano state le conseguenze a lungo termine per i diritti patrimo-
niali delle donne. 

20  Chabot, Le gouvernement des pères.



23

Diritti e patrimoni femminili nelle città italiane del basso medioevo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

Opere citate

A. Bellavitis, Famille, genre, transmission à Venise au XVIe siècle, Rome 2008.
D. Bezzina, Artigiani a Genova nei secoli XII-XIII, Firenze 2015 (Reti Medievali E-Book, 22).
D. Bezzina, Dote, antefatto, augmentum dotis: costruire il patrimonio delle donne in Liguria 

nei secoli XII e XIII, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 69-136.
D. Bezzina, Gestione di beni e patrimonio: spazi di iniziativa delle donne a Genova nei secoli 

XII e XIII, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 207-242.
R. Braccia, Le libertà delle donne : le vedove tutrici e la gestione patrimoniale nella prassi no-

tarile genovese dei secoli XII e XIII, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 319-346.
I. Chabot, Le gouvernement des pères : l’État florentin et la famille (XIVe-XVe siècle), in Flor-

ence et la Toscane, XIVe-XIXe siècles. Les dynamiques d’un État italien, a cura di J. Boutier, 
S. Landi, O. Rouchon, Rennes 2004, pp. 241-263.

I. Chabot, Richesse des femmes et parenté dans l’Italie de la Renaissance, in La famille, les 
femmes et le quotidien (XIVe-XVIIIe siècle). Textes offerts à Christiane Klapisch-Zuber, a 
cura di I. Chabot, J. Hayez, D. Lett, Paris 2006, pp. 263-290.

S. Chojnacki, Women and Men in Renaissance Venice. Twelve Essays on Patrician Society, 
Baltimore-London 2000.

P. Clarke, Le mercantesse di Venezia nei secoli XIV e XV, in «Archivio Veneto», sesta serie, 3 
(2012), pp. 67-84.

G. Cozzi, Repubblica di Venezia e Stati italiani. Politica e giustizia dal secolo XVI al secolo 
XVIII, Torino 1982.

«Ego Quirina». testamenti di veneziane e forestiere (1200-1261), a cura di F. Sorelli, Roma 2015. 
A. Erickson, Coverture and capitalism, in «History Workshop Journal», 59 (2005), pp. 1-16.
A. Erickson, Women and Property in Early Modern England, London-New York 1993. 
S. Feci, Pesci fuor d’acqua. Donne a Roma in età moderna. Diritti e patrimoni, Roma 2004.
Gender, Law and Economic Well-Being in Europe from the Fifteenth to the Nineteenth Century. 

North versus South?, a cura di A. Bellavitis e B. Zucca Micheletto, London-New York 2019. 
Gender, Law and Material Culture. Immobile Property and Mobile Goods in Early Modern 

Europe, a cura di A.C. Cremer, London-New York 2021.
P. Guglielmotti, Donne, famiglie e patrimoni a Genova e in Liguria nei secoli XII e XIII : ragio-

ni e scelte di una ricerca collettiva, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 1-28.
P. Guglielmotti, Extradoti e gestione patrimoniale: relazioni familiari, dinamiche sociali e pro-

getti economici in Liguria nei secoli XII e XIII, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 161-206. 
P. Guglielmotti, Inclusione, esclusione, affezione: le disposizioni testamentarie femminili nel 

contesto ligure dei secoli XII e XIII, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 347-413. 
L. Guzzetti, Gli investimenti delle donne veneziane nel Medioevo, in «Archivio Veneto», sesta 

serie, 3 (2012), pp. 41-66.
L. Guzzetti, Venezianische Vermächtnisse. Die soziale und wirtschaftliche Situation von Frau-

en im Spiegel spätmittelalterlicher Testamente, Stuttgart 1998.
M. Howell, The Marriage Exchange: Property, Social Place and Gender in Cities of the Low 

Countries, 1300-1500, Chicago-London 1998. 
J. Kirshner, Marriage, Dowry and Citizenship in Late Medieval and Renaissance Italy, Toron-

to 2015.
C. Klapisch-Zuber, Mariages à la Florentine, Femmes et vie de  famille à Florence (XIVe-XVe 

siècle), Paris 2020.
L. Margetič, Il diritto, in Storia di Venezia, vol. 1, Origini - Età ducale, a cura di L. Cracco Rug-

gini, M. Pavan, G. Cracco, G. Ortalli, Roma 1992, pp. 677-692. 
F. Masè, Men and Women preparing for Death in Renaissance Venice (c. 1200-1600), in Plan-

ning for Death. Wills and Death-Related Property arrangements in Europe, 1200-1600, a 
cura di M. Korpiola e A. Lahtinen, Leiden-Boston 2018, pp. 153-176.

Open Kinship, numero speciale di «Quaderni storici», 55 (2020), 3, a cura di B. Borello e M. 
Lanzinger.

V. Ruzzin, La presenza delle donne nei cartolari notarili genovesi, in Donne, famiglie e patri-
moni, pp. 29-68. 

F. Sorelli, Diritto, economia, società: condizioni delle donne a Venezia nei secoli XII-XIII, in 
«Archivio Veneto», sesta serie, 3 (2012), pp. 19-40.

J. Sperling, Dowry or Inheritance? Kinship, Property, and Women’s Agency in Lisbon, Venice, 
Florence (1572), in «Journal of Early Modern History», 11 (2007), 3, pp. 197-238.



24

Anna Bellavitis

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

J.L. Van Zanden, T. De Moor, S. Carmichael, Capital Women. The European Marriage Pat-
tern, Female Empowerment, and Economic Development in Western Europe, 1300-1800, 
Oxford 2019.

Anna Bellavitis
Université de Rouen Normandie
anna.bellavitis@univ-rouen.fr



25Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Beni contestati e rivendicati, gestiti e utilizzati* 

di Margareth Lanzinger

Il contributo commenta alcuni problemi affrontati nel volume curato da Paola Guglielmotti dal-
la prospettiva della prima età moderna e li discute secondo un approccio comparativo, spaziale 
e temporale, e un’osservazione mirata agli spazi di azione. Una riflessione sui differenti concetti 
e sui focus tematici attorno alla dote e alle sue implicazioni è seguita dalla disamina sia dei 
parametri della diseguaglianza, quale conseguenza della restrizione di larga portata dei diritti 
proprietari delle donne a partire dal 1143, sia dei patrimoni nella disponibilità delle donne sotto 
forma di extradotes. Il commento sottolinea l’ampia gamma di patrimoni e di contesti specifici 
come pure i nessi tra diritto e prassi. 

The comment takes up some threads from the volume edited by Paola Guglielmotti from an ear-
ly modern perspective and discusses them in a temporal and spatial comparative approach with 
a focus on spaces of action. A reflection on different concepts, thematic foci around the dowry 
and its implications is followed by an examination of parameters of inequality, a far-reaching 
restriction of widows’ property rights from 1143 onwards, women’s free assets in the form of the 
extradotes. The commentary also emphasises the wide range of types of assets and situational 
contexts as well as the connection between law and practice.

Medioevo; età moderna; Europa; Genova; Liguria; donne; famiglie; patrimoni; diritti.

Middle Ages; modern times; Europe; Genoa; Liguria; women; families; assets; rights.

“Famiglie e patrimoni” è uno dei più importanti ambiti tematici della sto-
ria moderna, in particolare della storia sociale ed economica e della micro-
storia, così come della storia delle donne, prima, e di quella di genere, poi, a 
partire dagli anni ’80 e ’90 del Novecento1. 

L’ordine con cui sono elencati questi tre elementi destinati a intrecciar-
si  nel volume curato da Paola Guglielmotti –  donne, famiglie e patrimo-
ni – permette di distinguere fra diverse prospettive. L’attenzione si è appunta-

*  A proposito di Donne, famiglie e patrimoni a Genova e in Liguria nei secoli XII-XIII, a cura di 
P. Guglielmotti, Genova, Società ligure di storia patria, 2020 (Quaderni della Società ligure di 
storia patria, 8), pp. IX-472, < https://www.storiapatriagenova.it/BD_vs_contenitore.aspx?Id_
Scheda_Bibliografica_Padre=6234&Id_Progetto=0 >
1  Si veda per esempio La famiglia nell’economia europea e The Transmission of Well-Being.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
Su donne e patrimoni nel basso medioevo:  

una discussione di Donne, famiglie e patrimoni  
a Genova e in Liguria nei secoli XII e XIII,  

a cura di Paola Guglielmotti, 2020, 
a cura di Gian Maria Varanini

DOI: 10.6093/1593-2214/8743



26

Margareth Lanzinger

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

ta innanzitutto sulla restrizione dei diritti delle donne e, quindi, su una storia 
di limitazione e di carenza. L’impiego del genere quale categoria analitica ha 
poi spinto al centro dell’interesse relazioni e scambi, ma soprattutto la que-
stione della capacità d’agire delle donne, malgrado la loro posizione giuridica-
mente subordinata. Ciò significa che occorre confrontarsi con la complessità 
della prassi di applicazione del diritto, interpretare le strategie e gli aspetti 
contraddittori nel loro contesto situazionale, considerare la strumentaliz-
zazione del diritto e lo sfruttamento delle sue lacune anche e soprattutto da 
parte delle donne, cioè tutti aspetti generalmente non visibili a uno sguardo 
superficiale. È questo a rendere avvincente quanto intrigante, come ogni sfi-
da, l’ambito tematico che mette in connessione donne, famiglie e patrimoni. 
Perciò quello curato da Paola Guglielmotti è un volume assai prezioso e al 
tempo stesso stimolante, per i contenuti affrontati e discussi, e come pungolo 
a proseguire le ricerche, sia nel merito sia nelle fonti che possono consentire 
ulteriori approfondimenti.

Ciò che oltre alle norme del diritto rende speciale Genova, come anche 
altri territori della Liguria, è la presenza nell’Archivio di Stato di Genova di un 
ricco fondo documentario di registri notarili – i cosiddetti cartularia – dedi-
cati in larga misura alla «gestione di beni mobili e immobili e ai loro investi-
menti», risalenti addirittura alla seconda metà del secolo XII e in particolare 
al XIII2. Queste fonti duecentesche, per lo più non ancora edite, offrono uno 
spaccato della prassi sociale del diritto, e una testimonianza della presenza 
femminile in svariati settori di rilievo: il lavoro, gli investimenti commerciali 
e, in misura minore, anche la compravendita di immobili e i testamenti. Di 
conseguenza, il volume si pone anche come una solida base per l’indagine 
delle fonti notarili del secolo XIV, successivo all’arco temporale qui indagato, 
perché proprio nel secolo XIII furono introdotti cambiamenti di importanza 
capitale riguardanti le rivendicazioni patrimoniali delle donne.

Poiché il tema del volume evidenzia un grande potenziale, che emerge 
dall’intreccio fra expertise locale e ampliamento del contesto, il mio commen-
to si ispira a una prospettiva di comparazione, con l’occhio puntato a ricerche 
sui regimi patrimoniali e di genere in altre aree e nell’età moderna3. Del gran 
numero di possibili spunti che il volume offre, posso in questa sede riprendere 
solo alcuni fili, collegandoli a mie ricerche personali, sui contratti matrimo-
niali e sul legame fra patrimoni e parentela nell’area geografica dell’odierno 
Alto Adige. Lì vigeva la separazione dei beni con certe similitudini rispetto al 
sistema dotale italiano. Tuttavia le figlie – se si prescinde dalla nobiltà e da 
alcune zone nella parte meridionale del territorio nel secolo XVI, a Caldaro 
anche in quello seguente – non erano escluse dall’eredità.

2  Guglielmotti, Donne, famiglie, p. 2.
3  Lanzinger, Barth-Scalmani, Forster e Langer-Ostrawsky, Aushandeln von Ehe.



27

Beni contestati e rivendicati, gestiti e utilizzati

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

1.  Sfide e prospettive comparate

Una prima sfida è rappresentata dai concetti usati dai contemporanei per 
definire, nei documenti e nei testi di legge, tipi di patrimonio e atti giuridici 
differenti: i problemi sono numerosi. Anche all’interno della stessa area lin-
guistica è possibile che, a causa della estrema varietà regionale degli statuti 
giuridici così come della loro applicazione nella prassi, il medesimo concet-
to – “dote”, per esempio – sia associato, in momenti diversi, a forme e con-
seguenze differenti, a possibilità e limiti fra i più disparati. È verosimile in-
somma che esistesse una terminologia diversa per indicare realtà analoghe 
se non identiche. È sufficiente che nel diritto e/o nella prassi un solo elemento 
dell’assetto patrimoniale sia diverso rispetto al passato, o rispetto a un altro 
luogo per modificare radicalmente l’intera situazione e, di conseguenza, l’im-
portanza e il valore di singoli strumenti e istituti giuridici. Un esempio è dato 
dall’abolizione della tercia per le vedove a Genova nel 1143. E le cose si fanno 
ancora più difficili in caso di traduzione – da e verso altre lingue – di specifici 
concetti patrimoniali e in caso di confronto con altre aree linguistiche4.

D’altronde, le differenze riguardo alla posizione patrimoniale delle don-
ne per ciò che concerne matrimonio, famiglia e parentela nell’area europea 
dell’età moderna sono oggettivamente enormi, e spesso variano ulteriormen-
te secondo l’ambiente sociale. Ad esempio, in Inghilterra vigeva, con la cover-
ture, un regime patrimoniale fra coniugi piuttosto particolare: il patrimonio 
della donna con il matrimonio entrava a far parte delle proprietà del marito. 
La Francia era geograficamente divisa in due con la coutume de Paris e la 
comunità dei beni nel Nord e il diritto statutario e il regime dotale nel Sud5. 
In Portogallo e in Grecia vigevano sistemi dotali affatto diversi: a Lisbona le 
figlie femmine non erano escluse dall’asse ereditario, a Nasso e a Mykonos ri-
cevevano una “dote” tanto le figlie quanto i figli maschi6. In Italia, nella storia 
delle donne e negli studi di genere, così come nella storia sociale, la dote e la 
spesso connessa esclusione delle figlie femmine dall’eredità sono un tema di 
ricerca ormai da decenni7. Ovunque, muovendo dai primi rudimentali esordi, 
le prospettive di ricerca si sono espanse in molte direzioni, sorrette dall’esi-
genza e dall’intento di pervenire a risultati differenziati, ampiamente conte-
stualizzati e portatori di molteplici prospettive8.

Nell’area tedescofona, invece, negli ambiti sociali diversi dalla nobiltà  i 
beni trasferiti in occasione del matrimonio sono diventati solo molto più tardi 

4  Lanzinger, Maegraith, Clementi, Forster e Hagen, Families and Property.
5  Erickson, Women and Property; Erickson, Couverture and Capitalism; per un confronto con 
la Scandinavia si veda The Marital Economy; per la Francia si rinvia a Diefendorf, Women and 
Property.
6  Si veda the Religious Divide.
7  Le ricchezze delle donne; per una differenziazione dell’esclusione dall’eredità si vedano Feci, 
The Exclusion of Women e Bezzina, Dote, antefatto, pp. 90-94.
8  Fra i tanti studi si vedano Famiglie. Circolazione di beni; Generazioni. Legami di parentela; 
Movable Goods and Immovable Property.



28

Margareth Lanzinger

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

oggetto di indagine come aspetti rilevanti sotto il profilo giuridico e di ge-
nere9. Fino all’inizio del secolo XXI, a dominare la scena sono stati il diritto 
successorio e la prassi ereditaria, le differenze fra divisione reale e successio-
ne indivisa nel possesso, e il destino riservato ai cosiddetti eredi cedenti. È 
probabile che ciò sia dipeso dall’assenza di un istituto estremamente incisivo 
come quello dei sistemi dotali italiani, e dalla presenza di svariati beni do-
tali o assegni maritali (Heiratsgut, Widerlage, Aussteuer, Morgengabe); ed 
è probabile anche che per indicare la Mitgift, un istituto simile alla dote, si 
ricorresse a seconda dell’epoca e dell’area geografica a termini diversi: Heim-
steuer, Heiratsgut, Brautschatz e così via. L’area tedescofona era inoltre ca-
ratterizzata da giurisdizioni estremamente eterogenee e frammentarie e da 
profonde differenze in fatto di regimi patrimoniali fra coniugi. C’erano terri-
tori in cui vigeva un regime di separazione dei beni, altri in cui vigeva un re-
gime di comunione dei beni o di comunità di acquisizioni. Inoltre, per questi 
tre tipi di regimi esistevano innumerevoli varianti locali e combinazioni, con 
prassi successorie disparate. Rispetto ai sistemi dotali italiani, questi regimi 
patrimoniali fra coniugi erano anche normati in modo tendenzialmente meno 
rigoroso o il raggio delle loro implicazioni era più ristretto. In un certo senso, 
per esempio, sia a livello internazionale sia nell’area tedescofona, manca un 
concetto condiviso come quello di dote10, che nell’area italofona nonostante 
tutte le differenze esistenti fra un luogo e l’altro11 ha rappresentato tuttavia 
un importante valore di riferimento condiviso e ha inaugurato un più vasto 
spazio di dibattito. Proprio per questo, ha costituito un fruttuoso spazio di 
discussione l’indagine collettiva del volume che stiamo discutendo12: questa 
forma di organizzazione del lavoro scientifico permette di rendere i contenuti 
più densi e pregnanti, e al tempo stesso ha il vantaggio di poter istituire mol-
teplici riferimenti incrociati.

D’altra parte la ricerca italiana, nel privilegiare la dote, ha lasciato a lungo 
nell’ombra altri tipi di patrimonio, altre forme di proprietà e altre sfere d’azio-
ne patrimoniale delle donne, come è stato evidenziato già da Ida Fazio in un 
saggio degli anni ’90 del Novecento. In tale sede, l’autrice chiedeva di indaga-
re un più ampio spettro delle ricchezze femminili: ad esempio, la gestione e 
l’uso dei beni patrimoniali da parte delle donne13. Il volume di cui ci occupia-
mo soddisfa anche questa richiesta. Certamente la dote – che beneficiava di 
una particolare tutela legale – è ampiamente rappresentata anche nei registri 
notarili genovesi e liguri, e nei saggi di Denise Bezzina e Paola Guglielmotti 
viene di volta in volta posta in contesti più vasti. Bezzina da un lato inquadra 
la dote nella condizione matrimoniale, nelle sue trasformazioni e differenze 
regionali, esemplificate dal caso di Albenga. Dall’altro lato, tuttavia, la storica 

9  Lanzinger, Barth-Scalmani, Forster e Langer-Ostrawsky, Aushandeln von Ehe.
10  Sul carattere creditizio della dote si veda Arru, «Donare non è perdere». 
11  Chabot, Deux, trois, cent Italies.
12  Guglielmotti, Donne, famiglie, p. 1.
13  Fazio, Le ricchezze delle donne.



29

Beni contestati e rivendicati, gestiti e utilizzati

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

inserisce la dote in un contesto più ampio di assegni maritali, costituito da 
antefatto, extradote e augmentum dotis. Guglielmotti a sua volta studia le 
richieste di restituzione della dote avanzate da sette donne nobili alla fine 
del Duecento, in un momento in cui i rispettivi mariti erano ancora in vita. 
Si tratta di casi di insolvenza a seguito di confisca di beni e bando, il che ci 
conduce nel bel mezzo dei conflitti politici dell’élite cittadina. In un altro sag-
gio, l’autrice affronta il tema dell’extradote, che collega a «relazioni familiari, 
dinamiche sociali e progetti economici»14.

Fin dal testo introduttivo Guglielmotti sottolinea che ai fini dell’indagi-
ne è importante tenere conto del coinvolgimento femminile nel commercio 
e nell’artigianato, spesso definiti come sfere di attività plurali e variegate. 
Si tratta cioè di cogliere i patrimoni femminili non solo nel contesto e sullo 
sfondo delle unioni matrimoniali e delle dinamiche familiari, ma anche di 
indagarne le trasformazioni socio-politiche. A Genova sono particolarmente 
interessanti le donne d’affari, troppo a lungo trascurate o sottostimate rispet-
to agli uomini attivi sugli ampi scenari dell’economia cittadina. Il tema del 
lavoro femminile, nello specifico dei centri urbani di età moderna, è stato di 
recente affrontato ripetutamente15. Una prudente comparazione fra epoche 
diverse sarebbe sicuramente fruttuosa in questo ambito, non ultimo perché la 
transizione dal basso medioevo all’età moderna, proprio per quanto riguarda 
i margini d’azione delle donne in fatto di lavoro, viene classicamente raccon-
tata come la storia di una privazione, di una diminutio.

Muovendo dai cartolari notarili, il volume offre quindi un ampio venta-
glio di prospettive, in quanto da queste fonti emerge chiaramente come la 
gestione di proprietà e patrimonio e le attività economiche costituivano per le 
donne una forma di garanzia e di autonomia esistenziale16. Valentina Ruzzin 
mette in guardia da una lettura ingenua di queste fonti e solleva una serie 
di domande: sulla forma della dote, sulla possibile elusione della tutela della 
dote nel caso di un investimento mediante accomendatio (commenda) o sulla 
sua delimitazione rispetto a, e la sua interazione con, l’extradote quale libe-
ro capitale17. È così sottolineato come gli atti giuridici vengano stesi anche a 
svantaggio delle donne, quando si bypassa la tutela della dote. Osservando le 
cose da un punto di vista cronologicamente più tardo, si pone la questione se 
ciò non potesse rafforzare la posizione delle donne, soprattutto nell’ambiente 
artigiano in cui la collaborazione femminile era essenziale. Come Beatrice 
Zucca evidenzia per Torino, le doti, quando erano alienate quale capitale di 
investimento dei coniugi, rendevano le donne proprietarie18.

14  Bezzina, Dote, antefatto; Guglielmotti, L’uso politico della dote; Guglielmotti, Extradoti e 
gestione patrimoniale.
15  Bellavitis, Il lavoro delle donne; Gender, Law and Economic Well-Being; What is Work?; 
Female Agency in the Urban Economy.
16  Guglielmotti, Donne, famiglie, pp. 12-13, 16.
17  Ruzzin, La presenza delle donne, pp. 33-34.
18  Zucca, Chains of Documents.



30

Margareth Lanzinger

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

Una analisi sistematica dei patrimoni presuppone una rilevazione preci-
sa, atta a stabilire quali elementi dell’insieme del patrimonio fossero oggetto 
di mobilitazione economica in un preciso momento e in una determinata area 
e quali giustificazioni, limiti e conseguenze vi fossero associati. Ciò permette 
incursioni in profondità nelle logiche matrimoniali, familiari e parentali così 
come nelle relazioni fra i sessi e i rapporti di genere. Ciò su cui dunque ci si 
interroga sempre è quali tipi di patrimonio furono concessi e trasferiti, inve-
stiti o usati in altro modo, quali qualità giuridiche avevano tali tipi di patri-
monio e in che modo si era disposto in merito a essi nelle diverse procedure 
e nei vari documenti legali: contratti di dote o matrimoniali, patti successori, 
testamenti e così via. Quanto più i rapporti di genere erano stati strutturati in 
modo asimmetrico dal diritto, tanto più occorre domandarsi quali forme di 
compensazione – soprattutto nei confronti degli interessi patrilineari – pote-
vano essere usate.

2.  Parametri della diseguaglianza

Il volume muove dagli ambiti d’azione delle donne codificati per legge, che 
differivano a seconda della posizione ricoperta nella parentela e/o secondo lo 
stato civile. Fra quelli fondamentali figurano gli ambiti d’azione connessi alla 
proprietà e al patrimonio. La domanda cruciale riguarda i diritti e le rivendi-
cazioni che le donne – nelle diverse posizioni di figlie, sorelle, mogli, madri, 
suocere e vedove – avanzavano nei confronti del patrimonio nella famiglia e 
nel matrimonio. Il contesto di ampio respiro che attraversa tutto il volume – e 
che anche durante l’età moderna resta valido in numerosi territori italiani ed 
europei – è il rapporto asimmetrico fra i generi nell’accesso ai patrimoni fa-
miliari. Il diritto di volta in volta vigente non solo ha prodotto e/o fissato per 
iscritto tale asimmetria, ma in genere ha anche previsto norme per affrontare 
le durezze che ne derivano e creare una certa compensazione

Le configurazioni della asimmetria plasmate da genere e patrimonio era-
no fondamentalmente caratterizzate dalle modalità secondo le quali i diritti 
ereditari delle figlie femmine differivano rispetto a quelli dei figli maschi, e 
in quale misura ciò accadesse; e in secondo luogo, da come il matrimonio e la 
parentela si collocavano l’uno rispetto all’altra19. Fra gli elementi basilari che 
articolavano questo rapporto, vanno annoverati l’eventuale separazione del 
patrimonio portato nel matrimonio sia dall’uomo sia dalla donna anche dopo 
la morte di uno dei coniugi; e inoltre la pratica, più o meno frequente, dei tra-
sferimenti patrimoniali dall’una all’altra linea e, in caso affermativo, in quale 
forma: si trattava di diritti di proprietà a tutti gli effetti o di diritti di usufrut-
to20? Quanto sopra si concretizza in particolare nella questione dei possibili 

19  Signori, Von der Paradiesehe; si veda anche < https://kinshipspaces.univie.ac.at/en/ >.
20  Female Economic Strategies.



31

Beni contestati e rivendicati, gestiti e utilizzati

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

trasferimenti alle vedove. Se il patrimonio era e restava diviso, la posizione 
economica delle donne – in quanto figlie, mogli e soprattutto vedove – dipen-
deva in grande misura dalla dote portata nel matrimonio e quindi in ultima 
istanza dalla loro famiglia d’origine. Per contro, la comunione dei beni fra i 
coniugi oppure la comunità di acquisizioni – quando il patrimonio realizzato 
durante il matrimonio era in parti eguali di entrambi i coniugi – consentiva 
rapporti più equilibrati; il matrimonio poteva in tal modo compensare la di-
sparità nelle situazioni patrimoniali di partenza. In particolare in presenza 
di comunione dei beni, le vedove godevano di una posizione salda se – come 
nell’area di Vienna e della Bassa Austria – ottenevano la metà del patrimonio 
condiviso, mentre i figli dovevano spartirsi l’altra metà21. La contropartita era 
costituita dal fatto che – diversamente che nei regimi dotali e in altre forme 
di separazione dei beni – entrambi i coniugi rispondevano anche dei debiti 
contratti.

Gli elementi costitutivi e fondanti degli accordi patrimoniali fra coniugi 
sono ovviamente tipi di patrimonio e dei diritti che ne conseguono; ma va 
contemplato anche il fattore età, la cronologia della rilevanza di tali elementi 
costitutivi lungo i percorsi biografici. Per i secoli XII e XIII, ciò risulta più 
difficile per via dell’impossibilità di accertare l’età anagrafica, in particolare 
quella delle donne. Particolarmente interessanti sono i modi in cui nei mo-
menti significativi dal punto di vista biografico – matrimonio, morte, mag-
giore età – i diversi tipi di patrimonio furono ordinati e posti in relazione tra 
loro, e gli accordi patrimoniali che in quei momenti furono negoziati e conse-
guentemente rogati nei documenti notarili. Elemento costitutivo importante 
è però anche la plasticità e la modificabilità del patrimonio assegnato: quando 
ad esempio a figlie o a vedove in un testamento potevano essere assegnati 
altri beni, o più beni, o addirittura determinati tipi di patrimonio, diversi da 
quelli figuranti in contratti di dote o patti successori. Le logiche seguite dal-
le disposizioni e combinazioni delle tipologie patrimoniali, dalla loro qualità 
legale e dalle concrete possibilità di disporne, erano in genere – di là dal caso 
specifico – determinate dalla competizione fra i soggetti che ambivano al pa-
trimonio nel regime giuridico di volta in volta vigente e – in caso di differenze 
di ceto – nel diritto vigente nel rispettivo ambiente sociale, e da chi vantava 
la posizione più forte22. L’identificazione degli assi fondamentali della con-
correnza fornisce modelli di connessione, che permettono di strutturare più 
chiaramente tanto le situazioni legali quanto l’organizzazione e le conseguen-
ze di accordi patrimoniali in epoche e aree geografiche diverse.

Nel volume che stiamo discutendo, alle analisi quantitative si è rinunciato 
scientemente per non generare l’illusione di una trasmissione non lacunosa, 
dal momento che nell’archivio non sono sopravvissuti dei blocchi documenta-

21  Per un’indagine comparata sul negoziato del matrimonio si veda Lanzinger, Barth-Scalmani, 
Forster e Langer-Ostrawsky, Aushandeln von Ehe.
22  Si veda per esempio Lanzinger, Spouses and the Competition for Wealth.



32

Margareth Lanzinger

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

ri coerenti. Tuttavia, malgrado il carattere «frammentario» della documenta-
zione, alcune considerazioni quantitative potrebbero avere senso e costituire 
forse l’oggetto di una futura indagine su questo vasto materiale. Potrebbe per 
esempio essere istruttivo capire come le diverse tipologie giuridiche si river-
sino in questo o in quel cartolario, e quali questioni i vari notai abbiano pre-
ferenzialmente affrontato e risolto – soprattutto a fronte dell’evidente elevato 
numero di donne attive in prima persona. Una percentuale compresa fra un 
quinto e un quarto degli atti rogati evidenzia in effetti la presenza di donne, 
secondo che il notaio fosse più specializzato in contratti d’affari o in accordi 
patrimoniali familiari. Valentina Ruzzin sottolinea il carattere ambivalente 
della cornice giuridica che sta alla base del coinvolgimento femminile docu-
mentato dalle fonti: nella maggior parte dei casi le donne figurano come mogli 
di un attore principale in relazione alla gestione di patrimoni, mentre nella 
vita quotidiana rivestivano una posizione importante nel negotium23. Il volu-
me resta comunque incentrato sull’analisi qualitativa e su documenti partico-
larmente eloquenti e particolarmente efficaci, che consentono di evidenziare 
in maniera esemplare determinati aspetti e contesti.

3.  Restrizioni: l’antefactum al posto della tercia

Già lo scenario di partenza, che Paola Guglielmotti descrive nel saggio di 
apertura, rimanda a un importante cambiamento: a partire dal 1143 a Genova 
le vedove non ebbero più diritto a un terzo del patrimonio del marito24. Questa 
novità non fu priva di ripercussioni su altre forme di accesso personale del-
le donne alla proprietà mediante acquisto o gestione. La tercia fu sostituita 
dall’antefactum, un dono predisposto dal marito al momento del coniugio, 
per il quale – come evidenziato da Denise Bezzina nel suo saggio – fu posto 
un tetto di 100 lire. In tal modo, nel caso dei ceti più abbienti, questo assegno 
compensatorio risultò di gran lunga inferiore alla precedente tercia destinata 
alla vedova. A quest’ultima non restava che la sua dote, una volta che era riu-
scita a farsela restituire. Ciò comportò delle conseguenze. Da un lato questa 
situazione richiese la messa in campo di una ulteriore copertura economica, 
che anziché sul marito ricadde sulla famiglia d’origine; dall’altro la dote as-
surse a patrimonio cruciale delle donne, nella misura in cui giuridicamente 
essa era regolamentata in tutti i suoi dettagli, diventando però anche stru-
mento strategico e pomo della discordia, soprattutto quando era in gioco la 
sua restituzione25. A proposito di questo specifico aspetto, si riscontrano pa-

23  Nel saggio di Ruzzin, La presenza delle donne, sono descritti i cartularia confluiti nell’Ar-
chivio di Stato di Genova, i quali si compongono di alcune centinaia fino a parecchie migliaia 
di atti, e che fino alla fine del secolo XIII comprendono almeno 250 registri di imbreviature. Al 
saggio, il secondo nella sequenza, è accluso un dossier documentario con 20 trascrizioni di atti.
24  Guglielmotti, Donne, famiglie, p. 1.
25  Bezzina, Dote, antefatto, pp. 70-71, 85-90.



33

Beni contestati e rivendicati, gestiti e utilizzati

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

lesi continuità nei secoli successivi, tanto che per la comprensione dell’istitu-
to della dote è fondamentale individuare questo momento di trasformazione 
giuridica e il modo in cui si è reagito a esso nell’immediato.

L’entità del patrimonio che in tal modo passava dalla parte maschile a 
quella femminile venne a essere indubbiamente limitata. L’antefactum sem-
bra essere paragonabile alla logica della Morgengabe in alcune aree tede-
scofone. Ad esempio, nel territorio dell’odierno Alto Adige in età moderna la 
Morgengabe era anch’essa un dono, che veniva predisposto al momento delle 
nozze ma che era trasferito alla donna solo dopo che era rimasta vedova e che 
quindi, come anche a Genova, costituiva inizialmente un credito. Talora la 
Morgengabe fu impiegata in modo strategico a favore delle donne, soprattut-
to in caso di assenza di figli, per rafforzare la posizione della vedova rispetto 
ai parenti del marito26. Come spiega Bezzina, proprio questo obiettivo si pro-
pose, e conseguì, Giacomo Guercio, un banbaxarius, a favore della moglie 
Adelina negli anni ’70 del Duecento27. La Tiroler Landesordnung, l’ordina-
mento territoriale del Tirolo del 1532 e del 1573, prevede la possibilità che la 
moglie ridoni al marito la Morgengabe, un atto molto diffuso soprattutto fra 
la nobiltà28.

Si pone dunque l’interrogativo circa il contesto politico e sociale in cui è 
avvenuta questa svolta normativa. Per Denise Bezzina il passaggio dalla ter-
cia all’antefatto fu l’effetto di progressive differenze fra le donne della nobiltà 
e quelle del ceto artigiano: le nobili, se si considera il tetto massimo di 100 
lire, furono maggiormente colpite dalla nuova normativa, mentre agli eredi 
restava una parte molto più consistente di patrimonio. La linea agnatizia ne 
fu avvantaggiata nella nobiltà, dove la sua importanza era maggiore che nelle 
famiglie degli artigiani29. Invece, in altre regioni europee, per esempio in Bo-
emia, la tercia rientra fra gli istituti che lungo l’età moderna rimasero immu-
tati30. Tuttavia esso fu oggetto di differenziazioni molto numerose. In Tirolo, 
per esempio, la tercia riguardava soltanto beni mobili, e anche fra questi era 
esclusa tutta una serie di oggetti: generi alimentari, attrezzi da lavoro, manu-
fatti argentei e molto altro31. Nel quinto saggio della raccolta, Paola Gugliel-
motti si sofferma sull’introduzione delle extradoti quale possibile compensa-
zione per l’abolizione della tercia e il tetto dell’antefatto32.

26  Lanzinger, Von der Macht der Linie, pp. 250-253, 273-277; per Trento si veda Mattivi, After 
the Plague, p. 159.
27  Bezzina, Dote, antefatto, pp. 108-110.
28  Clementi, «Aus sonder lieb, trew vnd freundschaft».
29  Bezzina, Dote, antefatto, pp. 73-74.
30  Štefanová, Widows.
31  Tiroler Landesordnung 1532, 1573, libro 3, titolo 41.
32  Guglielmotti, Extradoti e gestione, pp. 170-175.



34

Margareth Lanzinger

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

4.  Extradotes: investire e gestire

Le extradotes – al plurale, per evidenziare il riversarsi in esse di elemen-
ti disparati – corrispondono in alcune loro forme ai paraphernalia, che esi-
stono anche in età moderna: i due concetti indicano i beni appartenenti per 
antonomasia alle donne, che non facevano parte della dote o dell’Heiratsgut. 
Dei beni parafernali – a differenza della dote, che era gestita dagli uomini – le 
donne potevano disporre integralmente anche durante il matrimonio. Mentre 
a Genova e in Liguria tali beni erano costituiti da oggetti che le donne porta-
vano con sé nel matrimonio33 nei paesi tedescofoni col termine parapherna-
lia si indicavano anche somme di denaro, mentre gli oggetti erano designati 
piuttosto con termini quali Aussteuer, Ausstattung e così via. A Salisbur-
go – una città mercantile, nella quale si riscontrano di frequente accordi pa-
trimoniali su base di comunità di acquisizioni relativamente equilibrate tra i 
generi – anche i mariti disponevano di beni parafernali, che nel secolo XVIII 
consistono sempre di somme di denaro34; è probabile che tale dato di fatto sia 
da ricondursi alla marcata reciprocità. 

Da dove venivano le extradoti a Genova e in Liguria? E a che scopo erano 
usate dalle donne? Potevano risalire a legati testamentari, per esempio di una 
zia o del padre, a un trasferimento inter vivos da madre a figlia, ed essere 
impiegate a scopo creditizio o dalla vedova stessa. Figurano nei testamenti 
dei mariti, in inventari come debiti, ma soprattutto in contratti di commenda, 
che costituiscono il riscontro di investimenti commerciali, ampiamente dif-
fusi sul piano regionale e sociale. Le extradoti erano, come pare, «‛attivabili’ 
da qualsiasi donna» e in rari casi potevano consentire anche una «comparte-
cipazione proprietaria» e una certa autonomia economica35.

Denise Bezzina sostiene che una serie di fattori era determinante ai fini 
dell’investimento delle extradoti da parte delle donne, e commenta che «una 
donna dei ceti bassi può essere più incline a non rischiare le proprie poche 
sostanze in investimenti commerciali rispetto a un’altra che gode di una certa 
ricchezza»36. Ma bisognerebbe chiedersi anche che cos’altro fecero con quel 
denaro. Nelle fonti che io ho sperimentato, il denaro di cui le donne dispongo-
no in prima persona risulta quasi sempre, anche in ambito rurale, «investito», 
e ha funzioni di credito. Le conclusioni cui giunge Bezzina, ossia che le donne 
progressivamente tesero ad affidare alla gestione del marito anche l’extrado-
te, vincolandola alle stesse condizioni della dote37, potrebbero indicare che in 
quanto investimento essa finiva nella propria attività artigiana o commerciale 
e che al tempo stesso in questo modo era più tutelata. Lo spettro delle pos-

33  Ibidem, pp. 166-167.
34  Barth-Scalmani, Ausgewogene Verhältnisse.
35  Guglielmotti, Extradoti e gestione, pp. 169, 188.
36  Bezzina, Dote, antefatto, p. 107.
37  Ibidem, pp. 107-108; Bezzina, Gestione di beni, p. 207.



35

Beni contestati e rivendicati, gestiti e utilizzati

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

sibilità è in ogni caso molto ampio, fra appropriazione da parte del marito e 
delega della moglie.

Una questione ricorrente è quella tesa a comprendere come le donne po-
tessero mobilitare per sé, gestire personalmente e investire il patrimonio loro 
assegnato o loro spettante. Alcune nobili lasciarono in eredità una impres-
sionante varietà di beni, comprese le proprietà fondiarie38; ma le autrici del 
volume sono giustamente molto prudenti nel trarre conclusioni generali. Giu-
dicare se qualcosa è consuetudine all’epoca, pur non trovando spesso riscon-
tro nelle fonti, o rappresenti una eccezione o sia da spiegare in termini situa-
zional-contestuali nel senso di un modello, è estremamente difficile quando 
la documentazione è frammentaria e non riferibile a una stessa persona o 
famiglia. Nondimeno certi atti considerati in serie consentono di farsi un’idea 
molto precisa delle sfere d’azione economica delle donne: si pensi alle sopra 
citate accomendaciones, che documentano la partecipazione femminile al 
commercio marittimo39. Inoltre le donne da vedove potevano portare avanti 
un’attività artigiana, affittare locali commerciali o prestare denaro mediante 
le societas terrae per attività economiche e fare molto altro.

Un importante ambito della gestione patrimoniale è infine costituito dalla 
posizione delle vedove in qualità di tutrici dei figli minori; nominate curatrici, 
esse potevano gestire anche il patrimonio dei mariti. Roberta Braccia nel suo 
saggio ricorda i termini con cui ci si rivolgeva alle vedove per chiamare in 
causa questa loro duplice responsabilità: «donna et domina»40. I due termini 
ricordano il «donna e madonna» usati a Venezia e Firenze in età moderna, 
come documentato dagli studi di Anna Bellavitis e Giulia Calvi sulle vedove 
quali tutrici41. Generalmente questa posizione di indipendenza delle donne 
era legata alla loro condizione di vedove; in caso di seconde nozze esse la per-
devano42.

5.  Differenziazioni

Nel complesso il volume, sulla base di una straordinaria densità di ma-
teriali considerando che si tratta del pieno medioevo, schiude la vista a una 
panoplia di tipi di patrimonio – dalla dote e la tercia passando per l’antefatto 
e l’extradote fino all’eredità materna, su cui le donne potevano testare libe-
ramente –, di strumenti giuridici e forme di utilizzo dei patrimoni, di diffe-
renziazioni sociali e territoriali: dall’artigianato al commercio e alla nobiltà 
genovese; ma anche a stirpi signorili al di fuori delle mura cittadine – che 
incalzate, a quanto pare, dal presagio del declino cercavano contatti con Ge-

38  Ibidem, p. 219.
39  Ibidem, pp. 220-228.
40  Braccia, Le libertà delle donne, p. 319.
41  Bellavitis, Patrimoni e matrimoni, p. 151; Calvi, Rights and Ties that Blind.
42  Braccia, Le libertà delle donne, p. 331.



36

Margareth Lanzinger

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

nova attraverso una specifica «politica matrimoniale» centrata su seconde 
nozze43 –; e ancora, a due monasteri femminili di Genova e di Millesimo (an-
ch’essi osservati dalla prospettiva dei legami che li riconducevano alla città, e 
alle per tanti versi potenti famiglie d’origine e anche alle loro inimicizie). 

Le autrici hanno scelto approcci diversi nei loro saggi. Da un lato si sono 
concentrate sui patrimoni specificamente femminili e su determinati tipi di 
fonti – differenti forme contrattuali o testamenti –. Dall’altro, hanno insistito 
sui contesti lavorativi, sulle attività – gestire e investire quali concetti crucia-
li – e su specifiche configurazioni dell’ambiente sociale, dei contesti politici 
e istituzionali, delle strutture relazionali e dei rapporti di potere: configura-
zioni molto varie a seconda dello stato civile – di nubile, donna sposata o di 
vedova –. Emerge chiaramente, una volta di più, quanto sia importante istitu-
ire un nesso fra testi giuridici, legislazione vigente e prassi sociali del diritto, 
proprio perché gli ambiti d’azione sono spesso, con tutta evidenza, assai più 
diversificati o ricostruibili in più modi di quanto le norme giuridiche lascia-
no intendere. Altrettanto chiara appare la complessità dell’architettura degli 
ambiti giuridici: non ovunque, in Liguria, vigeva il diritto genovese, come di-
mostrano le trasformazioni del 1143. A Genova l’antefatto divenne obbligato-
rio, ma sulla riviera di Ponente era addirittura vietato e nell’estremo Levante 
ligure era facoltativo44.

I saggi del volume, sostenendosi l’un l’altro, creano una complessa sinfo-
nia di rimandi e, anche a causa del carattere frammentario della documenta-
zione, consentono soprattutto di farsi un’idea della varietà e molteplicità di 
documenti e situazioni45, che illustrano per diversi ambienti sociali, dando 
luogo a una panoplia impressionante. Vengono così chiaramente alla luce le 
differenze riguardo agli ambiti d’azione femminili legati al patrimonio fra gli 
ambienti dell’artigianato, del commercio e della nobiltà. 

Forse avrebbe avuto senso partire, in maniera ancora più decisa, da lo-
giche diverse: nell’artigianato e nel piccolo commercio urbano un’intesa fra i 
coniugi tesi a collaborare nella quotidianità potrebbe avere fortemente con-
traddistinto anche il modo di relazionarsi ai diversi tipi di patrimoni fem-
minili? nella nobiltà un processo di verticalizzazione patrilineare ebbe luogo 
anche attraverso la dotazione privilegiata dei figli maschi con patrimoni? Tale 
differenziazione si riscontra  –  riferita all’artigianato e al piccolo commer-
cio – nella scelta di Paola Guglielmotti di «non guardare sistematicamente 
alle donazioni femminili con paternalismo, dando per scontate le forzature 
ed escludendo a priori devoluzioni pienamente libere e volontarie»46. A volte 
queste potrebbero aver avuto anche carattere strategico e di calcolo, tornando 
a vantaggio delle donne47. D’altra parte Guglielmotti parla di un «crescente 

43  Guglielmotti, Gestione e devoluzione, p. 270.
44  Bezzina, Dote, antefatto, p. 76.
45  Bezzina, Gestione di beni, p. 208.
46  Guglielmotti, Extradoti e gestione, pp. 178-179.
47  Si veda per esempio Arru, «Donare non è perdere».



37

Beni contestati e rivendicati, gestiti e utilizzati

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

orientamento delle famiglie in senso agnatizio lungo i secoli XII e XIII»48, il 
che riguardava soprattutto le famiglie dominanti. Inoltre è sempre interes-
sante osservare la posizione occupata dalle donne fra la famiglia d’origine e 
quella del marito. Sia Guglielmotti nel saggio sulle stirpi signorili extraurba-
ne49, sia Bezzina nella sua ricostruzione di tre casi della nobiltà genovese50, 
per esempio, danno conto di donne che gestivano il patrimonio familiare, oc-
cupandosene nell’interesse dei figli maschi. Anche all’interno della nobiltà si 
rilevano, dunque, logiche diverse, in un complesso intreccio.

Esaminando il caso genovese, Donne, famiglie e patrimoni si concentra 
su un’area economicamente e politicamente potente. Viene dunque da chie-
dersi in quale misura i cambiamenti giuridici intervenuti in fatto di proprietà 
e patrimonio, in particolare l’erosione dei diritti delle donne, fossero dettati 
da processi socio-politici. Quali implicazioni sociali ebbero tali cambiamenti, 
in special modo guardando alle famiglie e ai gruppi parentali politicamen-
te ed economicamente dominanti? L’antefactum subentrato alla tercia ebbe 
come effetto di privilegiare ulteriormente la linea maschile riguardo alla tra-
smissione interfamiliare della proprietà; l’organizzazione della parentela che 
passava attraverso il patrimonio si orientò indiscutibilmente verso una cre-
scente verticalizzazione51. Il nesso fra questo processo e i criteri di accesso 
al patrimonio  –  genere, rango di nascita, stato civile eccetera  –  è un tema 
di enorme importanza52. Incuriosisce soprattutto il contesto socio-politico 
dell’abolizione della tercia a Genova nel 1143, da cui il volume prende per 
così dire le mosse; non per caso anche nel saggio conclusivo, dove si ricorda 
che il più risalente riferimento a essa risale al 1130, l’abolizione della tercia 
è definita come «una svolta decisiva nell’evoluzione dei diritti patrimoniali 
femminili»53. Quali processi socio-politici erano in corso all’epoca nella città 
di Genova?

48  Guglielmotti, Extradoti e gestione, p. 162.
49  Guglielmotti, Gestione e devoluzione.
50  Bezzina, Percorsi.
51  Su questo aspetto cfr. Sabean e Teuscher, Kinship in Europe.
52  Ago, Giochi di squadra; Delille, Famille et propriété; e in seguito Bellavitis, Famille, genre.
53  Bezzina, Donne, famiglie, p. 448.



38

Margareth Lanzinger

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

Opere citate

Across the Religious Divide. Women, Property, and Law in the Wider Mediterranean (ca. 
1300-1800), a cura di J.G. Sperling e Sh. Kelly Wray, New York - London 2010.

R. Ago, Giochi di squadra: uomini e donne nelle famiglie nobili del XVII secolo, in Signori, 
patrizi, cavalieri in Italia centro-meridionale nell’età moderna, a cura di M.A. Visceglia, 
Roma-Bari 1992, pp. 256-264.

A. Arru, «Donare non è perdere». I vantaggi della reciprocità a Roma tra Settecento e Ottocen-
to, in «Quaderni storici», 33 (1998), 98, pp. 361-382.

G. Barth-Scalmani, Ausgewogene Verhältnisse: Eheverträge in der Stadt Salzburg im 18. 
Jahrhundert, in M. Lanzinger, G. Barth-Scalmani, E. Forster e G. Langer-Ostrawsky, Aus-
handeln von Ehe, pp. 121-203.

A. Bellavitis, Famille, genre, transmission à Venise au XVIe siècle, Rome 2008.
A. Bellavitis, Il lavoro delle donne nelle città dell’Europa moderna, Roma 2016.
A. Bellavitis, Patrimoni e matrimoni a Venezia nel Cinquecento, in Le ricchezze delle donne. 

Diritti patrimoniali e poteri familiari in Italia (XIII-XIX secc.), a cura di G. Calvi e I. Cha-
bot, Torino 1998, pp. 149-160.

D. Bezzina, Donne, famiglie e patrimoni a Genova e in Liguria nei secoli XII e XIII tra norma 
e prassi: acquisizioni e prospettive di una ricerca collettiva, in Donne, famiglie e patri-
moni, pp. 447-472.

D. Bezzina, Dote, antefatto, augmentum dotis: costruire il patrimonio delle donne in Liguria 
nei secoli XII e XIII, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 69-136.

D. Bezzina, Gestione di beni e patrimonio: spazio di iniziativa delle donne a Genova nei secoli 
XII e XIII, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 207-242.

D. Bezzina, Percorsi femminili attraverso le proprietà familiari a Genova nei secoli XII e XIII, 
in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 415-445.

R. Braccia, Le libertà delle donne: le vedove tutrici e la gestione patrimoniale nella prassi nota-
rile genovese dei secoli XII e XIII, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 319-346.

G. Calvi, Rights and Ties that Blind: Mothers, Children, and the State in Tuscany during the 
Early Modern Period, in Kinship in Europe. Approaches to Long-Term Development 
(1300-1900), a cura di D.W. Sabean, S.Teuscher e J. Mathieu, New York - Oxford 2007, pp. 
145-162.

I. Chabot, Deux, trois, cent Italies. Reflexiones pour une géographie historique des systèmes 
dotaux (XIIe-XVIe siècles), in Comparing two Italies. Civic Tradition, Trade Networks, 
Family Relationships between Italy of Communes and the Kingdome of Sicily, a cura di 
N.L. Barile e P. Mainoni, Turnhout 2020, pp. 211-232.

S. Clementi, «Aus sonder lieb, trew vnd freundschaft». Vermögenstransfers und Emotionen 
in frühneuzeitlichen Adelstestamenten und ihre symbolische Bedeutung, in «Historische 
Anthropologie», 29 (2021), 3, pp. 360-381.

G. Delille, Famille et propriété dans le Royaume de Naples (XVe-XIXe siècle), Rome-Paris 1985.
B.B. Diefendorf, Women and Property in Ancien Régime France. Theory and Practice in Dau-

phiné and Paris, in Early Modern Conceptions of Property, a cura di J. Brewer e S. Staves, 
London - New York 1995, pp. 170-193.

A.L. Erickson, Couverture and Capitalism, in «History Workshop Journal», 59 (2005), 1, pp. 
1-16.

A.L. Erickson, Women and Property in Early Modern England, London 1993.
Famiglie. Circolazione di beni, circuiti di affetti in età moderna, a cura di R. Ago e B. Borello, 

Roma 2008.
I. Fazio, Le ricchezze delle donne: verso una ri-problematizzazione, in «Quaderni storici», 34 

(1999), 101, pp. 539-550.
S. Feci, The Exclusion of Women from Inheritance Rights: An Unresolved Issue?, in Negotia-

tions of Gender and Property through Legal Regimes (14th-19th century): Stipulating, Liti-
gating, Mediating, a cura di M. Lanzinger, J. Maegraith, S. Clementi, E. Forster e C. Hagen, 
Leiden-Boston, 2021, pp. 29-51.

Female Agency in the Urban Economy: Gender in European Towns, 1640-1830, a cura di D. 
Simonton e A. Montenach, New York 2013.

Female Economic Strategies in the Modern World, a cura di B. Moring, London 2012.
Gender, Law and Economic Well-Being in Europe from the Fifteenth to the Nineteenth Century. 

North versus South?, a cura di A. Bellavitis e B. Zucca Micheletto, London - New York 2019.



39

Beni contestati e rivendicati, gestiti e utilizzati

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

Generazioni. Legami di parentela tra passato e presente, a cura di I. Fazio e D. Lombardi, 
Roma 2006.

P. Guglielmotti, Donne, famiglie e patrimoni a Genova e in Liguria nei secoli XII e XIII: ragioni 
e scelte di una ricerca collettiva, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 1-28.

P. Guglielmotti, Extradoti e gestione patrimoniale: relazioni familiari, dinamiche sociali e 
progetti economici in Liguria nei secoli XII e XIII, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 
161-206.

P. Guglielmotti, Gestione e devoluzione del patrimonio in ambito extraurbano ligure: le donne 
delle stirpi signorili nei secoli XII e XIII, in Donne, famiglie e patrimoni, pp. 243-276.

P. Guglielmotti, L’uso politico della dote a Genova: mogli e banniti alla fine del Duecento, in 
Donne, famiglie e patrimoni, pp. 137-160.

La famiglia nell’economia europea, secc. XIII-XVIII. The Economic Role of the Family in the 
European Economy from the 13th to the 19th Centuries, Atti della Quarantesima Settimana 
di Studi, Firenze 6-10 aprile 2008, a cura di S. Cavaciocchi, Firenze 2009.

M. Lanzinger, Spouses and the Competition for Wealth, in The Routledge History of the Domes-
tic Sphere in Europe Sixteenth to Nineteenth Century, a cura di J. Eibach e M. Lanzinger, 
London 2020, pp. 61-78.

M. Lanzinger, Von der Macht der Linie zur Gegenseitigkeit. Heiratskontrakte in den Südtiroler 
Gerichten Welsberg und Innichen 1750-1850, in M. Lanzinger, G. Barth-Scalmani, E. For-
ster e G. Langer-Ostrawsky, Aushandeln von Ehe, pp. 205-367.

M. Lanzinger, G. Barth-Scalmani, E. Forster e G. Langer-Ostrawsky, Aushandeln von Ehe. Hei-
ratsverträge der Neuzeit im europäischen Vergleich, Köln - Weimar - Wien 2010 (20152).

M. Lanzinger, J. Maegraith, S. Clementi, E. Forster e C. Hagen, Families and Property. Stip-
ulating Litigating, Mediating, in Negotiations of Gender and Property through Legal 
Regimes (14th-19th century): Stipulating, Litigating, Mediating, a cura di M. Lanzinger, J. 
Maegraith, S. Clementi, E. Forster e C. Hagen, Leiden - Boston 2021, pp. 1-25.

The Marital Economy in Scandinavia and Britain 1400-1900, a cura di M. Ågren e A.L. Erick-
son, Aldershot 2005. 

S. Mattivi, After the Plague: Women, Marriage, and Property in Trento during the Second 
Half of the Fourteenth Century, in Negotiations of Gender and Property through Legal 
Regimes (14th-19th century): Stipulating, Litigating, Mediating, a cura di M. Lanzinger, J. 
Maegraith, S. Clementi, E. Forster e C. Hagen, Leiden - Boston 2021, pp. 153-169.

Movable Goods and Immovable Property. Gender, Law and Material Culture in Early Modern 
Europe (1450-1850), a cura di A. Cremer, London - New York 2021.

Le ricchezze delle donne. Diritti patrimoniali e poteri familiari in Italia (XIII-XIX), a cura di G. 
Calvi e I. Chabot, Torino 1998. 

V. Ruzzin, La presenza delle donne nei cartolari notarili genovesi (secoli XII-XIII), in Donne, 
famiglie e patrimoni, pp. 29-68.

D.W. Sabean e S. Teuscher, Kinship in Europe: A New Approach to Long-Term Development, 
in Kinship in Europe. Approaches to Long-Term Development (1300-1900), a cura di D.W. 
Sabean, S. Teuscher e J. Mathieu, New York - Oxford 2007, pp. 1-32.

G. Signori, Von der Paradiesehe zur Gütergemeinschaft. Ehe in der mittelalterlichen Lebens- 
und Vorstellungswelt, Frankfurt a. M. - New York 2011.

D. Štefanová, Widows: Outsiders in Rural Economy and Society in Central European Villages, 
1558-1750, in «The History of the Family», 15 (2010), 3, pp. 271-282.

The Transmission of Well-Being: Gendered Marriage Strategies and Inheritance Systems in 
Europe (17th-20th Centuries), a cura di M. Duräes, A. Fauve-Chamoux, L. Ferrer i Alòs, J. 
Kok, Bern - New York 2009.

What is Work? Gender at the Crossroads of Home, Family and Business from the Early Modern 
Era to the Present, a cura di R. Sarti, A. Bellavitis, M. Martini, Oxford - New York 2018.

B. Zucca, Chains of Documents: Financial Provisions for Widows in the Wills of the Lower-Mid-
dle Classes in Early Modern Italy (Turin, Second Half of the Eighteenth Century), in «Hi-
storische Anthropologie», 29 (2021), 3, pp. 382-399.

Margareth Lanzinger
Universität Wien
margareth.lanzinger@univie.ac.at





41Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

À propos des biens des femmes :  
structures de parenté et rapports de genre* 

par Anita Guerreau-Jalabert

La société médiévale se caractérise par un système de parenté cognatique et par la pratique de ce 
que Jack Goody a appelé la dévolution divergente. Toutefois, du fait de la supériorité sociale des 
hommes sur les femmes, les biens majeurs des parentèles vont tendanciellement aux premiers 
sans exclure jamais les secondes. Les femmes reçoivent d’abord des dots, mais aussi des legs 
et elles peuvent aussi être héritières principales en l’absence de frères. Les données génoises 
corroborent ces grandes caractéristiques et montrent que, dans un système incontestablement 
patriarcal, auquel elles participent d’ailleurs pleinement, les femmes se voient reconnaître une 
certaine capacité d’action.

Medieval society is characterized by a system of cognatic kinship and by the practice of what 
Jack Goody has called diverging devolution. However, because of the social superiority of men 
over women, the major assets of the kindred tended to go to the former without ever excluding 
the latter. The women receive first of all dowries, but also legacies and they can also be principal 
heirs in the absence of brothers. The Genoese data corroborate these main characteristics and 
show that, in an undeniably patriarchal system, in which they participated fully, women were 
recognized as having a certain agency.

Moyen Âge ; siècles XIIe-XIIIe ; Liguria ; Gênes ; femmes ; familles ; patrimoine ; parenté ; li-
gnage ; patrilinéarité ; matrilinéarité ; genre.

Middle Ages; 12th-13th centuries; Liguria; Genoa; women; families; patrimony; kinship ; line-
age ; patrilinearity ; matrilinearity ; gender.

Consacré aux biens des femmes à Gênes aux XIIe et XIIIe siècles, ce vo-
lume s’inscrit dans un champ de recherches qui a connu un développement 
important dans les décennies récentes, notamment en Italie. Ce qui s’explique 
peut-être par la richesse de sa documentation notariale. Or de ce point de 
vue, Gênes offre une singularité : des documents de ce type sont conservés en 
abondance à partir du XIIe siècle, ce qui est exceptionnel.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
Su donne e patrimoni nel basso medioevo:  

una discussione di Donne, famiglie e patrimoni  
a Genova e in Liguria nei secoli XII e XIII,  

a cura di Paola Guglielmotti, 2020, 
a cura di Gian Maria Varanini
DOI: 10.6093/1593-2214/8745

À propos de Donne, famiglie e patrimoni a Genova e in Liguria nei secoli XII-XIII, ed. par 
P. Guglielmotti, Genova, Società ligure di storia patria, 2020 (Quaderni della Società ligure di 
storia patria, 8), pp. IX-472, < https://www.storiapatriagenova.it/BD_vs_contenitore.aspx?Id_
Scheda_Bibliografica_Padre=6234&Id_Progetto=0 >



42

Anita Guerreau-Jalabert

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

Bonnes connaisseuses de la cité et de son territoire, Denise Bezzina, Ro-
berta Braccia, Paola Guglielmotti et Valentina Ruzzin ont entrepris d’exami-
ner la nature des patrimoines féminins et ce que l’on peut percevoir de leur 
gestion pour les XIIe et XIIIe siècles. L’éclairage porte à la fois sur les groupes 
dominants au sein de la cité, mais aussi sur les artisans. Ces enquêtes sont 
menées avec une remarquable minutie et leurs conclusions traduisent tou-
jours une grande prudence. Les auteures ont en effet parfaitement identifié 
les limites que comporte leur documentation et elles sont particulièrement 
attentives à déceler les biais divers qui pourraient s’introduire dans les inter-
prétations.

Plutôt spécialistes de l’histoire des femmes et du genre, les auteures 
n’abordent que latéralement les questions de parenté. Néanmoins, ces der-
nières sont sous-jacentes à l’enquête et permettent de rendre compte de cer-
taines au moins des observations proposées. C’est sur ce point que portera ma 
contribution.

1.  Les biens des femmes

La nature des biens des femmes et leur usage sont éclairés par les divers 
types documents notariaux disponibles – contrats dotaux, testaments et 
contrats commerciaux.

À la période où l’on se situe, la dot est le plus emblématique, le plus constant 
des biens féminins1. Elle est intrinsèquement liée à l’état matrimonial, même 
si les filles placées dans les couvents, tout comme leurs homologues mascu-
lins, y ont également droit. Son importance se traduit par l’abondance des 
contrats dotaux conservés. D’une certaine façon, en l’absence de formalités 
écrites mises en place par l’Église, ces documents sont la marque la plus claire 
de la réalité d’une union matrimoniale ; une partie d’entre eux, d’ailleurs, se 
réfère aux verba de presenti qui scellent le mariage dans la doctrine ecclé-
siastique à partir du XIIe siècle. La dot est fournie par les parents, le père en 
premier lieu, mais d’autres y contribuent éventuellement ; dans les milieux les 
plus pauvres, les femmes doivent elles-mêmes se la constituer par leur travail. 
De manière logique, les testaments, en particulier ceux des femmes, recèlent 
des legs dévolus aux dots.

Le mariage s’accompagne également d’une contribution de l’époux desti-
née à sa femme. Ce n’est pas ici le lieu de revenir sur l’histoire complexe des 
formes prises par les diverses prestations matrimoniales entre le Bas-Empire 
et les XIe-XIIe siècles. Il suffit de noter que le XIIe siècle marque à Gênes une 
évolution sur ce point : alors que l’épouse avait droit jusqu’alors à une portion 
(tercia) des biens du mari en cas de veuvage, l’habitude semble s’être instau-

1  Le poids social de la dot se traduit par sa réglementation assez précise dans les statuts de la 
fin du XIIIe siècle.



43

À propos des biens des femmes : structures de parenté et rapports de genre

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

rée, avant d’être inscrite dans un texte réglementaire (un décret des consuls 
datant de 1143), de remplacer ce droit par la seule attribution d’une somme 
d’argent  : l’antefatto, dont le montant, réglementé, est limité à 100 lires au 
maximum.

S’ajoute enfin un troisième type de biens : les extradotes, des biens propres 
des femmes qui proviennent notamment de legs testamentaires, ou de dona-
tions inter vivos ; pour les veuves, l’antefatto constitue aussi un bien propre.

Quelle prise ont les femmes sur ces diverses catégories de biens ? L’ante-
fatto ne s’active qu’en cas de veuvage ; la dot est un bien propre, qui doit ab-
solument être rendu à la veuve ; mais pendant la durée du mariage, elle est 
tendanciellement gérée par le mari, sans doute le plus souvent avec l’accord de 
son épouse. Les extradotes sont en revanche la part sur laquelle les femmes 
ont la plus grande maîtrise. Elles les font fructifier, soit à leur profit, soit à 
celui de la communauté conjugale ; dans ce dernier cas, leurs droits sont sou-
vent enregistrés par des actes notariés. L’enquête démontre une réelle agen-
cy des femmes mariées, agissant soit seules, soit avec leur mari ou pour son 
compte dans les milieux artisanaux et marchands ; et plus encore des veuves, 
qui assurent généralement la tutelle des enfants.

On a donc affaire à un tableau complexe, dont tous les éléments doivent 
être pris en compte, ce qui n’a pas toujours été le cas antérieurement et a 
abouti à des descriptions extrêmement noires de la situation des femmes, par 
exemple à Florence.

2.  Relations de parenté, dévolution des biens

Comme l’indique le titre du volume, les auteures ont bien identifié le lien 
intrinsèque entre les patrimoines des femmes (et des hommes) et les rela-
tions qui prévalent à l’intérieur des parentèles. Mais pour rendre compte de 
ce qu’elles observent, il convient d’inscrire l’examen de ce qui se passe au sein 
des unités domestiques dans un cadre plus large, où s’articulent deux ordres 
de phénomènes bien distincts : d’une part, le système des relations de pa-
renté ; d’autre part, les modalités de dévolution des biens entre parents. On 
rencontre, sous la plume des auteures, des références éparses aux “lignages” 
et à la patrilinéarité. Pour être communes depuis plusieurs décennies chez les 
historiens de l’Europe ancienne, ces notions n’en sont pas moins inadéquates, 
comme on va tenter de le montrer.

Chez les anthropologues, auxquels le terme est emprunté, la patrilinéa-
rité s’inscrit dans le cadre plus large des systèmes unilinéaires de filiation. 
Dans ces systèmes, qui peuvent être soit patrilinéaires soit matrilinéaires, 
l’appartenance à un groupe de parenté n’est transmise aux enfants légitimes 
d’un couple que par l’un des deux parents. Ainsi, en système patrilinéaire, un 
enfant appartient au groupe de son père ; cette appartenance est exclusive et 
tous les droits et obligations découlant de la reconnaissance du lien de paren-
té passent exclusivement par le père ; les systèmes matrilinéaires donnent un 



44

Anita Guerreau-Jalabert

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

rôle identique à la mère. Dans les deux cas, la notion d’exclusivité est fonda-
mentale.

En revanche, dans les systèmes cognatiques, l’appartenance parentale, 
ainsi que les droits et obligations qui s’y rattachent, sont transmis à la fois 
par le père et par la mère ; les relations que l’on entretient avec les parents 
paternels et maternels sont de ce point de vue équivalentes. Ce modèle nous 
est familier : c’est le nôtre. Dans certains systèmes cognatiques, on observe 
ce qu’il est convenu d’appeler des inflexions patri- ou matrilinéaires  ; dans 
ce cas, certains éléments découlant de la filiation circulent en ligne mascu-
line ou féminine, mais là encore de manière exclusive. Ainsi, la transmission 
du nom du père, obligatoire dans les systèmes anthroponymiques européens 
contemporains jusqu’à une date récente, est la seule inflexion patrilinéaire 
identifiable dans notre système de filiation et elle est en cours de disparition, 
au moins dans les lois2.

Rien de tel n’est observable au Moyen Âge, ni non plus à l’époque moderne. 
Tous les marqueurs, à commencer par la terminologie de parenté, indiquent 
que l’on a affaire à un système totalement cognatique. Le rattachement in-
différencié aux parents paternels et maternels s’accompagne de l’absence de 
groupes de parenté discrets – des lignages au sens anthropologique du terme ; 
les systèmes cognatiques ne connaissent que des réseaux qui s’entrecroisent, 
les parentèles. C’est le sens du terme d’ancien français lignage et de ses équi-
valents dans les diverses langues vernaculaires médiévales. Là encore, le sys-
tème est similaire au nôtre.

La reconnaissance du caractère cognatique du système de filiation conduit 
à aborder un autre point, celui de la notion de dévolution divergente (diver-
ging devolution), dont la validité a été contestée par certains historiens, no-
tamment pour l’Italie3. Cette notion a été proposée par l’anthropologue Jack 
Goody pour rendre compte de l’un des deux grands modèles de transmission 
des biens entre parents qu’il a identifiés, celui de l’Eurasie. Dans cette vaste 
zone, les pratiques se définissent par la transmission “verticale” de parents à 
enfants et par la redistribution des biens indépendamment du sexe ; ainsi à 
chaque génération, les enfants, garçons ou filles, reçoivent une part des biens 
de leurs parents. En Afrique, au contraire, prédominent tendanciellement 
des circulations “horizontales” à l’intérieur des fratries, circulation qui sont 

2  La prépondérance du nom du père existe même dans les systèmes qui incluent le nom de la 
mère, comme c’est le cas dans la Péninsule ibérique ; car seul le premier se transmet au long des 
générations. Dans la Rome antique, le principe de l’agnatio, qui résulte d’une construction juri-
dique complexe, instaure une forme d’inflexion patrilinéaire, qui a commencé à se décomposer 
au Bas-Empire.
3  Voir notamment Hughes, From Brideprice to Dowry ; Klapisch-Zuber, Le complexe de Gri-
selda ; Chabot, La loi du lignage ; et La dette des familles. Bezzina (chap. III, pp. 71-74) évoque 
la discussion au passage, mais sans prendre partie clairement.



45

À propos des biens des femmes : structures de parenté et rapports de genre

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

également déterminées par le sexe, puisque les biens se transmettent entre 
hommes ou entre femmes4.

Mais ce schéma, qui se situe à un niveau d’abstraction élevé, ne dit en au-
cun cas que les portions attribuées aux fils et aux filles sont de même valeur, 
ni de même nature et qu’elles sont transmises au même moment et dans les 
mêmes conditions5. Les observations accumulées depuis plusieurs décennies 
par les historiens montrent que les sociétés anciennes de l’Europe occiden-
tale sont conformes à ce modèle. Il fonctionne sur la base d’un mécanisme 
de classement où les descendants directs l’emportent sur les collatéraux, les 
fils sur les filles, les aînés sur les cadets. Ce schéma global se monnaie en va-
riantes très nombreuses dans l’espace et le temps. Ces variantes peuvent aussi 
caractériser des niveaux sociaux différents, qui n’ont pas les mêmes biens à 
transmettre. Enfin, elles peuvent tout autant coexister en un même lieu, en un 
même moment, en un même groupe social en fonction des choix opérés par 
les acteurs – soumis à la fois aux aléas démographiques et aux contraintes de 
la reproduction sociale.

Dans les processus de dévolution, les fils l’emportent globalement sur les 
filles, mais ils ne les excluent jamais. Ce phénomène découle non d’une règle 
de parenté (patrilinéarité), mais d’un critère qui joue un rôle majeur dans tous 
les domaines de la vie sociale : la supériorité des hommes sur les femmes, soit 
précisément une question de genre.

Suivant ce critère, les biens majeurs et ceux qui illustrent au mieux le sta-
tut d’une parentèle vont préférentiellement aux fils, et plus particulièrement 
au fils aîné. Il s’agit d’abord des biens immobiliers, terres, châteaux, maisons 
de ville et tours, qui sont soit une source de richesse et de pouvoir, soit leur 
emblème statutaire. A partir de la fin du Moyen Âge, ce sont ces biens qui font 
l’objet des fidéicommis, ces derniers répondant à la volonté d’ordonner à long 
terme une ligne de succession pour proroger indéfiniment un statut social. 
Attribuée aux filles au moment de leur mariage, la dot représente la part des 
biens des parents qui leur est réservée. Elle est globalement inférieure à celle 
des fils. Mais on ne saurait oublier que, dans certains cas, les fils cadets sont 
aussi mal, sinon plus mal lotis que les filles. A partir du XIIe siècle, l’attribu-
tion d’une dot s’accompagne, dans certaines zones, de l’exclusion de l’héritage 
des parents6. Ce phénomène concerne certes d’abord les filles, mais aussi les 

4  Goody, Inheritance, property and marriage ; et Sideway or downwards ? L’auteur associe 
la dévolution divergente aux sociétés agraires de l’Eurasie  ; elles se caractérisent par un fort 
développement économique et des hiérarchies statutaires marquées, imposant des stratégies 
de reproduction sociale dans lesquelles le mariage des filles et la dot jouent un rôle important.
5  Les critiques émises à l’encontre de Goody dans les travaux cités ci-dessus (n. 3) ont été par-
fois virulentes ; mais assimiler la dot à une exhérédation ou même déclarer, comme le fait Kla-
pisch-Zuber, que, « à Florence, le système dotal fonctionne contre la théorie » (Le complexe de 
Griselda, p. 188), résulte d’un pur et simple contresens sur le contenu de la notion de dévolution 
divergente.
6  Pour Gênes, l’exclusio propter dotem n’est apparemment pas attestée par des statuts avant la 
fin du XIIIe siècle ; mais elle est vraisemblablement antérieure (Bezzina, chap. III, pp. 90-94) ; 
cette exclusion, qui concerne tous les enfants dotés, ne semble porter que sur le parent qui a 



46

Anita Guerreau-Jalabert

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

fils dotés, notamment ceux qui sont entrés dans l’Église. Que la part d’héri-
tage attribuée sous forme de dot soit donnée au moment du mariage et non 
au décès des parents, qu’elle soit tendanciellement inférieure à celle des fils, 
qu’elle ne soit globalement pas de même nature (numéraire plutôt que biens 
immeubles) n’enlève rien à la réalité des processus de dévolution divergente 
– qui s’accommodent par ailleurs d’autres formes d’inégalité dans les trans-
missions, notamment celle qui distingue les aînés (fils ou filles) des cadets (fils 
ou filles).

Telle qu’elle est utilisée par les historiens, la notion de patrilinéarité est 
appliquée non au système des relations de filiation, mais aux seuls modes de 
transmission des biens immeubles. Ce qui a conduit certains à proposer l’idée 
de la coexistence entre un système patrilinéaire de transmission et un système 
cognatique régissant les liens de parenté. Mais en réalité, on n’observe aucune 
règle d’exclusivité dans la transmission des biens, seulement une tendance à 
associer les hommes aux biens les plus significatifs, ce qui favorise leur attri-
bution aux héritiers masculins. Ce que les historiens désignent comme des 
“lignages” correspond en fait à des lignées successorales associées aux biens 
majeurs. Ces lignées sont souvent masculines, mais à tout moment peuvent 
s’y inscrire des femmes, héritières en l’absence de fils7. Le thème historiogra-
phique bien connu de la “chasse aux héritières” n’aurait sinon aucune sens.

3.  Le cas gênois

Les quelques principes énoncés définissent un cadre assez lâche, qui laisse 
aux acteurs une liberté de choix au total assez grande. De cette caractéris-
tique découle la variabilité des normes et des pratiques, non seulement dans 
le temps et l’espace, mais en un même lieu à un même moment. Ces variantes 
multiples, observables à Gênes comme ailleurs, complexifient considérable-
ment la description des faits et semblent même parfois défier toute tentative 
de synthèse ; mais elles ne sont que le résultat d’un dispositif structurel. Il 
s’agit là d’une distinction que les historiens, contrairement aux anthropolo-
gues, font difficilement, mais qui est nécessaire pour rendre compte précisé-
ment de ce que l’on observe.

L’apparente complexité des données génoises se marque tant dans les 
pratiques que dans les normes. Pour ces dernières, on relève des différences 
entre la cité de Gênes et d’autres zones, urbaines ou rurales, de l’espace ligure. 

donné la dot ; on peut supposer, mais cela n’est pas précisé, que cette règle ne vaut que pour les 
successions ab intestat.
7  Curieusement, personne n’évoque la notion de matrilinéarité, alors que des biens essentiels 
comme les seigneuries sont parfois transmis en ligne féminine sur trois ou quatre générations.



47

À propos des biens des femmes : structures de parenté et rapports de genre

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

Mais l’extension limitée des ressorts normatifs et l’intrication des systèmes 
de règles sont une caractéristique globale de l’Europe médiévale et moderne8.

Le dispositif sous-jacent aux choix individuels qui sont éclairés par les 
documents de la pratique correspond à ce que l’on a décrit. On peut en effet 
percevoir des tendances majoritaires dans la dévolution des biens parentaux. 
Elle se fait sous forme de dot pour les filles, d’héritage pour les fils. De même, 
les dots sont données en numéraire, alors que les biens immeubles (maisons, 
tours, terres) sont transmis comme parts d’héritage. Les biens parentaux vont 
d’abord aux descendants en ligne directe, s’il y en a ; et ils passent de manière 
globalement indifférenciée entre lignées paternelles et maternelles  : en re-
cevant les biens de leurs parents, fils et filles recueillent aussi ceux de leurs 
grands-parents maternels autant que paternels9. Les systèmes européens 
médiévaux et modernes ne reconnaissent pas à proprement parler de biens 
“féminins”, qui ne circuleraient qu’entre les femmes, d’autres ne circulant 
qu’entre les hommes. En revanche, Denise Bezzina (chap. III, p. 94) évoque 
une augmentation du montant des dots vers la fin du XIIIe siècle, phénomène 
régulièrement observé pour d’autres cités  ; ce qui pourrait signifier que les 
filles récupèrent une part plus importante des biens de leurs parents (à moins 
que le phénomène découle d’une inflation).

Traduisant une vision de ce qu’il convient de faire, ces choix préféren-
tiels sont partagés par les femmes, comme le montrent leurs testaments. 
Elles attribuent des legs à leurs filles (ou à d’autres parentes consanguines) 
d’abord pour leur dot, alors que ceux qu’elles réservent aux fils ont une autre 
valeur. Elles le font en respectant tendanciellement la répartition entre biens 
meubles et biens immeubles, mais avec la particularité que leurs biens re-
lèvent plus souvent de la première catégorie10. Les cas examinés par Roberta 
Braccia (chap. IX) sont particulièrement intéressants et significatifs : on y voit 
des mères veuves et tutrices œuvrer avec opiniâtreté pour assurer ou rétablir 
la maîtrise des biens immeubles au profit de leur fils, alors que certains ont pu 
être attribués en dot à une fille. C’est bien le modèle de la valence différentielle 
des sexes que les mères reproduisent là.

Au-delà de ces tendances, on observe une réelle fluidité des choix. Des 
maisons ou des terres peuvent être données en dot, parfois pour des montants 
très élevés. En outre, les femmes peuvent recevoir des legs testamentaires 

8  Les historiens du droit considèrent souvent la description des systèmes coutumiers comme la 
partie la plus décourageante de leur discipline ; voir, pour l’Italie, le tableau récemment proposé 
par Chabot, Deux, trois, cent Italies.
9  Contrairement à ce qu’avance Isabelle Chabot, le fait que, à Florence, selon les statuts, les dots 
des mères vont d’abord aux fils ne constitue en aucun cas une preuve de dysfonctionnement de 
la dévolution divergente  ; le choix de l’attribution préférentielle, mais non exclusive, aux fils 
correspond simplement au biais de masculinité déjà identifié ; en outre, les fils récupèrent alors 
des biens provenant de leur grand-père maternel, ce qui n’est certainement pas un signe de “pa-
trilinéarité” (voir La loi du lignage). 
10  Néanmoins, divers processus assurent aux femmes des biens immeubles, qu’elles trans-
mettent.



48

Anita Guerreau-Jalabert

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

en numéraire, ou en immeubles. On relève au passage la mention de filles 
héritières, en l’absence de fils11. Ce point n’est pas vraiment abordé dans le 
livre, mais les cas ne sont probablement pas exceptionnels du fait des régimes 
démographiques anciens. Enfin, les auteures soulignent les différences pro-
duites par les statuts sociaux. A Gênes comme ailleurs, le niveau de richesses, 
la position sociale et la nature de l’assise des biens influent sur les choix ; les 
marchands, les artisans et les nobles ne font tendanciellement pas les mêmes. 
C’est que, en l’absence d’institutions autonomes, le fonctionnement des rela-
tions de parenté est étroitement imbriqué dans un ensemble de contraintes 
diverses, de nature économique et sociale, au sens large du terme. Ainsi, outre 
les écarts majeurs entre groupes sociaux, les auteures montrent comment, 
dans le cas où l’on dispose de plusieurs actes pour un même noyau familial, on 
peut voir s’opérer des ajustements nécessaires au cours du temps.

L’on a donc affaire non à un système de parenté patrilinéaire, mais à un 
système social patriarcal fondé sur un double contrôle : un contrôle exercé par 
les hommes à la fois sur les femmes et sur les biens, c’est celui que les études 
de genre ont le mieux éclairé ; mais aussi un contrôle exercé par la génération 
des parents sur celle des enfants, notamment au travers des processus de dé-
volution.

On peut voir dans la disparition de la tercia au profit du seul antefatto 
une manière de renforcer le contrôle des hommes sur leurs biens propres. Les 
normes urbaines sont toujours énoncées par un groupe dominant, masculin ; 
elles traduisent donc leurs préoccupations et correspondent à des tentatives 
de régulation dans des domaines divers, notamment celui des biens patrimo-
niaux12 . A Gênes, le décret des consuls pris en 1143 réduit les droits potentiels 
des femmes sur une portion des biens du mari, d’un tiers à une somme au plus 
égale à 100 lires. Ce règlement limite les complications liées aux prérogatives 
et revendications des veuves, bien illustrées ailleurs par le douaire. Maintenu 
dans les groupes aristocratiques tout au long des temps médiévaux et mo-
dernes, ce dernier pèse en effet sur la dévolution aux héritiers, quels qu’ils 
soient, en conférant des droits temporaires non négligeables aux veuves. Le 
statut de la tercia à Gênes n’est pas clairement décrit par les auteures, mais il 
semblerait correspondre plutôt à un acquêt qu’à un usufruit. Les deux cas de 
figure ne sont pas identiques, notamment en l’absence de descendants directs. 
Mais, en tout état de cause, en limitant les droits des veuves, les membres 
masculins de la parentèle de l’époux conservent le contrôle de la gestion et de 

11  Les auteurs ne donnent pas d’exemple d’une exclusion des filles sans frère au profit de colla-
téraux masculins. Ce cas de figure est promu par les statuts à Florence à la fin du Moyen Âge; 
mais son application potentielle est limitée aux successions ab intestat. Dans les statuts génois 
de 1375, en l’absence d’héritier mâle direct, les collatéraux sont réintroduits dans la succession 
ab intestat, mais ils doivent la partager avec les descendantes en ligne directe, filles ou filles de 
fils ; voir Bezzina, Married women.
12  On oublie souvent que, dans les textes normatifs urbains, comme dans les coutumes, les ar-
ticles de droit privé, familial, sont mêlés aux réglementations de l’ordre public ou du commerce ; 
ils occupent souvent une place mineure et ne livrent jamais un dispositif complet et organisé.



49

À propos des biens des femmes : structures de parenté et rapports de genre

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

la transmission des biens, quelle que soit leur nature13. Pour la dot, la norme 
est comparable  : c’est un bien de l’épouse, qui revient théoriquement à ses 
consanguins d’abord masculins, en cas d’absence d’enfants ; les pères, frères 
ou oncles de la femme cherchent apparemment à le contrôler contre les éven-
tuels abus des maris.

Néanmoins, on ne saurait oublier une caractéristique essentielle des 
normes écrites médiévales, au moins en ce domaine : elles sont toujours su-
bordonnées à l’expression de la volonté. Les testaments et, dans une moindre 
mesure, les contrats dotaux peuvent exprimer des choix qui s’en écartent. A 
Gênes, les testaments sont utilisés pour transmettre des biens complémen-
taires à des filles ou opérer des donations entre époux, qui assurent aux veufs 
une part des biens de l’époux décédé qui autrement ne leur serait pas revenue. 
Les Gênois font ce choix notamment en l’absence d’enfants, mais c’est aussi 
parfois tout simplement un moyen d’attribuer au conjoint une part de la suc-
cession.

Par ailleurs, la génération antérieure détient un contrôle sur la suivante : 
ce dernier porte sur les fils comme sur les filles. Et il est exercé tant par les 
femmes que par les hommes, les premières agissant d’abord de concert avec 
leurs époux, puis seules, quand elles sont veuves. Le mariage s’accompagne en 
effet de la constitution d’un fonds conjugal dont les composantes sont desti-
nées à être transmises aux enfants. Les choix opérés par les parents découlent 
d’un ensemble de contraintes : les moyens matériels disponibles, le nombre 
d’enfants vivants, les options de stratégie sociale. Ainsi, des parents peuvent 
attribuer une dot importante à une fille pour s’assurer une alliance matrimo-
niale socialement avantageuse14 ; un nombre élevé d’enfants peut influer sur 
l’entrée en religion tant pour les filles que pour les fils ; les cadets, quel que 
soit leur sexe, sont globalement moins bien traités que les aînés. Ces choix 
sont remis en question régulièrement du fait d’aléas divers, notamment des 
aléas démographiques, qui ont un poids majeur dans ces sociétés et qui sont 
pris en compte par les acteurs, notamment dans leurs testaments15. Mais, 
d’une manière générale, les enfants voient leur sort assez largement détermi-
né par le contrôle qu’exerce sur eux la génération antérieure (parents, oncles, 
grands-parents), et cela est sans doute encore plus vrai pour les filles.

13  Quant on constate la propension des mères à respecter le modèle dominant de dévolution 
des biens, on peut imaginer que la restriction des droits des veuves visait moins à éviter la 
dispersion des éléments de la tercia qu’à éviter tout temps de latence dans le contrôle des biens 
importants.
14  La dot fonctionne comme un marqueur du statut social, ce qui lui donne une importance dé-
terminante dans certains milieux ; Jack Goody y voit une caractéristique essentielle des sociétés 
agraires de l’Eurasie.
15  La fréquence du veuvage, de l’absence d’enfants, ou de fils, justifie souvent la rédaction d’un 
ou plusieurs testaments et sous-tend le choix des substitutions prévues dans nombre d’entre 
eux. Les normes et les pratiques liées aux remariages comportent partout des choix qui peuvent 
nous surprendre, notamment le sort souvent médiocre réservé aux enfants d’un premier lit. 



50

Anita Guerreau-Jalabert

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

C’est dans cadre que se déploie, pour les femmes, une certaine capaci-
té d’action. Elles ont la possibilité d’utiliser leurs biens propres dans divers 
types de transactions et les épouses de marchands, qui s’absentent souvent, 
sont régulièrement désignées par leurs maris pour les remplacer à la tête du 
ménage et des affaires commerciales. Les veuves jouissent d’un pouvoir plus 
important encore. Elles sont généralement chargées de la tutelle de leurs en-
fants, et parfois de leurs petits-enfants orphelins ; elles se trouvent alors dans 
une position proche de celles des hommes. Ce phénomène a été régulière-
ment constaté ailleurs qu’à Gênes. Le système patriarcal laisse aux femmes 
des espaces d’agency ; c’est l’intérêt de l’enquête menée dans ce livre que de 
les faire apparaître. Mais pour y parvenir, il faut se livrer à des recherches 
longues et fastidieuses dans les documents de la pratique. S’en tenir, comme 
cela a été trop souvent le cas, aux seuls discours normatifs, sans d’ailleurs en 
évaluer véritablement le sens et la portée, a conduit à des descriptions qui ap-
paraissent désormais fortement biaisées. Les nombreux travaux réalisés dans 
le domaine de l’histoire du genre à date récente ont abouti à une réévaluation 
de la position et du rôle des femmes dans la société médiévale. Toutefois, la 
réflexion sur les formes qu’y prend le patriarcat devrait intégrer un fait de 
structure que l’on ne peut examiner ici : dans l’Europe médiévale et moderne, 
et contrairement à ce qui se passe pour d’autres sociétés eurasiatiques, no-
tamment les cités antiques, c’est le rapport entre clercs et laïcs qui constitue 
le pivot principal de l’organisation sociale ; le rapport entre homme et femme, 
qui en est un axe secondaire, ne peut y être doté du même poids ni de la même 
forme. C’est d’ailleurs ce qu’a bien vu Goody, même s’il a donné de ces phéno-
mènes une analyse en partie inexacte16.

16  Voir Goody, The Development of the Family and Marriage in Europe; et Guerreau-Jalabert, 
La Parenté dans l’Europe médiévale et moderne.



51

À propos des biens des femmes : structures de parenté et rapports de genre

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

Ouvrages cités

D. Bezzina, Married women, law and wealth in 14th century Genoa, in « Mélanges de l’École 
française de Rome. Moyen Âge », 130 (2018), 1, pp. 121-135.

I. Chabot, La loi du lignage. Note sur le système successoral florentin (XIVe/XVe-XVIIe siècle), 
in « Clio », 7 (1998), pp. 51-72.

I. Chabot, La dette des familles. Femmes, lignage et patrimoine à Florence aux XVe et XVe 
siècles, Rome 2011.

I. Chabot, Deux, trois, cent Italies. Réflexions pour une géographie des systèmes dotaux, in 
Comparing two Italies. Civic Tradition, Trade Networks, Family Relationships between 
the Italy of Cmmunes and the Kingdom of Sicily, ed. par P. Mainoni et N.L. Barile, Tur-
nhout 2020, pp. 211-232.

J. Goody, Inheritance, property and marriage in Africa and Eurasia, in « Sociology », 3 (1969), 
pp. 55-76.

J. Goody, Sideway or downwards ?, in « Man », 5 (1970), pp. 627-638.
J. Goody, The Development of the Family and Marriage in Europe, Cambridge 1983.
J. Goody, Famille et mariage en Eurasie, Paris 2000.
A. Guerreau-Jalabert, La Parenté dans l’Europe médiévale et moderne : à propos d’une syn-

thèse récente, in « L’Homme », 110 (1989), pp. 69-93.
D.O. Hughes, From Brideprice to Dowry in Mediterranean Europe, in « Journal of Family His-

tory », 3 (1978), pp. 262-296.
Ch. Klapisch-Zuber, Le complexe de Griselda. Dot et dons de mariage, in La maison et  le nom. 

Stratégies et rituels dans l’Italie de la Renaissance, Paris 1990, pp. 185-213.

Anita Guerreau-Jalabert
École Nationale des Chartes
anita.guerreau@wanadoo.fr





53Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Replica e prospettive* 

di Paola Guglielmotti

L’autrice commenta gli interventi delle lettrici sul libro in discussione e si sofferma su qualche 
prospettiva di ricerca e di divulgazione.

The author comments on the readers’ contributions to the book under discussion and argues 
some research and dissemination perspectives.

Medioevo; secoli XII-XIII; Liguria; Genova; donne; famiglie; patrimonio; cartularia notarili; 
metodo.

Middle Ages; 12th-13th centuries; Liguria; Genoa; women; families; assets; notarial registers; 
method.

Le quattro storiche che con grande disponibilità e larghezza di sguardo 
hanno accettato di leggere e discutere un lavoro collettivo che, in dieci par-
tizioni tematiche, inquadra e abbraccia vicende patrimoniali femminili am-
bientate nella Liguria dei secoli XII e XIII hanno focalizzato la loro attenzione 
soprattutto sugli aspetti strutturali, prendendo atto del sostanzioso lavoro 
condotto sulle fonti. Come si può intuire, le quattro autrici del volume pos-
sono essere innanzitutto grate e soddisfatte degli apprezzamenti, a partire 
proprio dal riconoscimento di aver reso espliciti gli avvertimenti per un uso 
mirato e non ingenuo della documentazione su cui è costruita buona parte 
del libro, cioè quello straordinario giacimento rappresentato dai cartularia 
notarili genovesi1. In quanto curatrice dell’iniziativa, mi rivolgerò soprattutto 

*  Il contributo conclude la discussione dedicata a Donne, famiglie e patrimoni a Genova e in 
Liguria nei secoli XII-XIII, a cura di P. Guglielmotti, Genova, Società ligure di storia patria, 
2020 (Quaderni della Società ligure di storia patria, 8), pp. IX-472, < https://www.storiapatria-
genova.it/BD_vs_contenitore.aspx?Id_Scheda_Bibliografica_Padre=6234&Id_Progetto=0 >.
1  È opportuno ribadire che, con i debiti adattamenti, tali istruzioni andrebbero riprese anche 
riguardo altre tematiche, per svincolarsi dalla mera estrapolazione di dati dai registri o dalla ri-
costruzione di presunti quadri completi, qualora non vi sia piena consapevolezza delle perdite di 
materiale. Posso aggiungere che l’esortazione di Maria Giuseppina Muzzarelli a procedere a una 
digitalizzazione dei patrimoni documentari ha già avuto un concreto riscontro per la situazione 

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
Su donne e patrimoni nel basso medioevo:  

una discussione di Donne, famiglie e patrimoni  
a Genova e in Liguria nei secoli XII e XIII,  

a cura di Paola Guglielmotti, 2020, 
a cura di Gian Maria Varanini

DOI: 10.6093/1593-2214/8746



54

Paola Guglielmotti

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

ai confronti proposti, alle riflessioni condivise e alle sollecitazioni, per cui vi-
vamente ringrazio a nome delle colleghe, e poi mi soffermerò brevemente su 
qualche considerazione di ordine più generale.

Le lettrici hanno di necessità ripreso il problema aperto della compara-
zione del caso genovese e anzi ligure in materia di patrimoni femminili e fa-
miliari, indagabile con eccezionale profondità e sistematicità. Per noi autrici, 
il quadro comparativo era molto insoddisfacente all’inizio della ricerca: ricer-
che analoghe di medesima cronologia alta sono rarissime e ci siamo mantenu-
te salde nell’opinione che nel corso del libro gli accostamenti andassero con-
dotti solo con situazioni coeve. Ciò è valso anche per argomenti come la dote 
e i testamenti – ben battuti per altri contesti cittadini, ma quasi sempre di 
cronologia successiva – atti a far emergere le tendenze di fondo. In coerenza 
con questa scelta, le autrici si sono impegnate a presentare una casistica assai 
varia, che abbraccia per esempio l’augmentum dotis o i testamenti simultanei 
di marito e moglie. Una certa abbondanza di passaggi esplicativi e di esempi 
è stata comunque pensata anche per rendere meno ostici i risultati ai non ad-
detti ai lavori, specie ai fini della didattica nei corsi della laurea specialistica.

Ma in realtà le lettrici con molteplici richiami ad altri contesti di età suc-
cessiva, e anche Isabelle Chabot in un recentissimo e brillante saggio che 
procede a inventariare i sistemi dotali bassomedievali percorrendo l’intera 
penisola2, indicano quale sia la direzione concreta per risolvere correttamente 
le molteplici “unicità” che riscontra chiunque svolga ricerche in materia dei 
diritti patrimoniali delle donne in un preciso ambito cittadino, subregionale 
o regionale: la costruzione progressiva di un affresco largo che coniughi si-
multaneamente mappatura sistematica e cronologia molto dilatata, con «uno 
sguardo pluridimensionale», secondo la felice espressione di Anna Bellavi-
tis o con una «comparazione fra epoche diverse» come giustamente propone 
Margareth Lanzinger. Perciò non si può che condividere l’esortazione di Ma-
ria Giuseppina Muzzarelli a intensificare le ricerche per comporre un quadro 
– e vorrei precisare mantenendo la metafora pittorica: anche con piccole pen-
nellate – che possa restituire quanto più possibile tonalità simili e variazioni 
anche accentuate. Va da sé che queste ricerche dovrebbero essere svolte in 
maniera coordinata, a partire dall’esplorazione di quei peculiari Memoriali 
bolognesi – di cui i più antichi presentano una cronologia che coincide con 
gli ultimi decenni presi in esame nel libro qui discusso – che richiederanno 
la loro calibrata e dichiarata metodologia di indagine. Di fronte alla gran va-
rietà di situazioni attestate riguardo l’Italia e lo spazio europeo e richiamate 
da Bellavitis e Lanzinger per secoli decisamente successivi a quelli presi in 

genovese grazie a una recente e articolata convenzione stretta fra più enti (e l’Archivio di Stato è 
riuscito a superare i problemi generati dalla grave scarsità di personale dipendente degli ultimi 
anni), come si può leggere all’url < https://notariorumitinera.eu/Digital_Library_Archivistica.
aspx >. Al momento, dal sito di Notariorum Itinera si può accedere alle riproduzioni fotografiche 
di 87 tra cartolari e filze. 
2  Chabot, Deux, trois, cent Italies.



55

Replica e prospettive

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

esame nel libro, si può dire solo che per chi studi il medioevo (e solitamente 
un suo preciso segmento) non è facile, e spesso è urticante, guardare tanto in 
avanti, alle permanenze reali o apparenti, come la sorprendente Morgengabe 
tirolese di tardo Cinquecento.

In termini di comparazione e di misurazione dell’“unicità”, risulterebbe 
di estremo interesse comprendere, per esempio, in quali altri ambiti extra-
liguri siano effettivamente rintracciabili le extradotes, una componente del 
patrimonio femminile che può essere gestita in modo molto variabile e che 
appare un sensibile rivelatore sia delle dinamiche interne a una famiglia, sia 
– allo stato attuale delle ricerche – del tono di un ambiente sociale ed eco-
nomico. Nello specifico, sarebbe davvero prezioso capire se extradotes siano 
testimoniate vuoi in aree di lunga tenuta del diritto romano, vuoi in regioni in 
cui si era innestato il diritto “barbarico”, vuoi in situazioni economicamente 
meno dinamiche, magari senza la riconoscibile copertura di quel nome, come 
talvolta accade anche nel contesto ligure. Oltre che in Liguria (cap. V), per 
ora questi beni non dotali sono stati indagati infatti solo per la Firenze del 
Tre-Quattrocento nel saggio (1991) di Julius Kirshner, che è stato un vero e 
brillante anticipatore dello studio di questa e di altre tematiche, dimostrando 
non secondariamente la ricchezza di acquisizioni complessive cui conduce l’a-
nalisi della componente femminile della società3.

Anita Guerreau-Jalabert è intervenuta con esemplare chiarezza su due 
problemi chiave, sottolineando le ricadute a livello patrimoniale femminile 
delle strutture della parentela. Anche nel caso genovese non si è di fronte a un 
sistema di parentela patrilineare, bensì a un sistema sociale patriarcale che si 
regge su un duplice controllo: degli uomini, allo stesso tempo sulle donne e sui 
beni, e della generazione dei genitori, maschi e femmine allo stesso modo, su 
quella dei figli grazie alla dinamica di devoluzione. Questa società patriarcale 
lascia alle donne una certa capacità di azione, specie da vedove. Assumere la 
prospettiva generazionale consente alle autrici, a posteriori, di riconoscere 
qualche sfumatura diversa nell’allineamento di madri e vedove alle volontà 
coniugali. Sul punto della diverging devolution la studiosa francese ribadi-
sce, seguendo lo schema già individuato da Jack Goody, il permanere della fi-
glia nell’asse ereditario paterno, benché ricevendo beni di valore anche sensi-
bilmente inferiore a quelli destinati ai fratelli maschi. Vorrei aggiungere che, 
a motivo della gran massa di documentazione privata disponibile, il contesto 
genovese potrebbe permettere importanti precisazioni quando si riuscisse a 
stimare, per un numero di casi significativo e con inevitabile approssimazio-
ne, il rapporto fra l’entità di un patrimonio familiare (e il suo eventuale incre-
mento nel tempo rispetto al momento in cui è conferita la dote alle ragazze 
di casa) e l’entità della dote (e come e quando questa è effettivamente tutta 
consegnata). Ma è certo importante la salvaguardia di un principio di tra-
smissione ereditaria che non discrimina fra i generi, specie quando vi sono 

3  Kirshner, Materials for a Gilded Cage.



56

Paola Guglielmotti

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

solo figlie femmine. Quale elemento di complicazione occorre tener presente 
– se si propendesse per una tendenziale esclusione femminile di fatto dal pa-
trimonio familiare – l’inflazione dotale che si può constatare almeno nel tardo 
Duecento nei ceti più alti (cap. III, pp. 93-94, 111-113).

Le tre trattazioni che hanno riscosso diseguale interesse nelle lettrici 
sono quelle che nell’economia del volume intendevano non solo arricchire il 
campionario delle iniziative patrimoniali delle donne o in cui sono coinvolte 
donne, quale che sia il loro status4, ma anche temperare un certo disagio delle 
autrici: vale a dire scontrarsi con il dato frequente, riscontrato nella maggior 
parte dei capitoli, di non poter cogliere un collegamento fra le scelte effettuate 
o subite dalle donne rispetto al patrimonio proprio e familiare e le specifiche 
contingenze, specie se politiche. Così, nel corso dell’analisi quelle scelte sono 
state ricondotte essenzialmente alle fasi del ciclo di vita e dell’unione matri-
moniale stessa oppure al fatto di vivere in un contesto sociale ricco di oppor-
tunità, grazie per esempio all’esistenza di strumenti di investimento e credito 
flessibili e facilmente accessibili quali la commenda o il mutuum gratis. I tre 
saggi consentono invece di cogliere qualche rapporto causa-effetto, di calare 
in un contesto politico più preciso le vicende ricostruite e di indicare o riaffer-
mare proficue direzioni di ricerca.

Si tratta in primo luogo dell’indagine dedicata alle doti rivendicate dalle 
mogli dei banniti della più alta aristocrazia a fine Duecento. Qui, nel ribadire 
la ricchezza di prospettive analitiche che apre lo studio della dote, si sono 
potute penetrare le dinamiche che si attivano in fasi di intensa conflittuali-
tà politica e di ragionare, nella concretezza degli articolati insediamenti dei 
più potenti aggregati familiari, su cosa implichi – per le famiglie da cui pro-
vengono o in cui entrano le donne – affrontare sia i contrasti patrimoniali a 
base immobiliare sia un vicinato potenzialmente ostile e anche muoversi nella 
loro previsione (cap. IV). Se si lavorasse di più in tale direzione, con la dote 
quale potente spia, questi solidi spunti contribuirebbero a far evolvere verso 
posizioni più articolate la formula liquidatoria delle “lotte intestine”, tanto 
cara alla storiografia genovese, e la tendenziale semplificazione delle violente 
tensioni cittadine di tardo secolo XIII solo in quanto opposizione tra guelfi e 
ghibellini. La seconda analisi è rivolta ai comportamenti delle molte donne – 
spesso vedove – che si trovano a gestire il declino, se non l’estinguersi, della 
signoria locale. Qui si avvertono le pressioni delle città di Savona e di Genova 
e l’agire dei ceppi aristocratici attivi sul territorio ligure che stanno attuando 
un processo selettivo, con la possibilità in entrambi i casi di operare sull’in-
debitamento signorile: e l’ipotesi dell’immigrazione in città può essere vista 
come una risorsa (cap. VII). La terza ricerca, dai contorni consapevolmente 
tradizionali, ha preso in esame soprattutto il monastero urbano di Sant’An-
drea della Porta, che dispone di un buon patrimonio immobiliare e si può 

4  Sul piano delle scelte lessicali siamo ricorse pochissimo all’inglese agency, termine che ri-
schia di logorarsi velocemente pur nella sua esattezza.



57

Replica e prospettive

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

giovare di un consistente capitale di relazioni con alcune delle più influenti 
famiglie genovesi, ben selezionate. Gli schieramenti in seno alla comunità e 
la competizione per la carica di badessa sono in grado di chiarire risvolti dei 
conflitti e delle alleanze – altrimenti mal identificabili – nello scenario cit-
tadino tra le famiglie rappresentate nell’ente. Di queste famiglie le monache 
paiono tutt’altro che mere portavoci e il monastero si configura anche come 
peculiare – e da non sottovalutare – sede di parziale composizione delle ten-
sioni esterne (cap. VIII).

Posso così riprendere l’interrogativo che Margareth Lanzinger pone alla 
fine del suo intervento, a proposito dell’abolizione della tercia nel 1143: «qua-
li processi socio-politici erano in corso all’epoca nella città di Genova?». Le 
autrici conoscono discretamente quel giro di anni, perché l’origine del comu-
ne ligure e la sua stabilizzazione nei primi decenni del secolo XII sono temi 
su cui si è ritornati anche di recente a più riprese, per non parlare del fatto 
che una decina di anni fa è stata condotta da Luca Filangieri una sistematica 
indagine sull’aristocrazia dell’età consolare e podestarile5. Tuttavia, è onesto 
ammettere che – per una certa inerzia nel tenere separati approcci e ambiti di 
ricerca e nonostante il disagio sopra dichiarato – si è omesso di sottolineare 
debitamente che, cosa non da poco, la disponibilità patrimoniale femminile 
viene fatta calare irrevocabilmente proprio quando si definisce un ceto di go-
verno: di questo si può apprezzare un certo ricambio lungo tutto il secolo XII, 
ma si è in grado di verificarne documentariamente le conflittuali dinamiche 
interne solo nella seconda metà del secolo.

Il punto è in effetti semplice. Oltre ad affermare l’interesse di per sé sia ver-
so le azioni possibili per le donne in diversi campi e nelle reti sociali6, sia verso il 
quadro normativo, è ormai necessario compiere convinti e sistematici tentativi 
di innestare e integrare tali aspetti nella scrittura storica “normale”, con la paci-
fica consapevolezza che molte risoluzioni e linee di tendenza, maschili e femmi-
nili, vanno intese anche in chiave di genere7. E il caso genovese (e anzi forse più 
estesamente proprio il caso ligure), in ragione dell’abbondante e variegata do-
cumentazione “privata” disponibile, pare prestarsi in maniera ideale a saggiare 
una narrazione della storia sociale, politica ed economica che non cancelli la 
componente femminile, soprattutto nella fase pretrecentesca o precedente alla 
crisi trecentesca: nei secoli XIV e XV gli spazi di iniziativa delle donne sembra-
no infatti comprimersi. In tale direzione sta pensando di muoversi il gruppo, 
con qualche allargamento, che ha contribuito al lavoro collettivo qui discusso.

Una delle strade da praticare, a parere delle autrici del volume, è ancora 
sempre quella di analizzare i patrimoni familiari, di qualsiasi livello, e chi 
li gestisce (articolandoli, depauperandoli, arricchendoli), senza disgiungere a 

5  Mi limito a citare Bordone, Le origini del comune di Genova e Dartmann, Politische Intera-
ktion, pp. 121-294; Filangieri, Famiglie e gruppi dirigenti.
6  Laddove l’esiguità della rete sociale implica quasi automaticamente indigenza: Bezzina, Po-
vertà femminile e famiglia a Genova.
7  Per un primo sondaggio rinvio a Guglielmotti, Tratti della mascolinità.



58

Paola Guglielmotti

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

priori problemi apparentemente di natura del tutto diversa e di solito indagati 
separatamente, come il sistema dotale e le strategie matrimoniali, gli inve-
stimenti immobiliari e commerciali e l’attendibilità economica necessaria al 
fine di competere vuoi per posizioni nel funzionariato urbano e del districtus, 
vuoi per ruoli di vertice nel governo cittadino. Del resto, proprio le ricche fonti 
genovesi consentono lo studio degli alberghi, vale a dire organismi nobiliari a 
larga base familiare, attestati anche in altre città ma senza poter contare sulla 
stessa dovizia documentaria8. E gli alberghi, che hanno un grande sviluppo 
nel secolo XIV ma lunghe premesse e prime sperimentazioni nel secolo XIII, 
assumono tra le funzioni più importanti la gestione del patrimonio innanzi-
tutto immobiliare, come sta dimostrando una delle coautrici del volume, De-
nise Bezzina, grazie ad affondi in più direzioni tematiche dopo il primo profilo 
storico tracciato da Edoardo Grendi (1975)9.

La prosecuzione delle indagini nella sempre fruttuosa prospettiva “fami-
glie e patrimoni”, che implica di necessità una strenua prosopografia, rappre-
senta un complemento se non una correzione indispensabile alle due princi-
pali strade finora battute per la vicenda economica genovese dei secoli XII e 
XIII (accantonando adesso la questione del debito pubblico). Da un lato, si è 
praticata l’osservazione dei flussi commerciali verso le coste mediterranee, 
appunto con un approccio a lungo “monodirezionale”. Dall’altro, negli ultimi 
decenni ci si è rivolti piuttosto alla ricostruzione dei network sociali, spesso 
sintetizzati in diagrammi, tuttavia con qualche inconsapevolezza nella gestio-
ne del quadro documentario e di conseguenza con una non sempre corretta 
rilevazione delle azioni femminili10. Lo «sguardo pluridimensionale» dovreb-
be invece tenere insieme piccola e grande scala economica, con le donne (a 
partire da quelle artigiane) prevalentemente, ma non solo, rappresentate nella 
prima in tutta la gamma delle loro interazioni, compreso il notaio rogante i 
documenti di cui sono protagoniste (la prospettiva che per ora è stata più pra-
ticata rispetto all’analisi di «come le diverse tipologie giuridiche si riversino 
in questo o quel cartolario», come propone Lanzinger11).

Su un altro versante, la linea di ricerca indicata da Bellavitis, che mette 
in relazione la stabilità del ceto politico veneziano con «un’accorta gestione 
della reciprocità degli scambi economici legati al matrimonio», andrà senz’al-
tro ripresa. Se a Genova il numero dei ceppi nobiliari non conosce sensibili 
alterazioni nel tempo, ma un discreto numero di sostituzioni su uno scenario 
di frequente, accesa, notissima conflittualità interna, allora proprio l’analisi 

8  Accenni ai casi relativi ad Asti e Lucca in Guglielmotti, Gli alberghi genovesi, pp. 575-576, e 
Guglielmotti, I Doria e la chiesa di San Matteo, pp. 181-182.
9  Oltre alle anticipazioni di una ricerca in corso su un albergo presentate in Bezzina, I de Nigro 
fra Due e Trecento, rinvio a Bezzina, Territorialità urbana, famiglie e clientele e a Bezzina, 
Is Blood Thicker than Water?; il richiamo nel testo è a Grendi, Profilo storico degli alberghi 
genovesi.
10  Rimando per brevità a due rassegne: Guglielmotti, La scoperta dei notai liguri, e Gugliel-
motti, La storia dei “non genovesi” dall’anno 2000.
11  Bezzina, Il notaio Simone Vatacii e Guglielmotti, Il notaio Ingo Contardi.



59

Replica e prospettive

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

del sistema dotale può risultare un grimaldello utile a comprendere almeno 
una logica di quella dinamica di lungo periodo.

Vorrei concludere, spostandomi su un diverso piano, con un rapido ac-
cenno a un’altra questione che occorrerebbe finalmente affrontare in modo 
più disteso, e cioè il non facile problema della circolazione e della piena divul-
gazione dei risultati emersi dalle ricerche sulle donne variamente individua-
bili sullo scenario sociale, economico e anche politico condotte negli ultimi 
decenni per l’intera cronologia medievale. Si tratta ormai di un consistente 
patrimonio di indagini articolate per temi e approcci che stenta a trovare rice-
zione al di fuori della stretta e talora strettissima cerchia degli specialisti. Con 
riferimento al volume qui discusso, prendiamo Tederata e Ferraria, vedova e 
orfana del marchese Guelfo del Bosco, che negli anni Trenta del secolo XII de-
vono risolvere il fatto di risultare tenute a oneri anche militari per il castello di 
Albisola negli accordi con comune di Savona (cap. VII); oppure Mabilia Lec-
cavela, la tenace madre che nei decenni attorno al 1200 impegna la propria 
esistenza di vedova a ricostituire edificio per edificio il capitale proprietario 
familiare per consegnarlo nelle mani del figlio Ottone; oppure ancora Simona 
Fieschi, la nonna emotivamente distaccata che nel 1280 intende tenere alla 
larga dal pingue patrimonio familiare il nipote Sorleone diventato canonico, 
peraltro in una fondazione religiosa dei Fieschi (cap. XI). Sarebbe auspicabile 
che queste energiche esponenti del sesso femminile e del ceto aristocratico 
possano scompaginare una raffigurazione complessiva delle donne medieva-
li, di continuo ribadita in sede di divulgazione anche di alto livello. Da una 
piatta e uniforme moltitudine di maltrattate e oppresse si continuano infatti 
a far emergere pochissimi personaggi femminili potenti ed eccezionali, senza 
che siano rese esplicite tappe e variazioni di un secolare processo normativo, 
mostrate opportunità a certo punto colte o sbarrate, introdotte gradazioni: in 
definitiva, quella «panoplia impressionante» di casi che Margareth Lanzinger 
ha apprezzato nel volume qui in discussione.

Quanto si propone al più largo pubblico è ancora un ripetitivo susseguirsi 
di donne famose, secondo un percorso cronologico in cui il IX è il secolo di 
Dhuoda oppure il XV è quello di Giovanna d’Arco. E anche a livello di manua-
listica per la didattica universitaria ci si deve accontentare di qualche breve 
scheda sull’interesse per i temi di genere e per la storia delle donne emerso 
negli ultimi decenni, ma senza la volontà di intaccare in alcun modo la stru-
mentazione concettuale proposta agli studenti; l’eccezione è il manuale a cura 
di Giuseppe Albertoni, Simone Collavini e Tiziana Lazzari, che propone un 
capitolo affidato a quest’ultima incentrato su “Uomini e donne, parentele e 
affinità”12. La scommessa sulla curiosità e sulla capacità di comprensione sia 
degli studenti, sia del più largo pubblico di lettori, attuata proponendo loro 
quadri più mossi e variegati e personaggi aderenti a realtà non semplificabili, 
potrebbe venire ripagata.

12  Introduzione alla storia medievale, pp. 119-131.



60

Paola Guglielmotti

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

Opere citate

D. Bezzina, I de Nigro fra Due e Trecento: progetti familiari e modalità consociative di un 
albergo genovese. Prime ricerche, in «Atti della società ligure di storia patria», n.s. 58 
(2018), pp. 5-22.

D. Bezzina, Il notaio Simone Vatacii: carriera notarile e mobilità sociale a Genova tra Due e 
Trecento, in «Notariorum itinera», pp. 117-152.

D. Bezzina, Povertà femminile e famiglia a Genova tra Due e Trecento, in Donne e povertà 
nell’Europa mediterranea medievale, a cura di L. Feller, P. Grillo, M. Moglia, Roma 2021, 
pp. 161-180.

D. Bezzina, Is Blood Thicker than Water? Reconsidering the Late Medieval Genoese Alberghi, 
in corso di pubblicazione in «Mélanges de l’École française de Rome - Moyen Âge».

D. Bezzina, Territorialità urbana, famiglie e clientele: il caso degli alberghi genovesi (secoli XII-
I-XV), in corso di pubblicazione negli atti del convegno Territorialità urbana: denomina-
zioni e ripartizioni tra famiglie e istituzioni nei secoli XII-XV, Genova 14-15 ottobre 2021.

R. Bordone, Le origini del comune di Genova, in Comuni e memoria storica. Alle origini del 
Comune di Genova, Genova 2002 («Atti della Società ligure di storia patria», n.s. 42, 1), 
pp. 237-259.

I. Chabot, Deux, trois, cent Italies. Reflexions pou une géographie historique des systèmes do-
taux, in Comparing two Italies. Civic tradition, Trade Networks, Family Relationships 
between the Italy of Communes and the Kingdom of Sicily, a cura di P. Mainoni e N.L. 
Barile, Turnhout 2020, pp. 211-232.

Ch. Dartmann, Politische Interaktion in der italienischen Stadtkommune (11.-14. Jahrhundert), 
Sigmaringen 2012.

L. Filangieri, Famiglie e gruppi dirigenti a Genova (secoli XII - metà XIII), tesi di dottorato, 
ciclo XXII, tutors G. Barone e J.-C. Maire Vigueur, Università di Firenze 2010.

E. Grendi, Profilo storico degli alberghi genovesi, in «Mélanges de l’École française de Rome», 
87 (1975), 1, pp. 241-302, poi in E. Grendi, La repubblica aristocratica dei genovesi. Politi-
ca, carità e commercio tra Cinque e Seicento, Bologna 1987, pp. 49-102.

P. Guglielmotti, La storia dei “non genovesi” dall’anno 2000: il contributo dei medievisti attivi 
nel contesto extraitaliano agli studi sulla Liguria, in Ianuensis non nascitur sed fit. Studi 
per Dino Puncuh, Genova 2019 (Quaderni della Società ligure di storia patria, 7), II, pp. 
727-750.

P. Guglielmotti, Gli alberghi genovesi: la genesi degli Squarciafico e la proposta di un questio-
nario, in I Convegno della medievistica italiana, Bertinoro (Forlì-Cesena), 14-16 luglio 
2018, reperibile all’url < http://www.rmoa.unina.it/4986/ >, pp. 573-576.

P. Guglielmotti, Il notaio Ingo Contardi e la sua clientela nella Genova del pieno Duecento, in 
«Notariorum itinera», pp. 85-115.

P. Guglielmotti, Tratti della mascolinità negli Annali genovesi (secoli XII-XIII), in «Genesis. 
Rivista della Società Italiana delle Storiche», 20 (2021), 1, pp. 23-44.

P. Guglielmotti, I Doria e la chiesa di San Matteo a Genova nella seconda metà del Duecento, in 
«Fiere vicende dell’età di mezzo». Studi per Gian Maria Varanini, a cura di P. Guglielmotti, 
I. Lazzarini, Firenze 2021 (Reti Medievali E-Book, 40), pp. 163-188.

P. Guglielmotti, La scoperta dei notai liguri negli studi medievistici tra Otto e Novecento, in Con-
cetti, pratiche e istituzioni di una disciplina: la medievistica italiana nei secoli XIX-XX, a 
cura di R. Delle Donne, Napoli, Federico II University Press, in corso di pubblicazione.

Introduzione alla storia medievale, a cura di G. Albertoni, S.M. Collavini, T. Lazzari, Bologna 
2015, riedizione 2020.

J. Kirshner, Materials for a Gilded Cage: Nondotal Assets in Florence, 1300-1500, in The Fa-
mily in Italy from Antiquity to the Present, a cura di D.I. Kertzer e R.P. Saller, New Haven 
1991, pp. 184-207, ripreso in J. Kirshner, Marriage, Dowry, Citizenship in Late Medieval 
and Renaissance Italy, Toronto 2015, pp. 74-93.

«Notariorum itinera». Il notaio tra routine, mobilità, specializzazioni (secoli XIII-XV), a cura 
di V. Ruzzin, Genova 2018 (Notariorum Itinera-Varia, 3).

Paola Guglielmotti
Università degli Studi di Genova
paola.guglielmotti@unige.it



Interventi a tema - 2

Storia e storia del diritto nell’Italia 
bassomedievale. Una discussione su 
O. Cavallar e J. Kirshner, Jurists and 
Jurisprudence in Medieval Italy. 
Texts and Contexts, 2020

a cura di Paola Guglielmotti e Gian Maria Varanini





63Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Un “continente ritrovato”* 

di Diego Quaglioni

O. Cavallar e J. Kirshner hanno pazientemente e sapientemente costruito una ricchissima an-
tologia ragionata della dottrina giuridica di diritto comune, offrendo agli studiosi di un arco 
di discipline che va ben oltre la storia del diritto e del pensiero giuridico l’occasione di un forte 
recupero di un panorama di fonti di primaria importanza per la storia politica e del pensiero 
politico, per la storia sociale ed economica, per la storia delle istituzioni e per la stessa storia di 
genere nell’Italia medievale.

O. Cavallar and J. Kirshner have patiently and skilfully put together an extremely rich annotat-
ed anthology of the legal doctrine of ius commune, offering scholars of a range of disciplines that 
goes well beyond the history of law and legal thought the opportunity for an extensive recovery 
of a wealth of sources of primary importance for the history of politics and political thought, 
for social and economic history, for the history of the institutions and for the history of gender 
in medieval Italy.

Medioevo; Italia; diritto comune; storia del diritto; diritto e società.

Middle Ages; Italy; ius commune; legal history; law and society.

Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy, la grande antologia della 
letteratura giuridica medievale realizzata da Julius Kirshner e da Osvaldo Ca-
vallar dopo un lungo periodo di elaborazione, è destinata a lasciare un segno 
profondo nella storiografia giuridica e più in generale negli studi medievistici 
del nostro tempo. La raccolta può dirsi espressione di una necessità ormai 
diffusa, in Europa e particolarmente in America (si pensi solo alle esperienze, 
anche dagli Autori ricordate come esemplari, di Stephan Kuttner, di Laurent 
Mayali o di Kenneth Pennington) del recupero della testualità della parte più 
viva del pensiero giuridico dell’età intermedia, di cui anche chi scrive si è fatto 
spesso interprete. Essa ha la sua lontana origine nella riconosciuta attenzione 
di Kirshner e della sua scuola per la letteratura consulente e per la trattati-
stica come fonti di una riflessione sui maggiori problemi della società e del 

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
Storia e storia del diritto nell’Italia bassomedievale.

Una discussione su O. Cavallar e J. Kirshner, 
Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy. 

Texts and Contexts, 2020, 
a cura di Paola Guglielmotti e Gian Maria Varanini

DOI: 10.6093/1593-2214/8670

*  A proposito di Osvaldo Cavallar e Julius Kirshner, Jurists and Jurisprudence in Medieval 
Italy. Texts and Contexts, Toronto-Buffalo-London, University of Toronto Press, 2020 (Toronto 
Studies in Medieval Law, 4), pp. XXVI-866.



64

Diego Quaglioni

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

diritto del nostro tempo. Si tratta di un’attitudine che trascende l’utilità pur 
grande di una compilazione come questa in ambito didattico, aprendo la via 
a una ripresa d’interesse per il diritto comune che va ben oltre la sola cultu-
ra anglofona. Giustamente nella prefazione di Lawrin Armstrong si afferma 
che questo ampio corpus dottrinale potrebbe essere descritto oggi «as a “lost 
continent of law”, especially in the English-speaking world, but also in Europe 
and elsewhere, such as the Americas, Asia, and Africa, where legal institu-
tions descend directly from the ius commune»1. Da questo punto di vista non 
c’è dubbio che la traduzione delle fonti in lingua inglese, accompagnata da 
ampie introduzioni e da accurate e aggiornate bibliografie, si presti a una uti-
lizzazione di questa antologia in una dimensione globale degli studi storici (a 
iniziare dagli studi storio-giuridici, nei quali la molteplicità delle competenze 
linguistiche, paleografiche e giusdottrinali è venuta meno sotto i nostri oc-
chi nell’arco di due generazioni a causa di profondi mutamenti negli indirizzi 
scolastici e negli stessi studi storico-giuridici, orientati ormai per lo più a un 
orizzonte esclusivamente modernistico-contemporaneistico).

Come lo stesso Armstrong ricorda2, quest’opera è il frutto di un trenten-
nio di ricerche, edizioni, traduzioni e note critiche. Gli Autori stessi ne danno 
atto in un’estesa introduzione3, nella quale fanno risalire le origini del loro 
«long-gestating volume» agli anni ’80 del secolo scorso e alla pubblicazione, 
per cura del compianto Eric Cochrane e dello stesso Kirshner, del quinto vo-
lume dei Readings in Western Civilization dell’Università di Chicago4. In quel 
volume del 1986, intitolato The Renaissance, Julius Kirshner aveva offerto 
coraggiosamente la prima traduzione del De tyranno di Bartolo da Sassofer-
rato5, edito criticamente da chi scrive in un volume di tre anni prima dedicato 
ai trattati politici del grande giurista perugino (1313-1357) e da Kirshner auto-
revolmente e favorevolmente giudicato6. Quella traduzione apriva il volume e 
la sua prima sezione, From the Middle Ages to the Renaissance, anteponendo 
il De tyranno di Bartolo alle Familiari del Petrarca a sottolineare la scelta 
critica di una nuova enfasi su quel che Kirshner chiama, nella General Intro-
duction, «the important problem of the transition from medieval to Renais-
sance culture»7. Gli Autori ci dicono ora che quella traduzione di un difficile 
testo di dottrina giuridica, vivace testimone della transizione dalla cultura 
medievale a quella moderna, ebbe effetti non insignificanti: «The translation 
prompted sustained classroom discussion, and the students were attentive 
to Bartolus’s normative analysis of which acts of a legitimately elected or ap-

1  Armstrong, Preface, ibidem, p. XIII.
2  Ibidem, p. XIV.
3  Cavallar e Kirshner, Introduction, pp. 3-43.
4  University of Chicago. Readings in Western Civilization, 5, The Renaissance.
5  Ibidem, pp. 7-30 (Bartolus of Sassoferrato, On the tyrant, traduzione di J. Kirshner).
6  Quaglioni, Politica e diritto nel Trecento italiano; si veda Kirshner in «The Journal of Modern 
History», 57 (1985), pp. 323-324. 
7  Kirshner, General Introduction, in University of Chicago. Readings in Western Civilization, 
5, The Renaissance, pp. 1-6, p. 3.



65

Un “continente ritrovato”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

pointed ruler should be condemned as tyrannical. The gratifying experience 
of teaching Bartolus in translation inspired Kirshner to consider the idea of 
publishing an anthology of ius commune texts in English translation»8.

Il risultato, dopo trentacinque anni di laboriosa cernita dei testi, è quello 
di una vasta silloge ordinata in sei sezioni: Professors and Students, Legal 
Profession, Civil and Criminal Procedure, Crime, Personal and Civic Sta-
tus e Family Matters, comprendenti quarantacinque sottosezioni, a loro volta 
articolate in un numero variabile di testi. Un glossario, due appendici (sulla 
citazione delle fonti giuridiche e sui principali giuristi di diritto comune) e un 
indice dei nomi completano questo vasto lavoro. La maggiore estensione delle 
sezioni relative al matrimonio e al diritto di famiglia, al processo e agli status 
testimonia e riflette dichiaratamente gli interessi scientifici prevalenti nella 
scuola di Chicago, ma copre anche, in un’articolazione che in una raccolta 
antologica ha pur sempre qualcosa di inevitabilmente arbitrario, la parte più 
cospicua delle questioni maggiormente frequentate dalla letteratura di diritto 
comune. Gli Autori dichiarano di avere immediatamente rinunciato all’idea 
di offrire una visione complessiva e per così dire unitaria del diritto comune, 
«given the vastness and devilish complexity of the material», optando invece 
per una articolata esemplificazione dei concetti giuridici fondamentali, delle 
pratiche e del milieu entro il quale i giuristi operavano ed esplicitano anche le 
più vistose omissioni come sono quelle relative al diritto di rappresaglia e alla 
guerra e più ancora quelle «dedicated to politico-legal thought and featur-
ing three late tracts by Bartolus (on city government, factional strife between 
Guelphs and Ghibellines, and tyrants)», che insieme ad altri importanti testi 
dottrinali gli Autori progettano di pubblicare «as a stand-alone volume»9. 

Chi scrive non può non esprimere soddisfazione e attesa per questo ulte-
riore interesse a dimostrazione del capitale rilievo, nella storia della tradizio-
ne giuridica occidentale, della trattatistica giuridica di Bartolo che ha formato 
l’oggetto dei suoi primi studi fino all’edizione del 1983 dei tre trattati “politici” 
sui guelfi e ghibellini, sul reggimento della città e sul tiranno. Piace ricordare 
che questo stesso interesse, in tempi recenti, si è manifestato anche in Europa 
con la traduzione italiana dei tre trattati ad opera di Attilio Turrioni e per cura 
del compianto Dario Razzi10, con la traduzione francese di Sylvain Piron11, cui 
si aggiungerà quella tedesca annunciata da Susanne Degenring Lepsius. Alla 
stessa Lepsius si deve del resto, in collaborazione con Kirshner e Cavallar, un 
precedente e fondamentale lavoro intorno al De insigniis et armis, il tratta-

8  Cavallar e Kirshner, Introduction, p. 12.
9  Ibidem, p. 13.
10  Bartolo da Sassoferrato, Trattato sulla tirannide (2017); Trattato sulle costituzioni politiche. 
Trattato sui partiti (2018); Trattati politici. Sulla tirannide. Sulle costituzioni politiche. Sui 
partiti (2020). Tutti e tre i volumi sono stati pubblicati, a cura di compianto D. Razzi, con la 
traduzione di A. Turrioni e con la prefazione di chi scrive, nella “Piccola Biblioteca del Pensiero 
Giuridico” (Foligno, Il Formichiere). Si vedano in proposito i contributi raccolti nel volume Bar-
tolo da Sassoferrato e il Trattato sulla tirannide.
11  Bartole de Sassoferrato, Traités: Sur les guelfes et les gibelins.



66

Diego Quaglioni

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

to di Bartolo reso celebre dalla polemica del Valla nella sua Epistola contra 
Bartolum del 1433, che comunemente, a torto o a ragione, è considerata come 
l’inizio dell’umanesimo giuridico12.

Giustamente gli Autori sottolineano l’importanza del lavoro di traduzio-
ne, non solo ai fini di una divulgazione dei testi di dottrina del diritto comune 
in ambiente anglofono. «The time and labour spent translating a collection of 
obscure texts composed in dense, jargon-laden Latin that humanist writers 
such as Lorenzo Valla took pleasure in maligning as gibberish – essi scrivo-
no – turned out to be rewarding. The sheer variety and chronological range 
of texts we translated made us appreciate as never before the multilayered 
transmission of what counted in legal knowledge in the Middle Age and ear-
ly modern period. As expected, we faced an array of semantic grammatical, 
and syntactical difficulties that taxed our skills in achieving translations that 
are readable as well as linguistically faithful to the source texts»13. Kirshner 
e Cavallar non nascondono di avere affrontato consapevolmente i pericoli di 
una navigazione tra Scilla e Cariddi, tra i rischi del calco degli arcaismi giuri-
dici e quello, non meno insidioso, degli anacronismi nella inevitabile sovrap-
posizione di termini e concetti del linguaggio dei giuristi di diritto comune a 
quelli del nostro tempo (con l’ulteriore complicazione della “ginnastica men-
tale” necessaria per districarsi tra i tranelli della sovrapposizione tra termini 
e concetti di civil law con quelli della tradizione di common law).

Questo sforzo è particolarmente evidente nell’ampio uso che gli Autori 
fanno, in questa antologia, dei consilia dei giuristi medievali. A questo diffi-
cile genere letterario della giurisprudenza di diritto comune, negletto perché 
difficile e non solo perché colpito da una lunga presunzione negativa, Kir-
shner aveva già dedicato, in collaborazione con Mario Ascheri e con Ingrid 
Baumgärtner, un’importante raccolta di contributi nella serie degli «Studies 
in Comparative Legal History» della Robbins Collection14. Nell’antologia in 
esame la preferenza per questo genere di testi dottrinali è resa evidente dalla 
loro utilizzazione pressoché in ogni sezione e giustificata come lo strumen-
to creativo per eccellenza della giurisprudenza medievale, riflettente il ruolo 
del giurista come costruttore dell’ordinamento, e non semplicemente come 
“lettore” di esso. «Published in early modern editions and found in manu-
script collections – scrivono Kirshner e Cavallar – the extant consilia number 
into the thousands. Consilia are ideal for our volume, and not only because 
they are comparatively brief and self-contained. More importantly, they offer 
snapshots of diverse disputes, involving women as well as men of all social 
classes, at particular moments and places, and the approaches jurists took 
to resolve them»15. Fonte di eccezionale ricchezza, i consilia mostrano a chi 

12  Cavallar, Degenring, Kirshner, A Grammar of Signs: Bartolo da Sassoferrato’s Tract on In-
signia and Coats of Arms.
13  Cavallar e Kirshner, Introduction, p. 14.
14  Legal Consulting in the Civil Law Tradition.
15  Cavallar e Kirshner, Introduction, p. 15.



67

Un “continente ritrovato”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

sappia leggerli un largo spettro della vita sociale e si rivelano inestimabili nel 
porre in luce il modo in cui il diritto comune viveva nell’applicazione ai casi 
concreti, in una stretta dialettica con i diritti locali, che il giurista di scuola 
e il giudice interpretavano e adattavano in uno sforzo di armonizzazione che 
costituisce una delle caratteristiche principali dell’intera età intermedia.

Il giurista interprete dello statuto cittadino così come delle norme depo-
sitate nei corpora iuris (civilistico-feudistico e canonistico) è dunque il vero 
protagonista di questa magnifica antologia, nella quale nessuna tipologia del-
la letteratura giuridica medievale è trascurata. Gli Autori tengono a precisare 
che alcuni dei testi raccolti nel volume sono del tutto familiari ai cultori della 
storia medievale, com’è il caso dell’autentica Habita (1158) dell’imperatore Fe-
derico Barbarossa. Ma anche in questo, come in altri casi similari, l’impatto 
della legislazione imperiale nella renovatio del secolo XII può essere compre-
so solo per il tramite del lungo lavorio d’interpretazione-applicazione dei testi 
normativi, fino alla grande sistemazione della Glossa accursiana, che appunto 
nel volume in esame correda la traduzione della costituzione federiciana16. Lo 
stesso si può dire, solo per fare un altro esempio, della sezione sul processo 
civile e criminale, nella quale ovviamente i testi del Liber maleficiorum del 
Gandino occupano la maggior parte delle pagine17. Altrove la scelta è meno 
ovvia, così come, ad esempio, per quel che riguarda l’umanesimo giuridico, le 
sue origini e i suoi sviluppi tra tardo Medioevo e prima modernità: la decima 
e ultima partizione della sezione, dedicata al grande tema dell’educazione giu-
ridica, non è occupata né da un estratto dell’Epistola del Valla né da citazioni 
tratte dal ben noto De nobilitate legum et medicinae di Coluccio Salutati, ma 
dalla traduzione integrale di un’orazione dottorale De nobilitate, de utilitate 
et origine legum, databile intorno alla metà del secolo XV e di probabile de-
rivazione perugina, erroneamente attribuita al Salutati in ragione dell’asso-
nanza del titolo con la più famosa opera del cancelliere fiorentino (si tratta di 
un testo che pubblicai, annotai e commentai nel 1986 e che Kirshner e Caval-
lar hanno riportato opportunamente in luce per il valore che la fonte riveste, 
come sintesi di un intero repertorio di argomenti e di autorità della temperie 
giuridico-umanistica quattrocentesca)18.

Nel chiudere la presentazione del volume gli Autori ricordano che l’intento 
originale e fondamentale dell’opera era ed è quello di introdurre un pubbli-
co di non specialisti alle più eminenti voci della giurisprudenza medievale 
italiana. Ribadendo il loro scetticismo circa la pretesa di una visione globa-
le ed esaustiva della produzione dottrinale dei giuristi dell’età intermedia in 
Italia, Kirshner e Cavallar sottolineano, con un elegante sense of understa-
tement, che il loro lavoro rappresenta «a mere sample» delle innumerevoli 

16  The Constitution Habita of Emperor Frederick I Barbarossa (1155/58) e Accursius’s Glosses 
to the Constitution Habita, in Cavallar e Kirshner, Jurists and Jurisprudence, pp. 51-56,
17  Albertus Gandinus, Tract on Crimes (1300), ibidem, pp. 336-390.
18  Doctoral Oration (ca. 1450), ibidem, pp. 164-174; si veda Quaglioni, Un’orazione «de nobili-
tate, utilitate et origine legum», pp. 349-365.



68

Diego Quaglioni

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

fonti delle quali essi si sono serviti per i loro propositi19. Ciò detto, va ad ogni 
modo riconosciuto, come gli Autori riconoscono, che le traduzioni raccolte 
in questa antologia, insieme con le accurate introduzioni che per ciascuna 
sezione forniscono un preciso inquadramento storico, offrono «an array of 
productive vantage points for beginning to explore the conceptual and proce-
dural framework for resolving everyday disputes; and similarly, for beginning 
to explore perennial subjects, including the professionalization of jurists, the 
tangled relationship between law and morality, the role of gender in the so-
cio-legal order, and the extent to which the ius commune can or should be 
considered an autonomous system of law»20. Naturalmente l’enfasi sulla pro-
blematicità del diritto e sulle sue “questioni perenni” come il carattere profes-
sionale dell’educazione giuridica in Occidente, la tensione tra norma morale e 
norma giuridica, il rapporto tra diritto e genere e la natura stessa del diritto 
comune, invitano ad una forte sintonia – al di là delle molte e non marginali 
differenze – tra la cultura giuridica americana e quella europea continentale. 
Da questo punto di vista non si può non osservare che la storiografia giuridica 
americana si rivela ancora una volta molto più consapevole dei vincoli storici 
con la tradizione giuridica di ius commune (di Mos Italicus, si sarebbe detto 
una volta, con un’abusata espressione gravida di equivoci) rispetto alle mai 
sopite inclinazioni della storiografia giuridica britannica verso i miti dell’ori-
gine autoctona del common law21.

Un’ultima osservazione riguarda la bibliografia che correda le sei sezio-
ni e le loro partizioni, delle quali sarebbe necessario offrire almeno qualche 
esemplificazione per cogliere tutta la ricchezza di questa antologia (la sezione 
5, Personal and Civic Status, per esempio, si articola in nove sottosezioni: 
Serfdom, Citizenship, Citizen Bartolus, Making New Citizens, Dual Citizen-
ship, Loss and Reacquisition of Citizenship, Married Women’s Citizenship 1, 
Married Women’s Citizenship 2 e Jews as Citizens), ciascuna ulteriormente 
suddivisa nelle diverse fonti tradotte e annotate. Le caratteristiche della bi-
bliografia sono funzionali al lavoro e alla sua ispirazione di fondo, a mezza via 
tra le esigenze della divulgazione “alta” e quelle del rinnovamento della visio-
ne della tradizione giuridica occidentale per mezzo della “leva” della traduzio-
ne. Tutti gli apparati bibliografici sono allo stesso tempo concisi, aggiornati e 
privi della (spesso) caratteristica autoreferenzialità che condanna alla separa-
tezza le bibliografie specialistiche. Lo storico del diritto medievale e moderno 
potrà forse lamentare qualche lacuna, qui e là, e lo stesso potrà forse fare il 
medievista che sia uno storico sociale o uno storico delle strutture materiali, 
anziché uno storico delle idee. Quel che invece ognuno di loro dovrà ricono-
scere è che gli Autori di questa antologia hanno “svecchiato” ampiamente il 

19  Cavallar e Kirshner, Introduction, p. 39.
20  Ibidem, pp. 39-40.
21  Rinvio per questo aspetto non secondario alle ormai classiche riflessioni, dalle ovvie corri-
spondenze maitlandiane, indirizzate all’American Society for Legal History, il 23 ottobre 1982, 
da Berman, Introductory Remarks: Why the History of Western Law is not Written.



69

Un “continente ritrovato”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

corredo bibliografico di una grande opera scientifica, senza mai dimenticare 
alcuni fondamentali punti di riferimento22. Nessuno perciò giudichi strano 
trovare, accanto agli ultimi prodotti della storiografia giuridica o della me-
dievistica americana ed europea, le opere di autori risalenti agli anni ’30-’40, 
come quelle ancora utilissime di Anna Sheedy su Bartolo (1942) o di Wolde-
mar Engelmann sulla rinascita della cultura giuridica nel Medioevo italiano 
(1938)23. 

Chi scrive è sicuro che da questo ampio lavoro non potrà mancare di trar-
re beneficio, insieme alla storiografia giuridica che voglia recuperare il senso 
pieno della continuità della tradizione giuridica occidentale, un’assai vasta 
componente degli studi storici, dalla storia politica, sociale ed economica fino 
alla storia di genere.

22  Si veda la bella nota dedicata a Francesco Calasso: Cavallar e Kirshner, Introduction, p. 41.
23  Sheedy, Bartolus on Social Conditions in the Fourteenth Century; Engelmann, Die Wieder-
geburt der Rechtskultur in Italien.



70

Diego Quaglioni

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

Opere citate

L. Armstrong, Preface, in O. Cavallar e J. Kirshner, Jurists and Jurisprudence in Medieval 
Italy. Texts and Contexts, Toronto-Buffalo-London, Toronto University Press, 2020 (To-
ronto Studies in Medieval Law, 4), pp. XIII-XV.

Bartole de Sassoferrato, Traités: Sur les guelfes et les gibelins. Sur le gouvernement de la cité. 
Sur le tyran, tradotto e commentato da S. Piron, Paris 2019.

Bartolo da Sassoferrato, Trattati politici. Sulla tirannide. Sulle costituzioni politiche. Sui par-
titi, a cura di D. Razzi, traduzione di A. Turrioni, prefazione di D. Quaglioni, Foligno 2020 
(Piccola Biblioteca del Pensiero Giuridico). 

Bartolo da Sassoferrato, Trattato sulla tirannide, a c. di D. Razzi, traduzione di A. Turrioni, 
prefazione di D. Quaglioni, Foligno 2017 (Piccola Biblioteca del Pensiero Giuridico).

Bartolo da Sassoferrato, Trattato sulle costituzioni politiche. Trattato sui partiti, a cura di D. 
Razzi, traduzione di A. Turrioni, prefazione di D. Quaglioni, Foligno 2018 (Piccola Biblio-
teca del Pensiero Giuridico).

Bartolo da Sassoferrato e il Trattato sulla tirannide, a cura di G. Crinella, Sassoferrato 2020 
(Studi bartoliani, 3).

Bartolus of Sassoferrato, On the tyrant, traduzione di J. Kirshner, in University of Chicago. 
Readings in Western Civilization, 5, The Renaissance, a cura di E. Cochrane e J. Kirshner, 
Chicago e London 1986, pp. 7-30.

H.J. Berman, Introductory Remarks: Why the History of Western Law is not Written, in «Uni-
versity of Illinois Law Review», 1984, pp. 511-520.

O. Cavallar, S. Degenring, J. Kirshner, A Grammar of Signs: Bartolo da Sassoferrato’s Tract on 
Insignia and Coats of Arms, Berkeley 1994 (Studies in Comparative Legal History).

O. Cavallar e J. Kirshner, Introduction, in O. Cavallar e J. Kirshner, Jurists and Jurisprudence 
in Medieval Italy. Texts and Contexts, Toronto-Buffalo-London, Toronto University Press, 
2020 (Toronto Studies in Medieval Law, 4), pp. 3-43.

W. Engelmann, Die Wiedergeburt der Rechtskultur in Italien durch die wissenschaftliche 
Lehre. Eine Darlegung der Entfaltung des gemeinen italienischen Rechts und seiner Jus-
tizkultur im Mittelalter unter dem Einfluss der herrschenden Lehre der Gutachtenpraxis 
der Rechtsgelehrten und der Verantwortung der Richter im Sindikatsprozess, Leipzig 
1938.

J. Kirshner, General Introduction, in University of Chicago. Readings in Western Civilization, 
5, The Renaissance, a cura di E. Cochrane e J. Kirshner, Chicago-London 1986, pp. 1-6.

J. Kirshner, Review of D. Quaglioni, Politica e diritto nel Trecento italiano. Il “De tyranno” 
di Bartolo da Sassoferrato (1314-1357). Con l’edizione critica dei trattati “De Guelphis et 
Gebellinis”, “De regimine civitatis” e “De tyranno”, Firenze 1983 («Il pensiero politico». 
Biblioteca, 11), in «The Journal of Modern History», 57 (1985), pp. 323-324.

Legal Consulting in the Civil Law Tradition, a cura di M. Ascheri, I. Baumgӓrtner, J. Kirshner, 
Berkeley 1999 (Studies in Comparative Legal History).

D. Quaglioni, Politica e diritto nel Trecento italiano. Il “De tyranno” di Bartolo da Sassoferrato 
(1314-1357). Con l’edizione critica dei trattati “De Guelphis et Gebellinis”, “De regimine 
civitatis” e “De tyranno”, Firenze 1983 («Il pensiero politico». Biblioteca, 11).

D. Quaglioni, Un’orazione «de nobilitate, utilitate et origine legum» attribuita a Coluccio Salu-
tati, in «Il pensiero politico», 19 (1986), pp. 349-365.

A.T. Sheedy, Bartolus on Social Conditions in the Fourteenth Century, New York 1942. 
University of Chicago. Readings in Western Civilization, 5, The Renaissance, a cura di E. Co-

chrane e J. Kirshner, Chicago-London 1986.

Diego Quaglioni
Università degli Studi di Trento
diego.quaglioni@unitn.it



71Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

La cultura giuridica nella società italiana 
bassomedievale: testi, contesti, questioni* 

di Lorenzo Tanzini

A proposito dell’importante volume di O. Cavallar e J. Kirshner, il saggio prende spunto dagli 
elementi salienti dell’opera dei due studiosi per segnalare alcuni elementi significativi dello stu-
dio della letteratura giuridica nella comprensione della società medievale.

Starting from a review of the major work of O. Cavallar e J. Kirshner, the text emphasizes some 
of the most relevant features of the legal culture of the ius commune, specially considering the 
jurisprudence as a way to understand the medieval society.

Medioevo; Italia; diritto comune; storia del diritto; diritto e società; didattica universitaria.

Middle Ages; Italy; ius commune; legal history; law and society; teaching at the university.

Questo volume, punto di arrivo di un lavoro trentennale, si presenta con 
l’obiettivo «to introduce an audience of nonspecialists to outstanding voices of 
medieval Italian jurisprudence»1: fornire cioè i materiali per una comprensione 
globale della cultura giuridica del diritto comune, non in astratto, ma a partire 
dal confronto diretto con l’immensa mole della documentazione scritta. 

Avendo di fronte un volume di questa mole, che offre una collezione ra-
gionata di testi medievali in traduzione inglese, ordinati per temi e con un 
corredo puntuale di note introduttive, bibliografie, strumenti e glossari, è 
inevitabile parlarne come di un lavoro dalla finalità essenzialmente didatti-
ca. All’esperienza didattica fa in effetti cenno Lawrin Armstrong, direttore 
della collana in cui il libro è inserito, ricordando la lunghissima fase in cui il 
lavoro ha circolato in versioni preparatorie2. Intendere questa destinazione 
per l’insegnamento come un elemento per così dire limitante della portata 

*  A proposito di Osvaldo Cavallar e Julius Kirshner, Jurists and Jurisprudence in Medieval 
Italy. Texts and Contexts, Toronto-Buffalo-London, University of Toronto Press, 2020 (Toronto 
Studies in Medieval Law, 4), pp. XXVI-866.
1  Cavallar e Kirshner, Introduction, p. 39.
2  Preface, p. XIV.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
Storia e storia del diritto nell’Italia bassomedievale.

Una discussione su O. Cavallar e J. Kirshner, 
Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy. 

Texts and Contexts, 2020, 
a cura di Paola Guglielmotti e Gian Maria Varanini

DOI: 10.6093/1593-2214/8671



72

Lorenzo Tanzini

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

scientifica e del profilo intellettuale di un volume come questo sarebbe però 
un fraintendimento grave, per più ragioni. La prima, che è quella che più col-
pisce lo studioso italiano, è quella della traduzione. Se è vero infatti che i testi 
qui proposti sono tutti in traduzione senza il corredo dei testi latini, e con 
una inevitabile semplificazione dell’apparato critico, allo stesso tempo la scel-
ta ha alle spalle un lavoro di grande originalità sulle fonti: non solo infatti 
tutti i testi già editi in latino sono stati rivisti qualora basati su edizioni non 
critiche, ma in qualche caso i curatori hanno approntato la versione inglese 
direttamente su documenti manoscritti privi di edizioni. È quanto accade ad 
esempio per vari consilia, dei quali è stato possibile collazionare l’edizione 
cinquecentesca con i manoscritti, oppure per vari estratti dalla normativa 
statutaria di alcune città italiane. Di conseguenza questo volume offre anche 
al lettore non anglofono una possibilità di accesso diretto alle fonti che per 
altra via non sarebbe possibile: non è fuori luogo affermare che il lavoro di 
Cavallar e Kirshner fornisca alla comunità degli studenti di storia del diritto 
un panorama di temi e testi che in lingua italiana, e di certo anche francese e 
tedesca, non può vantare un analogo del medesimo spessore. Tanto più che il 
volume non è certo solo una antologia: le ampie introduzioni alle varie parti 
e ai singoli testi, lette una dopo l’altra, sono effettivamente qualcosa di simile 
ad una storia della cultura giuridica medievale. 

Del resto parlare di destinazione didattica vale nella misura in cui si in-
tenda la didattica nell’ambito universitario anglosassone, o comunque anglo-
fono. Se nelle aule universitarie italiane è ancora abituale l’aspettativa di un 
titolo di riferimento a carattere generale, un “manuale” con una impostazione 
cronologica e tendenzialmente sistematica, che funga da supporto e retroterra 
indispensabile per gli studenti, nella classe a cui idealmente si rivolge questo 
volume l’approccio al tema valorizza soprattutto il confronto diretto con i te-
sti, il lavoro di discussione, la giustapposizione di temi e personaggi. La dif-
ferenza si può apprezzare ad esempio mettendo a confronto il volume con le 
opere di qualche anno fa di Mario Ascheri o Ennio Cortese, che mantenevano 
comunque l’impianto “manualistico” in senso italiano3. Qui invece l’elemento 
sistematico, il tanto di “manuale di storia del diritto” in senso cronologico 
che manca nella struttura si deve immaginare come un punto d’arrivo del 
lavoro didattico, un punto d’arrivo per il quale del resto vengono forniti tutti 
gli strumenti attraverso i materiali in appendice. Senza contare quello che è il 
dato più significativo a proposito dell’approccio “didattico” del volume, vale a 
dire il fatto che come i curatori specificano nell’introduzione nelle università 
statunitensi o canadesi è quasi del tutto assente l’insegnamento del diritto 
romano, per cui lo studio del diritto comune non può essere strutturato come 
una sorta di evoluzione storica di quello, e deve necessariamente appuntarsi 
sul gioco di rimandi impliciti, eredità e paralleli tra quell’immenso patrimo-

3  Ascheri, I diritti del Medioevo italiano; Cortese, Il diritto nella storia medievale, senza con-
tare evidentemente il più classico Calasso, Medio Evo del diritto, 1, Le fonti.



73

La cultura giuridica nella società italiana bassomedievale

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

nio di cultura giuridica e l’universo del diritto del presente. Una situazione, 
per inciso, che non è in definitiva molto diversa da quella degli studiosi di 
diritto comune di vari paesi europei, nei quali non esistono cattedre di “Storia 
del diritto”, ma piuttosto di diritto positivo all’interno delle quali viene svolto 
un lavoro di scavo e confronto a carattere storico. Questo per dire che, date 
simili circostanze, il fatto di avere un approccio didattico porta gli autori a va-
lorizzare la rilevanza della stagione del diritto comune in quadro più generale 
di civiltà giuridica occidentale. Il patrimonio della cultura giuridica bassome-
dievale ha molto da guadagnare da questo approccio, e l’averlo rappresentato 
con una simile vastità di orizzonti e di riferimenti documentari non è l’ultimo 
dei meriti di questo volume. 

Le scelte di fondo del libro, al di là di questo, sono ben chiare nella sua 
struttura. Innanzitutto il lavoro di raccolta, organizzazione e introduzione 
alle fonti è costruito intorno a due poli fondamentali: il quadro istituzionale 
e professionale del mondo dei dottori (e degli studenti) di diritto nell’Europa 
dal secolo XII al XV, e i problemi più rilevanti affrontati dalla produzione 
dottrinale, quindi dalla cultura giuridica di quel medesimo periodo, con un 
corollario importante nei riflessi e nelle interazioni di quella cultura con la 
produzione legislativa specialmente nelle città dell’Italia comunale. Il primo 
dei due poli, espresso nelle prime due sezioni del volume, per certi versi è più 
tradizionale, nel senso che configura come una storia dell’insegnamento del 
diritto nelle università e delle professioni giuridiche molto debitrice, come 
era giusto, dei lavori di ricerca dei grandi maestri del tema come Manlio Bel-
lomo, Diego Quaglioni, James Brundage4. L’aver però tradotto questo quadro 
generale in una scelta di documenti prodotti nell’ambiente universitario dei 
maestri di diritto ha fornito una chiave di lettura estremamente efficace e 
non priva di originalità. Se era evidente la tendenza della corporazione dei 
doctores legum a magnificare la dignità (o addirittura la nobiltà) della propria 
disciplina, e quindi non stupisce la scelta del trattato di Simone da Borsano 
sui privilegi dei dottori o la famosa orazione quattrocentesca De nobilitate, 
utilitate et origine legum già attribuita a Coluccio Salutati, con il loro affla-
to etico non privo di retorica sulla virtù della sapienza del giurista, è molto 
efficace ed originale lo sguardo che i curatori propongono alla flessibilità, al 
pragmatismo, al responsabilità di fronte alla comunità rappresentati dal “ma-
nuale” di Francesco Zabarella sullo studio del diritto (circa 1410), con i suoi 
freschi e ragionevoli consigli ai giovani studenti5; allo stesso modo le parole 
argute ma non prive di colta ironia dell’orazione di Bartolo sul dottorato ben 
restituiscono i toni di un ambiente accademico che non fu sempre ingessa-
to nei suoi paludamenti, tutt’altro6. Proprio l’elemento pratico, si direbbe la 

4  Basti citare opere come Bellomo, Saggio sull’università nell’età del diritto comune; Quaglioni, 
Civilis sapientia; Brundage, The Profession and Practice of Medieval Canon Law.
5  È uno dei testi più corposi del volume, alle pp. 89-109, tra l’altro presentato in una nuova 
edizione a partire dai manoscritti.
6  Il testo è presentato e tradotto alle pp. 117-123.



74

Lorenzo Tanzini

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

sensibilità acuta del mondo dei dottori per i risvolti pratici dello studio del 
diritto si apprezza molto bene negli esempi che i curatori offrono con grande 
ricchezza a proposito del mercato librario, con tutte le sue controversie legate 
alla realizzazione materiale, al possesso, alla trasmissione, all’utilità dei libri. 
Ne esce un quadro estremamente vivace, che non fa che confermare in fondo 
quanto di pretestuoso vi fosse nelle polemiche contro il diritto come scienza 
lucrativa e intellettualmente sterile, da Petrarca e soprattutto da Valla in poi, 
che però si è riverberato nella preconcetta ostilità di una certa cultura uma-
nistica nei confronti della letteratura del diritto comune.7 Lo stesso si può 
osservare nel secondo capitolo sulla figura dell’avvocato, che emerge in tutta 
la sua rilevanza etica nelle dense pagine dello Speculum del Durante, o negli 
interessanti (e non di rado inediti) estratti da consilia sulla dignità dell’uomo 
di legge nelle convenzioni sociali delle città tardomedievali. 

In queste prime due sezioni del volume si ha già un saggio rilevante delle 
scelte operate dagli autori in merito alle fonti. Innanzitutto una scelta cro-
nologica: accanto ad alcuni brani giustinianei, e a qualche rilevante episodio 
tra XII e XIII secolo – qui l’immancabile Habita, più avanti Martino, Azzone, 
Jacopo Balduini e Martino da Fano – la maggior parte dei testi sono tratti 
da opere di giuristi del XIV e XV secolo, con il comprensibile ricorrere delle 
opere di Bartolo da Sassoferrato e Baldo degli Ubaldi. L’orizzonte cronologico 
più tardo è quello degli scritti del Guicciardini avvocato, per il quale del resto 
la monografia di riferimento si deve proprio a Osvaldo Cavallar8. A questi si 
affiancano, con un fuoco temporale sostanzialmente coincidente, brani dalla 
legislazione cittadina: in questo caso il bacino esce dalla triade accademica 
ricorrente Bologna-Perugia-Pavia per allargarsi in primo luogo alle fonti pub-
bliche fiorentine, di gran lunga le più ricche, ma anche alla documentazione 
statutaria delle città toscane, e talvolta anche a ceni di ambito non propria-
mente giuridico con le Novelle del Sacchetti o l’elogio post mortem di Mariano 
Sozzini.

 Dopo aver inquadrato le coordinate istituzionali e professionali della cul-
tura giuridica, la parte preponderante del volume (più di due terzi) si volge 
ad indagare e testimoniare i temi salienti a cui la cultura giuridica si dedicò 
in quei secoli. Su questo punto, com’era inevitabile, si è appuntata in maniera 
molto più condizionante la scelta dei curatori, consapevole e argomentata e 
come tutte le scelte discutibili: la procedura civile, il diritto penale, gli status 
personali con particolare riferimento al concetto della cittadinanza, e il mare 
magnum delle questioni di diritto di famiglia. I curatori hanno anticipato i 
lettori che volessero esercitarsi nel gioco un po’ ozioso delle assenze, dichia-
rando ad esempio di aver tenuto fuori dall’antologia tutte le questioni relative 
agli ordinamenti costituzionali cittadini e non solo (il tema delle parti, ma 
non meno quello dell’Impero o della tirannide per fare qualche esempio), o la 

7  Su cui Rossi, Valla e il diritto.
8  Francesco Guicciardini giurista.



75

La cultura giuridica nella società italiana bassomedievale

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

dottrina delle actiones processuali9; a queste si potrebbero sicuramente ag-
giungere il diritto mercantile e le questioni ad esso collegate come le società 
di persone, l’assicurazione, la rappresaglia e beninteso il credito, sebbene 
specialmente per quest’ultimo sia molto ragionevole l’idea di cercare altrove 
approfondimenti e selezioni documentarie già disponibili. Anche tutti i temi 
classici del diritto canonico, a parte ciò che concerne il matrimonio, sono ri-
masti abbastanza al margine della scelta. Di certo non si tratta di omissioni 
per scarsa considerazione, se è vero che alcuni dei temi qui trascurati fanno 
parte dell’esperienza di ricerca degli autori, ad esempio il debito pubblico per 
il quale tanto spesso ci si richiama proprio ai lavori di Julius Kirshner10, men-
tre la materia dei titoli nobiliari e dell’identificazione attraverso l’appartenen-
za familiare, a partire dallo studio e dalle traduzione del De insignis et armis 
di Bartolo, era già stato in passato il soggetto di uno dei lavori a quattro mani 
dei due studiosi11. Si potrebbe dire che i due curatori hanno tagliato gli argo-
menti in modo da poter restituire al lettore l’esperienza del diritto quale un 
cittadino dell’Italia bassomedievale poteva fare nella sua quotidianità: dalle 
geometrie del processo romano canonico ai modi di stipula del matrimonio, 
dalla gestione del patrimonio familiare al momento cruciale della successione 
testamentaria o ab intestato. 

Anche in questa seconda e più originale sezione i curatori hanno voluto 
ascoltare la voce dei giuristi, ma senza rinunciare ad incursioni nella legisla-
zione e nella prassi giudiziaria. A proposito di questo, nelle primissime pagine 
del volume i curatori non mancano di richiamare i punti di una discussione 
celebre di qualche anno fa, quella tra Mario Ascheri e Paolo Grossi in merito 
al concetto di quest’ultimo di un “diritto senza stato”: di fronte alla lettura 
grossiana dell’ordine giuridico medievale, Ascheri segnalava come questa ri-
schiasse di mettere in ombra l’eccezionale vitalità dei soggetti pubblici me-
dievali proprio come creatori di diritto, sebbene in una serrata dinamica di 
interazione con l’elaborazione concettuale nelle aule universitarie12. In un cer-
to senso in questo volume l’opposizione è superata, perché i due ambiti – la 
dottrina e la “legislazione” cittadina – sono continuamenti messi in relazione, 
anche in virtù del fatto che molte delle fonti antologizzate sono consilia sa-
pientum, osservatorio privilegiato degli studi di storia del diritto medievale 
degli ultimi decenni e patrimonio ancora da sfruttare appieno. Non ci si può 
negare, ad ogni modo, che una certa distanza tra gli studi sulla produzione 
dottrinale dei doctores e il confronto con la quotidianità del diritto dei tribu-

9  Si veda di nuovo Cavallar e Kirshner, Introduction, specialmente p. 13.
10  Fin da Storm over the “Monte Comune”; si vedano però anche i lavori di studiosi vicini che 
hanno portato avanti interessi analoghi, come Armstrong, Usury and Public Debt.
11  A Grammar of Signs.
12  Cavallar e Kirshner, Introduction, pp. 3-4. Il testo di riferimento era Ascheri, Un ordine giu-
ridico medievale per la realtà odierna?, a proposito del fortunato volume di Grossi, L’ordine 
giuridico medievale: per un distinguo dalla posizione di Grossi sulla “non-statualità” del diritto 
medievale gli autori citano la testimonianza di opere come La Summa trium librorum di Ro-
lando da Lucca.



76

Lorenzo Tanzini

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

nali esista ancora nella storiografia, anche a motivo delle diverse sedi in cui i 
relativi testi sono conservati e hanno bisogno di essere studiati (le serie archi-
vistiche delle città comunali vs le collezioni manoscritte delle grandi bibliote-
che): il volume andrà inteso anche nell’ottica di un definitivo riavvicinamento 
tra diversi filoni di ricerca.

Nelle introduzioni alle diverse sezioni tematiche emerge con grande chia-
rezza un motivo di fondo del lavoro dei curatori, che si lega a quella vocazione 
didattica che abbiamo accennato, ovvero la tendenza a trovare, con sobrietà 
e senza attualizzazioni superficiali, spunti di parallelismo tra i problemi af-
frontati dal diritto comune e il diritto vigente nel contesto italiano e in quello 
statunitense. Del resto è questo uno dei motivi per cui l’elemento di diritto 
pubblico è stato meno valorizzato, proprio perché come ovvio quello in cui la 
distanza degli ordinamenti è più irrecuperabile. Questi paralleli sono in effetti 
tanto più stimolanti, magari per una discussione-laboratorio con gli studenti, 
in quanto spesso compaiono in aree inaspettate e non banali: ad esempio sul-
lo statuto che l’interpretazione del giurista riconosce alla conoscenza medica, 
specie in sede processuale, oppure sui gradi e le circostanze che permettono 
di giudicare la legittima difesa. Non c’è bisogno di molta fantasia per capire 
quanto la cultura giuridica del nostro tempo possa leggere con rinnovata at-
tenzione le sottili distinzioni del diritto medievale al riguardo. Evidentemente 
questo è anche un modo per guardare in maniera originale alle differenze di 
fondo tra gli ordinamenti giuridici, i singoli istituti o addirittura le società in 
America e in Italia, inevitabilmente fuoco privilegiato dell’osservazione data 
la provenienza dei testi. Il trattato De alimentis di Martino da Fano (uno de-
gli autori più rappresentati per il XIII secolo, considerando anche l’inclusio-
ne nell’antologia di brani del suo Formulario a proposito dei servi) offre ad 
esempio spunto per riflettere sulle peculiarità del diritto dello Stato italiano 
in questa materia proprio come eredità della cultura del diritto comune. 

A questo riguardo uno spazio speciale merita nella selezione dei testi il 
tema della cittadinanza, che non a caso è stato uno degli argomenti su cui 
entrambi i curatori, e talvolta anche a quattro mani, hanno portato alcuni 
dei loro contributi storiograficamente più importanti.13 È proprio leggendo 
la complessità degli status del cittadino, specialmente nelle sue aree per così 
dire di confine, come il problema della cittadinanza degli ebrei,14 che la ri-
cerca medievistica giunge al cuore della riflessione anche contemporanea su 
un tema del quale è pieno il dibattito pubblico, peraltro con un forte tasso di 
confusione e di retorica. Ciò che i curatori suggeriscono, a proposito dei pri-
mi cenni impliciti in Baldo di un concetto di “naturalizzazione” definito nel 
diritto contemporaneo, si inserisce in un approccio di questo tipo, così come 
il riferimento allo ius soli laddove si presentano gli elementi costitutivi del 
concetto di cittadinanza nel pensiero di Bartolo. 

13  Come nel caso di Cavallar e Kirshner, Bartolus of Sassoferrato on the Making of Citizens.
14  Cavallar, Jews as citizens.



77

La cultura giuridica nella società italiana bassomedievale

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

Questo non toglie ovviamente che le selezioni dei testi, e soprattutto le in-
troduzioni dei vari paragrafi guardino soprattutto all’evoluzione della ricerca 
storiografica, e che quindi consentano in prima battuta di percepire lo stato 
di avanzamento della ricerca in merito ai diversi temi oggetto dell’antologia. 
Alcuni di questi capitoli sono quindi un ottimo punto di partenza storiogra-
fico per impostare il problema, tra l’altro in una prospettiva che può andare 
oltre la storia del diritto in senso stretto per guardare ai suoi risvolti di storia 
dei poteri pubblici o delle istituzioni sociali. Penso ad esempio alle brevi ma 
essenziali considerazioni sulla storia del penale. Qui la scelta parte inevitabil-
mente da una sezione molto lunga del celebre trattato di Alberto da Gandino 
nell’edizione curata da Hermann Kantorowicz15, a proposito del quale però i 
curatori ricordano quanto la storiografia abbia superato un’idea evoluzionisti-
ca del “penale pubblico” nei contesti dei regimi popolari, così come un’imma-
gine di evoluzione meccanica dall’accusatorio all’inquisitorio. La stessa scelta 
dei documenti tradotti in ambito criminale ha voluto privilegiare temi limina-
li, ad esempio quello dell’aborto, che ha tra l’altro il pregio di porre di nuovo il 
problema delle intersezioni tra cultura giuridica e quella medico-scientifica. 
Oppure, in ambito civile, il tema della dote, che a lungo è stato interpretato 
(sulla scorta di considerazioni magistrali di Bellomo16) come l’emblema del 
primato patrilineare della civiltà giuridica bassomedievale, e che gli studi più 
recenti hanno molto recuperato anche come una corposa traduzione dei “di-
ritti” (certamente in senso patrimoniale e non oltre) della donna stessa, a sua 
volta al centro di una temperie ricchissima di studi sulle dinamiche matrimo-
niali nelle diverse realtà cittadine. 

Proprio da temi come questo emerge poi un elemento molto qualificante 
delle scelte degli autori. Il discorso di cui i doctores si fanno portatori non è 
una meccanica riproposizione dei valori fondanti della società, delle sue dina-
miche di classe o dei suoi presupposti antropologici sublimati al livello della 
cultura alta, come una certa stagione della stessa storia del diritto, nelle due 
sponde dell’Atlantico, ha ritenuto. È un tema questo che emergeva anche da 
un precedente volume di questa collana, con la partecipazione a vario titolo 
dei due autori, in cui si discuteva l’eredità del libro fondamentale di Lauro 
Martines su diritto e giuristi nella Firenze del Rinascimento del 196817. Quel-
la che emerge da queste pagine è una cultura giuridica certamente immersa 
nella società, con tutte le sue dinamiche e interessi, beninteso, ma non è ri-
conducibile solo a quelle, perché capace di ragionare secondo una logica sua 
propria. Quello tra società e cultura giuridica è un rapporto dialettico e non 
sempre concorde. Lo si vede benissimo di nuovo in argomenti specifici ma 
molto vitali, in particolare nel matrimonio, e soprattutto a proposito di certe 
istituzioni come la dote, il valore dell’autorità paterna o le promesse sui beni 

15  Kantorowicz, Albertus Gandinus und das Strafrecht der Scholastik.
16  Richiamate nel volume alle pp. 688-690.
17  Martines, Lawyers and Statecraft. Il volume in questione è The Politics of Law in Late Me-
dieval and Renaissance Italy.



78

Lorenzo Tanzini

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

extradotali: qui si può toccare con mano come l’interpretazione del giurista 
non fosse affatto allineata, anzi in definitiva confliggesse con alcune pratiche 
molto radicate nella società, e non di rado anche con lo stesso dettato della le-
gislazione cittadina, che pure da quella interpretazione cercava intelligibilità, 
valore e conferma. È utile in questo senso, seppure un po’ isolato, lo sguardo 
al diritto canonico, perché su questo punto le ricerche sul limite tra storia so-
ciale e storia del diritto – si pensi alla fondamentale serie di volumi sul matri-
monio a cura di Diego Quaglioni e Silvana Seidel Menchi18 – hanno mostrato 
benissimo i punti di disallineamento tra diritto colto e consuetudini familiari. 
Una situazione che si ritrova anche nel tema della vendetta, nel quale forse si 
sente il rammarico che i curatori non siano stati più prodighi di esempi: senza 
mettere esplicitamente in dubbio un approccio storiografico che ha enfatizza-
to il carattere “fisiologico” delle pratiche di violenza strutturata nelle società 
comunali19, i curatori sottolineano quanto la cultura giuridica avesse un at-
teggiamento di limitazione e contenimento di questa pratica20. Il diritto co-
mune, in altre parole, aveva da render conto non soltanto ai suoi interlocutori 
nella società, ma anche al suo retroterra testuale, cioè il Corpus iuris, che con 
tutta la flessibilità possibile restava comunque uno sfondo di legittimità indi-
scutibile, e quindi poteva i giuristi nella necessità di mediare sempre tra una 
fedeltà di fondo al diritto giustinianeo, una capacità di rispondere alla società 
del presente, e una considerazione sempre viva della legislazione statutaria.

 Qui si colloca forse l’ispirazione più profonda, il messaggio più centrale 
che i curatori hanno voluto mettere al cuore del volume. La cultura giuridica 
del diritto comune ha dato alla civiltà occidentale un senso molto acuto del 
diritto come momento indispensabile di ordine della società. Un ordine – e 
qui torna la riflessione di e su Grossi – che ha la sua logica non del tutto ricon-
ducibile a quelle delle egemonie sociali. Sono i curatori stessi che impiegano il 
riferimento impegnativo al rule of law, richiamandone il valore irrinunciabile 
in un XXI secolo nel quale la diffusione globale di regimi illiberali e le pulsio-
ni nazionaliste, xenofobe e suprematiste anche in democrazie mature come gli 
Stati Uniti e l’Italia gettano ombre sinistre sulla civiltà giuridica occidentale. 
I canonisti avrebbero potuto raccogliere facilmente il testimone, se si pensa 
ai lavori di Kenneth Pennington o a tutta la tradizione assai viva degli storici 
anglo-americani del diritto canonico che si sono occupati di rappresentanza 
e consenso21. Qui il tema resta perlopiù in ambito civilistico, ma comunque 
è forte la convinzione, pur al fuori di ogni ingenua enfatizzazione attualiz-
zante, che l’universalismo del diritto comune e il principio di legalità che i 

18  Coniugi nemici. La separazione in Italia; Matrimoni in dubbio. Unioni controverse e nozze 
clandestine; Trasgressioni. Seduzione, concubinato, adulterio, bigamia; I tribunali del matri-
monio (secoli XV-XVIII).
19  Il tema ha una vasta fortuna: per un buon esempio recente si veda Lantschner, The Logic of 
Political Conflict in Medieval Cities.
20  In particolare nei testi dei capp. 22-24.
21  Pennington, The Prince and the Law; Black, Council and Commune, e per un punto di arrivo 
del pensiero di questo filone di studi Black, Communal Democracy and its History.



79

La cultura giuridica nella società italiana bassomedievale

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

giuristi medievali portarono dialetticamente all’interno delle istituzioni del 
loro tempo meritino di figurare tra le radici più solide del primato del diritto 
come principio ordinante della società: un principio che nel mondo dello ius 
comune non è totalmente disponibile alla volontà dei poteri pubblici, proprio 
perché dipende da un orizzonte testuale già dato e lontano nel tempo. 

A questo proposito non si può certo muovere una critica di incompletezza 
per un volume di oltre ottocento pagine e ricco di tutti i possibili strumenti 
di lettura, ma forse poteva valer la pena, anche in ottica puramente didattica, 
provare a mettere a fuoco alcuni punti essenziali dell’approccio che i giuristi 
medievali ebbero ai testi giustinianei. Chiaramente il volume non manca di 
fornire puntualmente gli strumenti di lettura, con le appendici relative alle 
allegazioni romanistiche o canonistiche che sono il pane quotidiano degli 
interpreti del diritto comune, ma forse sarebbe stata utile una sezione che 
mettesse specificamente a fuoco le tecniche, le idiosincrasie e le motivazioni 
di fondo che presiedono all’approccio dei giuristi verso il loro laboratorio vivo 
che è il Corpus iuris. 

Come ultima osservazione varrà la pena ricordare un elemento ulteriore 
di cui la storiografia è consapevole ma che questo volume restituisce plasti-
camente. Il diritto comune è tutt’altro che pacifico nei suoi rapporti con le so-
cietà del tempo, ma non è neppure armonico al suo interno. Non sarà un caso 
che la tecnica di fondo dell’insegnamento universitario sia la quaestio, cioè 
come osserva Cavallar una sorta di “ju-jutsu intellettuale”, un’arte di misu-
rarsi con ipotesi ed opinioni contrapposte. Essendo molto più un’ermeneutica 
che un sistema coerente al suo interno, il diritto comune viveva di differenze 
profonde, e l’unico criterio affidabile per la scelta tra di esse venne individuato 
dal tardo XIV secolo come la communis opinio. Un criterio debole, ma non 
privo della sua efficacia, che poi in definitiva presiede alle grandi compilazioni 
cinquecentesche a stampa dei trattati più autorevoli che oggi adoperiamo, in 
particolare il Tractatus universi iuris. Si potrebbe dire dunque che oltre al va-
lore del principio di legalità il diritto comune ha da insegnare alla cultura sto-
rica anche l’esperienza di far funzionare nella pratica un complesso di inter-
pretazioni non necessariamente concordi, e coordinate solo attraverso criteri 
deboli di autorevolezza e probabilità. La forma che Cavallar e Kirshner hanno 
dato a questo libro, in cui la varietà e la pluralità sono moltiplicate attraverso 
i tanti esempi e le voci diverse, è sicuramente molto appropriata per restituire 
al lettore i caratteri propri del periodo più florido del diritto comune.



80

Lorenzo Tanzini

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

Opere citate

L. Armstrong, Usury and Public Debt in Early Renaissance Florence. Lorenzo Ridolfi on the 
‘Monte Comune’, Turnhout 2003.

M. Ascheri, I diritti del Medioevo italiano: secoli XI-XV, Roma 2000.
M. Ascheri, Un ordine giuridico medievale per la realtà odierna?, in «Rivista trimestrale di 

diritto e procedura civile», 50 (1996), pp. 965-973.
M. Bellomo, Saggio sull’università nell’età del diritto comune, Roma 2004 (ed. or. Catania 1979).
A. Black, Communal Democracy and its History, in «Political studies», 45 (1997), pp. 5-20.
A. Black, Council and Commune. The conciliar movement and the fifteenth-century heritage, 

London 1979.
J.A. Brundage, The Profession and Practice of Medieval Canon Law, Aldershot-Burlington 

2004.
F. Calasso, Medio Evo del diritto, 1, Le fonti, Milano 1954.
O. Cavallar, Francesco Guicciardini giurista: i ricordi degli onorari, Milano 1991.
O. Cavallar, Jews as Citizens in Late Medieval and Renaissance Italy: the case of Isacco da 

Pisa, in «Jewish history», 25 (2011), pp. 269-319.
O. Cavallar, J. Kirshner, Bartolus of Sassoferrato on the Making of Citizens (fourteenth cen-

tury) Translated from Latin, in Medieval Italy: texts in translation, a cura di K.L. Jansen, 
Philadelphia 2009, pp. 201-202.

O. Cavallar, J. Kirshner, Introduction, in O. Cavallar e J. Kirshner, Jurists and Jurisprudence 
in Medieval Italy. Texts and Contexts, Toronto-Buffalo-London, Toronto University Press, 
2020 (Toronto Studies in Medieval Law, 4), pp. 3-43.

Coniugi nemici. La separazione in Italia dal XII al XVIII secolo, a cura di S. Seidel Menchi e D. 
Quaglioni, Bologna 2000.

E. Cortese, Il diritto nella storia medievale, I, L’Alto Medioevo; II, Il Basso Medioevo, Roma 
1996-1997.

A Grammar of Signs: Bartolo da Sassoferrato’s Tract on insignia and Coats of Arms, a cura di 
O. Cavallar, S. Degenring, J. Kirshner, Berkeley 1994.

P. Grossi, L’ordine giuridico medievale, Roma-Bari 1996.
J. Kirshner, Storm over the “Monte Comune”: genesis of the moral controversy over the public 

debt of Florence, in «Archivum fratrum praedicatorum», 53 (1983), pp. 219-276.
H. Kantorowicz, Albertus Gandinus und das Strafrecht der Scholastik, I, Praxis, Berlin 1907.
P. Lantschner, The logic of political conflict in medieval cities: Italy and the Southern Low 

Countries, 1370-1440, Oxford 2015.
L. Martines, Lawyers and Statecraft in Renaissance Florence, Princeton 1968.
Matrimoni in dubbio. Unioni controverse e nozze clandestine in Italia dal XIV al XVIII secolo, 

a cura di S. Seidel Menchi e D. Quaglioni, Bologna 2001.
K. Pennington, The Prince and the Law, 1200-1600: sovereignty and rights in the Western 

legal tradition, Berkeley-Los Angeles-Oxford 1993.
The Politics of Law in Late Medieval and Renaissance Italy: essays in honour of Lauro Marti-

nes, a cura di L. Armstrong e J. Kirshner, Toronto-Buffalo-London 2011.
D. Quaglioni, Civilis sapientia: dottrine giuridiche e dottrine politiche fra Medioevo ed Età 

moderna: saggi per la storia del pensiero giuridico moderno, Rimini 1989.
G. Rossi, Valla e il diritto: l’Epistula contra Bartolum e le Elegantiae. Percorsi di ricerca e 

proposte interpretative, in Pubblicare Valla, a cura di M. Regoliosi, Firenze 2008, pp. 507-
599.

La Summa trium librorum di Rolando da Lucca (1195-1234). Fisco, politica, scientia iuris, a 
cura di E. Conte e S. Menzinger, Roma 2012.

Trasgressioni. Seduzione, concubinato, adulterio, bigamia (XIV-XVIII secolo), a cura di S. Sei-
del Menchi e D. Quaglioni, Bologna 2004.

I tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), a cura di S. Seidel Menchi e D. Quaglioni, Bologna 
2006.

Lorenzo Tanzini
Università degli Studi di Cagliari
tanzini@unica.it



81Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Leggere il diritto nella prospettiva 
del genere e viceversa* 

di Simona Feci

Il contributo illustra uno dei filoni tematici del volume di O. Cavallar e J. Kirshner, ovvero il ruo-
lo del genere nell’ordine giuridico, e sottolinea l’importanza del diritto per affrontare la storia 
delle identità di genere e soprattutto per promuovere la storia della mascolinità.

The contribution illustrates one of the thematic strands of the volume of O. Cavallar and J. 
Kirshner, namely the role of gender in the socio-legal order, and emphasizes the importance 
of law in addressing the history of gender identities and especially in promoting the history of 
masculinity.

Medioevo; Italia; diritto comune; storia del diritto; diritto e società: storia di genere.

Middle Ages; Italy; ius commune; legal history; law and society; gender history.

Il volume Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy. Texts and 
Contexts, ideato e realizzato da Osvaldo Cavallar e Julius Kirshner, si presen-
ta come un’impresa ambiziosa. Lo è, dal mio punto di vista, più per il disegno 
in sé che per l’accurata opera di selezione, presentazione e traduzione di fonti 
del diritto medievale italiano, seppure questa sia, in tutta evidenza, impres-
sionante.

Per questo motivo, il volume solleva molti positivi interrogativi nel letto-
re, alcuni deducibili in modo lineare dall’introduzione, altri invece sottesi al 
testo, validi e sfidanti anche in un contesto apparentemente estraneo all’ope-
razione editoriale come quello italiano. E alludo, innanzitutto, alla curiosità 
sulle potenzialità di fruizione nel mondo universitario anglofono della raccol-
ta, questione che mi ha accompagnato per tutta la lettura e resta consegnata 
agli autori, così come alla spendibilità nella didattica dei corsi universitari 
italiani, a cui accennerò in conclusione.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
Storia e storia del diritto nell’Italia bassomedievale.

Una discussione su O. Cavallar e J. Kirshner, 
Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy. 

Texts and Contexts, 2020, 
a cura di Paola Guglielmotti e Gian Maria Varanini

DOI: 10.6093/1593-2214/8672

*  A proposito di Osvaldo Cavallar e Julius Kirshner, Jurists and Jurisprudence in Medieval 
Italy. Texts and Contexts, Toronto-Buffalo-London, University of Toronto Press, 2020 (Toronto 
Studies in Medieval Law, 4), pp. XXVI-866.



82

Simona Feci

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

Il volume si articola in sei sezioni – l’istituzione universitaria e lo stu-
dio del diritto, le professioni legali, le procedure, i reati, gli status persona-
li e la cittadinanza, la sfera famigliare – che sviluppano 45 temi o capitoli, 
corrispondenti ciascuno a uno o più documenti. Il prospetto e la selezione di 
fonti offrono un quadro molto ricco, che permette di entrare nel vivo dell’e-
sperienza giuridica medievale e di misurarsi con alcune questioni di lunga 
durata nella storia giuridica, tra cui gli autori annoverano «the role of gender 
in the socio-legal order» (p. 40). Accostare questo nodo tematico ad altri più 
familiari allo storico del diritto – come la professionalizzazione del giurista, 
il rapporto tra legge e morale, l’autonomia del sistema di diritto comune – è, 
visto dall’Italia, alquanto audace, perché non rientra affatto nel questionario 
tipico della disciplina e presuppone l’assunzione di una postura intellettuale 
differente. E questo è tanto più vero se, forzando probabilmente le intenzioni 
degli autori, formuliamo il problema nei termini di che cosa significhi leggere 
il diritto (del passato) in una prospettiva di genere.

La risposta può articolarsi su livelli molteplici, dal più descrittivo al più 
sostanziale, dalla condizione giuridica dei soggetti alla natura sessuata del 
diritto. Vorrei, però, subito sgomberare il campo dalla possibile assimilazione 
della dimensione di genere al soggetto femminile. Questo connubio, che in 
anni passati ha indotto a rubricare quanto attiene allo statuto giuridico delle 
donne tra gli argomenti particolari, e pertanto marginali, nel ventaglio dei 
temi in agenda, è fuorviante. Come sanno molto bene numerose storiche, e 
come è stato ripetuto anche a proposito della storia del diritto, «[e]ngendering 
legal history means more than just writing women into the dominant history 
of law. Rather, it produces a new history, creating possibilities of re-narra-
tions and the potential for fresh interpretations»1. Per tale motivo, una simile 
prospettiva di analisi va ben oltre la lotta delle donne per il riconoscimento 
dei diritti, l’attività svolta nei ranghi delle professioni legali o la riflessione 
teorica proposta dal femminismo giuridico, tutti filoni di indagine consolidati 
nel panorama d’oltreoceano2. 

Infatti, la dimensione di genere innerva la cultura giuridica italiana ed 
europea in modo strutturale. Si può ricordare l’affermazione lapidaria di 
Mario Sbriccoli, secondo la quale «nessuna donna mai è stata ammessa al 
sapere giuridico» per misurare il peso e il valore e la durata di tale radicale 
esclusione, priva di quei pertugi che pure hanno consentito la sporadica pre-
senza femminile in altri ambiti, dalla teologia, alla filosofia, alla letteratura, 
alla produzione artistica3. Vale la pena anche di rimarcare che l’esclusione è 

1  Batlan, Engendering Legal History, p. 823. La citazione è ripresa da Thomas, The New Face 
of Women’s Legal History.
2  Per un quadro preliminare, si veda Drakopoulou, Feminist Historiography of Law.
3  Sbriccoli, “Deterior est condicio foeminarum”, p. 82. «The rank of the doctor was equated 
with public offices and dignitas (administrative capacities) to which women, on account of the 
misogynistically alleged defects of their sex (fickleness, inability to reason), were permanently 
barred. In the period covered here, no woman became a doctor of law, although fables circula-
ted about young women such as Bettisia Gozzadini and Novella, the daughter of the canonist 



83

Leggere il diritto nella prospettiva del genere e viceversa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

consapevole e intenzionale e munita di un ricco carniere di argomenti. Addi-
rittura, in taluni casi oggetto di ironia, come appare nell’operetta Lo scolare 
di Annibale Roero (1604), allorché si invita il novello studente di diritto a non 
porre domande sciocche come ad esempio chiedere notizie de «la Chiosa», 
signora che un inesperto giovane, ascoltando le parole del maestro, aveva con-
cluso che fosse «una gran dottoressa»4.

Dunque, i centri di formazione al diritto e i luoghi di produzione del pen-
siero giuridico, dei testi dottrinali, delle fonti normative, così come le sedi 
di esercizio e applicazione del diritto sono contesti esclusivamente maschili. 
Questa semplice constatazione può diventare il punto di partenza per un’in-
dagine che proceda in modo convinto in un territorio ancora poco esplorato: 
quello appunto della storia degli uomini, delle mascolinità, della virilità. Ri-
spetto a quanto avviene altrove, gli studi italiani appaiono ancora insufficien-
ti, nonostante le ingenti risorse documentarie, preziose per ricostruire la va-
rietà delle esperienze storiche della mascolinità, e nonostante una crescente 
sensibilità verso questo campo5. 

Si deve quindi apprezzare la silloge di Cavallar e Kirshner come una solida 
base per stimare il contributo del sapere giuridico alla costruzione dei “regimi 
di genere” (secondo la definizione di Didier Lett)6, mostrando le molte linee di 
separazione, distinzione ed eccezione che attraversano le società medievali; 
per impiantare un’analisi sui processi interni al mondo del diritto nel forgia-
re tipologie di mascolinità e modelli di rapporti entro quelle comunità tutte 
maschili; infine per riflettere sulle strutture, le epistemologie e i contenuti dei 
saperi non neutri e sulla loro critica o decostruzione nel corso del tempo.

In effetti, proprio il nucleo tematico di partenza – Professors and Stu-
dents – offre il destro per incamminarsi in queste direzioni. Abbiamo innan-
zitutto comunità di apprendimento. A leggere la selezione di fonti proposta 
dai curatori acquisiamo elementi sulle forme della relazione entro l’universo 
accademico, i profili ideali di maestri, studenti e dottorandi (come emerge 
molto efficacemente dai requisiti di disposizione allo studio e condotta di vita 
indicati da Simone da Borsano per penetrare la scienza giuridica: cap. 3.1), la 
pedagogia e la didattica suggerite per un insegnamento proficuo, la dimensio-
ne dell’autorità, quella della competizione tra pari, l’esigenza di dotarsi di pri-
vilegi che distinguono e marcano quei soggetti e le loro prerogative rispetto 
alle articolazioni sociali e alle preminenze maschili. 

Johannes Andreae (Giovanni d’Andrea, d. 1348), who supposedly lectured at Bologna»: Cavallar 
e Kirshner, Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy, p. 64.
4  Roero, Lo scolare, p. 56.
5  Si vedano a riguardo i due recenti numeri della rivista «Genesis», dedicati a Maschilità e 
violenza di genere, a cura di Domenico Rizzo e Laura Schettini e a Mascolinità mediterra-
nee, a cura di Denise Bezzina e Michaël Gasperoni, anche per una ricognizione sullo stato degli 
studi, e la conferenza recente Masculinities in the Premodern World:  Continuities, Change, 
and Contradictions (12-14 November 2020), della quale è possibile rinvenire gli abstract delle 
comunicazioni e una rassegna bibliografica (< https://trrc.itergateway.org/2020_conference >).
6  Lett, Les régimes de genre.



84

Simona Feci

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

E tutto ciò conferma che l’esperienza delle scuole di diritto italiane è im-
prescindibile nelle valutazioni sulle comunità universitarie come centri di 
elaborazione e di esperienza di specifiche tipologie di maschilità – secondo 
Lett: “femminili” e razionali, rispetto ai modelli del chierico, del cavaliere, del 
contadino… – e di gerarchie di virilità7.

L’attenta costruzione del futuro dottore si accompagna – nella seconda 
sezione, Legal Profession – a un ricco, sapiente dispiegamento di mezzi per 
la rappresentazione ideale del giurista, uomo accademico, consulente, pratico 
del diritto, orgoglioso degli onori e delle cariche pubbliche nelle magistra-
ture e negli organi di governo, geloso custode dei suoi privilegi, ben distinto 
dal semplice avvocato. Le donne, in quanto mogli, figlie, nuore dei signori 
del diritto, sono partecipi della loro condizione e coinvolte direttamente nella 
socialità e nella rappresentazione di ceto funzionali al posizionamento e al 
prestigio dei dottori (cap. 14).

Tutto ciò incoraggia ad approfondire le declinazioni dell’uomo medievale 
e ad adottare insieme una metodologia di analisi più consapevole e convinta. 

In realtà, l’ambito della moda, dell’ornamento, dei consumi su cui inter-
viene in modo minuzioso e insistente la normativa suntuaria è un terreno 
di forte conflittualità, attraversato da contrapposizioni sociali, ma anche di 
genere. Il corpo rivestito delle donne è luogo politico e simbolico come dimo-
stra il set argomentativo misogino dispiegato a supporto dei provvedimen-
ti, che assegna alla componente femminile delle famiglie e della società la 
responsabilità di comportamenti capaci di incidere sulle alleanze gamiche, 
sulle fortune dei lignaggi, sull’ordine pubblico (cap. 40). È un repertorio che 
avrebbe incontrato un qualche debole e forse strumentale contraddittorio in 
alcuni libelli quattrocenteschi che presentano l’ornato femminile come pallia-
tivo della subordinazione.

Nell’inoltrarsi nella lettura delle sezioni successive, è possibile allargare la 
visuale a ricomprendere il contributo fornito dal diritto nella tessitura di altri 
profili maschili. Sono profili non solo di soggetti genericamente sociali, ma di 
soggetti giuridici per l’appunto, cui si dà esistenza sottraendoli al piano del 
dato esperienziale: laici ed ecclesiastici come è evidente, ma anche, sulla scia 
delle specifiche prerogative, mercanti, cittadini e forestieri, soldati e uomini 
d’armi, oltre che padri, figli e mariti. Come è noto, sono status che gli individui 
possono rivestire contemporaneamente e spendere secondo le circostanze. Le 
suggestioni alimentate dalla raccolta sono innumerevoli: pensiamo al ruolo 
dei mercanti nella produzione di uno specifico ius proprium, alla dialettica 
tra latino e volgare nell’espressione e nella divulgazione del diritto, alla deten-

7  Lett, Hommes et femmes, pp. 51-52; si veda anche Destemberg, « Penser comme un hom-
me »?, in cui si rimarca «l’idée d’une préoccupation constante des institutions universitaires 
médiévales vis-à-vis de l’expression de la masculinité de leurs membres et de la sexualité d’u-
ne population composée majoritairement d’hommes jeunes. Dans des milieux universitaires 
oscillant entre contrainte et permissivité, entre expression et répression de cette masculinité, 
‘penser comme un homme’ était un enjeu».



85

Leggere il diritto nella prospettiva del genere e viceversa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

zione delle armi e alla gestione della violenza nella declinazione della virilità, 
ai rapporti e alla competizione tra le generazioni (e padri e figli in primis), 
così come alle aspettative di ruolo e ai mandati di mascolinità che a esse si 
accompagnano.

Prima di approfondire il discorso, conviene attirare l’attenzione su un 
aspetto importante di Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy, ovvero 
lo spazio accordato ai consilia tra le tipologie di testi adottate. Questo genere 
letterario permette di situarsi all’incrocio tra fonti dottrinali e fonti giudizia-
rie, tra elaborazione di scuola ed esigenze della prassi, e consente di cogliere 
la dimensione conflittuale e rivendicativa che alimenta la richiesta di giustizia 
e la produzione del diritto.

Con questa opzione documentaria si offre visibilità alle donne, che sono 
oggetto della riflessione giuridica e delle normative, ma anche soggetto che 
attiva le istituzioni e pretende il riconoscimento e la tutela delle proprie prero-
gative. Questo protagonismo è disvelato, per esempio, dal procedimento per 
omicidio che Alberto da Gandino prende a spunto per trattare il ruolo del 
medico nel processo penale, avendovi svolto egli stesso il ruolo di giudice (pp. 
400-401), procedimento all’origine del quale vi è la querela di una donna, che 
è zia paterna e tutrice della figlia della vittima.

Veniamo, a questo punto, proprio alle donne. Il volume offre veramente 
un ricco materiale per una elaborazione minuziosa della storia delle donne 
in senso stretto, grazie all’esperienza diretta dei curatori della raccolta e alla 
miniera di ricerche condotte in decenni di attività da numerose studiose me-
dieviste e da molti colleghi. È impossibile, dunque, in poche pagine adden-
trarsi entro un campo di indagine ben esplorato e complesso per la varietà dei 
temi: dai patrimoni, alla cittadinanza (a cui Kirshner ha dedicato contributi 
fondamentali), alla maternità, al lavoro, alla sessualità, alla violenza... Tutta-
via, proprio sulla scorta dei documenti raccolti in Jurists and Jurisprudence 
in Medieval Italy, appare evidente come le questioni che concernono donne 
e uomini, insieme o separatamente, non si concentrano solo nell’ambito del 
diritto di famiglia, né a questo si possono circoscrivere, ma sono trasversali a 
tutte le sezioni.

Alla luce delle tendenze storiografiche attuali, richiamo ancora due nuclei 
tematici forti a cui ricondurre le risorse documentarie offerte dalla raccolta, 
ben sapendo che altri itinerari sono praticabili entro le sue pagine: la centra-
lità ermeneutica della nozione di “patriarcato” e la procedura.

Negli ultimi anni, anche sulla scorta delle indagini intorno alla violen-
za maschile contro le donne, ci si è orientati verso l’assunzione esplicita del 
“patriarcato” quale istituzione peculiare dell’esperienza storica occidentale. 
Le declinazioni e le varianti intercorse nel tempo hanno sì un radicamento 
storico contestualizzabile (e confrontabile con altre esperienze non occiden-
tali), ma anche una proiezione che lambisce la nostra attualità e i cui effetti 
non sono ancora del tutto archiviabili. Il valore di questa messa a fuoco con-
siste non certo nei termini valutativi, quanto nella possibilità di tenere insie-
me elementi diversi che concorrono nelle fisionomie del patriarcato – come 



86

Simona Feci

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

l’organizzazione familiare, la concettualizzazione, la configurazione e la di-
stribuzione del potere (o dei poteri), la società, la cultura – e di interrogare le 
condizioni, la natura e il passo delle trasformazioni. In questo senso, le fonti 
proposte da Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy definiscono in modo 
inequivocabile la centralità del pater familias. La condizione di “padre di fa-
miglia”, con i suoi specifici ed esclusivi poteri e la ciclicità della perpetuazione 
da una generazione all’altra, è cruciale nel rafforzamento della supremazia 
maschile, nella percezione di sé e della propria identità sociale. E l’attenzione 
prestata dal diritto alla disciplina dei rapporti tra il padre e i suoi discendenti 
e le ricche sfumature intorno alla condizione di filius familiae lo confermano, 
a dispetto dei dati demografici sulle aspettative di vita e sulla mortalità (cap. 
36). La condizione naturale del materno – tale per cui le donne trasmettono il 
proprio status solo agli illegittimi – sussume la madre entro la moglie, senza 
tuttavia che quest’ultima sia allineata in modo simmetrico al marito (cap. 37). 
Il sistema dotale e il principio della separazione dei beni valorizzano le mogli, 
complice anche il paternalismo dei giuristi e l’interesse collettivo superiore 
(capp. 38, 33-34, 42), mentre l’elaborazione intorno al reato di adulterio ri-
marca il controllo sulla funzione riproduttiva delle donne (cap. 25).

Eppure gli studi sulle ricchezze, le risorse e i diritti patrimoniali delle 
donne, basate anche sui consilia, hanno contraddetto una narrazione incen-
trata sulla passività e sulla vittimizzazione e hanno messo in luce la capaci-
tà femminile di tutelare i propri interessi e perseguire i propri obiettivi con 
il ricorso allo strumento giuridico e alle istituzioni: condividendo dunque il 
sistema patriarcale, i cui gangli in ogni caso non è stato possibile a lungo né 
concorrere a modificare, né sovvertire, ma sfidandone la duttilità e, almeno 
dalla prima età moderna, denunciandone la parzialità e l’ingiustizia. In que-
sto quadro, le prerogative correttive del padre, che prevedono anche il ricorso 
alla forza, e la violenza si tengono insieme, come hanno acclarato molti studi.

La violenza si dimostra un punto di osservazione particolarmente efficace 
per lo studio delle relazioni tra le istituzioni e gli individui o i gruppi cittadini, 
per l’analisi dei rapporti di lavoro, per la riflessione intorno alla criminalità, 
oltre che per una lettura della famiglia. È un tema che ci conduce al cuore del-
la costruzione sociale e culturale delle identità di genere: di quella maschile, 
a cui forza e aggressività sono esplicitamente associate, di quella femminile, 
per la supposta estraneità. La combinazione dei documenti in Jurists and Ju-
risprudence in Medieval Italy ci permette di osservare la delicata partitura 
che il diritto, la consuetudine, i valori sociali e i costumi compongono intorno 
all’assecondamento o al controllo dell’esercizio privato dell’aggressività in-
dividuale attraverso l’uso delle armi, interdetto alle donne, (capp. 22-24) il 
perseguimento di forme di giustizia e di compensazione come la vendetta, la 
tutela e il ristabilimento dell’onore.

L’altro campo che permette di apprezzare le vie attraverso cui si deter-
minano distinzioni di genere riguarda il diritto processuale (capp. 17-21). La 
procedura organizza e distingue i soggetti, con un doppio effetto nel tempo. 
Uno agisce sul momento, entro le singole inchieste, a determinarne lo svolgi-



87

Leggere il diritto nella prospettiva del genere e viceversa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

mento ad esempio attraverso la possibilità o meno di esercitare l’azione legale, 
di essere imputati, di denunciare, di testimoniare, di essere sottoposti a tor-
menti, di essere oggetto di specifiche sanzioni, di patrocinare o consigliare, di 
emettere il giudizio, di ricorrere a riti ordinari o sommari, e le circostanze, le 
condizioni, gli espedienti che determinano l’una o l’altra di queste eventua-
lità. Qui le identità di genere entrano in gioco prepotentemente, insieme con 
altre variabili dettate dallo status e dalle circostanze. L’altro, invece, orienta 
la costruzione della fonte processuale e la sua attingibilità e leggibilità per 
ricostruire la storia del crimine e della giustizia, ma – come ci è stato inse-
gnato – più quella della giustizia. Grazie a un repertorio documentario forse 
meno familiare a storiche e storici, i curatori offrono un saggio molto efficace 
e persuasivo del valore strategico di questo settore del diritto.

Vorrei aggiungere alcune riflessioni conclusive. Innanzitutto mi sembra 
importante sottolineare come l’arco temporale affrontato dal volume insista 
sul Medioevo, tuttavia la proiezione dei documenti e, più in generale, delle 
autorità dei testi, interessa anche l’età moderna. Gli esempi sono per l’appun-
to innumerevoli: pensiamo al regime dotale, alle normative suntuarie locali 
replicate con modifiche e aggiornamenti fino al Cinque o al Seicento oppure 
all’organizzazione degli studi, così come anche al fatto che alcune tipologie 
di fonti e i loro contenuti supportano la disciplina di istituti, reati e procedu-
re per un tempo considerevolmente esteso. Ho in mente, ad esempio, alcuni 
consigli di Bartolo in tema di violenza maritale che fissano il criterio a fonda-
mento dei parametri di valutazione adottati nella trattazione dei criminalisti 
di età moderna.

Questo da un lato dà ulteriore valore alla proposta offerta da Kirshner e 
Cavallar, che in effetti sovente ampliano la bibliografia a ricomprendere anche 
contributi riguardanti il periodo posteriore; dall’altro lato sollecita il confron-
to metodologicamente avvertito sulle periodizzazioni che s’intersecano nella 
storia delle esperienze giuridiche del passato. Non è un caso che i corsi di Sto-
ria del diritto che si tengono nelle università italiane adottino una prospettiva 
cronologica di lunga durata. E nondimeno vale la pena sollecitare i curatori a 
illustrare le ragioni del convergere sulla sola età medievale, quali scelte avreb-
bero fatto dilatando l’arco temporale, quali altri e diversi obiettivi avrebbero 
perseguito in tal caso: questioni che sorgono ogni qual volta costruiamo e 
impieghiamo un dossier di fonti nei nostri corsi universitari o nella forma-
zione scolastica e valutiamo il canone documentario accreditato dalla pratica 
didattica e dall’editoria specializzata. 

Infine, sebbene Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy non sia un 
testo destinato alle aule universitarie italiane (a meno di non tenere corsi in 
inglese per una platea internazionale, un’ipotesi che la didattica a distanza e 
le sue seduzioni rendono sempre più plausibile), invita tutti a meditare sulla 
didattica disciplinare, innanzitutto quella della storia giuridica. È infatti uno 
strumento che incoraggia, anzi mi sembra che richieda, l’adozione di metodi 
di insegnamento innovativi che, a partire dai documenti, sviluppino processi 
di apprendimento attivo (active learning). È una strada che, per la mia per-



88

Simona Feci

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

sonale esperienza di docente a Palermo, formata entro un progetto sperimen-
tale di ateneo (Progetto Mentore per la Didattica), si dimostra efficace per 
proporre agli/alle studenti un sapere giuridico capace di storicizzarsi in modo 
profondo e autentico e di aiutare a coltivare prospettive future più duttili e 
recettive alle trasformazioni del presente.



89

Leggere il diritto nella prospettiva del genere e viceversa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

Opere citate

Felice Batlan, Engendering Legal History, in «Law & Social Inquiry», 30 (2005), 4, pp. 823-851.
Antoine Destemberg, « Penser comme un homme » ? Expressions et répressions de la mascu-

linité dans les milieux universitaires médiévaux, in Une histoire sans les hommes est-elle 
possible ? Genre et masculinités, Lyon 2014, disponibile all’url < https://hal.archives-ou-
vertes.fr/hal-03315039/ >.

Maria Drakopoulou, Feminist Historiography of Law: An Exposition and Proposition, in The 
Oxford Handbook of Legal History, a cura di Markus D. Dubber e Christopher Tomlins, 
Oxford 2018.

Didier Lett, Hommes et femmes au Moyen Âge. Histoire du genre XIIe-XVe siècle, Paris, 2013.
Didier Lett, Les régimes de genre dans les sociétés occidentales de l’Antiquité au XVIIe siècle, in 

«Annales. Histoire, Sciences Sociales», 67 (2012), 3, pp. 563-572, all’url < https://www.
cairn.info/revue-annales-2012-3-page-563.htm >.

Maschilità e violenza di genere, a cura di Domenico Rizzo e Laura Schettini, in «Genesis», 18 
(2019), 2, pp. 5-143.

Mascolinità mediterranee, a cura di Denise Bezzina e Michaël Gasperoni, in «Genesis», 20 
(2021), 1, pp. 5-91.

Annibale Roero, Lo scolare. Dialoghi, Pavia, ad inst. di Gio. Battista Vismara, 1604.
Mario Sbriccoli, “Deterior est condicio foeminarum”. La storia della giustizia penale alla pro-

va dell’approccio di genere, in Innesti. Donne e genere nella storia sociale, a cura di Giulia 
Calvi, Roma 2004, pp. 73-91.

Tracy A. Thomas, The New Face of Women’s Legal History: Introduction to the Symposium, in 
«Akron Law Review», 41 (2008), 3, Article 1, disponibile in < http://ideaexchange.uakron.
edu/akronlawreview/vol41/iss3/1 >.

Simona Feci
Università degli Studi di Palermo
simona.feci@unipa.it





91Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Testo e contesto: un’ipotesi 
per la didattica della storia del diritto comune* 

di Ferdinando Treggiari

L’autore si interroga sulle prospettive didattiche in sede universitaria di un’antologia di testi 
giuridici medievali: occasione per mostrare la prismaticità dell’ordine giuridico dell’Italia dei 
secoli XIII-XV e la ricchezza di prospettive che apre il dialogo tra la “storia” e la “storia del 
diritto”.

The author discusses the didactic potential for university courses of an anthology of medieval 
legal texts: an opportunity to underscore the prismatic nature of the legal system in Italy during 
the 13th-15th centuries, opening up a wealth of perspectives and fostering the dialogue between 
“history” and “legal history”.

Medioevo; Italia; diritto comune; storia del diritto; diritto e società; didattica universitaria.

Middle Ages; Italy; ius commune; legal history; law and society; teaching at university.

Questa cospicua novità editoriale, frutto di un pluridecennale e fertile 
connubio scientifico, è ben più di un’antologia tematica di testi del medioevo 
giuridico italiano tradotti in lingua inglese.

Suddiviso in sei campi di materie – mondo giuridico universitario, pro-
fessioni legali, procedure giudiziarie, illeciti penali, status giuridici personali 
(con particolare riferimento alla cittadinanza) e diritto di famiglia –, a loro 
volta articolati in numerose sotto-sezioni tematiche, Jurists and Jurispru-
dence in Medieval Italy di Osvaldo Cavallar e Julius Kirshner ha il suo pregio 
non solo nella ricchezza del materiale raccolto, ma nel riuscire a trasmettere, 
grazie all’indovinato intreccio di “testo” e “contesto”, molta più “sostanza” dei 
diritti, della scienza e della pratica giuridica del medioevo italiano e molte più 
chiavi per la comprensione dei suoi ordinamenti e dei suoi istituti di quante se 
ne possano comunemente trarre da un manuale di storia delle fonti.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
Storia e storia del diritto nell’Italia bassomedievale.

Una discussione su O. Cavallar e J. Kirshner, 
Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy. 

Texts and Contexts, 2020, 
a cura di Paola Guglielmotti e Gian Maria Varanini

DOI: 10.6093/1593-2214/8673

*  A proposito di Osvaldo Cavallar e Julius Kirshner, Jurists and Jurisprudence in Medieval 
Italy: Text and Context, Toronto-Buffalo-London, University of Toronto Press, 2020 (Toronto 
Studies in Medieval Law, 4), 896 pp.



92

Ferdinando Treggiari

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

A questo risultato contribuisce senz’altro la ricca selezione di testi, an-
che inediti: brani di opere esegetiche, orazioni dottorali, trattati, quaestiones, 
consilia (con i plurimi richiami normativi che li trapuntano); legislazione im-
periale, statuti e deliberazioni municipali, contratti e testamenti (con i valori 
sociali ed etici vi sono sottesi). Ma vi contribuiscono decisivamente anche i 
solidi apparati introduttivi, che aprono ognuna delle sei sezioni e ciascuno 
dei rispettivi capitoli interni, illustrando i contesti tematici e istituzionali di 
riferimento.

Il libro si arricchisce inoltre di bibliografie, che corredano ogni capitolo 
e avviano il lettore a ulteriori approfondimenti; di un glossario dei termini 
giuridici latini di rilievo; di due appendici finali, una sulla struttura dei due 
corpora iuris e sul modo medievale di citarne le norme, l’altra recante nomi e 
dati anagrafici dei principali giuristi medievali citati (novanta). Il risultato fi-
nale restituisce al lettore, attraverso la conoscenza di un significativo campio-
ne di testi dottrinali, normativi e negoziali e l’ausilio di opportuni strumenti 
di lettura, uno spaccato multidimensionale della vita giuridica della società 
medievale italiana.

Per necessitata scelta editoriale (con la sola versione inglese dei testi il 
volume conta circa 900 pagine), le traduzioni non sono accompagnate dalla 
trascrizione dell’originale latino (o del volgare, in alcuni casi), essendo l’opera 
indirizzata alla platea non specialistica dei lettori anglofoni, a cui il complesso 
mondo dello ius commune non può giungere per via diretta proprio e purtrop-
po a causa dell’ignoranza del latino. A quei lettori viene tuttavia proposta, 
senza ulteriori sconti, tutta la prismaticità dell’ordine giuridico dell’Italia dei 
secoli XIII-XV relativa ad una consistente parte del suo versante “civilistico”, 
molto meno noto al pubblico nordamericano rispetto alla storia del diritto 
canonico, già da decenni nel giro degli studi universitari statunitensi. Da qui 
l’importanza delle presentazioni di ciascuna sezione e di ciascun capitolo del 
libro, necessarie a tratteggiare il quadro storico e le fonti giuridiche vigenti, 
a focalizzare i concetti-chiave, a far cogliere i nessi sistematici del ragiona-
mento dei giuristi, a descrivere le loro pratiche di lavoro e l’ambiente in cui 
operarono.

Non sta al lettore italiano giudicare la qualità delle traduzioni; peraltro, 
la mancanza dei testi in lingua originale renderebbe arduo questo giudizio. I 
due autori testimoniano di avere piena consapevolezza del non facile compito 
di voltare nell’inglese odierno il diritto e la letteratura giuridica del medioevo 
italiano, compito già assolto da entrambi in precedenti occasioni1. E nell’a-
dempiere questo compito hanno scelto la via più ragionevole: fedeltà al tono 

1  È del 1986 la traduzione inglese del De tyranno di Bartolo da Sassoferrato (apriva i Readings 
in Western Civilization, 5, The Renaissaince), compiuta da Julius Kirshner sulla base dell’edi-
zione critica di quel trattato approntata tre anni prima da Diego Quaglioni (Quaglioni, Politica 
e diritto). Nel 1994 Kirshner, Cavallar e Susanne Degenring (Lepsius) pubblicarono, insieme 
all’edizione, la traduzione inglese del trattato De insigniis et armis dello stesso Bartolo (Caval-
lar, Degenring, Kirshner, A Grammar of Signs, pp. 93-157).



93

Testo e contesto: un’ipotesi per la didattica della storia del diritto comune

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

e alla struttura del testo originale e cura nel renderlo chiaro e comprensibile 
al destinatario, evitando però di prendersi licenze creative incompatibili con i 
vincoli formali del linguaggio giuridico. È quest’ultimo, del resto, il principale 
problema di tutte le traduzioni di testi giuridici, normativi e letterari. È stata 
perciò commendevole premura degli autori sussidiare la traduzione, nei casi 
più critici, con la trascrizione tra parentesi o in nota (si vedano ad esempio le 
pp. 311, 473 nota 3, 498) del termine latino presente nel testo, alla cui migliore 
intelligenza sovviene poi al lettore il ricco glossario finale. 

In questa stessa luce si comprende anche la scelta di privilegiare, fra i te-
sti da tradurre, i consilia dei giuristi del XIV e XV secolo, presenti in ognuna 
delle sei sezioni del libro. La preferenza non è solo giustificata dalla brevità di 
questo genere di scritture, ma anche dal fatto che i consilia offrono “istanta-
nee” di questioni controverse che, pur nel loro microcosmo, riflettono vivida-
mente il mosaico di norme di ordinamenti diversi (ius civile, ius canonicum, 
iura propria locali e sociali) in correlazione, concorrenza e conflitto fra loro 
e che l’interpretatio del consulente componeva e metteva “a sistema” per dare 
soluzione al caso concreto. I consilia lasciano altresì emergere la “normativi-
tà” dell’intervento dell’interprete, che alimentava il cantiere delle rationes e 
dei precetti, vitalizzando e facendo progredire il sistema giuridico.

Era anche così che si costruiva la legalità e la giustizia di quel mondo. Per 
conoscere il quale, perciò, occorre ben comprendere, oltre al contesto socia-
le e “costituzionale”, anche il peculiare intreccio di fonti che lo regolavano e 
che la cultura giuridica contribuiva quotidianamente ad accrescere e a defi-
nire. Era questa l’esperienza dello ius commune: espressione mediolatina che 
designava, in senso stretto, lo ius civile romano-giustinianeo (ius commune 
per antonomasia) e, in un’accezione più ampia, appunto, il ‘sistema’ nel quale 
si componevano e si correlavano molteplici norme, di varia fonte e di vigore 
diverso2. Questo mutevole equilibrio tra i precetti di ordinamenti distinti ri-
corre quasi ad ogni pagina dell’antologia di Cavallar e Kirshner: ad esempio, 
con riguardo alla validità del giuramento sull’irrevocabilità dell’alienazione 
dei beni dotali (p. 696), alla sorte della dote del precedente matrimonio (pp. 
762-766), al giuramento convalidativo delle donazioni tra coniugi (p. 746: la 
ricostruzione della bimillenaria interdizione delle donazioni tra coniugi è tra 
le pagine più accattivanti del libro). Frequenti e opportuni sono inoltre i ri-
chiami alla disciplina attuale degli istituti giuridici, utili a registrare differen-
ze e continuità con il passato: così gli accenni alla legge professionale forense 
italiana del 2012 (p. 224), alla violenza domestica sulle donne (pp. 561-562), 
alla parabola della patria potestà (p. 593), alla legge 10 dicembre 2012 n. 219 
sulla parificazione dello status di figlio (p. 627), alla promessa di matrimonio 
(p. 681), alla dote, abolita nel 1975 (p. 701), alla successione intestata (p. 781), 
agli alimenti (p. 811); e così via.

2  Caprioli, Varianti e costante.



94

Ferdinando Treggiari

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

La selezione dei testi e dei temi privilegia comprensibilmente i campi di 
ricerca dei due autori e alcune significative aree territoriali, come quella fio-
rentina e quella perugina. Quanto a quest’ultima, spicca l’ovvio spazio riser-
vato a Bartolo e a Baldo, ma anche a Benedetto Barzi, il cui trattato sui figli 
illegittimi è il testo tradotto più lungo (pp. 628-675), insieme al trattato De 
maleficiis di Alberto da Gandino (pp. 336-390), la cui composizione ebbe ini-
zio proprio a Perugia3; e alle norme dello Statuto in volgare del Comune e del 
Popolo del 1342 (pp. 230, 304, 570, 602, 677).

Suscitando l’apprezzamento del lettore italiano per un’impresa ben riusci-
ta e resa con molta cura, la novità di Jurists and Jurisprudence in Medieval 
Italy sollecita anche un’altra riflessione, che travalica le esigenze della diffu-
sione oltre oceano della storia dello ius civile europeo, a cui quel libro certa-
mente corrisponde. Mi riferisco alla plausibilità dell’impiego di uno strumento 
analogo nella didattica universitaria italiana della Storia del diritto medievale 
e moderno. Di questo potenziale impiego indico almeno due vantaggi. Il pri-
mo è squisitamente formativo. Guadagnando la conoscenza di squarci signi-
ficativi della vita giuridica del passato attraverso la lettura diretta di norme, 
brani di dottrina, questioni didattiche, pareri, atti notarili (trascritti nel testo 
originale e con traduzione italiana a fronte, ormai necessaria)4, lo studente 
di Giurisprudenza verrebbe anche allenato a ragionare sui casi, a prendere 
confidenza con le tecniche dell’argomentazione, a riflettere sulla complessità 
del diritto in controversia; in una parola, a studiare e intendere il diritto come 
“problema”, a tutto beneficio della sua educazione scientifica e professionale5.

Il secondo vantaggio è per il dialogo tra discipline: tra la “storia” e la “sto-
ria del diritto”. Un’antologia di testi dello ius commune, di spessore e struttu-
ra analoghi al libro che sto elogiando, ne sarebbe un tramite propizio. Fu pro-
prio Julius Kirshner, quasi cinquant’anni fa, a lanciare il sasso nello stagno, 
additando lo scarso interesse degli studiosi di storia sociale, politica, econo-
mica, culturale verso il diritto e le istituzioni6. Il suo riferimento, allora, era 
agli studi sulle città-stato italiane del medioevo e della prima età moderna, 
un quadrante storico in cui i diritti (lo ius commune e la costellazione di iura 
propria territoriali e sociali) e la cultura giuridica, teorica e pratica, gioca-
rono un ruolo fondamentale, innervando capillarmente il tessuto del vivere 
civile.

Risulterebbe ancora oggi mutila una storia dell’età comunale ignara della 
struttura e del funzionamento dei complessi normativi che in quell’età vige-
vano; che ignorasse le logiche dell’interpretazione, la morfologia degli istituti, 
la trama delle procedure giudiziali, la cultura dei notai; che, affrontando la 
lettura di uno statuto municipale, non padroneggiasse il lessico giuridico, sa-

3  Vi accenno ora in Treggiari, Inquisizione.
4  Si veda Treggiari, Democrazia e tirannide, p. 223.
5  In tema rinvio a Treggiari, Quelle casuistique?; Treggiari, L’educazione al diritto.
6  Kirshner, Some Problems. Si veda ora Nardi, Introduzione, pp. 9-10.



95

Testo e contesto: un’ipotesi per la didattica della storia del diritto comune

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

pendo cogliere i rimandi al patrimonio di regole dello ius commune in esso 
implicati7.

La felice novità editoriale, di cui siamo grati ai due autori, stimola a lan-
ciare altri sassi nello stagno.

7  Si veda Treggiari, Il disgusto di Flaubert, pp. 143-144. 



96

Ferdinando Treggiari

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

Opere citate

S. Caprioli, Varianti e costante del diritto comune, in «Rivista di diritto civile», 39 (1993), pp. 
639-643.

O. Cavallar, S. Degenring, J. Kirshner, A Grammar of Signs. Bartolo da Sassoferrato’s Tract on 
Insignia and Coats of Arms, Berkeley 1994.

O. Cavallar e J. Kirshner, A Perplexing Consilium of Mariano Sozzini the Elder on the Marria-
ge, Dowry, and Citizenship of a Florentine Couple Living in Avignon, Napoli 2021.

J. Kirshner, Some Problems in the Interpretation of Legal Texts “re” the Italian City-States, in 
«Archiv für Begriffsgeschichte», 19 (1975), pp. 16-27.

P. Nardi, Introduzione a O. Cavallar e J.Kirshner, A Perplexing Consilium of Mariano Sozzini 
the Elder on the Marriage, Dowry, and Citizenship of a Florentine Couple Living in Avi-
gnon, Napoli 2021, pp. 9-19.

D. Quaglioni, Politica e diritto nel Trecento italiano. Il “De tyranno” di Bartolo da Sassoferrato 
(1314-1357). Con l’edizione critica dei trattati “De guelphis et gebellinis”, “De regimine ci-
vitatis” e “De tyranno”, Firenze 1983.

Readings in Western Civilization, 5. The Renaissaince, a cura di E. Cochrane e J. Kirshner, 
Chicago 1986.

F. Treggiari, Inquisizione, eresia, tortura: norme, pratiche e dottrine del processo penale me-
dievale, in Gli Ordini di Terrasanta: questioni aperte, nuove acquisizioni (XII-XVI secc.), 
a cura di A. Baudin, S. Merli, M. Santanicchia, Perugia 2021, pp. 529-553.

F. Treggiari, Democrazia e tirannide: il laboratorio medievale (a proposito della traduzione 
italiana dei trattati politici di Bartolo), in «Rivista di storia del diritto italiano», 91 (2018) 
2, pp. 215-223.

F. Treggiari, Quelle casuistique? La méthode des cas dans l’histoire de l’enseignement juridi-
que, in Pour une nouvelle éducation juridique, a cura di M. Vogliotti, Paris 2018, pp. 73-84 
[pubblicato anche in «Historia et ius», 11 (2017)].

F. Treggiari, L’educazione al diritto, in Alessandro Giuliani: l’esperienza giuridica fra logica 
ed etica, in «Quaderni fiorentini per la storia del pensiero giuridico moderno», 95 (2012), 
pp. 827-844.

F. Treggiari, Il disgusto di Flaubert, in «Diritto e questioni pubbliche», 21 (2021), 1, pp. 137-146.

Ferdinando Treggiari
Università degli Studi di Perugia
ferdinando.treggiari@unipg.it



97Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Revivifying the Ius Commune 

by Osvaldo Cavallar and Julius Kirshner

Partendo dalle percettive letture e dalla attenta contestualizzazione di Jurists and Jurispru-
dence in Medieval Italy: Texts and Contexts proposta dai quattro relatori la presente replica 
s’incentra sull’ambiente culturale per cui la nostra raccolta di testi, con introduzioni e biblio-
grafia, è stata concepita e intesa: il corso accademico. Consapevoli che i corsi universitari e i 
curricula accademici non sono gli stessi in giro per il mondo, ritorniamo su due interrogativi 
che ci hanno guidato nella progettazione ed esecuzione di questo volume: perché e come in-
segnare il diritto comune (ius commune)? A queste due domande si può aggingerne una terza: 
quali sono i vantaggi o le ricompense di un simile lavoro? La prima parte ripropone le ragioni 
per la non convenzionale natura del nostro lavoro; la seconda, frammentando l’intero volume 
in sezioni e sotto-sezioni, esemplifica come i testi vennero usati negli Stati Uniti in un contesto 
socio-economicamente e culturalmente eterogeneo e con un un gruppo di uditori provenienti da 
dipartimenti diversi; la terza parte, uscendo da un ambiente anglofono, illustra le reazioni alle 
traduzioni di un gruppo internazionale di studenti in Giappone che per la prima volta si sono 
confrontati con il tema della storia del diritto comune.

Starting from and building upon the perceptive readings and careful contextualization of Ju-
rists and Jurisprudence in Medieval Italy: Texts and Contexts by our four discussants, our 
reply centers on the institutional setting for which our collection of translations was initially 
intended: the classroom. Fully aware that classrooms and academic curricula are not the same 
around the world, we revert to the two questions that were constantly at the back of our minds 
while assembling the volume: why teach the ius commune and how to go about it? To these two 
questions, one might add a third one: what are the rewards of such a challenging enterprise? The 
first section recapitulates the rationale for the unconventional nature of our work; the second 
fragments the whole into sections, exemplifying how the texts were used in a socioeconomically 
and ethnically diverse classroom in the highly decentralized system of higher education in the 
U.S. that brought together students from different academic departments; the third, exiting 
the anglophone world, illustrates the reactions to the translations of an international group of 
students in Japan.

Medioevo; giurisprudenza; storia e storia del diritto; didattica universitaria.

Middle Ages; jurisprudence; history and legal history; teaching at the university.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
Storia e storia del diritto nell’Italia bassomedievale.

Una discussione su O. Cavallar e J. Kirshner, 
Jurists and Jurisprudence in Medieval Italy. 

Texts and Contexts, 2020, 
a cura di Paola Guglielmotti e Gian Maria Varanini

DOI: 10.6093/1593-2214/8674



98

Osvaldo Cavallar, Julius Kirshner

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

1.  Translation

Deep gratitude goes to the editors-in-chief of «Reti Medievali Rivista», 
Paola Guglielmotti and Gian Maria Varanini, for sponsoring and orchestrat-
ing the critical discussion of our book; and to the four discussants, professors 
Simona Feci, Diego Quaglioni, Lorenzo Tanzini, and Ferdinando Treggiari 
(each of whose studies we admire and frequently cite), for their observations 
and extended comments. The discussants’ positive assessments of our book, 
especially their acknowledgment of its unique scope and innovative approach 
to the study and teaching of medieval legal history, is a welcome validation of 
a venture that at times seemed quixotic. 

From a cursory glance at the book’s table of contents, it is obvious that our 
collection of translations has little resemblance to a conventional textbook, 
with its ineluctable march of facts, names, and events arranged in chronolog-
ical order, effacing ambiguity and contradiction, which is intended for a large 
student market or competition in the market-driven Amazonverse. By design, 
our translations are organized by topics and subtopics, with the timeline of 
origins, developments, decline, and endings traced in the introduction to each 
translation. Our aim to translate whole texts, not snippets or texts mangled by 
ellipsis, enabling readers to track and grasp the logic of a text from Justinian’s 
Corpus iuris, a city statute, or a jurist’s zigzagging arguments from beginning 
to end, is also unique. Readability is, of course, a worthy goal, but merely a 
comfortable starting point. Above all else, we wanted readers to share our own 
experience of wrestling with the compressed intensity and subtle distinctions 
of medieval legal discourse in historical context. Rather than providing a lin-
ear progression of then, then, and then, we contextualize and recontextualize 
on the basis of the best (not necessarily the latest) research. 

Always present in our minds was the implicit and justifiable question of 
why readers in the twenty-first century should spend time and effort grap-
pling with texts written in stilted Latin and produced in a remote past that 
they feel have no bearing on their lives or livelihoods. While steering clear of 
anachronism, we show in the introductions to the translations that a realm of 
medieval civil and canon law principles, methods, and jurisprudence known 
as the ius commune is constitutively embedded in the European continental 
legal system. We also hope that those readers wherever they may be, who are 
willing to approach the texts with an open mind and curiosity, will not only 
increase their knowledge of medieval and Renaissance Italy beyond what they 
may already know about such iconic figures as Saint Francis of Assisi, Marco 
Polo, Dante Alighieri, Niccolò Machiavelli, Leonardo da Vinci, and Michelan-
gelo, but more importantly that they will encounter an array of individuals 
who experienced life-altering events that they can recognize empathically as 
approximating their own experiences. 

For example, the jurist Baldo degli Ubaldi of Perugia, a legal genius whose 
prolific and generative jurisprudence indelibly shaped the ius commune, lived 
miraculously though the trauma of Black Death of 1348 and successive waves 



99

Revivifying the Ius Commune

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

of plague until his death in Pavia in April of 1400. As far as we know, he did 
not die from the plague. In contrast, his younger brother Angelo succumbed 
to the plague ravaging Florence in September of 1400. The fallout from his 
death while a professor at the University of Florence became the subject of a 
legal opinion (Chap. 6 in our book). An outstanding jurist, Angelo had earlier 
dedicated a legal opinion to the loss and reacquisition of citizenship of the 
inhabitants of a city who fled and stayed away because of the plague (Chap. 
32). Leave aside for the moment the wonders of advanced modern medicine 
that we are privileged to enjoy. Having thus far lived through the COVID-19 
pandemic, we have a deep appreciation of Baldo’s and Angelo’s humanity and 
resilience as well as their feelings of dread in face of extinction from epidemic 
plague. 

Concerns expressed about the omission of the Latin texts that we trans-
lated are understandable and manifest a reaction that we fully anticipated. 
Teachers and students of medieval law in European universities customarily 
work directly from Latin texts and other original sources. To do otherwise 
would be scandalous. Relying on translations is an unmistakable and lamen-
table sign of ignorance and incompetence. Well and good to have the transla-
tions, we are told, but it would have been preferable for scholars and students 
to have a facing-page translation from Latin into English, as pioneered by the 
Loeb Classical Library. Other relevant examples are the four-volume-facing-
page translation of Justinian’s Digest under the editorship of Alan Watson, 
the three-volume translation of Justinian’s Code under the editorship of Bruce 
Frier, the two-volume translation of Justinian’s Novels under the editorship 
of David J.D. Miller and Peter Sarris, and the one-volume translation of Jus-
tinian’s Institutes by Peter Birks and Grant Mcleod. Another, fine example is 
the expansive I Tatti Renaissance Library, under the entrepreneurial editor-
ship of James Hankins, with Loeb-style facing-page translations. However, 
the addition of the Latin texts would have increased the size of our volume to 
an untenable and unwieldy 2,000 pages. Doubling the number of pages would 
have necessitated splitting the translations into two volumes and consequent-
ly doubling its price and defeating our primary aim to provide students, schol-
ars, and libraries with a handy, well-produced volume, already bursting at 
the seams, at an affordable price. All of which presumes that the University 
of Toronto Press would agree to this scheme, requiring substantial subsidies 
that were not forthcoming.

 In our view, a facing-page translation was neither desirable nor necessary. 
We understand that specialists in medieval legal discourse want to check the 
faithfulness of our translations and that non-expert readers, including grad-
uate students in medieval history with an excellent knowledge of Latin, will 
wish to follow how we moved from legal Latin into English1. The wish to read 

1  Regarding the observation on the utility of our translations for doctoral students in medieval 
history, our colleague and friend Lawrin Armstrong, profesor emeritus at the University of To-



100

Osvaldo Cavallar, Julius Kirshner

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

the Latin texts is laudable and feasible. Found in volumes and journals in ma-
jor libraries everywhere, the texts we translated from published editions are 
readily accessible online or scannable. More importantly, as we indicated in 
the book’s general introduction, the texts we translated from our own working 
editions based on manuscripts and early printed editions can be directly ob-
tained upon request from Osvaldo Cavallar (cynus163@icloud.com). 

From the outset we aimed to make available to non-specialist students 
and scholars a collection of ius commune texts, never translated before, cov-
ering a wide range of principles, concepts, and problems with which jurists in 
medieval Italy grappled daily. In theory, the volume could serve as a source 
book for a distinct course on the medieval ius commune, but we cannot em-
phasize strongly enough that in the U.S. the ius commune is approached, if 
at all, as an extinct and exotic species. The demand for a separate course de-
voted to disinterring the ius commune is minimal to non-existent, not only 
in the Faculties of Humanities and Social Sciences but even in the Law Fac-
ulties. Rather, we are fairly certain and hopeful that teachers would follow 
the time-honored practice of adopting chapters (the individual translations 
preceded by their introductions and pertinent bibliographies) as readings for 
survey courses on the history of the Middle Ages in Europe and the Italian 
Renaissance. Similarly, we hope the chapters on dowries, marriage, adultery, 
and abortion will be adopted for courses on women, gender, and sexuality in 
the Middle Ages; the chapters on university professors, students, and their 
books adopted for courses focused on higher education; and so on.

2.  Teaching the Translations

What follows are Kirshner’s observations on the general practice of teach-
ing translations in the U.S. and teaching our translations in courses he taught 
at the University of Chicago, followed by Cavallar’s observations on teaching 
our translations in a radically different cultural and institutional setting at 
Nanzan University in Nagoya, Japan.

ronto, responds in an email: «When I used your and Osvaldo’s draft translations in my graduate 
course on the common law of medieval Europe between 2003 and 2017, I supplied doctoral stu-
dents, all of whom had by this stage passed their Latin examinations, with the Latin originals, 
which we read side-by-side with your translations and annotations. My last and best doctoral 
student, Jason Brown, who entered the programme with superb classical Latin, initially found 
juridical Latin something of a challenge. He learned how to read legal Latin with confidence 
with the aid of your translations. I should add that Dr Brown will be teaching an introduction to 
the Roman law tradition in the Classics Department of the University of Winnipeg this spring 
and will be making extensive use of Jurists and Jurisprudence».



101

Revivifying the Ius Commune

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

2.1  Julius Kirshner 

In the U.S. the practice of assigning and discussing stand-alone transla-
tions, thereby avoiding overwhelming students with arcane original texts that 
they are incapable of reading, is widespread and has proved pedagogically 
fruitful. Here are three prime examples, which, in addition their serviceabil-
ity, inspired some students to pursue graduate study in medieval history. The 
panoramic Medieval Trade in the Mediterranean World: Illustrative Docu-
ments, translated with introductions and notes by Robert S. Lopez and Irving 
W. Raymond, which appeared in 1955, and presented anglophone readers 
with fundamental sources illustrating the rich and innovative practices asso-
ciated with early capitalism. Brian Tierney’s revelatory The Crisis of Church 
and State, 1050-1300, which appeared in 1964, a collection of excellent trans-
lations by a leading medievalist that quickly became a staple of medieval his-
tory courses. Another staple of courses on Renaissance Florence and the Ital-
ian Renaissance was The Society of Renaissance Florence: A Documentary 
Study, edited by Gene A. Brucker, which appeared in 1971. The translations 
from public records, notarial documents, and family journals-cum-account 
books (libri di famiglia/ricordanze) served to introduce readers to the rich 
archival sources on which Brucker and other American historians, including 
Marvin B. Becker, Lauro Martines, William M. Bowsky, and David Herlihy, 
drew in producing their revisionist and pioneering scholarship.

Before digitization, students read Xerox copies of individual documents 
that teachers selected from comparable compilations. This was the practice in 
the courses that I taught at Bard College in the mid1960s and at the University 
of Chicago from 1970 onward. Digitization has made this process infinitely 
less cumbersome and lightning fast. Today, a member of a university can find 
and download a chapter(s) of a recent book in digital format in less than a 
minute. This assumes that libraries have acquired our book, which in Italy 
as we write has not yet happened. We envisage that teachers will assign indi-
vidual chapters of our book that have already been downloaded. And that the 
vast majority of prospective and digitally fluent readers will consult our book 
online and via downloaded chapters.

The translations are designed to be a springboard for instructor-led dis-
cussions sparking a collaborative, frank, and civil exchange of views, for 
honing a critical approach to the voices of the past, and more specifically, 
for exploring the ius commune in fresh ways. In this participatory model, in 
which the instructor engages students more as a facilitator than an expert, 
posing and pondering unconventional questions and reasoning humanisti-
cally can be more productive than finding unequivocal answers. The intro-
ductions supply the basic historical background (who, what, when, where, and 
sometimes, why) and the Roman and canon law rules and doctrines at play 
in the matter being contested. Imagine an upper-level undergraduate class 
(an elective course outside the students’ required curriculum) on Italy in the 
Middle Ages and Renaissance, with thirty students enrolled. The students are 



102

Osvaldo Cavallar, Julius Kirshner

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

diverse. Only four, majoring in classical studies, can read Latin. Eight are 
majoring in history, five in economics, three in art history, three in compar-
ative languages and literature, two in English, two in sociology, one in visual 
culture, one in social psychology, and one in marine biology. Although this 
scenario, which is notable for the absence of law students, may look odd to an 
instructor at a European university, it accurately reflects the variegated audi-
ence one encounters in a classroom in the U.S. Imagine also that the students 
come from diverse cultural, linguistic, social, economic, religious, and racial 
backgrounds. 

The subject of the class is contracting marriage in medieval and Renais-
sance Florence as illustrated in the translation of model betrothal and mar-
riage contracts redacted in 1391 (Chap. 38). The discussion ranges from the 
economics of the marriage market (sorting brides and grooms according to 
age, size of dowry [a proxy for wealth], social status), to the cultural and social 
pressures making arranged marriages an imperative, to the importance of 
protecting a family’s honor, to the requirements for contracting a legally bind-
ing marriage and proving afterwards that the requirements were fulfilled, to 
the degree to which lay persons understood the technicalities and ramifica-
tions of these requirements, to the difference between medieval betrothals 
(sponsalitia) and modern engagements. Students from classical studies com-
pare an honorable marriage in Florence with examples from ancient Greece 
and Rome. Art history students discuss artistic representations of betrothals 
and marriage in the Trecento and Quattrocento, e.g., The Arnolfini Portrait 
by Jan van Eyck. The students studying comparative literature want to know 
if the representations of women in Petrarch’s poetry and Boccaccio’s prose 
reflect historical reality. History students wonder if the pattern of arranged 
marriages for teenage girls in Italy is found elsewhere in Europe, and if not, 
what explains differences in marriage patterns. The student majoring in so-
cial psychology asks if gay persons in Renaissance Florence entered into het-
erosexual marriages and how did that work. A self-professed Catholic student 
is astonished that marriages were officiated by local notaries instead of mem-
bers of the clergy. Students with parents whose marriages were arranged by 
own their parents, grandparents or other relatives, and who themselves are 
expected to accept a future spouse chosen by their parents, without proactive-
ly revealing their family and cultural situation, point out that arranged mar-
riages should not be equated with forced marriages, and then launch what 
becomes a spirited discussion over the pros and cons of arranged versus love 
marriages. Ideally, students should come away with a sharper awareness of 
how abstract legal rules and impersonal procedures informed the pragmatic 
choices made by Florentine families, from the rich to the poor, struggling to 
survive in world beset by plague, warfare, and factional strife, and vice versa.



103

Revivifying the Ius Commune

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

2.2  Osvaldo Cavallar

I have taught the texts in Jurists and Jurisprudence in an environment 
that is hard to qualify as “anglophone”, namely in Japan, at Nanzan Univer-
sity (Nagoya), chiefly in the Faculty of Policy Studies (総合政策学部) and oc-
casionally in the Faculty of Humanities (人文学部). The student body of the 
former includes a sizable number of non-Japanese accepted from different 
Asian countries. The greatest number of them comes from China, followed by 
Singapore, Malaysia, Thailand, Indonesia, Philippines, and Vietnam – coun-
tries where “law” has a much shorter history than the Roman-law-grounded 
tradition of continental Europe (and its colonies) and that of the common law 
of the anglophone world. 

Resorting to English translations in this environment naturally present-
ed challenges ranging from language to culture, to the best method of show-
ing the relevance of the medieval ius commune. On the linguistic level, the 
use of the translations by a non-anglophone audience was especially chal-
lenging, and sometimes tricky, because non-Japanese students are obliged 
to juggle learning Japanese and English simultaneously. The texts had to be 
relatively concise, making consilia convenient to teach because of their com-
pactness and the focus on an easy-to-grasp factual case (e.g., false testimo-
ny, homicide, or adultery). For problems of understanding English grammar 
and syntax, I encouraged students to ask for assistance from their respective 
English instructors. If that assuaged most of the initially reluctant students, 
my foremost concern was whether those English instructors would agree to 
the arrangement I proposed. Their reaction surprised me. Reasonably, they 
underscored that the scope of our program has always been to familiarize 
students with different areas of English usage (politics, economics, trade, in-
ternational relations, and the like). At the same time, they informed me, «we 
never thought about the area of law … and we will gladly add it».

The variety of the cultures represented by the students is remarkable. Yet 
more significant is that just a fraction of the students upon taking the entrance 
examination for the university had chosen history – history here stands for 
world history or Japanese history – as one of the three optional fields (Jap-
anese and English are required, while math and geography are optional). So 
even a vague familiarity with European history could not be assumed.

On a pedagogical level, I really could not expect that cultural diversity 
would come into play and engender a lively classroom discussion on the as-
signed readings, especially since professorial lectures are still traditional and 
questions by the students tend to be raised before or after classes or during 
office-hours. Asking students to write down their thoughts on an assigned 
reading and inviting them to make a short presentation during classes were 
the two other commonly available options in promoting discussion.

Moving from the students to the content of the courses (overwhelmingly 
in Japanese but a bit in English), I used the translations for two courses: first, 
“Citizenship in Europe from the Classical Period to the Inception of National 



104

Osvaldo Cavallar, Julius Kirshner

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

States” and, second, “History of European Civilization”, where law was con-
ceived as an indispensable, though often neglected, constituent of that civili-
zation. I devised the two legally oriented courses as a means of fulfilling one 
of the aims of the Faculty of Policy Studies: creating a “legal mind”, or demon-
strating that law is an effective instrument for solving problems ranging from 
the environment to gender disparity and that law shapes and is shaped by 
society. 

Simone da Borsano’s elaboration of the privileges of professors and stu-
dents (Chap. 3) stimulated an unexpected reflection on the benefits (from li-
brary privileges to medical care) that today’s university students enjoy. In the 
Japanese system, in which establishing the academic curriculum, hiring new 
faculty members (self-cloning might be a better term), and administration 
is the exclusive preserve of professors, and where student freedoms are rel-
egated to club-activities (from tennis to manga), the early history of the uni-
versity, particularly in Bologna, came as a huge surprise. My deferential stu-
dents could not even imagine that their medieval counterparts made binding 
statutes, hired their professors, established the curriculum, and had effective 
representation in the corporation (universitas). History showed them that the 
university model structuring their own education was not the sole possibility. 

In Francesco Zabarella’s paternalistic “Guidelines for the New Arrivals” 
(Chap. 4), in which he asked advanced students for feedback on his own way of 
lecturing, my students discovered a precedent of what occurs toward the end 
of every course at our university: an evaluation by the students. They appre-
ciated Zabarella’s insistence on clarity when lecturing and avoiding useless 
digressions and on having a clear scope in mind, while allowing a short break 
now and then, especially because our lectures are 90 minutes long (some-
times even 120 minutes). Predictably, they agreed on the value of memoriza-
tion, inquiring whether Zabarella’s recommended slips of paper were simi-
lar to their memory cards. Yet they disagreed with Zabarella’s admonition to 
avoid consulting material unrelated to their field of studies, which he viewed 
as a wasteful distraction, for the scope of our faculty required attention to 
culture, politics, law, and the environment. For the same reason (apropos of 
Chap. 9) they dissented from Seneca’s and Petrarch’s advice to limit the num-
ber of books in their possession, even though specialization is not uncommon 
in Japanese society.

Ivo Coppoli’s consilium on adultery (Chap. 25) came in handy when I at-
tempted, without getting into the structures of different discourses, to show 
what a strictly legal method is and how it differs from the method taken by 
other medieval experts (theologians or moralists). Reading the consilium to-
gether, we began by establishing the “facts”: who were the actors, what they 
did, where they lived, what kind of conflict occurred, and why. Then I asked 
them to write one page on the case as if they were journalists writing for a 
newspaper, paying close attention to what they would need or like to know, 
but did not, to produce an attention-grabbing story. To me, the result was 
entertaining: out of 120 students, 5 embellished their papers with a down-



105

Revivifying the Ius Commune

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

loaded picture of Citerna where the action occurred; some attempted a mildly 
spicy story («Can I write that the adulterous husband had sex?» was one of 
the questions students asked during office hours), and several female students 
lamented the disparity of treatment between men and women in cases of adul-
tery. Next, I presented a brief summary of the position of the ius commune on 
adultery and an outline of how the dowry system worked and its raison d’être. 
Finally, I asked the students to rewrite their papers, this time as if they were 
lawyers – like Ivo Coppoli – and to keep in mind the rules of law and apply 
them as best they could. The majority admitted that this was one of the most 
difficult papers they had ever written. My purpose was achieved.

When reading Florentine sumptuary legislation and the consilium 
prompted by what a notary thought to be a violation of the then current rules 
(Chap. 14), the students failed to grasp the role played by class conscious-
ness in this case and the rallying of the jurists around the defense of their 
own privileges. Similarly, they were unaware that sumptuary legislation was 
in full force until the Meiji Restoration of 1868. What they instead instant-
ly noticed, especially female students, was that from primary to high school 
they adhered to their own sumptuary laws by wearing the so-called “セラ福
sera-fuku” (sailor-dress), the customary school uniform. The dress has a dou-
ble function: to distinguish students from different schools and to conceal, if 
only momentarily, inequalities of wealth by exalting and imposing uniform-
ity. They identified the zealous Florentine notary with their own teachers who 
every morning at the school-gate made sure that the dress code was properly 
observed and they glowed with pride in their own collective ability to circum-
vent, though not defeat, the system by manipulating small details and wear-
ing accessories not yet covered by the rules. Blissfully enjoying the freedom 
the university accorded them, both male and female students failed to realize 
that most of them, immediately after graduation, if not before, would return 
to a new sumptuary law: the dress-code of the office or that of the mega-com-
pany they would eventually enter.

The abundance of texts touching on issues of gender allowed me to deal 
expansively with the topic of gender in medieval Italy. Yet discussing gender 
in Japan is decidedly fraught. The country, despite its well-deserved repu-
tation for efficiency and sophistication, hovers in the lower part of the list of 
countries with respect to gender parity (121st out of 156 countries in 2020, 
and 120th in 2021). Women make up only 7.8% of all company managers, far 
beneath the target of 30% set by the government. In the political arena, wom-
en make up only 9.9% of lawmakers. Following current trends, it will take 
24.7 years to achieve the target of 30% women in management positions, 
and 33.5 years to achieve gender parity among the nation’s lawmakers. Real 
gender parity, moreover, encompasses women as full citizens, including but 
not limited to their right to vote and to be elected as public officials, and de-
mands the full inclusion of women in public life. The chapters (23 and 24) on 
women’s citizenship became an opportunity to illustrate how to do gender 
history. First, by inscribing women in the dominant history of law to prob-



106

Osvaldo Cavallar, Julius Kirshner

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

lematize what might be termed “lachrymose history” and a narrative centered 
on women passivity and victimization. To their own surprise, the students 
discovered that women in medieval Italy could and did play an active role in 
the male-dominated field of law: they went to court, hired lawyers, consulted 
notaries, possessed property, and dictated or wrote their own last wills. Sec-
ond, by asking students to pay attention to the role of gender in the socio-legal 
order and how gender is inscribed in law. 

To students for whom law is bereft of history, and created and then con-
stantly modified primarily for political reasons by the state or ruling party, a 
course on Italian medieval legal history seemed, at first glance, irrelevant to 
and incompatible with the established curriculum. Somewhat provocatively, 
I left the students with a suggestion, borrowed from Paolo Grossi’s L’ordine 
guiridico medievale, that they should consider Italian medieval legal history 
as a paradigm of a legal order that developed without the intervention of a 
strong “state”. Fortunately, my most recent class on medieval legal history 
concluded just before the outbreak of the pandemic, which again forcefully 
brought back to the fore the role of the state and its authority.

3.  A Final Reflection

In view of the centralized structure of public universities in Italy, along 
with the cultural imperative to work with original languages rather than 
translations, and notwithstanding the intellectual generosity and farsighted-
ness of both the organizers of this discussion and of the discussants, we do 
not at all foresee Italian professors and instructors teaching with our trans-
lations. In fact, we are mindful that our venture may be taken as a “foreign” 
intrusion into a field of study eternally under the tutelage of Italian scholars. 
After all, the foremost (though not exclusive, e.g., the school of Orléans led 
by Jacques de Revigny and Pierre de Belleperche) expositors of the Corpus 
iuris were medieval Italian jurists. Similarly, today’s foremost interpreters of 
the medieval ius commune are, to a large degree, Italian scholars. That said, 
a habitual stance of cultural and disciplinary superiority tends to breed insu-
larity. For instance, Paolo Mari’s, Il libro di Bartolo. Aspetti della vita quo-
tidiana nelle opere bartoliane (Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 
Spoleto 2021), in which the author repeatedly refers to Bartolo da Sassoferra-
to, a jurist apotheosized in Italy, as «il Nostro». Mari’s possessive intimacy is 
meant to foster pride among Italian scholars, while it also signals to outsiders 
that try as they might, they are incapable of having an authentic understand-
ing of the entangled works and times of «il Nostro». Intended for insiders, 
Mari’s book is the polar opposite of ours. Low on analysis, it is a florilegium 
of untranslated and loosely connected extracts culled from Bartolo’s lectures 
destined to be mined by a minuscule number of specialists. More than that, 
the ius commune is treated as fenced off property making it inaccessible to 
a broader and now global postcolonial community of scholars and students. 



107

Revivifying the Ius Commune

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

It is considerably more rewarding, as our own pedagogical experience 
over three decades has taught us, to strive for inclusivity over exclusivity. In 
our book we approach the ius commune as a cosmopolitan and polycentric 
ordo iuris that can be studied from multiple angles with revivifying insight 
by scholars and students with diverse cultural competencies anywhere in the 
world – yes, even in translation.

Osvaldo Cavallar
Nanzan University (Nagoya, Japan)
cynus163@icloud.com

Julius Kirshner
University of Chicago
jkir@uchicago.edu





Saggi





111Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

The Making of “the Burgundian kingdom”

by Ian Wood

What is usually called “the Burgundian kingdom” differed in various respects from the other 
“successor states” of the fifth and sixth centuries. It was not a territorial entity associated with 
a people (as was the case for the kingdoms of the Visigoths in Aquitaine and that of the Van-
dals in North Africa), but was rather a region of the later Roman Empire that was controlled 
by members of the Gibichung family who were put in post by the imperial administration in 
Italy, primarily by Ricimer, to whom they were connected by marriage. They were advised by 
Romans, including Sidonius Apollinaris, although in collecting his letters he appears to have 
deliberately downplayed his role, which is most clearly stated in his epitaph. The association of 
the Gibichungs with the West Roman court ended with the elevation of Julius Nepos, but they 
continued to act as imperial agents down to the 520s. 

Middle Ages; 5th-6th centuries; Sapaudia; Burgundians; Visigoths; Chilperic; Euric; Gibichungs; 
Gundioc; Gundobad; Ricimer; Sidonius Apollinaris.

1.  The nature of the Burgundian Region 

Modern historians tend to talk of a Burgundian kingdom, even of «le 
deuxième royaume burgonde»1. The notion of a Burgundian kingdom, howev-
er, is not one that was promoted by the Gibichung rulers of the valleys of the 
Rhône and Saône in the second half of the fifth century and the first quarter of 
the sixth. In c.476 Sidonius, who was then in Clermont, wrote to an unknown 
bishop Julianus, stating that they lived in different regna2: the regna in ques-
tion are surely the Visigothic and Burgundian areas of rule, but the author 
does not speak of a specifically Burgundian regnum3. We might translate reg-
num here as “area of jurisdiction” rather than “kingdom”, to avoid the impres-

1  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde; Escher, Genèse et évolution du deuxième 
royaume burgonde (443-534).
2  Sidonius Apollinaris, ep. IX, 5, 1: «per regna divisi a commercio frequentiore sermonis diver-
sarum sortium revocamur».
3  See also Sidonius Apollinaris, ep. IX, 3, 2: «foedera statuta regnorum denuo per condiciones 
discordiosas ancipitia redduntur».

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
DOI: 10.6093/1593-2214/7721



112

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

sion that this was a barbarian state ruled by a king. The area under Gibichung 
control when Sidonius was writing was not subject to the rule of a king, but 
to that of the magister militum or patricius, who happened to be a member 
of the Gibichung royal family. A generation later, in a law of the Burgundian 
Liber Constitutionum we do find regni nostri provincias4, and provincias 
ad nos pertinentes appears elsewhere5, as does loca ad nos pertinentia, in 
a law that was certainly issued by Gundobad6. The term used most often in 
Gibichung legislation, however, is regio, or regio nostra7. Cassiodorus writ-
ing in 533, when the area of Gibichung control was much reduced, does refer 
to a regnum dependent on the Ostrogoths8, and elsewhere he uses the term 
Burgundia9, but he does not use the phase regnum Burgundionum, which 
only occurs in the works of authors of later generations10. Like Cassiodorus, 
Ennodius does not speak of a Burgundian kingdom, using instead the terms 
terra11 and patria12. The next source to talk of a regnum under Gibichung 
control is Marius of Avenches, who was writing in c.580 about the war of 500 
between Gundobad and his brother Godegisel13: this is certainly a reference to 
the area controlled by the Burgundians, but it is not specifically a Burgundian 
kingdom.

There is also a problem with the phrase rex Burgundionum. The word 
rex is occasionally used of the Gibichung leadership in documentation from 
within the territory under their control, but it is far more present in the works 
of outsiders14. The phrase rex Burgundionum appears in the addresses of two 
of Cassiodorus’ letters15, but these are descriptive headings, rather than the 
original honorifics that would have prefaced the correspondence. In the body 
of one letter he speaks of dominus Burgundionum16. Turning to statements 
from within the territory controlled by the Gibichungs, Sidonius once talks of 
Chilperic as rex17, but when talking about him in an official capacity he uses 

4  Liber Constitutionum, XLVII; Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, p. 131.
5  Liber Constitutionum, VI, 1; Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, p. 131.
6  Constitutiones extravagantes, XIX, 3; Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, p. 
131.
7  Constitutiones extravagantes, XXI, 1-2, 6: Forma et Expositio Legum, VI, 2; VII, 6; XLI. Avi-
tus, ep. VII; Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, p. 131; Eisenberg, A new name 
for a new state.
8  Cassiodorus, Variae, XI, 1, 13: «Burgundio quin etiam ut sua reciperet, devotus effectus est, 
reddens se totus, dum accepisset exiguum … tutius tunc defendit regnum, quando arma depo-
suit».
9  Cassiodorus, Variae, I, 46; Eisenberg, A new name for a new state, p. 157.
10  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, pp. 131-137.
11  Ennodius, Vita Epiphanii, 152. For regnum in Vita Epiphanii, 163, see Shanzer, Two clocks 
and a wedding, pp. 227, 255.
12  Cassiodorus, Variae, I, 46.
13  Marius Aventicensis, Chronica, s.a. 500.
14  Wood, The political structure of the Burgundian kingdom, pp. 386-387.
15  Cassiodorus, Variae, I, 46: III, 2.
16  Ibidem, I, 45.
17  Sidonius Apollinaris, ep. VI, 12, 3.



113

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

the title magister militum18, or the epithet tetracha noster19. Chilperic’s neph-
ew Gundobad is described as rex clementissimus in an inscription, relating to 
building in Geneva20. The title rex appears in the Burgundian laws, six times 
in the Liber Constitutionum21, and twice in the Forma et Expositio Legum22. 
Twice it does appear in the form rex Burgundionum, in the so-called consti-
tutiones extravagantes, but on each occasion it is in the heading of an edict, 
whose phraseology is certainly not that of the original protocol, and may well 
be a later scribal addition23. Although there is no reference to the king in the 
canons of the Council of Epaone, Sigismund is referred to as rex praecellen-
tissimus and rex gloriosissimus in the canons of the Council of Lyon (518-
523)24, which is all the more striking because the bishops were acting in defi-
ance of the king.

Not only are the words regnum and rex problematic when we talk of 
Gibichung history: so is the term Burgundiones25. Members of the Gibichung 
family certainly did see themselves as the descendants of the Burgundian 
Gibich (although Gregory of Tours saw Gundioc as a descendant of the Goth 
Athanaric)26, but they did not consistently apply the ethnic label Burgundi-
ones to their non-Roman followers. Alongside the word Burgundio/Burgun-
diones we find ingenuus, populus noster and even barbari27. This vocabu-
lary is worth taking seriously. Of course, all barbarian groups were mixed 
in terms of their ancestral make-up – the Vandals in North Africa included 
Alans, Sueves, and even renegade Romans28: the Lombards in Italy included 
numerous other peoples who had joined them before entering the peninsula, 
including Gepids, Bulgars, Sarmatians, Pannonians, Sueves and Norici29, and 
doubtless they were joined by surviving Ostrogoths. The same mixed ethnic-
ity is true of the followers of the Gibichungs, who included Alans and Goths, 
as well as Burgundians. What is unusual about this last group is that their 

18  Sidonius Apollinaris, ep. V, 6, 2
19  Ibidem, 7, 1.
20  Corpus inscriptionum medii aevi Helvetiae, II, n. 7, p. 36.
21  Liber Constitutionum, Prima Constitutio: I, tit. (munera regis): II, 1 (servus regis): XXX-
VIII, 2 (conviva regis); Constitutiones extravagantes, XIX (De reis corripiendis, inc. Gundo-
badus rex Burgundionum omnibus comitibus); XX (De collectis edictum, inc. Sigismundus rex 
Burgundionum).
22  Forma et Expositio Legum, III, ex praecepto domini regis; XXX, ad praeceptionem domni 
regis.
23  Constitutiones extravagantes, XIX (De reis corripiendis); XX (De collectis edictum).
24  Lyon I, 1 (518/23), 1; Lyon I, 2 (518/23) in Les canons des conciles mérovingiens.
25  Amory, The meaning and purpose of ethnic terminology in the Burgundian laws; Wood, 
Ethnicity and the Ethnogenesis of the Burgundians; Wood, The political structure of the Bur-
gundian kingdom, p. 391; Wood, Roman barbarians in the Burgundian province, p. 276.
26  Gregorius Turonensis, Decem libri historiarum, II, 28.
27  Amory, The meaning and purpose of ethnic terminology in the Burgundian laws; Wood, The 
term “barbarus” in fifth-, sixth-, and seventh-century Gaul; Wood, The legislation of magistri 
militum: the laws of Gundobad and Sigismund.
28  Merrills and Miles, The Vandals, pp. 47-50, 83-108.
29  Paulus Diaconus, Historia Langobardorum, II, 26.



114

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

self-identity as belonging to the ethnic group of their leading family seems to 
have been remarkably weak.

This provides a background to my main concerns in what follows. I use 
the phrase «the Burgundian kingdom» as a term of convenience, but it is not 
a late fifth- or early-sixth-century usage. It is, therefore, important to under-
stand exactly what the polity of the Gibichungs was, and how it was formed. 
In order to achieve that understanding I will examine what evidence there is 
for the major moments in the formation of that polity, up until the year 517. 
This will mean asking questions about the silences of our sources in addition 
to examining exactly what they say.

Twenty-five years ago, study of the Burgundians was comparatively ne-
glected: indeed, the most scholarly interpretations available were works of 
the 1860s and 70s30. Then in 1997 Justin Favrod published his exhaustive ac-
count of their political history31. Reinhold Kaiser in 2004 and Biagio Saitta in 
2006 published shorter, but valuable, studies32, while in 2005 Katalin Escher 
published a huge examination of the archaeological evidence33. All of them 
worked on the assumption that we can talk of a Burgundian kingdom, and all 
of them saw 443 as a crucial date in its establishment. All three of the histo-
rians, however, began their analysis with the arrival of the Burgundians on 
the Rhine, perhaps in the region of Worms. This is a story that has attracted 
much attention, because of its relevance to the narrative of the Nibelungen-
lied34. The history of the support given by the phylarch Gibich to the usurper 
Jovinus35, the conversion of the Burgundians to catholicism36, and their con-
flict with the Huns, which seems to have culminated in a massive defeat37, are 
interesting, and contested38, episodes in their own right, but all historians see 
a caesura between the period in which the Burgundians were present in the 
Rhineland, and that in which they were settled in the valleys of the Rhône 
and Saône, despite the fact that the leadership of the group remained in the 
hands of a single family, the Gibichungs. The entries in the Chronicle of Pros-
per of Aquitaine39, of Hydatius40, and the Chronicle of 45241, which record the 

30  Binding, Die burgundisch-romanische Königreich; Jahn, Die Geschichte der Burgundionen 
bis zum Ende der 1. Dynastie.
31  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde.
32  Kaiser, Die Burgunder; Saitta, I Burgundi (443-534).
33  Escher, Génèse et évolution du deuxième royaume burgonde (443-534): les témoins 
archéologiques.
34  Mazzarino, Aezio, la Notitia dignitatum e i Burgundi di Worms.
35  Olympiodorus, Fragment, 17; Prosper of Aquitaine, Epitomata Chronicon, 1250-1251; Greg-
ory of Tours, Decem libri historiarum, II, 9.
36  Socrates, Historia Ecclesiastica, VII, 30; Orosius, Historia adversus Paganos, VII, 32, 13; 
41, 8-9. 
37  Prosper of Aquitaine, Epitomata Chronicon, 1322; Hydatius, 108, 110; The  Gallic Chronicle 
of 452, 118.
38  Mazzarino, Aezio, la Notitia dignitatum e i Burgundi di Worms.
39  Prosper Tiro, Epitomata Chronicon, 1322.
40  Hydatius, Chronicle, 108, 110.
41  The Gallic Chronicle of 452, 118.



115

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

destruction of the Rhineland Burgundians at the hands of either the Huns or 
Aetius are taken at face value42.

2.  The establishment of the Gibichungs

I begin, therefore, with the problem of the settlement in Sapaudia, which 
supposedly took place in 443. This is only mentioned in one chronicle, the 
Chronicle of 45243, the chronology of which is unreliable. Like other chroni-
cles it uses multiple dating-systems, but in the case of the Chronicle of 452 the 
different systems are not in agreement: as a result every annal entry is given 
at least two different dates44. And wherever we can compare the dating of the 
Chronicle with another source, its dates (even in their variant forms) are in-
correct. 443 is, therefore, a ghost date – whether or not the settlement of Bur-
gundians in Sapaudia was significant, it probably did not happen in that year.

There is also the problem of Sapaudia. A great deal of ink has been spilt 
over its whereabouts, which must include Geneva and Neuchâtel45, and there 
has been some discussion (albeit not a great deal) of the purpose of the set-
tlement46: underlying all these discussions is an assumption that it was im-
portant. But since it appears in only one chronicle, which also lists other set-
tlements that are never considered as significant (like those of the Alans in 
Valence and Gallia Ulterior)47, one needs to question this. The Chronicle of 
Marius of Avenches, who lived in the territory of Sapaudia a generation later 
than the collapse of Gibichung power, only begins in 455 – thus too late to 
include the settlement. The Chronicle of Prosper, however, to which that of 
Marius was appended, makes no mention of the Sapaudian settlement. It was 
not generally remembered. Moreover, although historians have noted change 
in the landscape of the Burgundian region during this period48, archaeolo-
gists have not found evidence of substantial Burgundian settlement in what is 
now identified as Sapaudia49.

I, therefore, take as my real point of departure the Burgundian involve-
ment in the battle of the Catalaunian Plains, when Burgundians were fighting 
both on the Roman and on the Hunnish side50. We do not have to assume, 
however, that the Burgundians who supported Aetius were the Sapaudia 

42  Mazzarino, Aezio, la Notitia dignitatum e i Burgundi di Worms, pp. 132-160.
43  The Gallic Chronicle of 452, 128.
44  Wood, The End of Roman Britain: continental evidence and parallels, p. 17; The Gallic 
Chronicle of 452, pp. 57-60.
45  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, pp. 100-117; Escher, Genèse et évolution 
du deuxième royaume burgonde (443-534), vol. 2, pp. 708-714.
46  Wood, L’installation des burgondes dans l’empire romain, pp. 77-80.
47  The Gallic Chronicle of 452, 124, 126.
48  Innes, Land, Freedom, and the Making of the Medieval West, pp. 71-72, with the bibliogra-
phy in n. 83.
49  Escher, Genèse et évolution du deuxième royaume burgonde (443-534), vol. 2, pp. 654-672.
50  Jordanes, Getica, XXXVI, 191; Sidonius Apollinaris, carm. VII, 321-325.



116

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

Burgundians. That there were other groups of Burgundians is clear from the 
presence of the family of Burgundofarones in the Meaux region in the early 
seventh century51. What we can deduce is that the battle of the Catalaunian 
Plains became a major feature in the group-memory of the Burgundians, ap-
pearing as a legal marker in the Liber Constitutionum52 – legal actions relat-
ing to disputes earlier than the battle, which had not been concluded, were to 
be abandoned. There seems to have been a similar clause in Visigothic Law53. 
This shared view of the Catalaunian Plains may reflect the closeness of the 
two peoples, at least down to the accession of Euric in 466.

Around the time of the battle, or probably slightly earlier, Gundioc, the 
elder son of Guntiarius, married Ricimer’s sister. We can conclude this be-
cause Ricimer was the uncle of Gundobad54, and Gundobad was in a position 
to take over the former’s position as magister militum praesentalis on his 
death in 47255. At the time of the marriage Ricimer is unlikely to have held 
any significant post: Sidonius refers to him as iuvenis in the context of his 
discussion of Majorian’s early career56, including the battle of Vicus Helena, 
which is usually dated to 446-451 and more precisely to 446-44757. Andrew 
Gillett has pointed out that in classical Latin the descriptor iuvenis refers to 
a man aged between 30 and 4558, and he has also noted that Ricimer’s first 
known military command, as comes, was in 45659, which in his view would 
mean that Sidonius’s employment of the word would fit with the standard 
definition of iuvenis. Whether one can be so certain about the age of military 
commanders in the fifth century is an open question. But at the time of the 
marriage of his sister to Gundioc it is very likely that Ricimer was not a figure 
of major importance in the Roman World: he was a career soldier. At the time 
of the Catalaunian Plains his importance may have stemmed from his descent 
from Wallia60, making him a member of the ruling family of the Visigoths (a 
point that may lie behind Gregory of Tours’ view of the descent of Ricimer’s 
brother-in-law Gundioc from Athanaric)61. The marriage alliance between 
Ricimer and Gundioc was an arrangement between two young men looking 
to establish themselves in the Roman world. Although we know only of the 

51  Fredegarius, Chronicae, IV, 41, 44, 55; Le Jan, Famille et pouvoir dans le monde franc (VIIe-
IXe siècle). Essai d’anthropologie sociale, pp. 388-395.
52  Liber Constitutionum, XVII, 1.
53  Legum Codicis Euriciani fragmenta, CCLXXVII.
54  Ioannes Malalas, Chronographia, XIV, 33.
55  Consularia italica (Fasti Vindobonenses priores), 606-607; Wood, Gundobad’s return to 
his homeland.
56  Sidonius Apollinaris, carm. V, 266-268.
57  Loyen, Recherches historiques sur les Panégyriques de Sidoine Apollinaire, pp. 64-73; Piaz-
za, La battaglia del vicus Helena, pp. 54-55, 57-58.
58  Gillett, The Birth of Ricimer, p. 383.
59  Ibidem, pp. 381-382; Hydatius, Chronicon, 169, 176; Priscus, fr. 31, 1; Anders, Flavius Rici-
mer, pp. 95-97.
60  Sidonius Apollinaris, carm. II, 360-365; Gillett, The Birth of Ricimer.
61  Gregorius Turonensis, Decem libri historiarum, II, 28.



117

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

outcome of the marriage, it was an event that would have a major impact on 
the subsequent history of the Gibichungs. Some aspects of the narrative of the 
period between 451 and 474 are certainly illuminated by the fact of a family 
alliance between the Gibichungs and Ricimer62.

Events of the 450s, however, remain obscure. The additions in the Copen-
hagen manuscript of Prosper include the strange, and grammatically incor-
rect, statement under the annal for the year 455: «At Gippidos Burgundiones 
intra Galliam defusi repelluntur»63. Ralph Mathisen wanted to edit the text 
so that it related to the repulse of Gepids, and not Burgundians64, a solution 
rejected by Favrod65, who, however, acknowledged the problem of identifying 
the Gepids in question. They are scarcely ever named as being active in Gaul, 
except at the Catalaunian Plains, when a group of them fought alongside the 
Huns66. This might lend some support for Mathisen’s reading. The episode 
remains a mystery.

In the account of Jordanes67, during the reign of Avitus (455-456), when 
the Visigothic king Theodoric II led a campaign against the Suevi on the em-
peror’s behalf, he had with him as devoted auxiliaries, «auxiliarios … devo-
tos», the Burgundians Gundioc and Chilperic. Clearly, they were continuing 
to act as imperial soldiers, albeit under the direction of Theodoric, who ap-
pears to have approved some settlement in Gaul. According to the Consularia 
Italica (in the so-called Prosper Havniensis), following the Suevic campaign, 
in 457, «Gundiocus rex Burgundionum cum gente et omni praesidio annuente 
sibi Theuderico ac Gothis intra Galliam ad habitandum ingressus societate 
et amicitia Gothorum functus» (Gundioc, king of the Burgundians, with his 
people and his whole force, with the approval of Theoderic and the Goths, 
entered Gaul in order to settle, having acted with the agreement and the 
friendship of the Goths)68. There is much to ponder in this statement, which 
concerns Gundioc and his gens, but specifically his praesidium, which would 
seem to suggest that we are dealing primarily with arrangements made for a 
military detachment, presumably that which had been involved in the Suevic 
campaign. It is worth noting the phrase ad habitandum, which would seem to 
imply the provision of living space69. Where these Burgundians were settled 
is unclear.

The settlement referred to in the annal for 457 in the Prosper Havnien-
sis70 may be the same as a division of part of Gaul between Burgundians and 
senators ascribed to the previous year by Marius of Avenches («Burgundi-

62  Wood, Sidonius and the Burgundians.
63  Consularia italica (Prosper Havniensis), 574.
64  Mathisen, Resistance and reconciliation, p. 605, n. 33.
65  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, p. 226.
66  Jordanes, Getica, XXXVIII, 199.
67  Jordanes, Getica, XLIV, 231.
68  Consularia italica (Prosper Havniensis), 583.
69  Wood, The barbarian invasions and first settlements, p. 523.
70  Consularia italica (Prosper Havniensis), 583.



118

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

ones partem Galliae occupaverunt terrasque cum senatoribus diviserunt»)71. 
So too, it may be the same event as that recorded by Fredegar, albeit under 
the reign of Valentinian I, where the Burgundians were invited by legates of 
the Romans and of the Gauls living in Lugdunensis, Gallea Comata, Gallea 
domata and Gallea Cisalpinae to settle with their wives and children, which 
allowed the Romans to avoid the payment of taxes («per legatis invitati a Ro-
manis et Gallis, qui Lugdunensium provinciam et Gallea Comata, Gallea do-
mata et Gallea Cisalpinae manebant, ut tributa rei publice potuissent rennu-
ere, ibi cum uxoris et liberes visi sunt consedisse»)72.

The division, mentioned by both Marius and Fredegar, presumably pro-
vides the background to the next major event, which may help us to under-
stand the division made with the senators: the expulsion of the Burgundians 
from Lyon by Majorian, which is discretely, but extensively, discussed by Si-
donius in his panegyric on the emperor73. Whether or not the occupation of 
Lyon should be equated with the chronicle evidence for the division made 
with the senators or the Gallic legates, we can certainly accept Fabrizio Oppe-
disano’s statement that the occupation of the city itself was no conquest74, and 
that it was done with the approval of members of the senatorial aristocracy – 
including Sidonius. It is only an inference, but a perfectly logical one, that the 
senators who negotiated with the Burgundians had been supporters of the re-
cently deposed emperor Avitus: the Lugdunensis was his home territory. And 
Gundioc had just been fighting on his behalf, in Spain, under the leadership of 
Theodoric. The arrangement between the senators and the Burgundians was 
in all probability a reaction to Majorian’s deposition of Avitus.

The central text on their expulsion is Sidonius’ panegyric on Majorian75, 
and here we should look very carefully at what he does and does not say. The 
key point is that a barbarian people has accepted the conditions laid down 
by the emperor’s quaestor sacri palatii76. It is interesting that whatever the 
conditions were, they were laid down by a legal official, and not by a member 
of the military. Sidonius refers at striking length to the emperor’s companions 
(comites) at Lyon: his magister militum, who is unfortunately unnamed, but 
would seem to have been Ægidius77; the Prefect of the Gauls, also unnamed, 

71  Marius Aventicensis, Chronica, s.a. 456: «The Burgundians occupied part of Gaul and divid-
ed the lands with the senators».
72  Fredegarius, Chronicae, II, 46: «invited, through a legation, by the Romans and Gauls, living 
in the province of Lugdunensis, Gallia Comata, Gallia Domata and Gallia Cisalpina, who could 
refuse to pay tribute to the State, they were seen to settle there with their wives and children». 
Oppedisano, L’impero d’Occidente negli anni di Maioriano, pp. 217-230.
73  Sidonius Apollinaris, carm. V.
74  Oppedisano, L’impero d’Occidente negli anni di Maioriano, p. 99: «La presenza burgunda 
non appare né come l’esito di una campagna di conquista, né, al contrario, come risultato di un 
accordo diplomatico ufficiale».
75  Oppedisano, L’impero d’Occidente negli anni di Maioriano, pp. 217-230.
76  Sidonius Apollinaris, carm. V, 564-567.
77  Sidonius Apollinaris, carm. V, 553-554; Mathisen, Resistance and reconciliation, pp. 607-
608.



119

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

but presumably Magnus78, to whom Theodoric looks up79; the quaestor sacri 
palatii, probably to be identified as Domnulus80, and Petrus, the magister 
epistolarum, who has negotiated the deal81. Sidonius does not actually iden-
tify the barbarian people who come to terms, simply calling them a «gens 
effera»82, although he has just talked about a «pellitus … hospes», who must 
be Theodoric, giving law to the Goths83: it is only the references in the Prosper 
Havniensis and Marius of Avenches84, and the more detailed comments of 
Fredegar85, that allow us to identify them as Burgundians. This was nowhere 
remembered as the reversal of a major Burgundian act of aggression.

We should also notice a striking absence: Ricimer. He does appear earli-
er in the panegyric, where Majorian «coniunctus amore praeterea est iuveni, 
grandis quem spiritus armat regis avi»86. But there is no reference to him in 
Sidonius’ account of Majorian at Lyon. Presumably he was not present. And 
one may wonder whether even this early in Majorian’s reign he was happy 
with imperial policy. He was the brother-in-law of Gundioc, who was probably 
the leader of the Burgundians who capitulated at Lyon. He was also a Goth, 
related to Theodoric, by their common descent from Wallia87: and Majorian 
was about to turn his attention to the Goths in Arles88.

Following the exclusion of the Burgundians from Lyon in 457 there is a 
blank in our evidence. We have no idea what condiciones they accepted: Ma-
thisen argues that it would have been a reaffirmation of their federate sta-
tus89 – but exactly what that means, given the problems in understanding the 
settlement in Sapaudia, or the developments of the 450s, is unclear. Perhaps 
they received some territory. But since we may only be dealing with a military 
detachment or a garrison, this may have been a very slight concession. His-
torians have postulated renewed expansion on the part of the Burgundians 
following the death of Majorian90, but this assumes a core territory to which 
they had retreated.

78  Sidonius Apollinaris, carm. V, 558-559; Mathisen, Resistance and reconciliation, pp. 612-
613.
79  Sidonius Apollinaris, carm. V, 562-563.
80  Sidonius Apollinaris, carm. V, 564-567; Mathisen, Resistance and reconciliation, p. 613.
81  Sidonius Apollinaris, carm. V, 568-573.
82  Sidonius Apollinaris, carm. V, 567.
83  Sidonius Apollinaris, carm. V, 562-563.
84  Consularia italica (Prosper Havniensis), 583; Marius Aventicensis, Chronica, s.a. 456.
85  Fredegarius, Chronicae, II, 46.
86  Sidonius Apollinaris, carm. V, 266-268: «is additionally linked in affection to a youth, who 
the great spirit of his royal grandfather arms».
87  Sidonius Apollinaris, carm. II, 360-365; Gillett, The Birth of Ricimer.
88  Oppedisano, L’impero d’Occidente negli anni di Maioriano, pp. 217-232.
89  Mathisen, Resistance and reconciliation, p. 610.
90  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, pp. 232-237.



120

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

3.  Gundioc and Chilperic

The first piece of evidence following the episode at Lyon, and Majorian’s 
death in 461, relates to an ecclesiastical conflict concerning the appointment 
of Marcellus as bishop of Die by bishop Mamertus of Vienne in 463. The prob-
lem was that Die was in the jurisdiction of the metropolitan of Arles, not that 
of Vienne. The issue was raised by the magister militum, Gundioc, who in-
formed the pope: «filii nostri viri inlustris magistri militum Gunduici ser-
mone est indicatum»91. A council was called, and Mamertus was criticised, 
but Marcellus was left in post. Historians have wondered what this says about 
the extent of Burgundian power, but this is to make a major assumption: that 
Gundioc was acting as a Burgundian king, while he was explicitly acting as 
magister militum. We should surely take his Roman office seriously. We do 
not know when he was appointed magister militum per Gallias, but it was 
presumably after Majorian’s death in 461. He must have been appointed to 
the office shortly thereafter, and he was surely put forward for the post by his 
brother-in-law Ricimer. Equally important, his actions as magister militum 
tell us nothing about the status of the Burgundians. We can only say that he 
was an official of the Roman State. Presumably he relied on Burgundians to 
exercise his jurisdiction, but to go further than this is to make a supposition 
unwarranted by the evidence.

Favrod talks about Burgundian conquests, which were helped by the alli-
ance of the Gibichungs with Ricimer92. But there is no evidence for a conquest. 
If we do not assume that we are dealing with the physical creation of a king-
dom, but read the evidence at face value, what we are looking at is the history 
of Gibichung agents of Ricimer, active in the valleys of the Rhône and Saône. 
This is an issue of continuing imperial jurisdiction, exercised by an official 
whose authority was limited by the presence of the Visigoths to the West, the 
Alamans and Franks to the North, and to the North-West by Ægidius, who 
also claimed to represent Roman authority, but in this instance that of the 
murdered Majorian. Indeed Ægidius had held the post of magister militum 
per Gallias93, to which both Gundioc and Chilperic were subsequently ap-
pointed94. And here it is important to remember the significance of the quick 
succession of emperors.

Ægidius seems to have taken a particularly extreme stance against deal-
ing with barbarians. When Majorian was killed, Agrippinus, probably on the 
instructions of Ricimer, handed over the city of Narbonne to the Visigoths – 

91  Epistolae Arelatenses Genuinae, 19, p. 28: «it has been pointed out by our son, the vir inlus-
tris magister militum Gundioc»; Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, pp. 240-
242.
92  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, p. 243.
93  Gregorius Turonensis, Decem libri Hhistoriarum, II, 11; MacGeorge, Late Roman Warlords, 
pp. 82-110, especially p. 83; Delaplace, La fin de l’empire romain d’Occident, pp. 234-238.
94  Epistolae Arelatenses Genuinae, 19, Vita patrum Iurensium II, 10 (92).



121

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

an act that Jill Harries has seen as «an important landmark in the dealings of 
Roman rulers with a Germanic people: because of an internal power-struggle 
for control of the imperial throne, a Roman city was surrendered, probably 
by formal treaty, not to provide land for settlement, but as the price for sup-
port»95. As a result, Ægidius, who was still magister militum had Agrippinus 
tried for treason – a charge from which the accused just managed to escape. 
Although there were those who supported Ægidius96, there were those who 
thought that Agrippinus was in the right: this was the view expressed by ab-
bot Lupicinus, one of the founders of the Jura monasteries, in the Vita pa-
trum Iurensium97.

Just as Gundioc was first and foremost an agent of the empire, so too was 
his brother Chilperic, who seems to have succeeded him as magister militum. 
According to Jordanes the two brothers were present in Theodoric’s campaign 
against the Sueves in c.45798. Chilperic is probably to be identified with the 
unnamed magister militum who enjoyed the feasts laid on by bishop Patiens, 
while his wife appreciated his fasting, according to a letter of Sidonius which 
is usually dated to 471-47299. This image of Chilperic can be set alongside an 
anecdote in the Vita patrum Iurensium, which probably occurred in the late 
460s or early 470s100. Here the saint, Lupicinus, has travelled to appeal to the 
magister militum over the illegal enslavement by a Roman of certain minor 
free men. He is verbally attacked in front of the Burgundian for having said 
that imperial authority would be handed over to skin-clad barbarians: «mu-
tari muriceos pellito sub iudice fasces» (the purple fasces are changed under a 
judge in skins). Lupicinus says that this has indeed taken place, and he points 
to Chilperic. He then warns his critic that a new hospes might take over his 
estates. This response so impressed the magister militum, that he intervened 
in the case, and also provided gifts for the saint’s monastery101. Herwig Wolf-
ram has noted the importance of this passage for the history of the settlement 
of the Burgundians102. Above all, however, one should note that, despite the 
fact that Chilperic was a skin-clad barbarian, he was carrying out his govern-
mental duties as magister militum perfectly: he is the image of a good admin-
istrator. It may also be that we should note an apparent verbal borrowing: the 
description comes very close to Sidonius’ words on Theodoric the lawgiver in 
the Majorian panegyric103.

95  Harries, Sidonius Apollinaris and the Fall of Rome, p. 97. See also Mathisen, Resistance and 
reconciliation; Hydatius, Chronicon, 217.
96  Hydatius, Chronicon, 217; Harries, Sidonius Apollinaris and the Fall of Rome, pp. 96-99; 
Mathisen, Resistance and reconciliation.
97  Vita patrum Iurensium, II, 11 (96).
98  Jordanes, Getica, XLIV, 231.
99  Sidonius Apollinaris, ep. VI, 12, 13.
100  It has been placed earlier, in 457-458, by Mathisen Roman aristocrats in barbarian Gaul, p. 
123, but it must be dated later than the last known appearance of Gundioc, in 463.
101  Vita patrum Iurensium, II, 10 (92-95).
102  Wolfram, Neglected evidence on the accommodation of barbarians in Gaul.
103  Sidonius Apollinaris, carm. V, 562-563.



122

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

Chilperic also appears in a letter of 474, when Sidonius is anxious about 
the safety of his relative Apollinaris, as a result of an episode involving the new 
emperor (Julius Nepos) and the city of Vaison, which had infuriated Chilperic, 
who is named as magister militum104. The Gibichungs did not accept the ap-
pointment of Nepos, so those within their jurisdiction who did were regard-
ed as politically suspect. In the subsequent description of his own successful 
intervention on behalf of Apollinaris Sidonius does not name Chilperic, but 
refers to him as tetrarcha noster105.

4.  Sidonius on the Burgundians

If we leave aside the references to Burgundians in Sidonius’ panegyric to 
Avitus106 and in his praise poem on the court of Euric107, the name of the people 
appears in three of his letters108 and one poem – the famous satire on living in 
a building with adjacent barbarians109. The first of these letters concerns the 
accusation of treason levelled against Arvandus, who had suggested a divi-
sion of the Gauls between the Goths and Burgundians in the aftermath of the 
defeat of the Briton Riotamus, in c.469110. The second describes the situation 
in Clermont when it was being disputed between the Goths and Burgundians 
in c.471-472111. Two other letters from c.471-474 refer to barbarians (but not 
explicitly Burgundians) in the region of Clermont112. More specific and also 
more favourable is the letter dated c.469 by Loyen and c.474 by Mathisen113, 
in which the recipient Syagrius is described as the Solon of the Burgundians. 
Alongside Sidonius’ satyrical verse one can place a letter to Secundinus, con-
gratulating him on his poetry, and encouraging him to write a satire on the 
tyrannopoliti114, which presumably means the court circles surrounding the 
Gibichung magister militum. Loyen dated this letter to c. 467115, but it may 
belong with a letter to which he gave a later date116. Other than those that use 
the term Burgundian, there are the letters that mention or allude to Chilper-
ic: the description of his relations with Patiens in c. 471-472117, and the two 

104  Sidonius Apollinaris, ep. IV, 6.
105  Sidonius Apollinaris, ep. V, 7, 1.
106  Sidonius Apollinaris, carm. VII, 234, 322, 442.
107  Sidonius Apollinaris, ep. VIII, 9, 5, c. 34.
108  Sidonius Apollinaris, epp. I, 7, 5; III, 4, 1; V, 5.
109  Sidonius Apollinaris, carm. XII.
110  Sidonius Apollinaris, ep. I, 7, 5.
111  Sidonius Apollinaris, ep. III, 4, 1.
112  Sidonius Apollinaris, ep. III, 3, 9; 8, 2.
113  Sidonius Apollinaris, ep. V, 5, ed. Loyen, vol. 2, p. 180; Mathisen, Dating the letters of Sido-
nius, p. 245.
114  Sidonius Apollinaris, ep. V, 8, 3.
115  Sidonius Apollinaris, ed. Loyen, vol. 2, p. 186.
116  Sidonius Apollinaris, ep. IV, 20.
117  Sidonius Apollinaris, ep. VI, 12, 3.



123

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

letters concerned with Chilperic’s reaction to the accusation that Apollinaris 
had colluded with the followers of Julius Nepos over the city of Vaison118. A 
further reference to Chilperic may be included in the description of the arriv-
al in Lyon of the young prince Sigismer, and his passage to the palace of his 
royal father-in-law (praetorium proceri)119, who can probably be identified as 
the magister militum. It is possible that the letter to Secundinus refers to this 
episode – Sidonius is explicit that Secundinus has written about royalty and 
about a marriage120. In addition there are references to hostility between reg-
na121, probably to be dated to 475-476, and another, perhaps from c.471, which 
also deals with the unrest of peoples122. This may seem a large haul, but very 
little of it is specific and the majority of the letters do not actually use the term 
Burgundian. Moreover, much of the information relates to a small number of 
episodes, above all the siege of Clermont, and the accusation that Apollinaris 
had committed treason.

Despite this, we have good reason for thinking that Sidonius must have 
had close relations with the courts of the magistri militum, and not just be-
cause of the specific references in his letters. First, there is the panegyric on 
Anthemius, delivered in Rome in 467123. This is a peculiar work, because of 
the amount of attention it pays to Ricimer, and his marriage to Anthemius’ 
daughter. But this surely gives us a clue to one reason for Sidonius’ poem, 
and indeed his presence in Rome124. It is impossible to believe that the author 
was present without the knowledge and agreement of the Gibichung magister 
militum, whether he was Gundioc or Chilperic. Moreover Gundobad, who was 
Gundioc’s son and Ricimer’s nephew, may already have been a member of the 
entourage of his uncle, the magister militum praesentalis. Sidonius’ presence 
at the wedding must have signalled that the governor of the valleys of the 
Rhône and Saône was happy with political developments.

And there is one other text which is even more important: Sidonius’ epi-
taph (I list the major manuscript variants alongside each other).

Sanctis contiguus sacroque patri,
Vivit sic meritis Apollinaris,
Illustris titulis, potens honore,
Rector militie forique iudex,
Mundi inter tumidas quietus undas,
Causarum moderans subinde motus
Leges barbaros/barbarico dedit furori;
Discordantibus inter arma regnis
Pacem consilio reduxit amplo.

118  Sidonius Apollinaris, ep. V, 6; 7.
119  Sidonius Apollinaris, ep. IV, 20.
120  Sidonius Apollinaris, ep. V, 8.
121  Sidonius Apollinaris, ep. IX, 3, 2; 5, 1.
122  Sidonius Apollinaris, ep. IX, 9, 6.
123  Sidonius Apollinaris, carm. II; Oppedisano, In lode di Antemio; Oppedisano, L’insediamen-
to di Antemio (467 d.C): Oppedisano, Sidonio, Antemio e il senato di Roma, pp. 108-115.
124  Wood, Sidonius and the Burgundians.



124

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

Haec inter tamen et philosophando/Haec inter tamen et facundus ore
Scripsit perpetuis habenda seclis/Libris excoluit vitam parentis.
Et post talia dona gratiarum
Summi pontificis sedens cathedram
Mundanos suboli refudit actus.
Quisque hic cum lacrimis deum rogabis,
Dextrum funde preces super sepulchrum:
Nulli incognitus et legendus orbi
Illic Sidonius tibi invocetur,
XII kl Septembris Zenone imperatore/duodecimo kalendas Septembris Zenone con-
sule125.

Here we find an explicit statement that Sidonius had been involved in the 
formulation of law for the barbarians before his election as bishop. This can 
only mean that he was involved in giving law to the Burgundians – just as 
he stated that Syagrius had done126. Sidonius, then, was at the heart of Gibi-
chung government. We can get some further idea of his views of what this 
meant if we return to the panegyric on Majorian, where he states: «Qui dictat 
modo iura Getis, sub iudice vestro/pellitus ravum praeconem suspicit [sus-
cipit] hospes»127 – a phase that, as we have noted, seems to be echoed in the 
later description of Chilperic to be found in the Vita patrum Iurensium128. 
Here, a barbarian lawgiver, acting within a Roman framework, is clearly to 
be admired.

Sidonius was a good deal closer to Burgundian government than he would 
have us believe – which of course explains his influence on Chilperic when 
Apollinaris and Thaumastius were accused of treason129. It also explains how 
he knew of the high opinion in which Chilperic and his wife held Patiens130. 
And it probably explains his precise knowledge of Sigismer and his retinue131 – 
we can hardly believe that he was standing in the street in the middle of a 

125  «Next to the saints and to the holy father, Apollinaris lives thus by his merits, noble by his 
titles, potent in honour, a leader of troops and a judge in the forum. calm amid the swelling 
waves of the world, constantly moderating the commotions of cases, he gave law to the barbar-
ian fury/barbarian laws to the fury: he brought back peace with considerable counsel to king-
doms at war. At the same time he wrote these things in a philosophical manner to be preserved 
through all the centuries/he eloquently honoured in books the life of his parent. And after such 
gifts of thanks, sitting in the seat of the supreme pontiff, he handed worldly actions back to 
his offspring. You who will call on God with tears, pour out your prayers over his fortunate 
tomb: known to all and read throughout the world, there Sidonius is invoked by you. 12th of the 
Kalends of September, when Zeno was emperor/consul». MGH, Auctores Antiquissimi, VIII, p. 
VI; Prévot, Deux fragments de l’épitaphe de Sidoine Apollinaire; Montzamir, Nouvel essai de 
reconstitution matérielle de l’épitaphe de Sidoine Apollinaire; Furbetta, L’epitaffio di Sidonio 
Apollinare.
126  Sidonius Apoliinaris, ep. V, 5.
127  Sidonius Apollinaris, carm. V, 562-563: «our skinclad federate, who now gives laws to the 
Goths, under your authority regards the grey herald». In his Loeb edition Anderson prints the 
alternative reading of hostis, which seems less acceptable.
128  Vita patrum Iurensium, II, 10 (94).
129  Sidonius Apollinaris, ep. V, 7, 1.
130  Sidonius Apollinaris, ep. VI, 12, 13.
131  Sidonius Apollinaris, ep. IV, 20.



125

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

crowd of bystanders when he witnessed the procession. Moreover, it is likely 
that Sidonius’ association with Gibichung rule continued after his elevation 
as bishop of Clermont in c.470. A surprising number of letters that have been 
dated to the period between his consecration and the transfer of Clermont to 
the Visigoths are thought to have been written on visits to Lyon or Vienne132. 
Some of these visits clearly had ecclesiastical justification, for instance Sido-
nius’ attendance at the dedication of the cathedral of Lyon133, his presence in 
the same city at the time of the election of a bishop of Chalon-sur-Saône134, 
and in Vienne following the death of Claudianus Mamertus135. But on other 
occasions he was unquestionably to be found in the Rhône valley for political 
reasons136.

Why this silence over his association with the Gibichungs? Perhaps be-
cause Sidonius thought his audience wanted a depiction of a more obviously 
Roman world. Equally important, as Mathisen has argued, it would seem that 
Sidonius collected his letters in 477-478, at the time of his exile at the fortress 
of Liviana137: in other words in the shadow of Euric. It is surely no coincidence 
that the collection contains no Burgundian equivalent to the description of 
the Visigoth Theodoric II138, which comes significantly as the second letter of 
the entire collection, or to the panegyric of Euric’s court139. The Gibichungs 
are almost written out of the story, despite the fact that Sidonius had worked 
with them for more than a decade – far longer than he was subject to Visig-
othic authority. Gundioc and Gundobad are entirely absent. Chilperic is only 
there to reflect on Patiens, and for his reaction to Nepos. The closeness of 
Sidonius’ family to the Gibichungs is only hinted at in the author’s ability to 
protect his uncles over an affair at Vaison140, and in the allusion to the famil-
iaritas of his brother-in-law Ecdicius with reges141. To have stated any more 
might have risked a further outburst of anger from Euric. For the full story of 
Sidonius’ Burgundian relations we have to turn to the epitaph.

With this in mind we need to return to the events of 471/4: I shall group 
all Sidonius’ letters on Visigothic aggression against Clermont together. The 
chronology is unclear – but for our present purposes that is immaterial. The 
point that I want to emphasise is that until Clermont was handed over to the 
Visigoths in 475, the civitas was in territory that was technically under the 
jurisdiction of Roman authority, which means that it was under one of the 
Gibichung magistri militum. Thus, when Ecdicius raised a private army to 

132  Sidonius Apollinaris, epp. II, 4; 10; III, 6; 9; 14; IV, 1; 11; 25; V, 4; 6; 7; 16; VII, 14; 15; VIII, 6.
133  Sidonius Apollinaris, ep. II, 10.
134  Sidonius Apollinaris, ep. IV, 25.
135  Sidonius Apollinaris, ep. IV, 11.
136  Sidonius Apollinaris, ep. V, 6; 7; 16.
137  Mathisen, Dating the letters of Sidonius.
138  Sidonius Apollinaris, ep. I, 2.
139  Sidonius Apollinaris, ep. VIII, 9.
140  Sidonius Apollinaris, epp. V, 6-7.
141  Sidonius Apollinaris, ep. III. 3, 9.



126

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

break a Visigothic siege, although he had no official position142, he must tech-
nically have been acting on behalf of Chilperic143 – this is the familiaritas 
regum in action. Sidonius himself presents the city as being caught between 
the Visigoths and the Burgundians144, which is not to say that it was disputed 
between two kingdoms, since here the Burgundians represent Rome. During 
the early years of his episcopate Sidonius was bishop of a city subject to the ju-
risdiction of the Gibichung magister militum, and the fact that he sometimes 
wrote from Lyon and Vienne suggests that he maintained close contact with 
the governor’s court.

5.  Imperial politics and the return of Gundobad to Gaul

In response to Euric’s initial onslaught on Clermont and the cities of 
Provence in 471, Anthemius had sent an army to Gaul under his son, Anthe-
miolus, who was, however, defeated and killed145. This prompted a change of 
tack on Anthemius’ part, and better relations between the Romans and Visig-
oths were established following a legation led by a cousin of Sidonius146. It 
seems that one result was the transfer of Ecdicius to Italy. At approximately 
this moment Ricimer and Anthemius fell out147. According to Malalas, Rici-
mer summoned his nephew Gundobad, the magister militum, from Gaul: 
the young Burgundian killed Anthemius in St Peter’s and then returned to 
Gaul148. Some parts of this account are improbable. We do know that Gundo-
bad was involved in the killing of Anthemius149, though the murder may have 
taken place in San Crisogono, not in St Peter’s150, but we may doubt whether 
the Gibichung was summoned from Gaul, and he was almost certainly not the 
magister militum per Gallias. Chilperic was still alive, and there is every rea-
son for thinking that he was still in post, at least in Ricimer’s eyes, although 
Anthemius may have tried to replace him with Bilimer151, who is reported to 

142  Janniard, Objectifs et moyens de la politique militaire d’Anthémius, pp. 245-247.
143  Sidonius Apollinaris, ep. III, 3, 5-6; Harries, Sidonius Apollinaris and the Fall of Rome, pp. 
228-230.
144  Sidonius Apollinaris, ep. IV, 4, 1.
145  Chronicle of 511, 649 (s.a. 470-471); Janniard, Objectifs et moyens de la politique militaire 
d’Anthémius, pp. 237-238.
146  Sidonius Apollinaris, ep. III, 1, 5; Delaplace, La fin de l’empire romain d’Occident, pp. 250-
251.
147  Janniard, Objectifs et moyens de la politique militaire d’Anthémius, pp. 238-240.
148  Ioannes Malalas, Chronographia, 273-275. See MacGeorge, Late Roman Warlords, pp. 
256-257.
149  Chronicle of 511, 650, s.a. 471/2; Paulus Diaconus, Historia Romana, XV, 3-4; Roberto, Il 
terzo sacco di Roma e il destino dell’Occidente (luglio 472); Roberto, La corte di Antemio e i 
rapporti con l’Oriente, pp. 161-176.
150  Ioannes Antiochenus, fr. 209 (1) = Priscus, fr. 64.
151  Paulus Diaconus, Historia Romana, XV, 3-5; MacGeorge, Late Roman Warlords, pp. 253-
255.



127

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[17]

have made an unsuccessful attempt to support the emperor in Italy152. More-
over, Gundobad cannot have left Italy for Gaul after Anthemius’ death. The 
emperor was killed on 11 July 472153: Ricimer died on 19 August154. Olybrius, 
who had replaced Anthemius, then appointed Gundobad as patricius, in oth-
er words to Ricimer’s position, but the new emperor himself then died on 23 
October or 2 November155. Gundobad now appointed his own emperor Glycer-
ius, early in 473156. The speed of events would seem to demand that Gundobad 
was in Italy for the whole of this period. In the ensuing months he probably 
occupied himself in Liguria – that at least seems to be the implications of a 
statement in Ennodius’ Vita Epiphanii157. The court of Constantinople, how-
ever, never approved the appointment of Glycerius, and instead sent Julius 
Nepos to take up the imperial position158. This prompted the withdrawal of 
Gundobad to Gaul.

It was the establishment of Nepos as emperor in Italy that radically al-
tered the position of the Gibichungs. Hitherto as agents of Ricimer they had 
been representatives of the Italian government, even though the turn-over of 
emperors had meant a regular shift of allegiance. But with the arrival of Ne-
pos, the Gibichungs could no longer claim to represent the western imperial 
court. Nepos, moreover, seems to have gone out of his way to win over ex-
actly the senatorial families with whom the Burgundians had been working. 
Sidonius’ uncles Apollinaris and Thaumastius became mixed up with a plot 
in favour of the new emperor, involving the city of Vaison, which infuriated 
Chilperic159. At the same time Nepos elevated Ecdicius to the office of patri-
cius160, an action which must have caused Sidonius some problem – for he was 
certainly proud on his cousin’s part, but he must have realised the difficulty 
in which that placed the family as a whole. And the title of patricius was one 
that Gundobad had held under Olybrius and Glycerius.

Moreover, Sidonius himself soon realised the downside of Nepos’ poli-
cy, when the emperor opened up negotiations with Euric, which involved the 
cession of several Provençal cities and of Clermont to the Visigoths. Sidoni-
us’ horror is well known161, as is his exile following Euric’s take-over of the 
Auvergne. What historians have not emphasised enough is that this negoti-
ation was striking at the authority of the Gibichung magister militum. That 
Nepos was concerned primarily with the breaking of Gibichung power is also 

152  Paulus Diaconus, Historia Romana, XV, 3-5; Ioannes Antiochenus, fr. 209 (1) = Priscus, fr. 
64; Delaplace, La fin de l’empire romain d’Occident, p. 250.
153  Consularia italica (Fasti Vindobonenses priores/Pascale Campanum), 606.
154  Consularia italica (Fasti Vindobonenses priores/Pascale Campanum), 607; Cassiodorus, 
Chronica, 1293.
155  Consularia italica (Fasti Vindobonenses priores/Pascale Campanum), 608-609.
156  Ioannes Antiochenus, fr. 209 (2) = Priscus, fr. 65; Cassiodorus, Chronica, 1295.
157  Ennodius, Vita Epiphanii, 140, 151, 157-162.
158  Ioannes Antiochenus, fr. 209 = Priscus, fr. 65; Anonymus Valesianus, 36.
159  Sidonius Apollinaris, epp. V, 6 and 7.
160  Sidonius Apollinaris, ep. V, 16; Jordanes, Getica, 240-241.
161  Sidonius Apollinaris, epp. VII, 6 and 7.



128

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[18]

suggested by the surviving distribution of the emperor’s coinage. Coins of Ne-
pos are rarely to be found in southern and eastern Gaul, but three significant 
hoards at Vidracco in Piedmont, Braone in Lombardy and San Lorenzo/Se-
bato in Alto-Adige, were buried near major routes across the Alps. This may 
suggest the establishment of substantial military forces in three of the valleys 
which gave access to Gibichung territory162.

Who, then, was the magister militum per Gallias following Gundobad’s 
return? We can be sure that Chilperic was still in post at the time of the Vaison 
affair. On the other hand this is the last that we hear of him explicitly. Some 
have wondered whether there was a war between Chilperic and Gundobad, 
in which the younger man emerged as the victor. There may be some support 
for this theory, if Chilperic is understood to be the father of Chrotechildis, 
who would marry the Frankish king Clovis. According to Gregory of Tours 
this Chilperic was a brother of Gundobad163. But Gregory is the only fifth- or 
sixth-century source to suggest that there were two Chilperics (all the later 
sources depend on him), and he may have been mistaken. It is possible that 
there was only one Chilperic, the brother of Gundioc, and that he was the 
father of Chrotechildis. In which case, he probably was killed by Gundobad. 
There is, however, not enough evidence to be certain. Given the threat posed 
by Euric, it is unlikely that Gundobad and his uncle fought each other in 474 
or the years immediately following.

A little-noted passage in Sidonius suggests that there was someone acting 
alongside Chilperic in 474. In the second of his letters on the Vaison affair, Si-
donius remarks that a new Tanaquil is tempering the actions of Lucomon (the 
elder Tarquin), and a new Agrippina is moderating those of Germanicus164. It 
would seem that Lucomon should be identified with Chilperic, and Tanaquil 
with his unnamed wife. But Agrippina might be a reference to the wife of 
another leading official, who is perhaps compared to Germanicus165. This sec-
ond official is unlikely to have been Gundobad, as it is probable that the letter 
marginally antedates his return to Gaul. An alternative candidate who might 
be identified with Germanicus is Gundobad’s younger brother, Godegisel. His 
wife, Theodelinda, like the unnamed wife of Chilperic is known to have been 
a pious catholic166. The same can be said of the wife of Gundobad167.

On returning to Gaul it is possible that Gundobad did not settle in Lyon, 
but rather in Geneva. A fragmentary inscription records what appears to have 
been an expansion of the city’s walls: «[Gund]obadus rex clement[i]ss[imus] 
emolumento propr[i]o … spatio mult[ipl]icat»168. And there is also a statement 

162  Fischer and Wood, Vidracco, Braone and San Lorenzo: recruitment or dilectio.
163  Gregorius Turonensis, Decem libri historiarum, II, 28.
164  Sidonius Apollinaris, ep. V, 7. I owe the observation to George Woudhuysen.
165  On Chilperic’s wife, Sidonius Apollinaris, ep. VI, 12, 13.
166  Passio Ursi et Victoris, ed. Lütolf, p. 174; Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, 
pp. 294-297, 345-347.
167  On Gundobad’s wife, Caretena, Kampers, Caretena – Königin und Asketin.
168  Corpus inscriptionum medii aevi Helvetiae, II, n. 7, p. 36.



129

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[19]

in the Notitia Galliarum: «Civitas Genavensium quae nunc Geneva a Gun-
dobado rege Burgundionum restaurata»169. Traditionally, this restoration has 
been placed after the year 500170. And there is indeed a reference to destruc-
tion in the region of Geneva in the early sixth centry, in that Avitus preached 
a sermon at the rededication of a Genevan basilica «quam hostis incenderat», 
probably between 500 and 515171. But there is, in fact, no reason for placing 
the expansion of the city’s fortifications that late. Perhaps the extension was 
the result of the arrival of Gundobad, who surely had a sizeable military reti-
nue. It may be that for a short period after 474 he stationed himself in Gene-
va, leaving Chilperic in post in Lyon. Strategically such a move would make 
sense, given the threat posed by Julius Nepos. If Gundobad did come to blows 
with Chilperic, it was probably in the late 470s or 480s – perhaps at a moment 
after the death of Euric in 484, when the threat of Visigothic expansion had 
passed.

There is one other action that we might associate with either Chilperic or 
Gundobad, and that is the exile of Faustus of Riez172. Faustus is always taken 
to be the victim of Euric, and it is true that Euric did manage to force bishop 
Marcellus of Die into exile173. But no source ascribes Faustus’ exile to Euric. 
Moreover, there is no reason for thinking that Riez was in the Visigothic king-
dom, and indeed in a letter written in c.476 (by which time he was a subject 
of Euric), Sidonius implies that he and Faustus were in different kingdoms174: 
crossing boundaries is stated as a major problem. Moreover, although Faustus 
did unquestionably go into exile in Visigothic territory, unlike Sidonius under 
arrest at Liviana, he seems to have been free to move around175. A possible 
scenario is that the Gibichungs turned on Faustus for his role in negotiating 
the transfer of Clermont and Provence to the Goths. He would not be the only 
bishop driven out of Burgundian territory at approximately this time. There is 
also the flight of Aprunculus of Langres to Clermont176, an episode that we can 
date to 479, since the fugitive arrived in time to be elected bishop in succes-
sion to Sidonius, whose death date can now be determined from his epitaph177.

Whatever one thinks of the exile of Faustus, it would seem that it was the 
arrival of Nepos that transformed the position of the Gibichungs from being 
the chief henchmen of the West Roman Emperor in Gaul to being opponents 
of the Italian government. The new emperor was the chief factor both in the 
departure of Gundobad from Italy, and in the realignment in imperial policy 
that saw a shift from a link with the Gibichungs to negotiation with Euric.

169  Notitia Galliarum, p. 600.
170  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, p. 362.
171  Avitus, Homily 19, ed. Peiper, pp. 130-131.
172  Faustus Reiensis, epp. 2-5.
173  Vita Marcelli, 4,
174  Sidonius Apollinaris, ep. IX, 3, 2.
175  Faustus Reiensis, epp. 2-5.
176  Gregorius Turonensis, Decem libri historiarum, II, 23.
177  Furbetta, L’epitaffio di Sidonio Apollinare, pp. 248-251.



130

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[20]

6.  Gundobad

Our first clear evidence for Gundobad’s rule in the valleys of the Rhône and 
Saône comes with his invasion of Liguria, in the course of the war between 
Odoacer and Theodoric in c.490, which is recorded by Ennodius178. By 494-
496, when Epiphanius of Pavia was sent to negotiate the liberation of Italians 
taken captive during the raid, Gundobad was resident in Lyon. He deputed 
the management of the restitution to the Roman noble Laconius179. The latter 
was a correspondent of Ennodius180, which may account for the considerable 
detail relating to the mission contained in the Vita Epiphanii. Gundobad’s 
brother, Godegisel, also arranged for the return of Italian captives from the 
region of Sapaudia181. This has led to the assumption that Burgundian king-
ship was divided at this point182. But Ennodius never describes Godegisel as 
king, although he does use the titles princeps and rex for Gundobad183. He is 
simply germanus regis. In other words, Godegisel had an official residence in 
Geneva184, but whatever office he exercised (and clearly he had some authori-
ty)185, it was not equivalent to that of Gundobad. Indeed, Avitus states that he 
had been provided for by his older brother186. Moreover, a law which seems to 
refer to the civil war of 500 between Gundobad and Godegisel uses the phrase 
crimina maiestatis – treason – implying that the latter and his followers were 
rebels against the ruler187. That Gundobad had in some way appointed Gode-
gisel makes it clear that we are not dealing here with some traditional division 
of Burgundian rule, as has been suggested188. Rather, we should be looking at 
the hierarchies of Roman regional organisation. It may be worth noting that 
Sapaudia boasted two military posts in the Notitia dignitatum189. Perhaps the 
Gibichung rulers in Geneva effectively took over the duties of earlier Roman 
officials in the region, combining them with a concern to defend the region 
from any incursions from Italy. 

In order to understand the position of Godegisel we can make comparison 
with the years after 500, when we have good evidence for Gundobad’s son 
Sigismund having a court in Geneva, but at the same time being subordinate 
to his father. Exactly when this arrangement was put in place is unclear, but 

178  Ennodius, Vita Epifani, 136-184. See Shanzer, Two clocks and a wedding, pp. 228-230.
179  Ennodius, Vita Epifani, 168-170.
180  Ennodius, epp. II, 5; III, 16; V, 24. See Stroheker, Der senatorische Adel im spätantiken 
Gallien, p. 187.
181  Ennodius, Vita Epifanii, 174.
182  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, pp. 155-158.
183  Ennodius, Vita Epifanii, 140, 169 (princeps), 154, 155, 164, 166, 171, 174 (rex).
184  Ibidem, 174: «fuit Genavae, ubi Godigisclus germanus regis larem statuerat».
185  See Gregorius Turonensis, Decem libri historiarum, II, 32; Marius Aventicensis, Chronica, 
s.a. 500.
186  Avitus, ep. 5: «ipse … vestra natura circumdedit bonis vestris».
187  Forma et expositio Legum, VII, 6; Wood, Burgundian Law-making, 451-524, p. 19.
188  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, p. 154.
189  Notitia dignitatum, Occ. XLII, ed. Seeck, pp. 215-216.



131

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[21]

it may have been as early as 500 or 501: indeed, Sigismund may have simply 
taken over the position of Godegisel, after failure of the latter’s uprising. In 
515 he is described as in «tribunali aliquibus iunior»190, although he already 
boasted the title rex191. Avitus appears to have used the phrase «in tribunali 
unus prae omnibus» to describe Gundobad192. Sigismund also attended his fa-
ther’s Easter court on at least one occasion193. We may guess that the political 
hierarchy was similar when Godegisel was based in Geneva. And we can infer 
that Gundobad’s brother, along with his wife, was to be found on occasion in 
Lyon, given that the royal couple was supposedly involved in the foundation 
of St. Pierre in that city194. In fact we know more about the activities of Gode-
gisel’s wife, Theodelinda, than we know about him, since she also founded the 
church of St Victor in Geneva195.

There is one additional piece of information, provided by Gregory of 
Tours, relating to Gundobad that we can probably place in the 480s or 490s. 
After a party of Burgundians had plundered the shrine of St Julian at Brioude, 
Gundobad’s wife intervened to ensure that the booty was returned.196 This 
raid may have been more than a simple act of plunder: according to Fredegar, 
Euric himself made gifts to the shrine197, which was also endowed by his dux 
Victorius198. Senior members of the Visigothic court, in other words, were de-
liberately promoting the cult of Julian at Brioude.

7.  Burgundian settlements

At this point we need to turn to the question of the Burgundian settlement. 
There has been considerable debate about the nature of the settlement ever 
since Walter Goffart’s ground-breaking Barbarians and Romans, published 
in 1980199. It is not my intention here to go over the nature of the settlement, 
or rather settlements, for there were a number of them, one of which may have 
conformed to Goffart’s central model of tax allocation, while others did not200. 
Rather, I want to consider the settlements as an aspect of the policies of the 
magistri militum. The key text here is clause 54 of the Liber Constitutionum. 
This states that «licet eodem tempore, quo populus noster mancipiorum ter-

190  Avitus, hom. 25.
191  Avitus, epp. 8, 29.
192  Avitus, hom. 24. For an interpretation of this homily, Perrat and Audin, Alcimi Ecdicii Aviti 
viennensis episcopi homilia, pp. 433-451.
193  Avitus, epp. 76, 77.
194  Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, pp. 345-347.
195  Passio Ursi et Victoris, ed. Lütolf, p. 174; Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, 
pp. 294-297.
196  Gregorius Turonensis, Liber de virtutibus sancti Juliani, 7-9.
197  Fredegarius, Chronicae, III, 13.
198  Gregorius Turonensis, Decem libri historiarum, II, 20.
199  Goffart, Barbarians and Romans, pp. 127-161.
200  Wood, L’installation des burgondes dans l’empire romain.



132

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[22]

tiam et duas terrarum partes accepit, eiusmodi a nobis fuerit emissa praecep-
tio, ut quicumque agrum cum mancipiis seu parentum nostrorum sive nostra 
largitate perceperat, nec mancipiorum tertiam nec duas terrarum partes ex 
eo loco, in quo ei hospitalitas fuerat delegata requireret»201. Here we can note 
several stages of land distribution. The lawgiver had distributed land, as had 
his predecessors, and there had been a subsequent more general distribution 
of property, all prior to this legislation. Unfortunately, the law contains no 
date, nor is the lawgiver identified, but since it goes on to regulate the rights 
of Romans as well as Burgundians we may guess that this is one of the leges 
mitiores issued by Gundobad, to appease the Romans after the rebellion of 
Godegisel in 500202. It would seem, then, that the general distribution of land 
was made by Gundobad, who had already allocated land to some groups, as 
had his predecessors, presumably Gundioc and Chilperic. We can probably 
see the outcome of some of these settlements in the toponymic evidence, for 
instance that of the region of Lure, to the north of Besançon203, and and in the 
epigraphic evidence, which indicates the presence of Burgundian notables in 
a small number of centres204.

What is perhaps most interesting for our purposes is the implication that 
some followers of Gundioc and Chilperic received land long before the general 
distribution, which would seem to have been made by Gundobad, who had 
himself already provided for some of his followers. We have one possible il-
lustration of this piece-meal settlement in the time of Chilperic in the passage 
in the Vita patrum Iurensium already cited, where Lupicinus suggests that 
his accuser is under threat from a new hospes205. Alongside clause 54 of the 
Liber Constitutionum we also need to set the Constitutio Extravagans XXI, 
12, which talks of a current prescription for the Burgundians of half the land, 
with the Romans retaining the other half and all the slaves206. How this can be 
squared with law 54 is entirely unclear. It is not easy to provide a context for 
the laws of the Constitutiones Extravagantes, but clause XXI must postdate 
507, because it refers to the reign of Alaric II in the past and talks of Goths 
who had been held captive by the Franks207.

Why some groups were settled before others is a question worth posing. 
It suggests that we are not dealing with the settlement of a people in the pe-
riod after 456, but rather with that of privileged groups among the followers 

201  Liber Constitutionum, 54: «[it] was commanded at the time the order was issued whereby 
our people [populus noster] should receive one-third of the slaves, and two-thirds of the land, 
that whoever had received land together with slaves either by gift of our predecessors or of our-
selves, should not require a third of the slaves nor two parts of the land from that place in which 
hospitality had been assigned him».
202  Innes, Land, freedom, and the making of the Medieval West, pp. 51-53; Wood, The legisla-
tion of magistri militum: the laws of Gundobad and Sigismund.
203  Chambon, Une “île” de toponymes burgondes.
204  Escher, Genèse et évolution du deuxième royaume burgonde (443-534), vol. 1, pp. 150-164.
205  Vita patrum Iurensium, II, 10 (94).
206  Constitutiones extravagantes, XXI, 12.
207  Ibidem, 4, 7.



133

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[23]

of the Gibichings, and those privileged groups were surely first and foremost 
military. And here it is useful to recall the significance of the phrase populus 
noster in the Burgundian laws208. Not all the followers of Gundioc, Chilperic 
and, especially Gundobad, who had been active in Italy, and who presuma-
bly returned to Gaul with men who had been members of Ricimer’s retinue, 
would have been “ethnic Burgundians”.

Although I make no attempt to attempt to provide a chronology for the 
various stages of distribution, it is worth stressing that our narrative sources 
imply a sequence of settlements. There is the initial settlement in Sapaudia209, 
although as we have seen that is problematic. There is then the division of 
land between Burgundians and senators dated 456 by Marius of Avenches210, 
which is presumably the same as the settlement ascribed to the year 457 in the 
Prosper Havniensis211. A different memory of this may be preserved in Frede-
gar’s (erroneous) statement that in c.373 an agreement was made between the 
Burgundians and the Gauls of Lugdunensis, in which the Burgundians and 
their families received land, while the Romans received tax exemptions212. 
The date is clearly incorrect. If these references include the taking control 
of Lyon in 456-457, which is probable, then one should note that Majorian’s 
retaking of the city must have rendered all of these grants (except for the ini-
tial settlement in Sapaudia) null and void, although some arrangement must 
have been made for the Burgundians after their expulsion. In other words, 
none of these early arrangements are likely to be reflected in the Liber Con-
stitutionum. However, some subsequent settlements of barbarians must have 
been authorised by Gundioc and Chilperic. And presumably one further set-
tlement would have been that of the followers of Riotamus, the general who 
transferred his troops either from Britain to the continent, or simply from 
Brittany to the valley of the Loire, to support the emperor Anthemius213. After 
his defeat at the hands of the Visigothic troops of Euric, Jordanes relates that 
Riotamus, together with his surviving followers, «ad Burgundionum gentem 
vicinam, Romanisque in eo tempore foederatam, advenit»214, while Sidonius’ 
letter to the British leader suggests that he settled in the vicinity of Lyon215. 
The followers of Riotamus might well have fallen under the designation of 

208  Wood, The legislation of magistri militum: the laws of Gundobad and Sigismund.
209  The Gallic Chronicle of 452, 128. 
210  Marius Aventicensis, Chronica, s.a. 456.
211  Consularia italica (Prosper Havniensis), 583.
212  Fredegarius, Chronicae, II, 46.
213  Charles-Edwards, Wales and the Britons, 350-1064, pp. 59-60. Janniard, Objectifs et moy-
ens de la politique militaire d’Anthémius, p. 248. I am inclined to believe that Riotamus came 
originally from Britain, although he may have been established in Armorica before fighting on 
behalf of Anthemius: Wood, La Vita Germani: Constance de Lyon et son public.
214  Jordanes, Getica, XLV, 47-48: «came to the neighbouring Burgundian people, who were 
federated to the Romans at that time». Janniard, Objectifs et moyens de la politique militaire 
d’Anthémius, pp. 234-235, 247-249.
215  Sidonius Apollinaris, ep. III, 9. See also Gregorius Turonensis, Decem libri historiarum, II, 
18.



134

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[24]

populus noster. It is worth remembering that the Breviary of Alaric, a reduced 
version of the Theodosian Code, with additional legal material, was issued for 
the populus noster of the Visigothic kingdom. Here it is clear that the phrase 
includes (indeed is primarily concerned with) Romans216. Subsequently there 
must have been a settlement of whatever following accompanied Gundobad 
back from Italy in 474. And it is clear that there were various other incoming 
groups, who must also have been accommodated.

	 It is worth pausing a little longer on the question of who authorised 
these settlements. That in Sapaudia was no doubt determined by the impe-
rial government, like that of the Visigoths – in the Burgundian case we may 
assume that Aetius was the mastermind217. But the settlement recorded by 
the Consularia italica was supposedly agreed with the Visigothic king The-
odoric218. The settlement in Lugdunensis Prima, we are told, was arranged 
between the Burgundians and the senators219. Neither of these was official-
ly sanctioned by the imperial government. By contrast, the settlements or-
ganised by Gundioc, Chilperic and Gundobad would have been authorised 
by them as magistri militum220: they were thus imperial, even though, in the 
last instance, Gundobad was the representative of an emperor who had been 
replaced.

8.  The legislation of Gundobad and Sigismund

With Gundobad’s arrival in Gaul in 474 the link between the western 
emperor and the Gibichungs was broken. But Gundobad continued to act as 
an imperial official. We know that he continued to see himself as magister 
militum down to 516221. His invasion of Liguria during the course of the war 
between Odoacer and Theodoric the Ostrogoth is admittedly rather more the 
action of a rival generalissimo that that of an imperial agent. And, unfortu-
nately, we do not know whether he was aligned with either of the antagonists. 
In 500, in the aftermath of the uprising of his brother Godegisel, his first ac-
tion seems to have been to condemn the rebels as being guilty of maiestas222, 
a crime that was closely related to the issue of military infidelitas in Roman 
law223.

216  Lex Romana Wisigothorum, prologus.
217  Stickler, Aëtius: Gestaltungsspielräume eines Heermeisters im ausgehenden Weströmis-
chen Reich, pp. 198-203; Mazzarino, Aezio, la Notitia dignitatum e i Burgundi di Worms.
218  Consularia italica (Prosper Havniensis), 583.
219  Marius Aventicensis, Chronica, s.a. 456.
220  Esders, Die Integration der Barbaren, pp. 43, 45.
221  Avitus, epp. 93, 94.
222  Forma et Expositio Legum, VII, 6. Wood, Burgundian law-making, 451-534, pp. 19-20. 
Eisenberg, A new name for a new state: the construction of the Burgundian regio.
223  Esders, Spätromisches Militärrecht in der Lex Baiuvariorum, p. 64.



135

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[25]

Godegisel, who was clearly dissatisfied with his status in Geneva, had al-
lied secretly with Clovis to overthrow his older brother. But although Gundo-
bad was defeated and had to retreat to Avignon, he came to an agreement with 
the Frankish king, and then turned on Godegisel, who tried to defend him-
self in Vienne, but was killed after the fall of the city. Thereafter, Gundobad 
dealt with the rebels, before issuing leges mitiores, according to Gregory of 
Tours, which were intended to answer the grievances of the Romans by con-
trolling the actions of the ruler’s barbarian following224. It is likely that some 
of these leges mitiores are preserved in the Liber Constitutionum issued by 
Gundobad’s son Sigismund in 517225. Peter Heather has also advanced strong 
arguments for thinking that Gundobad compiled a lawbook shortly after 500, 
and that there are traces of it in the first forty-one clauses of the Liber Con-
stitutionum226. In addition, it is likely that he had a collection of Roman law 
put together at the same time, and that this underlies the so-called Lex Roma-
na Burgundionum, the Forma et Expositio Legum227. This was remarkably 
well-informed law, not just taking material from the Codex Theodosianus, 
but also from subsequent imperial novels228. Such legislation may look like a 
usurpation of imperial prerogative, but we should remember here the earlier 
legislation prepared by Syagrius and Sidonius for the Gibichungs. Gundobad 
was acting as his father and uncle had acted in their capacity as magistri mil-
itum229. But it is particularly striking that, following a challenge to his author-
ity, his reaction was to resort to the promulgation and collection of (largely 
Roman) law.

The shadow of the Empire loomed over the last years of Gundobad’s reign 
and the first of Sigismund’s in other ways. At least a year before his death 
in 516, Gundobad set about arranging the transfer of the office of magister 
militum, which he apparently continued to claim, to his son230, even though 
the latter had already been accorded the title of patricius, presumably by the 
emperor231, and rex, by the Burgundians232. The concession of the title of mag-
ister militum seems to have followed in due course, but not before Gundobad’s 
death233. The Gibichungs were still technically imperial agents. Indeed the 
Empire seems to have been playing around with a model of dominance that 

224  Innes, Land, Freedom, and the Making of the Medieval West, provides a broader context 
for the legislation.
225  Wood, Burgundian law-making, 451-534, pp. 9-11.
226  Heather, Law and society in the Burgundian kingdom, pp. 127-128.
227  Wood, Burgundian law-making, 451-534, pp. 11-12.
228  Ibidem, p. 11.
229  Wood, The legislation of magistri militum: the laws of Gundobad and Sigismund.
230  Avitus, epp. 93, 94.
231  Avitus, epp. 9, 94.
232  Marius Aventicensis, Chronica, s.a. 515.
233  Avitus, ep. 94. Shanzer and Wood, Avitus of Vienne, Letters and Selected Prose, pp. 149-
153; Wood, The Burgundians and Byzantium, pp. 5-6.



136

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[26]

might best be thought of as a commonwealth, in which the Successor States 
were to be understood as dependencies of Byzantium234.

One of the first known actions of Sigismund after his accession was the 
issuing of a law book, which he did early in the second year of his reign (517), 
at the Easter court, which was clearly the ceremonial highpoint of the year235. 
Like his father in 500, the new ruler saw the issuing of law as an act of personal 
legitimation. The Liber Constitutionum is sometimes called the Burgundian 
Code. This it most certainly is not: there is very little in it that deals exclusive-
ly with Burgundians, although a good number of clauses deal with relations 
between Romans and barbarians. And we should remember that the barbari-
ans in the Code are not simply the Burgundians, but also populus noster, and 
even barbari, in general236. Taking this alongside the apparent insignificance 
for the Gibichungs of the concept of a regnum, we can see that the Burgundi-
an province (the word provincia is used regularly)237, or region (regio)238, was 
never a barbarian kingdom as is often assumed in modern historiography. 
Rather it was an imperial left-over. The Gibichungs were the pro-imperialists 
par excellence between the battle of the Catalaunian Plains and 474. They can 
best be compared with Stilicho, Ricimer, and Aspar239. They never abandoned 
the empire: rather Julius Nepos betrayed them – and so, in a sense, did Sido-
nius, by carefully obscuring the extent to which he and his family worked with 
the Burgundian magistri militum. Even after 476 the Gibichungs attempted 
to maintain a Roman province, and indeed they did so with the help of rela-
tives of Sidonius and heirs of his fellow senators: among the closest advisers 
of Gundobad and Sigismund were Sidonius’ nephew Avitus of Vienne, and his 
friends240. In the early sixth century they were in close contact with Byzan-
tium, and even acted in certain respects as Byzantine agents241. As a result 
the Gibichung province was never a barbarian kingdom – it is only after it 
had been consumed by the Merovingian Teilreiche that Burgundia could be 
placed firmly in the world of the Successor States242.

234  Wood, A Byzantine Commonwealth, 476-533.
235  Wood, Burgundian law-making, 451-534, pp. 6-7.
236  Ibidem, p. 3.
237  Favrod, Histoire Politique du Royaume Burgonde, p. 131.
238  Eisenberg, A new name for a new state: the construction of the Burgundian regio.
239  MacGeorge, Late Roman Warlords.
240  Shanzer and Wood, Avitus of Vienne, Letters and Selected Prose, pp. 162-242, 315-350; 
Gregorius Turonensis, Decem libri historiarum, II, 32; Fredegarius, Chronicae, III, 18, 23.
241  Wood, The Burgundians and Byzantium, p. 7.
242  Wood, A Byzantine Commonwealth, 476-533. This paper was originally written as a lecture 
that was given at the Scuola normale in Pisa in 2019, at the invitation of Fabrizio Oppedisano. I 
am greatly indebted to Professor Oppedisano for his comments on the lecture and the draft text.



137

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[27]

Works cited

P. Amory, The meaning and purpose of ethnic terminology in the Burgundian laws, in «Early 
Medieval Europe», 2 (1993), pp. 1-28.

F. Anders, Flavius Ricimer. Macht und Ohnmacht des weströmischen Heermeisters in der 
zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts, Frankfurt-am-Main 2010.

Anonymus Valesianus, in Ammianus Marcellinus, ed. J.C. Rolfe, vol. III, Cambridge, Mass., 
1940, pp. 506-569.

Avitus:
	 Alcimi Ecdicii Aviti Viennensis Opera, ed. R. Peiper, Berlin 1883 (MGH, Auctores antiquis-

simi, VI, 2).
K. Binding, Die burgundisch-romanische Königreich, Leipzig 1868.
Les canons des conciles mérovingiens (VIe-VIIe siècles), vol. I, ed. J. Gaudemet and B. Bas-

devant, Paris 1989 (Sources Chrétiennes, 353).
Cassiodorus, Chronica, in Chronica minora saec. IV, V, VI, VII, ed. T. Mommsen, II, Berlin 1894 

(MGH, Auctores antiquissimi, XI), pp. 109-161.
Cassiodorus, Variae, ed. T. Mommsen, Berlin 1894 (MGH, Auctores antiquissimi, XII).
J.P. Chambon, Une “île” de toponymes burgondes en *-ingôs dans les environs de Lure (Haute-

Saône): quels éclairages pour l’histoire du peuplement?, in «Revue de linguistique ro-
mane», 84 (2020), pp. 1-25.

T.M. Charles-Edwards, Wales and the Britons, 350-1064, Oxford 2013.
Chronica minora saec. IV, V, VI, VII, vol. I, ed. T. Mommsen, Berlin 1892 (MGH, Auctores an-

tiquissimi, IX).
Constitutiones extravagantes, in Leges Burgundionum, ed. L.R. de Salis, Hannover 1892 

(MGH, Leges nationum germanicarum, II, 1), pp. 117-122.
Consularia italica, in Chronica minora saec. IV, V, VI, VII, vol. I, ed. T. Mommsen, Berlin 1892 

(MGH, Auctores antiquissimi, IX), pp. 249-339.
Corpus inscriptionum medii aevi Helvetiae, II, Die Inschriften der Kantone Freiburg, Genf, 

Jura, Neuenburg und Waadt, ed. C. Jörg, Fribourg 1884.
C. Delaplace, La fin de l’empire romain d’Occident. Rome et les Wisigoths de 382 à 531, Rennes 

2015.
Epistolae Arelatenses Genuinae, ed. W. Gundlach, in Epistolae merowingici et karolini aevi, I, 

Berlin 1892 (MGH, Epistolae, III), pp. 5-82.
M. Eisenberg, A new name for a new state: the construction of the Burgundian regio, in The 

Fifth Century: Age of Transition: Proceedings of the 12 Biennial Shifting Frontiers in Late 
Antiquity Conference, ed. by J.W. Drijvers and N. Lenski, Bari 2019, pp. 157-167.

Ennodius, Vita beatissimi viri Epifani episcopi Ticinensis, in Opera, ed. F. Vogel, Berlin 1885 
(MGH, Auctores antiquissimi, VII), pp. 84-109.

K. Escher, Génèse et évolution du deuxième royaume burgonde (443-534): les témoins 
archéologiques, 2 vols. Oxford 2005 (BAR International Series, 1402).

S. Esders, Die Integration der Barbaren im Lichte der römischrechtlichen Abtretung (cessio) 
fiskalischer Forderungen. Ein Beitrag zur Entstehung des nachrömischen Privilegienzeit-
alters, in Expropriations et confiscations dans les royaumes barbares, Rome 2012, pp. 
29-47.

S. Esders, Spätromisches Militärrecht in der Lex Baiuvariorum, in Civitas, Iura, Arma. Orga-
nizzazioni militari, istituzioni giuridiche e strutture sociali alle origini dell’Europa (sec. 
III-VIII), Atti del Seminario Internazionale Cagliari 5-6 ottobre 2012, ed. by F. Botta and 
L. Loschiavo, Lecce 2015, pp. 43-78.

Expropriations et confiscations dans les royaumes barbares: une approche régionale, ed. by P. 
Porena and Y. Rivière, Rome 2012.

Forma et expositio Legum: Lex Romana, sive forma et expositio legum romanarum, in Leges 
Burgundionum, ed. L.R. de Salis, Hannover 1892 (MGH, Leges nationum germanicarum, 
II, 1), pp. 123-163.

Faustus Reiensis, Epistolae, ed. B. Krusch, in MGH, Auctores antiquissimi, VIII, Berlin 1887, 
pp. 265-298.

J. Favrod, Histoire politique du royaume burgonde (443-534), Lausanne 1997.
S. Fischer, and I. Wood, Vidracco, Braone and San Lorenzo: recruitment or dilectio, in «Opu-

scula: Annual of the Swedish Institutes of Athens and Rome», 11 (2020), pp. 165-186.
The Fragmentary Classicising Historians of the Later Roman Empire, Eunapius, Olympi-



138

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[28]

odorus, Priscus and Malchus, II, Text, Translation and Historiographical Notes, ed. and 
trans. by R.C. Blockley, Liverpool 1983.

Fredegarius, Chronicarum libri IV, in Fredegarii et aliorum chronica. Vitae sanctorum, ed. B. 
Krusch, Hannover 1888 (MGH, Scriptores rerum merovingincarum, II), pp. 1-193.

L. Furbetta, L’epitaffio di Sidonio Apollinare in un nuovo testimone manoscritto, in «Eu-
phrosyne», 43 (2015), pp. 243-254.

The Gallic Chronicle of 452: a new critical edition with a brief introduction, ed. by R. Burgess, 
in Society and Culture in Late Antique Gaul, pp. 52-84.

The Gallic Chronicle of 511: a new critical edition with a brief introduction, ed. by R. Burgess, 
in Society and Culture in Late Antique Gaul, pp. 85-100.

A. Gillett, The Birth of Ricimer, in «Historia», 44 (1995), pp. 380-384.
W. Goffart, Barbarians and Romans, A.D. 418-584: the techniques of accommodation, Prince-

ton 1980.
Gregorius Turonensis, Decem libri historiarum, ed. B. Krusch and W. Levison, in MGH, Scrip-

tores rerum merovingicarum I, 1, Hannover 1951.
Gregorius Turonensis, Liber de Virtutibus sancti Juliani, in Gregorii episcopi Turonensis Mi-

racula et opera minora, ed. B. Krusch, Hannover 1885 (MGH, Scriptores rerum merovin-
gicarum, I, 2), pp. 112-134.

J. Harries, Sidonius Apollinaris and the Fall of Rome, Oxford 1994.
P. Heather, Law and Society in the Burgundian kingdom, in Law, Custom, and Justice in Late 

Antiquity and the early Middle Ages, ed. by A. Rio, London 2011, pp. 115-153.
Hydatius, Chronicon: The Chronicle of Hydatius and the Consularia Constantinopolitana. Two 

contemporary accounts of the final years of the Roman Empire, ed. by R. Burgess, Oxford 
1993.

M. Innes, Land, Freedom, and the Making of the Medieval West, in «Transactions of the Royal 
Historical Society», 6th series, 16 (2006), pp. 39-74.

A. Jahn, Die Geschichte der Burgundionen bis zum Ende der 1. Dynastie, 2 vols., Halle 1874.
S. Janniard, Objectifs et moyens de la politique militaire d’Anthémius, in Procopio Antemio 

imperatore di Roma, ed. by F. Oppedisano, Bari 2020, pp. 229-255.
Ioannes Malalas, Chronographia, ed. L.A. Dindorf, Bonn 1831.
Jordanes, De origine actibusque Getarum, ed. by F. Giunta and A. Grillone (Fonti per la storia 

d’Italia, 117), Roma 1991.
R. Kaiser, Die Burgunder, Stuttgart 2004.
G. Kampers, Caretena – Königin und Asketin, in «Francia», 27 (2000), pp. 1-32.
Leges Burgundionum, ed. L.R. de Salis, Hannover 1892 (MGH, Leges nationum germanicar-

um, II, 1).
Legum Codicis Euriciani fragmenta, in Leges Visigothorum, ed. K. Zeumer, Hannover 1902 

(MGH, Leges nationum germanicarum, I), pp. 1-32.
Lex Romana Wisigothorum, ed. G.F. Haenel, Leipzig 1849.
R. Le Jan, Famille et pouvoir dans le monde franc (VIIe-IXe siècle). Essai d’anthropologie so-

ciale, Paris 1995.
Liber Constitutionum sive lex Gundobada, in Leges Burgundionum, ed. L.R. de Salis, Han-

nover 1892 (MGH, Leges nationum germanicarum, II, 1), pp. 29-116.
A. Loyen, Recherches historiques sur les Panégyriques de Sidoine Apollinaire, Paris 1942.
P. MacGeorge, Late Roman Warlords, Oxford 2002.
Marius Aventicensis, Chronica: 
	 La Chronique de Marius d’Avenches (455-581), Texte, traduction et commentaire, ed. by J. 

Favrod, Lausanne 1991.
R.W. Mathisen, Resistance and reconciliation: Majorian and the Gallic aristocracy after the 

fall of Avitus, in «Francia», 7 (1979), pp. 597-627.
R.W. Mathisen, Roman aristocrats in barbarian Gaul. Strategies for survival in an Age of 

Transition, Austin 1993.
R.W. Mathisen, Dating the letters of Sidonius, in New Approaches to Sidonius, ed. by J. van 

Waarden and G. Kelly, Leuven 2013, pp. 221-248.
S. Mazzarino, Aezio, la Notitia dignitatum e i Burgundi di Worms, in S. Mazzarino, Il basso 

impero. Antico, tardoantico ed era constantiniana, II, Roma 1980, pp. 132-160.
A. Merrills and R. Miles, The Vandals, Chichester 2010.
P. Montzamir, Nouvel essai de reconstitution matérielle de l’épitaphe de Sidoine Apollinaire, in 

«Antiquité tardive», 11 (2003), pp. 321-327.



139

The Making of “the Burgundian kingdom”

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[29]

Notitia dignitatum, ed. O. Seeck, Berlin 1876.
Notitia Galliarum, in Chronica minora saec. IV, V, VI, VII, vol. I, ed. T. Mommsen, Berlin 1892 

(MGH, Auctores antiquissimi, IX), pp. 584-612.
Olympiodorus, in The Fragmentary Classicising Historians of the Later Roman Empire, II, 

pp. 152-220.
F. Oppedisano, L’impero d’Occidente negli anni di Maioriano, Roma 2013.
F. Oppedisano, L’insediamento di Antemio (467 d.C), in «Aevum», 91 (2017), pp. 241-263.
F. Oppedisano, Ing lode di Antemio. L’ultimo panegirico di Roma imperiale, Roma 2020.
F. Oppedisano, Sidonio, Antemio e il senato di Roma, in Procopio Antemio imperatore di Roma, 

pp. 97-119.
Orosius, Historia adversus Paganos: Orose, Histoires, ed. M.-P. Arnaud-Lindet, 3 vols., Paris 

2003.
Passio Ursi et Victoris: Die Glaubensboten der Schweiz vor St. Gallus, ed. A. Lütolf, Lucern 

1871, pp. 172-176.
Paulus Diaconus, Historia Langobardorum, ed. G. Waitz, in MGH, Scriptores rerum germani-

carum in usum scholarum, XLVIII, Hannover 1878.
Paulus Diaconus, Historiae Romanae libri XI-XVI, in Eutropii breviarium ab urbe condita cum 

versionibus graecis et Pauli Landulfique additamentis, ed. H. Droysen, Berlin 1879 (MGH, 
Auctores antiquissimi, II), pp. 183-224.

C. Perrat and A. Audin, Alcimi Ecdicii Aviti viennensis episcopi homilia dicta in dedicatione 
superioris basilicae, in Studi in onore di Aristide Calderini e Roberto Paribeni, 3 vols., 
Milano 1956-1957, vol 2, pp. 433-451.

E. Piazza, La battaglia del vicus Helena. Un episodio trascurato dell’espansione territoriale dei 
Franchi Salii nella Gallia del V secolo, in «Annali della facoltà di Scienze della formazione. 
Università degli studi di Catania», 5 (2006), pp. 47-58.

F. Prévot, Deux fragments de l’épitaphe de Sidoine Apollinaire, in «Revue de l’antiquité tar-
dive», 1 (1993), pp. 229-233.

Priscus, in The Fragmentary Classicising Historians of the Later Roman Empire, II, pp. 222-
400.

Procopio Antemio imperatore di Roma, ed. by F. Oppedisano, Bari 2020.
Prosper Tiro, Epitoma Chronicon, in Chronica minora saec. IV, V, VI, VII, vol. I, ed. T. Mommsen, 

Berlin 1892 (MGH, Auctores antiquissimi, IX), pp. 341-499.
U. Roberto, Il terzo sacco di Roma e il destino dell’Occidente (luglio 472), in La trasformazione 

del mondo romano e le grandi migrazioni. Nuovi popoli dall’Europa settentrionale e cen-
tro-orientale alle coste del Mediterraneo, ed. by C. Ebanista and M. Rotili, Cimitile 2012, 
pp. 9-18.

U. Roberto, La corte di Antemio e i rapporti con l’Oriente, in Procopio Antemio imperatore di 
Roma, pp. 141-176.

B. Saitta, I Burgundi (443-534), Roma 2006.
D. Shanzer, Two clocks and a wedding: Theodoric’s diplomatic relations with the Burgundians, 

in «Romanobarbarica», 14 (1996), pp. 225-258.
D. Shanzer and I. Wood, Avitus of Vienne, Letters and Selected Prose, Liverpool 2002.
Society and Culture in Late Antique Gaul: revisiting the sources, ed. by R.W. Mathisen and D. 

Shanzer, Aldershot 2001.
Sidonius Apollinaris:
	 Gai Solli Apollinaris Sidonii Epistulae et carmina, ed. C. Luetjohann, Berlin 1887 (MGH, 

Auctores antiquissimi, VIII).
	 Sidoine Apollinaire, Correspondance, vols. I-II, ed. by A. Loyen, Paris 1970.
	 Sidoine Apollinaire, Poèmes, ed. by A. Loyen, Paris 1960. 
	 Poems and Letters, vols. I-II,  ed. W.B. Anderson, Cambridge Mass. 1963.
Socrates, Historia Ecclesiastica, in Patrologia graeca, 67, Parisiis 1864, coll. 30-842.
T. Stickler, Aëtius: Gestaltungsspielräume eines Heermeisters im ausgehenden Weströmi-

schen Reich, München 2002.
K.F. Stroheker, Der senatorische Adel im spätantiken Gallien, Tübingen 1948.
Vita Marcelli: La Vie en prose de saint Marcel, évêque de Die, ed. by F. Dolbeau, in «Francia», 

11 (1983), pp. 97-130.
Vita patrum Iurensium: Vie des pères du Jura, ed. F. Martine, Paris 1968 (Sources chrétiennes, 

142).
H. Wolfram, Neglected evidence on the accommodation of barbarians in Gaul, in Kingdoms of 



140

Ian Wood

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[30]

the Empire: the integration of barbarians in Late Antiquity, ed. by W. Pohl, Leiden 1997, 
pp. 181-183.

I. Wood, The End of Roman Britain: continental evidence and parallels, in Gildas: New Ap-
proaches, ed. by M. Lapidge and D.N. Dumville, Woodbridge 1984, pp. 1-25.

I. Wood, Ethnicity and the Ethnogenesis of the Burgundians, with an appendix on The Settle-
ment of the Burgundians, in Typen der Ethnogenese unter besonderer Berücksichtigung 
der Bayern, ed. by H. Wolfram and W. Pohl, Wien 1990, pp. 53-69.

I. Wood, The barbarian invasions and first settlements, in Cambridge Ancient History, ed. by 
A. Cameron and P. Garnsey, vol. 13, The Late Empire, 337-425, Cambridge 1998, pp. 516-
537.

I. Wood, The term “barbarus” in fifth-, sixth-, and seventh-century Gaul, in «Zeitschrift für 
Literaturwissenschaft und Linguistik», 41 (2011), pp. 39-50.

I. Wood, L’installation des Burgondes dans l’empire romain. Histoire événementielle, in Expro-
priations et confiscations dans les royaumes barbares, Rome 2012, pp. 69-90.

I. Wood, The political structure of the Burgundian kingdom, in Chlodwigs Welt. Organisation 
von Herrschaft um 500, ed. by M. Meier and S. Patzold, Stuttgart 2014, pp. 383-396.

I. Wood, The Burgundians and Byzantium, in Western Perspectives on the Mediterranean, ed. 
by A. Fischer and I. Wood, London 2014, pp. 1-22.

I. Wood, The legislation of magistri militum: the laws of Gundobad and Sigismund, in La forge 
du droit. Naissance des identités juridiques en Europe (IVe-XIIIe siècles), Clio@Themis, 10 
(2016), < https://publications-prairial.fr/cliothemis/index.php?id=1191#text >.

I. Wood, Burgundian law-making, 451-534, in «Italian Review of Legal History», 3 (2017), pp.1-
27.

I. Wood, Roman barbarians in the Burgundian province, in Transformations of Romanness, 
ed. by W. Pohl, C. Gantner, C. Grifoni and M. Pollheimer-Mohaupt, Berlin 2018, pp. 275-
288.

I. Wood, A Byzantine Commonwealth, 476-533, in Neue Wege der Frühmittelalterforschung. 
Bilanz und Perpektiven, ed. by W. Pohl, M. Diesenberger and B. Zeller, Wien 2018 
(Forschungen zur Geschichte des Mittelalters, 22), pp. 65-74.

I. Wood, Sidonius and the Burgundians, in Academica Libertas. Essais en honneur du pro-
fesseur Javier Arce, ed. by D. Moreau and R. González Salinero, Paris 2019, pp. 365-371.

I. Wood, Gundobad’s return to his homeland (forthcoming).
I. Wood, La Vita Germani: Constance de Lyon et son public (forthcoming).

Ian Wood
University of Leeds
i.n.wood@leeds.ac.uk



141Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Il più antico “processo” longobardo: 
per una rilettura

di Luca Loschiavo

Tra gli storici giuristi è ancora assai diffusa l’idea di una tradizione giuridica unitaria (ancestra-
le) condivisa tra i vari popoli germanici (il diritto germanico) nel momento in cui si affacciavano 
alle frontiere dell’Impero romano. Anche i Longobardi sarebbero entrati in Italia seguendo tale 
diritto che avrebbe avuto caratteri nettamente contrastanti con quelli propri del diritto roma-
no. Tra gli aspetti più caratteristici vi sarebbe stato il modo di risolvere le liti. Ancora l’Editto 
di Rotari rifletterebbe un procedimento modellato per conseguire principalmente l’obiettivo 
di evitare le faide tra clan e poco o nulla indirizzato all’accertamento dei fatti e all’attribuzione 
delle responsabilità che era invece tipico delle procedure romane. Il momento probatorio, in 
particolare, sarebbe stato incentrato su procedure di tipo ordalico che lasciavano al giudice un 
ruolo ben limitato nella decisione della controversia. La non corrispondenza di tale modello 
con le (peraltro esigue) risultanze della prassi ha perciò indotto taluno a ritenere scarsamente 
attendibile la legislazione rotariana ai fini di una veridica ricostruzione dell’amministrazione 
della giustizia nel regno. Il presente saggio propone una rilettura delle norme del primo editto 
longobardo dalla quale emerge un quadro differente in cui lo spazio per un reale accertamento 
dei fatti da parte del giudice era tutt’altro che insignificante anche nel più antico processo lon-
gobardo e il modello procedurale adottato nell’Italia Longobarda non si allontanava troppo da 
quello tipico della giustizia tardo-romana come veniva applicata in contesti provinciali.

The idea that the Germanic peoples shared a common, ancestral, unitary and coherent legal 
tradition (the so-called Germanic law) at the time when they appeared on the frontiers of the 
Roman Empire is still widely spread among legal historians. It is generally thought that the 
Lombards also entered Italy using such a similar customary law, which was in stark contrast to 
Roman law. One of the most characteristic aspects would have been the way of settling disputes. 
Thus, the Edict of Rothari (643) would reflect a judicial procedure modelled to achieve mainly 
the purpose of avoiding feuds between clans and little or nothing addressed to the ascertain-
ment of facts and the attribution of responsibilities, which was instead typical of Roman trials. 
The evidentiary phase, in particular, would have focused on ordalic procedures that left the 
judge with a very limited role in deciding the dispute. The lack of correspondence of this model 
with the (in fact meagre) evidence of practice has therefore led some to consider the Rotari-
an legislation scarcely reliable for a true reconstruction of the administration of justice in the 
kingdom. This essay proposes a rereading of the norms of the first Lombard edict, from which 
a different picture emerges: the space for a real ascertainment of the facts by the judge was far 
from insignificant and the procedural model adopted in Lombard Italy did not stray too far from 
that typical of late Roman justice in provincial contexts.

Medioevo; secoli VII-VIII; processo longobardo; duello giudiziale; prova per giuramento; prova 
evidente; testimonianze; ruolo del giudice.

Middle Ages; 7th-8th centuries; Lombard trial; judicial duel; evidence by oath; real evidence; 
testimony; role of the judge.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
DOI: 10.6093/1593-2214/8306



142

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

1.  Un “nodo” storiografico

Se si scorrono i più recenti manuali di Storia del diritto (almeno quelli che 
ancora dedicano qualche pagina al primo medioevo), ci si accorge di come 
si continui per lo più a presentare questo periodo storico come quello in cui, 
sui territori del vecchio Impero romano d’Occidente, vennero a contatto e si 
confrontarono – come due blocchi compatti e antitetici – la “realtà” del diritto 
romano e la “realtà” – una realtà altrettanto unitaria e caratterizzata – del 
diritto germanico1. Mentre, da tempo, gli storici che si occupano delle dina-
miche politiche, sociali, economiche hanno superato questa lettura in termini 
duali, di contrapposizione netta fra romanitas e germanitas (e preferiscono 
piuttosto sottolineare il pluralismo etnico e culturale dei Germani e l’idea di 
società in reciproca “trasformazione”), gli storici giuristi appaiono ancora so-
stanzialmente ancorati a letture (o “narrazioni”) ereditate dal passato.

Probabilmente, questo ritardo – o forse ritrosia – degli storici-giuristi 
nell’abbandonare la vecchia impostazione dello “scontro di civiltà”, si deve al 
fatto che la stessa moderna disciplina della storia del diritto è nata, in fondo, 
sul presupposto di questa contrapposizione. Nell’Ottocento, Savigny e i suoi 
sodali (giuristi ma non solo) si ponevano quale priorità quella di ricostruire 
le Deutsche Rechtsaltertümer, cioè il genuino patrimonio giuridico sul quale 
l’allora nascente, “nazione” tedesca avrebbe potuto edificare le proprie isti-
tuzioni2. Quegli studiosi erano convinti che, prima di entrare in contatto con 
il mondo romano, i Germani fossero accomunati da un comune e ancestra-
le diritto – un urgermanisches Gemeinrecht, proprio cioè dell’intero popolo 
dei Germani – da cui sarebbero successivamente derivati i vari diritti tribali 
(Stammesrechte)3. Anche gli storici del diritto italiani abbracciarono questa 

1  Così è, per fare qualche esempio, nel sempre citato libro di Grossi, L’ordine giuridico (si ve-
dano qui pp. 27, 56 e 67) e nei diffusi manuali di Caravale, Ordinamenti giuridici (pp. 15-25), 
Padoa Schioppa, Storia del diritto (pp. 38-42) e Alvazzi del Frate, Tempi del diritto (pp. 6-11). 
Un approccio differente era stato invece proposto da Cortese, Il diritto nella storia (pp. 50-98 
e 125-172). 
2  Savigny è certo noto per aver promosso un profondo rinnovamento degli studi romanistici. 
Non va tuttavia dimenticato come la ricerca sulle fonti del diritto romano fosse parte di un di-
segno culturale ben più ampio, volto a far emergere le “radici” culturali, diverse ma altrettanto 
profonde, del nuovo “stato” germanico all’epoca in via di consolidamento. Dal suo insegnamen-
to, infatti, nacquero sia la scuola dei “romanisti” sia quella dei “germanisti”. A conferma del fatto 
che, nella storia, questi ultimi andassero a cercare i fondamenti del loro presente, può valere 
anche l’aggettivo scelto da Jacob Grimm (deutsche e non germanische) per il titolo del suo ca-
polavoro del 1821 (Deutsche Rechtsaltertümer). Quanto questo atteggiamento abbia poi pesato 
nell’interpretazione del passato appare, per esempio, dal confronto fra le storiografie francese 
e tedesca tra Otto e Novecento, come illustrato da Moeglin, Le «droit de vengeance». Si vedano 
però anche le lucide considerazioni di Gaudian, Gemeindeutsches Recht im Mittelalter?, pp. 33-
42 e Conte, Droit médiéval, pp. 1593-1613.
3  Wilhelm Eduard Wilda, introducendo il suo Das Strafrecht der Germanen (1842), scriveva 
per esempio (p. 2) che «il diritto penale dei Germani non va costretto entro limiti definiti né 
nello spazio né nel tempo. Non si tratta qui di esporre il diritto di uno stato e di un paese, ma 
quello di un popolo». La più organica esposizione del “sistema” giuridico degli antichi Germani 
secondo la ricostruzione della storiografia tedesca dell’Ottocento e del primo Novecento è quella 



143

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

convinzione. Per loro, però, il problema era piuttosto quello di riconoscere 
e soppesare uno dei “fattori” costitutivi del diritto nazionale italiano. Quasi 
fossero dei chimici – ma era l’epoca del positivismo – essi ritenevano infatti 
che il moderno diritto italiano fosse il prodotto della commistione di tre di-
stinti elementi o “fattori storici”: il romanesimo, il cristianesimo e, appunto, 
il germanesimo4.

Questo accadeva tra Otto e Novecento ed è cosa nota. Eppure, come si 
diceva, tra coloro che insegnano la storia del diritto sembra essere ancora ben 
presente l’idea di un originario Volksrecht, fattore identitario dei popoli ger-
manici. Non solo. Come nell’Ottocento, si continua anche a credere che pro-
prio il diritto longobardo – e più in particolare l’Editto di Rotari – in quanto 
meno “contaminato” da influenze romanistiche (che sono invece evidenti, per 
esempio, nelle legislazioni di Goti e Burgundi) – sia tra quelli che meglio riflet-
tono i principi e gli istituti giuridici della più genuina tradizione germanica. 

Altrettanto diffusa, inoltre, era – e lo è tutt’ora – la convinzione secondo 
cui queste antiquitates germaniche possano più facilmente riconoscersi, oltre 
che in alcuni ambiti del diritto privato (la famiglia, le successioni, la condizio-
ne giuridica della donna…)5, soprattutto nel diritto penale (il caratteristico si-
stema delle compositiones o “pene tariffate”) e nei sistemi di risoluzione delle 
controversie. Anzi, sin dall’Ottocento, proprio le modalità di risoluzione delle 
liti – con qualche forzatura, noi diremmo il “diritto processuale” – sono parse 
riflettere con maggiore immediatezza la distanza sub specie iuris fra “roma-
nesimo” e “germanesimo”6. È particolarmente indicativa, a questo proposi-
to, la prolusione letta all’università di Parma nel 1901 da un grande giurista 
italiano quale certamente fu Giuseppe Chiovenda. La prolusione s’intitolava 
appunto Romanesimo e germanesimo nel processo civile e non v’è dubbio 
che Chiovenda pensasse in quel frangente al processo a lui contemporaneo7. 

tracciata da Heinrich Brunner nei due volumi della sua Deutsche Rechtsgeschichte. Differente, 
ma destinato ad aver ben poco seguito, il tentativo operato da Davoud-Oghlou (Histoire de la 
législation, II) di analizzare distintamente i sistemi giuridici e anche i modelli processuali uti-
lizzati dalle differenti genti barbariche. 
4  La critica a tale concezione fu già chiaramente esposta, sulla scorta delle teorie di Croce, da 
Calasso, Introduzione, pp. 216-217 e Medioevo del diritto, pp. 30-32 e 353-354. Per un’acuta 
contestualizzazione del significato di quel dibattito storiografico, si veda ora Conte, Diritto co-
mune, pp. 13-42 (particolarmente le pp. 27-29).
5  Si veda per tutti Schupfer, Il diritto privato.
6  È sufficiente considerare l’impianto sul quale Moritz August Bethmann-Hollweg costruì la sua 
opera monumentale (Der Civilprozeß, I-VI, qui in particolare IV, pp. 23-70 e 363-393), nell’in-
tento di mettere in luce come l’elemento germanico avesse, lungo i secoli, modificato i modelli 
processuali romani. In maniera tutto sommato analoga trattava l’argomento anche Salvioli, Sto-
ria, pp. 30-46 e 213-394. Per una considerazione d’insieme della storiografia storico-giuridica 
relativamente a questi temi, si rinvia a Loschiavo, La risoluzione dei conflitti.
7  Chiovenda, Romanesimo e germanesimo. Val la pena di ripetere l’incipit del saggio: «Il no-
stro Codice di procedura civile è il prodotto di una lunga storia, che per larghissima parte si 
riassume in quella dei rapporti tra il romanesimo e il germanesimo nel campo del processo 
civile…». Analoga chiave interpretativa lo stesso Chiovenda riproporrà, trent’anni dopo, in Sulla 
influenza. Assai più circospetto, alla metà del secolo, e consapevole del ruolo giocato nella rico-



144

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

Verrebbe insomma da dire che, trascorso oltre un secolo, si continui sostan-
zialmente a far uso della medesima chiave interpretativa. 

2.  La tradizionale ricostruzione del più antico “processo” germanico

Fra XIX e XX secolo, lo studio del “processo longobardo” fu quindi inse-
rito nel più generale sforzo di ricostruzione degli antichi modelli processuali 
ritenuti comuni all’intero mondo germanico. Punto di partenza fu, natural-
mente, il solito Tacito. Nelle società che descrive nel suo pionieristico trat-
tato etnografico, erano soprattutto esaltate le virtù dell’onore e del coraggio, 
mentre un ruolo assolutamente preminente era riservato alla solidarietà fa-
miliare. La modalità primaria con cui i Germani (e quindi – se ne deduceva 
senz’altro – anche i Longobardi) avrebbero regolato le loro liti non poteva che 
essere quella della vendetta del clan (la faida o inimicitia). Come però lascia 
intendere lo stesso Tacito, oltre la vendetta del gruppo, i Germani doveva-
no nondimeno ammettere la via alternativa dalla compensazione economi-
ca (Buße)8. Grazie agli apporti della storia culturale, dell’antropologia e della 
sociologia giuridica, oggi sappiamo come il sistema dialettico secondo cui da 
una parte si minaccia la reazione violenta del gruppo e dall’altra parte si offre 
una compensazione, sia in realtà tipico in genere di molte società (le si voglia 
o meno definire “primitive”), e nessuno sarebbe più disposto a riconoscere in 
tale sistema un “marcatore etnico”9. 

Per altro verso – e questo interessa maggiormente – era chiaro anche a 
quegli studiosi come l’apertura della dialettica transattiva faida (minacciata) 
/ compensazione (proposta) potesse anche non condurre a una rapida ricon-
ciliazione tra i clan. E se a un accordo non si giungeva, ecco che la faida (una 
faida potenzialmente senza confini) tornava a farsi incombente. Si riteneva 
perciò che, già nei tempi antichi, contro un simile pericolo gli antichi Germa-
ni dovessero aver apprestato un sistema alternativo di risoluzione delle liti, 
vale a dire un procedimento ritualizzato – o, se si preferisce, un “processo” 
– appunto finalizzato a impedire che la controversia sfociasse in uno scontro 
violento e socialmente pericoloso. Ecco allora che, utilizzando fonti disparate 
(da Tacito, alle saghe nordiche, al tardo Sachsenspiegel: va infatti sottoline-

struzione storica dalle «finalità pratiche di politica legislativa», si mostrava il non meno insigne 
processualista Enrico Tullio Liebman, Qualche osservazione, p. 312 [246].
8  Tacito, Germ. (ed. Önnerfors), I.21.1: «Suscipere tam inimicitias seu patris seu propinqui 
quam amicitias necesse est; nec implacabiles durant: luitur enim etiam homicidium certo ar-
mentorum ac pecorum numero recipitque satisfactionem universa domus, utiliter in publicum, 
quia periculusiores sunt inimicitiae iuxta libertatem».
9  Un quadro sufficientemente ampio del ricco dibattito storiografico sul tema, che ha interessa-
to storici, filosofi, giuristi, antropologi e sociologi, si può ricavare leggendo una serie di preziosi 
volumi collettanei, a cominciare da quello pionieristico curato da Poly e Verdier, La vengeance 
(1984) per poi passare al più recente La vengeance (2006), e alle suggestive antologie (com-
prensive di scritti di studiosi delle precedenti generazioni) La giustizia vendicatoria (2015) e 
Vindicta (2019). Utile anche Modzelewski, L’Europa dei barbari, pp. 121-161.



145

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

ato come le leges barbarorum accennino alle procedure giudiziarie solo in 
maniera sporadica10), gli studiosi dell’Ottocento si sforzarono di ricostruire i 
caratteri del “più antico processo germanico”11. 

Si partiva dunque dal presupposto che tale “processo” avrebbe avuto quale 
obiettivo primario quello di impedire lo scoppio della faida12. Esso si sarebbe 
perciò caratterizzato per una serie di tratti distintivi: il procedimento sarebbe 
stato pubblico, orale e dominato dal formalismo; l’attività delle parti avrebbe 
prevalso su quella del giudicante (si parla di natura «dispositiva» o «negozia-
le» del procedimento); la fase probatoria avrebbe avuto caratteristiche assai 
peculiari (e certamente molto lontane da quelle tipiche del processo di tradi-
zione romano-canonica); ogni controversia, finalmente, qualunque ne fosse 
l’oggetto, sarebbe stata impostata sul piano soggettivo dell’offesa personale.

Proprio quest’ultimo carattere faceva sì che ogni procedimento apparisse 
con i connotati che noi oggi diremmo propri del giudizio penale13. Chi, in altre 
parole, si fosse ritenuto leso per il verificarsi di un evento dannoso o delit-
tuoso, avrebbe sollevato un’accusa in forma solenne nei confronti di colui che 
riteneva esser causa di quell’evento (le norme edittali usano a questo scopo il 
verbo pulsare). L’accusato/convenuto (reus) era posto a questo punto di fronte 
a un’alternativa secca. Poteva anzitutto ammettere il fatto che gli veniva con-
testato e offrire una somma a titolo risarcitorio, la compositio. In questo caso, 
però, la lite sarebbe terminata senza che il processo nemmeno si aprisse14. 
Oppure il reus poteva negare formalmente quello che gli veniva imputato. In 
sostanza, egli “impegnava” la propria parola affermando l’estraneità (sua e 
dei membri del suo clan) ai fatti contestati. Al contempo, sollevava l’esigenza 
di “purgarsi” e cioè purificarsi dall’accusa che era stata lanciata contro di lui 
e che macchiava la sua onorabilità (pretendeva, in altri termini, di se edunia-
re). Verificandosi questa seconda eventualità, poteva tuttavia accadere che chi 
aveva mosso l’accusa non si ritenesse soddisfatto della risposta ricevuta e non 

10  Si veda Scovazzi, Le origini (1957) nonché Processo e procedura (1958) e Il diritto islandese. 
Si veda anche Ostermann, Blutrache und Fehde.
11  Il problema fu impostato in questi termini già da Karl August Rogge nel suo volume Über das 
Gerichtswesen der Germanen (1820). 
12  Se ne trova conferma, per esempio, nel cap. 74 di Rotari in cui il sovrano spiega di essersi de-
ciso a imporre compositiones più elevate rispetto al passato «ut faida, quod est inimicitia, post 
accepta suprascripta conpositione postponatur et amplius non requiratur, nec dolus teneatur, 
sed sit tibi causa finita amicitia manentem», o nel cap. 143 (infra, nota 79) dello stesso Editto, 
quando si punisce colui che abbia esercitato la vendetta pur dopo aver accettato la compositio.
13  «Non v’è diversità di azioni civili o penali, personali o reali: è torto l’omicidio come il ferimen-
to, la rapina come il furto, lo stupro come l’adulterio, l’impossessamento di una terra altrui come 
l’inadempimento d’un debito pecuniario»; così Astuti, Spirito del diritto, p. 91.
14  L’ipotesi prospettata nel cap. 364 dell’Editto di Rotari («Si autem manifestaverit se fecissit, 
componat secundum quod in hoc edictum legitur») rappresenta una fase già più avanzata: l’esi-
stenza della norma edittale consente, infatti, di evitare che la determinazione della compositio 
divenga oggetto di trattativa fra le parti. Anche in tal caso, tuttavia, «l’ammissione del proprio 
torto assume rilievo processuale (…) soltanto nel momento in cui viene ritrattata, altrimenti 
l’editto considera naturale che dia adito alla normale [i.e. extragiudiziale] composizione della 
lite», come giustamente sottolinea Sinatti d’Amico, Le prove, pp. 61-66, qui 61.



146

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

ritirasse la propria accusa. Si veniva allora a creare una situazione di stallo: si 
contrapponevano, infatti, due affermazioni che, contrarie nel tenore, avevano 
tuttavia identico valore formale. 

Ora, nell’assenza di un forte potere pubblico, solo l’accordo fra le parti 
avrebbe aperto la via alla soluzione giudiziale con il ricorso all’opera di una 
terza persona. Come prima cosa, pertanto, il giudice – ma sarebbe meglio dire 
colui cui si riconosceva la titolarità del potere (qualunque fosse la base su cui 
tale potere poggiava) – doveva verificare la disponibilità delle parti che aveva 
d’innanzi a rinunciare (quanto meno pro tempore) a ogni ricorso alla violen-
za. Accertava quindi anzitutto che gli stessi litiganti accogliessero l’idea di 
presentarsi volontariamente al giudizio (l’eventuale assenza – o contumacia 
– di una delle parti avrebbe ovviamente vanificato ogni tentativo di risolvere 
pacificamente la lite). Si assicurava poi che i litiganti fossero disposti ad atten-
dere l’esito del giudizio stesso e a dare esecuzione a quest’ultimo, qualunque 
ne fosse stato il contenuto. È naturale pensare che alle parti si richiedessero 
garanzie in proposito (dare wadia)15.

Per altro verso, la stessa mancanza di un forte potere pubblico che im-
ponesse ai litiganti di astenersi da un qualunque ricorso alle vie di fatto o ad 
altre forme extragiudiziali di risoluzione della lite, impediva anche di rimet-
tere semplicemente la decisione della controversia alla libera valutazione di 
un giudice “terzo”. Infatti, agli occhi dei contendenti, il giudice – e cioè colui 
che si proponeva per la soluzione della lite – non appariva titolare di un’auto-
rità qualitativamente superiore. E nemmeno si riconosceva in quel giudice il 
portatore di un interesse superiore e totalmente autonomo rispetto alle parti. 
Gli studiosi hanno potuto qui nuovamente rinviare a un eloquente passo di 
Tacito, secondo il quale tra i Germani «nessuno [aveva] il potere di condanna-
re a morte o di tener legato o far fustigare qualcuno»16. La preminenza di un 
tale personaggio chiamato a far da “risolutore” era di tipo sociale (o politico): 
era semplicemente il capo del clan più forte. Ne conseguiva che, qualora aves-
se deciso sulla base di una sua personale valutazione di ritenere vera e quindi 
far prevalere una delle due affermazioni contrapposte, il giudicante avrebbe 
inevitabilmente negato la veridicità dell’affermazione fatta dall’altra parte. 

15  Le origini processuali della caratteristica wadia longobarda – che però la storiografia pre-
cedente ha preteso inopportunamente di inserire nel quadro generale delle antiche e comuni 
tradizioni giuridiche dei Germani – furono dimostrate da Cassandro, La tutela dei diritti, pp. 
63-153 (qui, soprattutto, pp. 79-81). Dal canto suo, Cortese, Il diritto, pp. 121 e 162-166, ha sotto-
lineato la vicinanza funzionale (oltre che etimologica) tra la wadia longobarda e il vadimonium 
romano. 
16  Germ. I.7: «ceterum neque animadvertere neque vincire, ne verberare quidem nisi sacerdo-
tibus permissum, nec quasi in poenam nec ducis iussu, sed velut deo imperante, quem adesse 
bellantibus credunt». Ritengo che la miglior traduzione del verbo vincire possa essere quella di 
“legare” o “incatenare”. Poco oltre, però, lo stesso Tacito (Germ., I.12) allude alla possibiità che 
le assemblee degli armati potessero anche infliggere condanne capitali. Sulle funzioni giudi-
ziarie dell’assemblea, si può qui rinviare a Lupoi, Alle radici, pp. 255-277. Si veda inoltre, con 
differenti vedute, Modzelewski, L’Europa, pp. 285-288. Un rapido confronto degli ordinamenti 
penalistici longobardo e visigoto è tracciato da Delogu, L’Editto di Rotari, pp. 150-154.



147

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

Avrebbe cioè messo in dubbio la bontà della parola di uno dei due litiganti, 
recandogli a sua volta offesa. Molto facilmente il soccombente avrebbe perciò 
finito con l’iscrivere fra i suoi nemici anche il “giudice”, trascinando così anche 
quello nella faida.

Poiché, dunque, tra gli antichi Germani non si ammetteva che la decisione 
potesse discendere da una soggettiva valutazione del giudicante, questa dove-
va piuttosto farsi dipendere dal verificarsi di un evento che potesse apparire 
oggettivo, a tutti evidente e non opinabile. Al giudice spettava allora di por-
re in essere le condizioni che avrebbero provocato un simile evento. Doveva 
perciò presenziare a una prova il cui esito avrebbe appunto realizzato quell’e-
vento (una prova nel senso latino di experimentum). Il compito del giudice 
si esauriva in sostanza nel fissare in anticipo le conseguenze che sarebbero 
derivate dall’esito, positivo o negativo, della prova stessa (Beweisurteil) e nel 
controllare che lo svolgimento della prova avvenisse in maniera regolare17.

Secondo questa tradizionale ricostruzione, il vero centro del processo ger-
manico andrebbe allora riconosciuto nella “prova”. E proprio la fase probato-
ria è l’aspetto senz’altro più originale dell’intera costruzione. Per quello che 
si è detto, sarebbe stato infatti impossibile avvalersi dei normali (almeno per 
noi) strumenti euristici. Le cosiddette prove razionali come le testimonianze 
e i documenti – in quanto mirano a far emergere in maniera razionale la ve-
rità dei fatti perché si possano poi ripartire il torto e la ragione – sono infatti 
rivolte all’intelligenza di un giudice e devono essere da questo liberamente ap-
prezzate. La “prova” germanica, invece, sarebbe stata diretta non al giudice, 
ma alla controparte: era quest’ultima, infatti, a dover essere “soddisfatta” (e 
proprio satisfacere è il verbo spesso utilizzato nelle fonti). Ciò che soprattutto 
doveva importare era che la prova indicasse in maniera chiara e incontrover-
tibile un vincitore e uno sconfitto, in modo da non lasciare adito a dubbi18. A 
tali dubbi, infatti, il soccombente avrebbe potuto attaccarsi per contestare il 
giudizio e riaprire così “legittimamente” la via della faida. 

Un simile risultato si poteva raggiungere anzitutto rimettendo la decisio-
ne nelle mani della divinità. Si trattava, allora, di porre in essere procedimen-
ti che “provassero” e cioè “rendessero evidente” il tenore della volontà divina. 
La maggiore o minore efficacia “probatoria” – e cioè decisoria – del singolo 
strumento o mezzo di prova risiedeva nella capacità che ad esso attribuiva il 
comune sentire di far emergere – appunto in maniera “indiscutibile” – il pro-
nunciamento della divinità sulla questione. Di qui sarebbe discesa la predile-
zione degli antichi Germani per strumenti probatori di natura formale e con 

17  Si veda infra, nota 29.
18  Si tratta – se è consentito l’esempio – della medesima logica che sta dietro al noto “lancio 
della monetina” al quale, sino a non molti anni fa, si ricorreva quando un incontro di calcio 
terminava in pareggio e, però, era necessario che una delle due squadre risultasse vincitrice.



148

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

fondamento sacrale: e dunque il Gottesurteil – l’ordalia – nelle sue molteplici 
forme, unilaterali o bilaterali, fisiche o morali19. 

3.  Osservando i Longobardi

Questa, in estrema sintesi, la ricostruzione generale del più antico pro-
cesso germanico cui giunse la storiografia, grosso modo un secolo fa, e che è 
tuttora prevalente anche quando si discute del procedimento in uso presso i 
Longobardi20. Ricapitolando: essa ha il suo perno nella convinzione che, pur 
di raggiungere l’obiettivo di evitare la faida, i Germani prescindessero da una 
valutazione razionale dei fatti (in lingua tedesca si usa in proposito l’espres-
sione Beweislosigkeit) e riservassero un ruolo alquanto limitato all’autorità 
giudicante. 

Si tratta di una ricostruzione logica e coerente. E, però, non tutto ciò che 
è logico e coerente è per ciò stesso anche vero21. Se, in particolare, dall’indi-
stinto mondo dei Germani passiamo a considerare quello più circoscritto dei 
Longobardi, ci si accorge presto che “i conti non tornano”. Nel 1986, in un sag-
gio inserito in un volume collettaneo destinato ad avere grande successo e a 
segnare una svolta storiografica significativa, l’ancor giovane Chris Wickham 
definiva «un’invenzione» questa ricostruzione della Rechtsschule ottocente-
sca e pura fantasia l’idea che tale procedura «coprisse ogni eventualità e fosse 
universalmente seguita anche «in Lombard Italy», concludendo che  « things 
did not and could not work like that »22. 

Va tuttavia sottolineato come lo stesso Wickham – condizionato in que-
sto dalla lettura che gli storici giuristi prima di lui avevano dato delle norme 
rotariane23 – dava per scontato che l’Editto longobardo effettivamente pre-
supponesse un processo esclusivamente fondato sulle prove “irrazionali”. Lo 
studioso inglese, notando come legislazione e prassi nell’Italia longobarda de-
scrivessero due realtà distanti e incompatibili (che si sarebbero parzialmente 
avvicinate solo a partire da Liutprando), decise, allora, di concentrare la sua 

19  Oltre al classico studio di Patetta, Le ordalie (1890), si vedano Gaudemet, Les ordalies e, 
soprattutto, Bartlett, Trial by Fire and Water.
20  Limitandosi ai lavori più recenti, si deve quantomeno rinviare a Astuti, Spirito del diritto, 
pp. 81-104 (qui in particolare pp. 86-87); Sinatti d’Amico, Le prove; Bruyning, Il processo lon-
gobardo (il saggio tratta però principalmente del procedimento di età franca); Cortese, Il pro-
cesso; Padoa Schioppa, Aspetti; Indelli, La giustizia, pp. 148-165.
21  In effetti, critiche a questa ricostruzione furono mosse per tempo da studiosi come Edwin 
Mayer-Homberg, Beweis und Wahrscheinlichkeit (1921) e Julius Goebel, Felony and Misdeme-
anor (1937). Benché fondata su argomenti solidi, la critica di questi studiosi non riuscì tuttavia 
scalzare la tesi dominante; si veda Loschiavo, La risoluzione, p. 96.
22  Wickham, Land disputes, in particolare a pp. 112-113: «even in Italy, the invention by mo-
dern scholars of a coherent legal system and set of procedures that covered every eventuality 
and was universally followed is fantasy».
23  Wickham, Land disputes, p. 113 nota 12, rinvia in particolare agli studi di Giuseppe Salvioli 
e Franca Sinatti d’Amico.



149

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

attenzione sui documenti della prassi (la law in action) e di non più consi-
derare l’Editto del 643 (e certo colpisce la circostanza che nessuna norma di 
Rotari appaia analizzata o anche solo citata in quel saggio).

Molti anni sono trascorsi da quel saggio coraggioso e innovativo e vari al-
tri studi hanno seguito quell’approccio nell’intendere i sistemi di giustizia dei 
Longobardi, attribuendo molta più attenzione che non in passato alle testi-
monianze della prassi. E anche questi più recenti lavori non hanno mancato 
di sottolineare la lontananza dei giudizi realmente celebrati dalla (supposta) 
impostazione originaria del procedimento germanico come pure dalla pri-
ma normativa edittale24. E però, io credo, chi volesse invece leggere le norme 
comprese nell’Editto di Rotari essendosi liberato dalla pesante impalcatura 
ottocentesca (rinunciando cioè sia all’idea della sostanziale unità delle conce-
zioni giuridiche diffuse presso le varie tribù germaniche sia alla ricostruzio-
ne di un modello di risoluzione delle liti aprioristicamente inconciliabile con 
quelle ritenute proprie della tradizione romana), potrebbe nondimeno rica-
varne un quadro più mosso e articolato e non così lontano dalla pratica, come 
invece lo si è inteso. 

Deve anzitutto notarsi come l’Editto non faccia alcuna menzione delle 
prove ordaliche che, come il “calderone” o il ferrum candens, sono così ca-
ratteristiche dei popoli insediati più a nord (Franchi, Burgundi, Alamanni, 
Sassoni…). L’Editto di Rotari ricorda unicamente duelli e giuramenti25. In en-
trambi – è vero – si potrebbe riconoscere un contenuto ordalico. Nel caso del 
duello (la pugna), che è experimentum bilaterale e fisico, si può pensare che a 
vincere non sia necessariamente il più forte, ma quello il cui braccio è guidato 
dalla divinità26. Per il giuramento, che è experimentum unilaterale e di natu-
ra morale, si tratta invece di credere che il falso giuratore incorrerà, presto o 
tardi (ma inevitabilmente), nell’ira divina27. 

Vi è anche chi, tuttavia, con argomenti non trascurabili, ha preferito inve-
ce sottolineare la natura fortemente competitiva, agonistica delle due “prove” 
ricordate da Rotari, quasi si trattasse di far svolgere ai due contendenti una 
gara sportiva (individuale o di squadra): il vincitore della gara – cioè chi ri-

24  Si veda infra nel testo e la letteratura indicata alla nota 77.
25  Astuti, Spirito del diritto, p. 89. L’unica menzione della prova del calderone è nel cap. 50 di 
Liutprando («manum in caldaria mittere») dove però – ed è cosa che non deve sfuggire – la si 
prevede nei confronti di un servo; si veda Drew, Notes, p. 9. 
26  Si veda Fiorelli, Duello, p. 90 e Scovazzi, Processo, p. 147. Come nota Cortese, Il processo, 
p. 631 [1149], l’unico caso in cui Rotari sembra presupporre interventi divini nel duello è quello 
prospettato nel cap. 198. Lo svolgimento di un duello giudiziale in età rotariana è ricordato in 
una pagina di Paolo Diacono in Historia Langobardorum, IV.47: la regina Gundiperga (moglie 
di Arioaldo e poi di Rotari), accusata di adulterio (l’ambito è dunque appunto quello del ricorda-
to cap. 198), si sarebbe purgata dell’accusa attraverso il suo campione – il servo Carello – capace 
di sconfiggere il suo accusatore nel singulare certamen alla presenza del re e del popolo riunito. 
La notizia non è tuttavia altrimenti verificabile.
27  Patetta, Le ordalie, p. 236; Salvioli, Storia, pp. 252-268, Scovazzi, Processo, pp. 169-172. 



150

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

usciva a superare la prova – sarebbe stato, ipso facto, anche il vincitore della 
lite28. 

In ogni caso – si voglia far maggiormente dipendere la decisione della 
lite dalla manifestazione del divino o piuttosto dall’esito della competizione 
(quale surrogato formalizzato della faida) – sarebbe confermato un sostan-
ziale disinteresse per la ricerca della verità e, con esso, il ruolo tutto sommato 
assai marginale del giudice. In pratica, una volta convocate le parti e richiesta 
una garanzia (wadia) circa la presenza delle stesse (e in particolare del reus/
convenuto) nel giorno e nel luogo stabiliti, l’autorità che presiede il giudizio 
si limiterebbe ad assegnare la prova (scegliendo tra il duello e il giuramento) 
nei casi in cui non fosse la legge a indicarla, a controllare che la stessa venga 
effettuata correttamente (senza l’uso di amuleti o altri sotterfugi)29 e, final-
mente, a dichiararne l’esito. Effettivamente, il paragone con l’arbitro di una 
competizione sportiva potrebbe apparire calzante.

Ne sarebbe anche confermata l’idea che, più del giudice, siano le prove 
formali ad assumere grande rilievo. E se il duello giudiziario (la pugna) non 
ha bisogno di essere spiegato nel suo funzionamento30, il giuramento merita 
invece attenzione31. Da un capitolo rotariano apprendiamo, in primo luogo, 
che si tratta di un giuramento plurale: 

Roth. cap. 35932 – De sacramentis. Si qualiscumque causa inter homines liberos, et 
sacramentum dandum fuerit, si usque ad vigenti solidos fuerit causa ipsa aut amplius, 
ad evangelia sancta iurit cum duodecim aidos suos, id est sacramentales, ita, ut sex illi 
nominentur ab illo, qui pulsat, et septimus sit ille, qui pulsatur, et quinque quales vo-

28  Si vedano Scovazzi, Processo, pp. 135-136; Sinatti d’Amico, Le prove, pp. 89-90; Cortese, Il 
processo, pp. 634 e 637.
29  Come si evince dal cap. 368 di Rotari: «De camfionibus. Nullus camphio praesumat, quando 
ad pugnando contra alium vadit, herbas, quod ad maleficias pertenit, super se habere nec alias 
tales similes res, nisi tantum arma sua, quae convenit. Et si suspicio fuerit, quod eas occulte ha-
beat, inquiratur ad iudicem, et si inventa super eum fuerit, evellantur et iactentur. Et post istam 
inquisitionem tendat manum ipse camfio in manum parentes aut conliberti sui; ante iudice sati-
sfaciens dicat, quod nullam talem rem, quod ad meleficias pertenit, super se habeat; tunc vadat 
ad certamen» (traduzione in Le leggi dei Longobardi, p. 107: «Dei campioni. Nessun campione 
presuma, quando va a duellare contro un altro, di portare su di sé erbe che hanno proprietà 
malefiche, né altre cose di simile natura, ma soltanto le sue armi, secondo quanto si è pattuito. 
Se c’è il sospetto che porti [le erbe] di nascosto, le cerchi il giudice e se vengono trovate su di lui 
gli siano strappate e gettate vie. Dopo questa ricerca il campione tenda la mano nelle mani dei 
parenti e dei suoi colliberti; davanti al giudice rendendo soddisfazione dica di non avere su di sé 
nessuna cosa di tale natura, che abbia proprietà malefiche; quindi vada alla lotta»). 
30  Si può qui rinviare a Patetta, Le ordalie, pp. 171-176, a Salvioli, Storia, pp. 289-293 e alla già 
richiamata voce di Fiorelli. 
31  Si veda in proposito Sinatti d’Amico, Le prove, pp. 74-96; Cortese, Il processo, pp. 633-639 
[1151-1157]. 
32  Traduzione in Le leggi dei Longobardi, p. 103: «Dei giuramenti. Se vi è una causa qualsiasi 
fra uomini liberi e si deve fornire un giuramento, se la causa è di 20 solidi o più si giuri sui Santi 
Vangeli con dodici aiuti [aidos], cioè sacramentali, propri, in modo tale che 6 di loro siano no-
minati da colui che muove l’accusa e il settimo sia colui che è accusato e 5 siano dei liberi, quali 
l’accusato vuole, cosicché siano 12. Se la causa è inferiore a 20 solidi, fino a 12, giurino in 6 su 
armi consacrate: 3 se li nomini che muove l’accusa e 2 liberi se li scelga colui che è accusato, 
quelli che vuole, e il sesto sia lui stesso. Se la causa è inferiore a 12 solidi, giurino in 3 sulle armi: 
questo ne nomini uno per sé, quello se ne procuri un altro e il terzo sia egli stesso».



151

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

luerit, liberos, ut sint duodecim. Quod si minor fuerit causa de viginti solidis usque ad 
duodicem, sibi sextus iurit ad arma sacrata; tres ei nominit, qui pulsat, et duos liberos 
sibi elegat, qui pulsatur, quales voluerit; et sextus sit ipse. Et si minor fuerit causa de 
duodicem solidis, sibi tertius iurit ad arma; unum ei nominit et alium sibi querat et 
tertius sit ipse.

Il giuramento principale (quello pronunciato dalla parte cui è assegnata 
la prova) deve essere, infatti, asseverato da un numero variabile di altri giu-
ramenti prestati da aidos o sacramentales. Il loro numero sale con il valore 
della causa e sono scelti tra i conoscenti e i parenti di chi è chiamato a giurare 
(ma la parte che riceve il giuramento ne nomina la metà33). Ciò che soprattut-
to caratterizza questi co-giuratori è però la circostanza che essi non giurano 
sulla veridicità di quanto solennemente affermato dalla parte principale. Il 
loro non è cioè un giuramento de veritate. Essi giurano invece de credulitate, 
in quanto ciascuno di essi assevera nella maniera più solenne di ritenere asso-
lutamente credibile il giuramento principale dal momento che riconosce come 
indubbiamente fededegno chi lo pronuncia34. 

È infine da sottolineare che la prova si riterrà raggiunta solo se tutti i 
co-giuratori pronunceranno il giuramento. Altrimenti – come si deduce da un 
successivo capitolo – se cioè anche uno solo di essi rifiutasse di prestarlo, la 

33  Considerando – come si dirà subito appresso – che la prova può dirsi riuscita solo se tutti 
i co-giuratori si uniformano al giuramento della parte, mi pare sia in genere sfuggita alla sto-
riografia la formulazione alquanto anodina del successivo cap. 360 a proposito della scelta dei 
co-giuratori da parte di chi la prova deve ricevere: «Si quis alii wadia et fideiussorem de sacra-
mentum dederit, per omnia, quod per wadia obligavit, adimpleat. Et ille, qui pulsat et wadia 
suscipit, proximioris sacramentalis, qui nascendo sunt, debeat nominare: tantum est excepto 
illo, qui gravem inimicitiam cum ipso qui pulsat, commissam habet, id est si plaga fecit, aut un 
morte consensit, aut res suas alii thingavit: ipse non potest esse sacramentales, quamvis proxi-
mus sit, eo quod inimicus aut extraneus invenitur esse» (traduzione in Le leggi dei Longobardi, 
p. 103: «Se qualcuno dà ad un altro una wadia e un fideiussore per un giuramento, adempia a 
tutte quelle cose cui si è obbligato con la wadia. Colui che muove l’accusa e riceve la wadia deve 
nominare come sacramentali quelli [a lui (?)] più vicini per nascita [a colui che deve giurare], 
solamente con l’eccezione di chi abbia commesso un atto di grave inimicizia contro quello che 
muove [?] l’accusa, vale a dire se gli ha provocato una ferita o ha complottato per la sua morte 
o ha donato ad un altro i suoi beni: costui non può fare da sacramentale, per quanto prossimo 
sia, perché lo si riconosce nemico ed estraneo»). Così com’è, la norma parrebbe indicare che 
colui che riceve il giuramento (l’attore/accusatore) debba scegliere la sua parte di co-giuratori 
tra i propri congiunti (oltre alla traduzione appena riprodotta, si veda anche Padoa Schioppa, 
Aspetti, p. 335). Se così fosse, però, ben difficilmente la prova del giuramento potrebbe riuscire 
(come si può pensare, infatti, che i parenti dell’accusatore arrivino mai a giurare compatti per 
l’accusato?). I proximi dovrebbero perciò essere piuttosto quelli dell’accusato (che sono anche 
quelli che dovrebbero conoscere il giurante principale). E anche la seconda parte del capitolo 
avrebbe più senso se i proximi tra cui scegliere fossero piuttosto quelli del giurante (perché mai, 
infatti, la controparte dovrebbe voler nominare qualcuno che le è ostile?). Sarebbe inoltre più 
logico che a dover essere escluso («excepto illo») sia chi abbia motivo di seria inimicizia non con 
l’attore, bensì con l’accusato e che, perciò, il verbo pulsat vada corretto con pulsatur (in modo 
da tradurre “contro cui è mossa l’accusa”) come in effetti si legge nel Liber Papiensis del codice 
Brancacciano di Napoli (Liber Papiensis, Roth. 361[360], ed. Boretius, p. 387a, linea 32): l’e-
sclusione, in effetti, acquista ben maggior senso se s’intende che il co-giuratore non debba avere 
precedenti motivi di rancore nei confronti del giuratore principale. 
34  Astuti, Spirito, pp. 89-90; Cortese, Il processo, p. 638 [1156]. 



152

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

prova andrebbe considerata fallita e il giudice dovrebbe quindi “riconoscere” 
la vittoria dell’altra parte: 

Roth. cap. 36335 – De sacramentum ruptum. Sacramentum tunc intelligitur ruptum, 
quando presentis sacrosanta evangelia aut arma sacrata ipse, qui pulsatur, cum sa-
cramentalis suos coniuncxerit et non ausaverit iurare aut ipse aut aliquis subtraxerit: 
tunc intellegitur sacramentum ruptum.

4.  Riconsiderando le norme dell’Editto

Se ci si limitasse a leggere questi capitoli, ne parrebbe effettivamente con-
fermata, anche per i Longobardi, una sostanziale indifferenza per l’accerta-
mento razionale dei fatti. E avrebbe quindi ragione Chris Wickham nel ritene-
re le norme rotariane assai poco indicative e per nulla rispondenti alla realtà 
emergente dalla documentazione. E però, come si anticipava, a leggerlo con 
più attenzione, anche il primo Editto dice qualcosa di più e di diverso.

Consideriamo, anzitutto, il rapporto in cui si pongono le due “prove” men-
zionate da Rotari. Ben prima che Liutprando esplicitasse la famosa riserva a 
proposito del duello nel suo cap. 118 (a. 731)36, il legislatore longobardo – forse 
innovando rispetto al costume più antico – aveva già indicato nel giuramento 
con i sacramentales lo strumento probatorio (cioè decisorio) da preferire (o, 
se si vuole, quello “ordinario”)37. Quando infatti si tratta di decidere una causa 
di rilievo importante – così si legge nei capitoli 164-166 di Rotari e 4 di Grimo-
aldo – sarebbe cosa grave ed empia, ingiusta o anche assurda e impossibile 
decidere una «talis causa sub uno scuto per pugnam»38. Se così è, però – poi-

35  Traduzione in Le leggi dei Longobardi, p. 105: «Del giuramento rotto. Un giuramento sia 
considerato rotto allorquando colui che viene accusato si riunisce con i suoi sacramentali davan-
ti ai Sacri Vangeli o alle armi consacrate e non osa giurare, oppure quando egli, o qualcuno dei 
sacramentali, si sottrae [al giuramento]: allora il giuramento sia considerato rotto».
36  «Quia incerti sumus de iudicium dei, et multos audivimus per pugnam sine iustitia causam 
suam perdere; sed propter consuitudinem gentis nostrae longobardorum legem ipsam vetare 
non possumus». Traduzione in Le leggi dei Longobardi, p. 209: «Questo perché siamo insicuri 
riguardo il giudizio di Dio e abbiamo sentito che molti hanno ingiustamente perso la loro cau-
sa in duello, ma per la consuetudine della nostra stirpe dei Longobardi non possiamo vietare 
questa legge».
37  Risulta convincente, in proposito, la puntuale analisi della legislazione rotariana e di quella 
successiva condotta da Sinatti d’Amico, Le prove, pp. 71-74 e 96-127, secondo la quale (p. 126) 
«il rapporto giuramento-duello si configura come quello di un mezzo processuale ordinario, 
il giuramento, che a volte lascia il passo a un mezzo di purgazione eccezionale, il duello». Al 
di là del ricordato passo di Paolo Diacono (supra nota 26), va inoltre osservato come – dalla 
disamina che ne ha fatto non molti anni fa da Padoa Schioppa, Aspetti, pp. 333-348 – risulti 
che nessuno dei giudizi dell’età longobarda di cui rimane testimonianza documentaria appare 
risolto ricorrendo al duello giudiziario. 
38  Roth. cap. 164 (accusa di adulterio): «quia grave et impium videtur esse, ut talis causa sub 
uno scuto per pugnam dimittatur»; Roth. cap. 165 (controversia circa la titolarità del mundio 
su una donna): «Quia iniustum videtur esse, ut tam grandis causa sub uno scuto per pugnam 
dimittatur»; Roth. cap. 166 (accusa di uxoricidio): «Quia absordum et inpossibile videtur esse, 
ut talis causa sub uno scuto per pugnam dimittatur»; Grim. cap. 4 (a. 668 – prova del diritto 



153

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

ché è indubbio che tanto il giuramento quanto il duello possono garantire un 
esito chiaro e non opinabile – dobbiamo pensare che la preferenza al primo 
fosse, in realtà, attribuita considerando un diverso criterio e più precisamente 
quello della maggiore attendibilità, nel senso cioè della sua maggiore rispon-
denza alla realtà dei fatti, vale a dire alla verità39. 

Che il raggiungimento della verità sostanziale non fosse obiettivo del tut-
to estraneo al giudizio longobardo pare del resto confermato dalla lettura di 
varie altre disposizioni dell’Editto rotariano. Si consideri, per cominciare, il 
seguente capitolo:

Roth. cap. 22740 – De emptionibus et venditionibus. Si quis conparaverit terram, id 
est: solum ad aedificandum aut casam mancipiata, et quinque annos inter praesen-
tes personas possederit posteaque ipse vinditor aut heredes eius pulsaverit, dicen-
do quod praestetisset, nam non vindedisset: ostendat libellus scriptus, ubi rogatus 
fuisset praestandi. Et si libellus non habuerit, nihil aliud faciat emptor, nisi praebeat 
sacramentum secundum qualitatem pecuniae: quod cum praetium suum rem ipsam 
conparassit, nec alteri debeat per legem dimittere. Tunc liceat eum firmiter possidere, 
quod sibi conparavit.

La norma prevede l’ipotesi di un uomo che, detenendo un immobile da un 
quinquennio «inter praesentes personas», venga accusato di non esserne il 
proprietario (poiché avrebbe ricevuto il bene in semplice concessione tempo-
ranea) e si chieda pertanto la restituzione del bene. Proprio perché l’accusato/
convenuto può disporre di persone pronte a testimoniare la circostanza del 
godimento pieno e prolungato nel tempo del bene, l’accusa sarà ritenuta fon-
data solo se l’attore sarà in grado di mostrare il documento notarile che attesti 
i termini dell’avvenuta concessione (che dovrebbero quindi essere quelli di 
una concessione a termine). Qualora invece l’accusatore/attore non dispones-
se del documento, il giudice consentirà all’accusato/convenuto, detentore del 
bene, di se eduniare semplicemente prestando il giuramento secondo il prin-
cipio generale (cosa che, peraltro, gli garantirà, anche per il futuro, stabilità e 
inattaccabilità nel possesso)41. 

di proprietà): «cum sacramentum suum se defendat: ipse qui possedit (…) cum sacramentum 
suum se defendat: nam per pugnam, ut dictum est, non fatigetur».
39  Così già Patetta, Le ordalie, p. 294: «con ciò Rotari dimostra di non considerare punto il 
duello come mezzo infallibile di conoscere la verità».
40  «Degli acquisti e delle vendite. Se qualcuno compra della terra, cioè un suolo su cui edificare, 
o una casa con schiavi, e la possiede per cinque anni in presenza delle persone e, in seguito, il 
venditore, o i suoi eredi, lo cita in giudizio, dicendo di avergliela data in concessione temporanea 
e non venduta, esibisca il documento scritto (ostendat libellus scriptus) sul quale è riportato che 
fu data in concessione. Se non ha il documento, il compratore non faccia altro se non prestare 
giuramento, secondo l’ammontare della somma, di aver comprato il bene al suo valore e di non 
dover per legge lasciarlo ad altri. Allora gli sia consentito di possedere stabilmente ciò che ha 
comprato per sé». Rispetto alla traduzione che si legge in Le leggi dei Longobardi, pp. 71 e 73, 
propongo un paio di piccole variazioni anche sulla suggestione di Ghignoli, Libellario nomine, 
p. 4 nota 9).
41  La derivazione tardo-romana di questa norma – di cui va in specie notata la formula inter 
praesentes personas – fu evidenziata nel 1889 da Tamassia, Le fonti dell’Editto, pp. 208-210, 
il quale, rifacendosi a Löning, Geschichte, II, p. 714, sottolineava come la durata quinquenna-



154

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

Si può ben credere che la norma che si è appena ricordata sia di formula-
zione recente, successiva all’insediamento dei Longobardi in Italia come pure 
al consolidamento del potere monarchico42. Non dovrebbe insomma apparte-
nere al nucleo più antico delle cawarfidae. Quanto, però, va sottolineato è che, 
già nel 643, il ricorso a prove testimoniali e documentali era pacificamente 
ammesso e, in talune circostanze, poteva consentire di prevalere in giudizio a 
seguito di un razionale accertamento dei fatti disputati43.

Una rondine, si dirà, non fa primavera e un’eccezione non ribalta la regola. 
Torniamo allora a considerare il rapporto fra le due prove tradizionali. Al di là 
della preferenza per il giuramento di cui s’è detto, l’Editto rotariano prevede 
nondimeno una serie di situazioni in cui rimane impregiudicato se rimettere 
la decisione della lite all’espletamento della prova per giuramento oppure al 
duello. In tali casi, pur nella generale predilezione per il giuramento, il ruolo 
del giudice assumeva un rilievo significativo. E certamente le scelte da lui ope-
rate non sarebbero state ininfluenti: non lo erano quando il giudice sceglieva 
(o consentiva a una parte di scegliere) l’una o l’altra prova, ma nemmeno lo 
erano quando, eletto il giuramento, il giudice lo deferiva all’uno o all’altro dei 
litiganti (si vedrà, infatti, che non necessariamente doveva essere il reus a 
“provare”, soprattutto quando si trattava di controversie di natura negoziale). 
In tali occasioni, contrariamente alla tradizionale ricostruzione dell’antico 
processo germanico, il giudicante era indotto a soppesare la rilevanza dell’ac-
cusa e quindi a indagare la realtà dei fatti (e a indirizzare conseguentemente 
l’andamento del giudizio).

Ci si può allora chiedere quali fossero i possibili criteri in base ai quali 
il giudice orientasse le sue scelte. Su come potesse procedere nell’optare tra 
pugna e sacramentum, possiamo anzitutto trarre qualche indicazione da uno 
dei primi capitoli dell’Editto:

Roth. cap. 944 – Si quis qualemcumque hominem ad regem incusaverit, quod ad ani-
mae perteneat periculum, liceat ei, qui accusatus fuerit, cum sacramentum satisface-

le fosse quella tradizionalmente utilizzata per la locazione dei beni pubblici a Roma (lustralis 
possessio). Per Sinatti d’Amico, Le prove, p. 128, la norma dimostrerebbe tuttavia l’incapacità 
di Rotari nell’intendere l’importanza del documento quale «prova fondamentale e pienamente 
probatoria»: Rotari ne ammette infatti la sostituzione e lo pone sul medesimo piano del giu-
ramento che è «un mezzo di purgazione che non è probatorio nella sua essenza», ma solo una 
«incerta e discutibile manifestazione di volontà di una sola delle due parti». 
42  Che l’Editto raccolga più masse di norme di differente età e provenienza è ipotesi formulata 
da Besta, Le fonti, pp. 65-68 e poi generalmente accettata dalla storiografia giuridica. 
43  Si può osservare che, pur trascorsi oltre quattro secoli da Rotari, l’anonimo expositor delle 
leggi longobardo-franche non era forse troppo lontano dal vero allorché – proprio commen-
tando il cap. 359 prima considerato – scriveva che «quando Rotari cominciò a comporre le sue 
leggi, non in ogni aspetto definì la maniera in cui i suoi giudizi sarebbero stati decisi, ma rinviò 
invece alla definizione prevista dalle leggi romane» (Expos. a Roth. cap. 359 § 4, in Liber legis 
Langobardorum, p. 385). Sul rapporto tra norme scritte e consuetudini nell’ordinamento lon-
gobardo, si veda ora Azzara, “… quod cawerfeda”, pp. 251-257.
44  Traduzione in Le leggi dei Longobardi, pp. 17 e 19 (anche qui con una minima variazione): 
«Se qualcuno accusa un uomo dinanzi al re di un crimine punibile con la morte, sia consentito 
a chi è stato accusato di dar soddisfazione tramite giuramento e di scagionarsi («cum sacra-



155

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

re et se eduniare. Et si tales causa emerserit et adest homo in praesenti, qui crimen 
mittat, liceat eum per camphionem, id est per pugnam, crimen ipsum de super se, si 
potuerit, eicere. Et si ei provatum fuerit, aut det animam, aut qualiter regi placuerit 
conponat. Et si provare non potuerit et cognuscitur dolusae adcusassit, tunc ipse, qui 
accusavit et provavare non potuit, wergild suo conponat, medietatem regi, et medieta-
tem cui crimen iniectum fuerit.

Considerata la predilezione di Rotari per il giuramento, non stupisce che 
di fronte ad accuse che avrebbero potuto condurre l’accusato alla morte, l’E-
ditto conceda proprio all’accusato, secondo la regola tradizionale, di se edu-
niare prestando il giuramento innanzi al re. Se avesse voluto, però, l’accusa-
tore poteva pretendere di “provare” la fondatezza della propria accusa. Per far 
ciò doveva presentarsi personalmente all’udienza regia e chiedere di affronta-
re in duello l’accusato o un suo campione. In tal modo, però (oltre al pericolo 
di prendere comunque un bel po’ di colpi45), assumeva anche il rischio, qualo-
ra l’esito del duello si fosse rivelato a lui sfavorevole e la sua accusa apparisse 
perciò calunniosa, di dover versare il corrispettivo del suo wergeld per metà 
al sovrano e per metà all’accusato. 

La norma potrebbe essere relativamente antica. Il re, infatti, non ha an-
cora assunto le prerogative del rex iudex e, se anche le accuse sono sollevate 
al suo cospetto, egli non giudica (forse anche perché parte in causa), ma si 
limita a presiedere l’adunanza pubblica. Si parla di accuse per fatti particolar-
mente gravi che sarebbero punibili con la morte, reati che hanno, per lo più, 
carattere militare e che troviamo descritti nei precedenti capitoli: attentato 
alla persona del re (cap. 1), diserzione e tradimento (capp. 3, 4, 5 e 7), rivolta e 
disobbedienza mentre si milita nell’esercito (cap. 6)46. Evidentemente, il fatto 
che l’accusatore mostrasse di sostenerla con la massima convinzione, sino al 
punto di rischiare in prima persona e, ancor più, la circostanza che fosse qui 
in gioco, non l’interesse di un privato, bensì quello superiore della salvezza 
del sovrano o dell’esercito, conducevano a comprimere il principio che la rico-
struzione ottocentesca voleva tradizionalmente proprio dei Germani. Il prin-
cipio, cioè, che impone di privilegiare il diritto della parte che si difende a pu-
rificarsi dall’accusa “provando” alla controparte la propria innocenza. Ciò che 

mentum satisfacere et se eduniare»). Se sorge una tale causa ed è presente l’uomo che ha mosso 
l’accusa, sia consentito [all’accusato] di stornare da sé l’accusa, se ne è in grado, per mezzo di 
un campione, cioè con un duello. E se [l’accusa] contro di lui è provata [cioè se il suo campione 
esce sconfitto dal duello], perda la vita o paghi una composizione, quanto piace al re. Ma se non 
si può provar[la] e si accerta che è stato accusato dolosamente, allora chi ha accusato e non è 
riuscito a provare paghi il proprio guidrigildo, metà al re e metà a colui contro il quale era stata 
mossa l’accusa».
45  Circa le modalità di svolgimento del duello giudiziario presso i Longobardi (se con armi vere 
ovvero solamente con scudi e bastoni), si veda Salvioli, Storia, p. 292. Che il genere di armi da 
utilizzare nella prova per pugnam fosse oggetto di negoziazione tra le parti si evince dal tenore 
del cap. 368 di Rotari («arma sua quae convenit»). Né si può escludere che il giudice interve-
nisse.
46  Significativamente, nel cap. 8, un’azione simile a quella descritta nel cap. 6 ma compiuta al di 
fuori del contesto bellico è punita con la sola pena pecuniaria.



156

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

più interessa, tuttavia, è che il legislatore differenzi qui la procedura, dando 
rilievo alla maggiore o minore consistenza dell’accusa e che una simile valuta-
zione non possa che spettare al giudice47. Con maggiore chiarezza Liutprando 
richiederà la presenza di una certa suspitio quando – nel suo cap. 71 – vorrà 
integrare e confermare la ratio già implicita nel precetto rotariano48. 

5.  Spazi per la veritas rei e ruolo del giudice: evidenze, prove documentali e 
testimoniali

Quello prospettato nel cap. 9 non è peraltro l’unico caso in cui il diritto 
dell’accusato a se eduniare tramite giuramento viene seriamente compresso 
perché l’accusa appare sostenuta da argomenti che il giudicante ritiene par-
ticolarmente stringenti. Ciò accade, anzitutto, quando l’accusa si avvalga del 
contributo di qualcuno che sia a conoscenza dei fatti e sia in grado di far sco-
prire l’autore di un furto. È, in specifico, la situazione prospettata in: 

Roth. cap. 25549 – Si quis per proditorem, id est per certum indicatorem furtum inve-
nerit, sibi nonum qui furtum fecit, ei restituat.

Il delatore – un testimone oculare o, più probabilmente, un complice in-
dotto a confessare50 – deve condurre ad accertare le responsabilità del furto 
in maniera evidente (per certum), senza cioè che sia possibile dubitarne. 

47  Secondo Patetta, Le ordalie), pp. 295 e 296 nota 1, l’espressione liceat ei / eum sarebbe im-
piegata, in questo capitolo rotariano come altrove, nel senso che all’accusato viene consentito 
di purgarsi dell’accusa nel modo prescritto nella norma (cum sacramentum nel prima caso, 
per camphionem id est per pugnam, nel secondo). Diversamente, Sinatti d’Amico, Le prove, p. 
109 nota 26 che, poco oltre (p. 113), rileva anche come, dello stesso capitolo, possa darsi anche 
un’interpretazione estensiva (quella per la quale la studiosa propende), secondo cui l’attore/
accusatore può impedire il giuramento purgativo dell’accusato tutte le volte che ritenga di aver 
fondato sospetto circa la colpevolezza di quest’ultimo.
48  «Si quis alio asto conpellaverit de pugna, quod solet fieri per pravas personas, preveat sagra-
mentum ipse, qui conpellat solus, et dicat iuratus, quia non asto animo eum per pugna faticare 
querat, nisi quod certam habeat suspitione, sive de furto fuerit, sive de incendio, aut unde ipsa 
conpellatio agitur. Et si hoc iuraverit, postea vadat exinde pugna; si autem menime iurare prae-
sumpserit, non fiat ipsa causa per pugna iudicata aut finita». Traduzione in Le leggi dei Longo-
bardi, pp. 179 e 181: «Se qualcuno sfida con cattive intenzioni un altro a duello, cosa che è solita 
accadere tra persone malvage, colui che ha sfidato presti giuramento da solo e dica giurando di 
non aver chiamato quell’altro a battersi in duello con cattive intenzioni, ma perché aveva un so-
spetto certo che si trattasse di un furto o di un incendio o latro da cui si generi una tale sfida. Se 
giura questo, vada poi al duello; se invece non osa giurare, quella questione non venga giudicata 
o risolta con un duello». Si veda Sinatti d’Amico, Le prove, p. 112.
49  Traduzione in Le leggi dei Longobardi, p. 79: «Se qualcuno scopre un furto per mezzo di un 
proditor, cioè per mezzo di un informatore sicuro, colui che ha commesso il furto glielo renda 
nove volte tanto». La medesima figura del proditor compare anche nel cap. 335 di Rotari.
50  Per Isidoro di Siviglia, Etymologiae, X.221 (ed. Lindsay), proditor è anzitutto il traditore, 
«colui che conduce alla rovina». L’espressione (proditor, prodiderit) è presente anche in Co-
dex Theodosianus (ed. Mommsen) 7.18.3 e 7.18.4.pr. dov’è riferita a chi consente di scoprire un 
disertore. Potrebbe essere dunque quella dei regolamenti militari, la via attraverso la quale il 
termine entrò in uso presso i Longobardi. Sul passaggio di principi e regole del diritto romano 



157

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[17]

La presenza di persone in grado di riferire in giudizio talune circostanze 
decisive è poi necessariamente presupposta nei capitoli dell’Editto che preve-
dono ipotesi di flagranza di reato. In antico anche il diritto longobardo dove-
va ammettere il principio di auto-giustizia – ampiamente diffuso e presente 
nelle consuetudini germaniche, ma anche nella tradizione giuridica romana 
– secondo cui è legittimo (anche se non certo obbligatorio) mettere a morte 
il malfattore sorpreso in flagranza di reato51. Al tempo di Rotari, un simile 
ricorso all’auto-giustizia continuava a essere ritenuto legittimo, sebbene con 
importanti limitazioni. Lo si ritrova anzitutto nel cap. 212, che tratta il caso 
del flagrante adulterio52, ma se ne riconoscono le tracce anche nei capp. 253 e 
254 che considerano il furto flagrante – cioè fegangi – quando commesso di 
giorno da un libero o da un servo e al di sotto di un certo valore53. 

Anche se le norme non vi accennano, è chiaro che, per evitare che i parenti 
del morto sollevassero accusa di omicidio, chi uccideva il delinquente doveva 
poter dimostrare la sussistenza della flagranza. I costumi giuridici delle genti 
germaniche prevedono che chi coglie il malfattore sul fatto debba all’uopo 
richiamare con alte grida i vicini (i quali, nei fatti, coincidono molto spesso 
coi congiunti). E “uomini del grido”, cioè Schreimannen, sono appunto quan-
ti, udite le voci, hanno l’obbligo di reagire prontamente al richiamo e quindi 
collaborare eventualmente alla cattura o, almeno, constatare la presenza di 
quelle circostanze che giustificano la cattura o che legittimano l’avvenuta uc-
cisione del ladro54. 

Può darsi che anche i Longobardi adottassero una procedura del tipo di 
quella diffusa tra i Franchi e nota come Klage gegen den toten Man (chi aveva 
ucciso il malfattore ne trascinava il cadavere innanzi al giudice e formulava 
solenne accusa contro di esso)55. In ogni caso, qualora i parenti dell’ucciso (o 
il padrone, se a cadere fosse stato il servo) avessero sollevato accusa contro 
l’uccisore, si può credere che il giudice longobardo avrebbe concesso all’uc-

– in specie militare e in tema di diserzione – nelle leggi romano-barbariche, si veda Loschiavo, 
Autodifesa e Loschiavo, Le leges barbarorum. 
51  Posso qui rinviare a Loschiavo, Autodifesa, pp. 107-113 e Loschiavo, Figure di testimoni, pp. 
152-158 e alla bibliografia ivi indicata.
52  «Si quis cum uxorem suam alium fornicantem invenerit, liberum aur servum, potestatem 
habeat eos ambos occidendi; et si eos occiderit non requiratur». Né i parenti dell’uomo né quelli 
della moglie potranno perciò ritenere responsabile il marito che abbia ucciso gli adulteri.
53  In entrambi i casi il ladro poteva essere messo a morte solo se non avesse potuto versare nove 
volte il valore della cosa rubata e una sostanziosa compositio. Dal tenore della norma pare im-
plicito che, qualora il valore del bene rubato superasse la soglia prevista, il vecchio principio che 
consentiva l’uccisone ad nutum del ladro sorpreso in flagranza ( fegangit) avesse pieno vigore. 
Di contro, la qualifica di fegangit – con la connessa possibilità di uccidere il ladro – non è mai 
giustificata nei casi di furti di piccola entità (lo chiarisce il cap. 291: «Si fur ipse supertentus 
fuit, non sit fegangit»). L’uccisione del ladro è invece sempre consentita (a prescindere dal bene 
oggetto del furto) se questi agisce con violenza: in questo caso, infatti, come si deduce dalla 
chiusa del cap. 280, «ille, qui eum occisit, se defendendum et res suas vindicandum hoc egit». 
54  Si veda per tutti la formula 30 delle Formulae Turonenses (ed. Zeumer, p. 153) e quindi 
Werkmüller, Handhafte Tat.
55  Si veda Brunner, Die Klage, pp. 235-252, Interpretazioni differenti sono state offerte da 
Beyerle, Das Entwicklungsproblem, pp. 499-510 e da Scovazzi, Processo, pp. 138-144.



158

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[18]

cisore di purgarsi tramite giuramento ed è ovvio pensare che proprio i vici-
ni-parenti/Schreimannen sarebbero stati chiamati a fungere da co-giuratori. 
Nell’ipotesi in cui, invece, il malfattore fosse stato fatto prigioniero e condotto 
in giudizio, il giudice non gli avrebbe certo consentito di se eduniare prestan-
do il giuramento purgativo. Avrebbe invece attribuito la possibilità di giurare 
a chi lo aveva catturato. E, anche in questo caso, ad assumere la funzione di 
co-giuratori sarebbero stati chiamati coloro che erano al tempo stesso proxi-
mi (parenti o vicini) e anche Schreimannen56.

Ciò che può solo immaginarsi nelle norme prima considerate – e cioè la 
presenza in giudizio di figure latu sensu testimoniali – assume ben maggiore 
consistenza in due capitoli che s’incontrano molto prima nell’Editto e che di-
sciplinano alcune particolari fattispecie di furto flagrante:

Roth. cap. 3257 – De homine libero, si nocte in curte alterius inventus fuerit et non 
dans manus ad legandum occidatur, a parentibus non requiratur. Et si manus dederit 
ad legandum se, et legatus fuerit, dit pro se octuaginta solidos: quia non convenit ra-
tioni, ut homio noctis tempore in curtem alienam silentium aut absconse ingrediatur; 
sed si qualemcumque utilitatem habet, antequam ingrediatur clamet. 

Roth. cap. 3358 – Si servus in curte aliena noctis tempore inventus fuerit et non dans 
manus occidatur, non requiratur a domino; et si manus dederit et legatus fuerit, libe-
ret se cum quadragenta solidos.

Pur senza farvi riferimento esplicito, è infatti chiaro che le due norme im-
plicano l’audizione da parte del giudicante di persone in grado di attestare le 
circostanze che concretano la fattispecie descritta. Quest’ultima è, in effetti, 
più complessa della semplice flagranza e giustifica azioni di autodifesa solo in 
presenza di talune condizioni. In questi casi non si tratta quindi di accertare 
il semplice fatto (la sorpresa in flagrante reato). Qui è invece necessario appu-
rare talune circostanze specifiche che attengono al tempo e al luogo del delitto 
(l’orario notturno, la penetrazione nelle altrui pertinenze), ma anche alla con-
dotta precipua tenuta dal reus, sia prima della sua scoperta (l’esser entrato in 

56  Una notitia iudicati del 777 (si tratta di un giudizio presieduto da Ildeprando duca di Spoleto) 
dimostra come nulla escludesse l’eventualità che fosse anche il giudice a poter scegliere i sacra-
mentali; ed. Manaresi, I placiti, n. 8, pp. 5-8 su cui Sinatti d’Amico, Le prove, p. 172. Per parte 
sua, Cortese, Il processo, pp. 640 nota 27 e 643 nota 35, osserva come i co-giuranti chiamati 
ad asseverare il giuramento della parte che ha prodotto i testimoni o il documento potrebbero 
essere scelti unicamente dalla parte che giura (contro il tenore del cap. 359 prima ricordato). Si 
veda sul punto anche Padoa Schioppa, Aspetti, p. 347. Sulla tendenziale indistinzione di co-giu-
ratori e testimoni nei giudizi altomedievali insiste per parte sua Lupoi, Alle radici, pp. 434-442.
57  Traduzione in Le leggi dei Longobardi, pp. 23 e 25: «Per quanto riguarda un uomo libero, se 
di notte viene trovato nella corte di un altro e non porge le mani per essere legato, sia ucciso e i 
suoi parenti non reclamino. Se porge le mani per essere legato, e viene legato, dia [per riscattare] 
se stesso 80 solidi; perché non v’è ragione che un uomo entri di notte, in silenzio e di nascosto, 
nella corte di un altro. Ma se ha qualche motivo, chiami prima di entrare».
58  Traduzione in Le leggi dei Longobardi, p. 25: «Se un servo viene trovato di notte in una corte 
altrui e non porge le mani [per essere legato], sia ucciso; il padrone non reclami. Se porge le 
mani, e viene legato, si liberi con 40 soldi».



159

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[19]

silenzio e senza avvertire) sia successivamente (la reazione collaborativa [«si 
manus dederit ad legandum»] o invece ostativa rispetto alla sua cattura). 

La storiografia non ha tributato grande attenzione a queste fattispecie ri-
conducibili ai reati flagranti. Eppure, a voler considerare le comuni condizioni 
di vita nelle campagne del primo medioevo, non doveva essere così diffici-
le cogliere sul fatto un eventuale malfattore (si pensi soltanto alla difficoltà 
di rubare un cavallo o una vacca in contesti in cui le abitazioni si trovavano 
sopra o accanto alle stalle … e forse, proprio in questa chiave, può intender-
si meglio la norma rotariana che punisce con una somma davvero elevata il 
semplice sfilare il campanaccio dal collo dell’altrui animale59).

Casi differenti, ma dove pure sono implicate figure testimoniali che si ri-
velano decisive ai fini della procedura, sono poi quelli descritti in:

Roth. cap. 1660 – De rairaub. Si quis hominem mortuum in flumine aut foris invenerit 
aut expoliaverit et celaverit, conponat parentibus mortui solidos octoginta. Et si eum 
invenerit et expoliverit et mox vicinibus patefecerit, et cognuscitur quod pro mercedis 
causa fecit, nam non furandi animo, reddat spolia, quas super eum invenet, et amplius 
ei calumnia non generetur.

e

Roth. cap. 26061 – Si quis aurum aut vestis seu qualibet rem in via invenerit et super 
genuculum levaverit et non manefestaverit aut ad iudicem non adduxerit, sibi nonum 
reddat.

La prima norma considera l’ipotesi del rairaub, vale a dire la spoliazione 
di un cadavere ritrovato casualmente. Per evitare l’accusa di furto, l’autore del 
ritrovamento potrà impossessarsi degli abiti e degli effetti personali portati 
dal defunto solo rendendo manifeste a terze persone (vicini) sia le circostanze 
del ritrovamento sia la sua intenzione di prendere i beni, non per appropriar-
sene, ma allo scopo di consegnarli ai familiari sperando in una conseguente 
ricompensa. Queste persone svolgono insomma la funzione di “testimoni di 
pubblicità”. 

Nel cap. 260 si considera invece il ritrovamento, altrettanto casuale, di 
cose preziose lungo il cammino. Analogamente, si prescrive che, se si vuole 

59  Roth. cap. 289: «De titinno. Si quis titinno de super cavallo aut bove furaverit, conponat 
solidos sex». Si consideri che sei solidi sono anche la compositio imposta per l’amputazione di 
un dito del piede altrui (Roth. cap. 70).
60  Traduzione con qualche lieve variante da Le leggi dei Longobardi, p. 21: «Del rairaub. Se 
qualcuno trova un uomo morto in un fiume o al di fuori [di esso] e lo spoglia e lo nasconde, paghi 
una composizione di 80 solidi ai parenti del morto; se lo trova e lo spoglia e subito ne dà notizia 
ai vicini e viene reso noto che lo ha fatto per ottenere una ricompensa e non con l’intento di ruba-
re, restituisca le spoglie che ha trovato su di lui e non si muova più alcuna accusa contro di lui».
61  Traduzione in Le leggi dei Longobardi, p. 81: «Se qualcuno trova per la strada dell’oro o un 
vestito o qualsiasi altra cosa e la solleva sopra il ginocchio e non dichiara di averla trovata o non 
la porta al giudice, la restituisca nove volte tanto». Colpisce la precisazione secondo cui l’ap-
prensione dei beni si concretizza nel momento in cui questi vengono sollevati oltre il ginocchio: 
per Paradisi, Il prologo, p. 191 nota 5, la singolare espressione supra genuculum levare avrebbe 
origini romane (e giungerebbe agli estensori dell’Editto attraverso un passo di Festo).



160

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[20]

evitare l’accusa di furto, l’apprensione dei beni rinvenuti deve essere subito 
comunicata a chi si trovi nei pressi o, in mancanza, all’autorità (iudex) più vi-
cina (all’evidente scopo di far giungere più facilmente notizia del ritrovamento 
al legittimo proprietario). 

È stato notato come entrambi questi capitoli rivelino una sorprendente 
attenzione di Rotari per il profilo psicologico o intenzionale del fatto illecito62. 
È probabile, che sia qui recepito un antico principio romano, a noi noto per-
ché ripetuto da Ulpiano in un passo poi ripreso dai compilatori giustinianei 
del Digesto63. Ed è ben possibile che i Longobardi avessero conosciuto quel 
principio per il tramite della disciplina militare romana cui essi avevano pur 
dovuto sottostare operando come milites foederati sotto le insegne imperia-
li64. Quanto qui interessa, comunque, è che i due capitoli appena ricordati con-
dividono la medesima logica già conosciuta a proposito delle ipotesi di reato 
flagrante: esse infatti impongono, attraverso il coinvolgimento di persone ter-
ze, di precostituire elementi di conoscenza dei fatti da poter poi utilizzare in 
un eventuale giudizio.

Finalmente, figure latu senso testimoniali si rinvengono anche al di fuori 
dell’ambito penalistico. Nel cap. 146, ad esempio, vediamo come i vicini bonae 
fidei homines possano esser invitati a fornire un’informata e obiettiva testi-
monianza circa un elemento oggetto di disputa (vale a dire i beni contenuti 
nell’abitazione bruciata)65. Nel cap. 172 si richiede invece che il negozio rivesti-
to dal thinx sia fatto pubblicamente (non absconse) e che al suo compimento 
siano presenti homines liberi: essi assumono il ruolo di testes negotiales per 
essere pronti, alla bisogna, ad attestare che l’atto liberale è stato compiuto in 
maniera legittima66. 

62  Attenzione già rilevata da Calasso, Il negozio, pp. 117-120 il quale sottolinea giustamente il 
ricorso al termine animus. L’elemento intenzionale è tenuto in conto anche in Roth. capp. 146 
(si veda appresso) e 387 (dal momento che si deve pensare che i presenti fossero chiamati in 
giudizio per dare conferma della non volontarietà dell’uccisione, si veda infra).
63  D. 47.2.43.4,7-8 (ed. Mommsen-Krüger): «[4] Qui alienum quid iacens lucri faciendi causa 
sustulit, furti obstringitur, sive scit cuius sit sive ignoravit … [7] Sed si neque fuit neque pu-
tavit [derelictum esse], iacens tamen tulit, non ut lucretur, sed redditurus ei cuius fuit, non 
tenetur furti. [8] Proinde videamus, si nescit cuius esse, sic tamen tulit quasi redditurus ei qui 
desiderasset vel qui ostendisset rem suam, an furti obligetur. et non puto obligari eum. solent 
plerique etiam hoc facere, ut libellum proponant continentem invenisse se et redditurum ei qui 
desideravit: hi ergo ostendunt non furandi animo se fecisse». Tamassia, Le fonti, pp. 243-244, 
aveva invece preferito pensare per il cap. 260 a una derivazione dalle Scritture (da Deut. 22.3,6).
64  Mi permetto di rinviare qui a Loschiavo, Le leges barbarorum, pp. 331-333 e alla letteratura 
ivi ricordata.
65  Roth. cap. 146: «De incendio. Si quis casam alienam asto animo, quod est volontarie, incen-
derit, in treblum restituat ea, quod est sibi tertia. Sub extimatione pretii cum omnem intrinse-
cus, quidquid intus crematus fuerit, qui vicini bone fidei homines adpraetiaverint, restauretur. 
Et si aliqua de intrinsecus domui orta fuerit intentio, tunc ille, qui damnum pertulit, iuratus 
dicat, quantum in eadem casa perdidit: omnia ut dictum est in treblum ei restituatur ab illo, qui 
volontarie huius mali penetravit».
66  Va anche ricordato come – sempre in tema di gairethinx, ma questa volta per l’emancipazio-
ne del servo – il cap. 224 richieda che si rediga una cartula, la quale attesti l’avvenuta affran-
cazione e serva da garanzia di chi viene liberato. Si veda Cortese, Il diritto, pp. 133-142 cui si 
oppone (senza però avanzare elementi decisivi) Dilcher, “per gairethinx”, pp. 419-448.



161

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[21]

È giusto notare, tuttavia, come Rotari non usi mai il termine testis per 
definire queste figure apportatrici di conoscenze sostanziali in giudizio. Si vo-
glia o meno spiegare una simile ritrosia con quella «civetteria per la barbarie» 
che il sovrano legislatore avrebbe usato verso una parte del suo popolo (e che 
gli avrebbe sconsigliato l’impiego di termini troppo legati alla cultura romana 
e cattolica)67, è qui piuttosto il caso di ricordare le parole con cui Liutprando 
chiude il suo cap. 133 (a. 731). Prescrivendo che nel caso considerato la prova 
dovesse essere data ricorrendo alla testimonianza giurata («illi testis firmiter 
sciant et iurent») di coloro che, per aver presenziato all’acquisto, conoscesse-
ro sia il valore dei beni acquistati sia la provenienza delle sostanze utilizzate 
(«homines, qui sciant, quod ipsum precium de rebus mulieris suae sit»), il 
sovrano sottolinea come una simile prassi (che quindi prevedeva il ricorso 
ai testimoni), pur non essendo riportata nei precedenti Editti (di Rotari e di 
Grimoaldo), apparteneva tuttavia alle consuetudini popolari ed era già am-
piamente praticata al tempo dei suoi predecessori: «causa ista in hoc modo 
semper et antecessorum nostrorum tempore et nostro per cawarfida sic iudi-
catum est; nam in edicto scripta non fuit».

Volendo ora cominciare a tirare le somme di quanto detto sin qui, sembra 
di poter affermare con una certa tranquillità che, se pure le norme non lo 
dicono esplicitamente, già molto prima delle riforme di Liutprando in tema 
di prove era possibile ai sudditi longobardi avvalersi nelle sedi giudiziarie sia 
di documenti (quando le parti ne potessero produrre) sia delle conoscenze 
di coloro che, per aver presenziato a certi eventi, fossero in grado di riferire 
come si erano svolti i fatti ovvero i termini e le circostanze dei rapporti giu-
ridici di cui si discuteva. E che, in tali casi, la parte che poteva disporre di 
simili elementi di prova (chartae o figure testimoniali) le offriva al giudice (al 
suo libero apprezzamento) e non alla controparte, in palese contraddizione 
con l’impostazione che la lettura tradizionale riconosceva come caratteristica 
dell’antico “processo germanico”. Su tale base, il giudice longobardo avrebbe 
quindi potuto orientarsi più facilmente proprio verso la parte che questi ele-
menti era in grado di produrre. Avrebbe, in altri termini, potuto assegnare 
la prova formale non solo a chi si difendeva e pretendeva di “purgarsi”, ma 
anche all’attore/accusatore. Inoltre, tra le due prove tradizionali, avrebbe si-
curamente preferito quella del giuramento, la quale, oltretutto, gli avrebbe 
consentito di far giurare anche eventuali conoscitori dei fatti (o, se si preferi-
sce, testimoni)68.

67  È l’espressione usata da Gian Piero Bognetti in una delle sue ultime pagine: Frammenti di 
uno studio, p. 608. A un certo “longobardismo ideologico” cavalcato da Rotari nel momento in 
cui redigeva la sua raccolta normativa accenna anche Delogu, L’Editto, pp. 160-161 e 164.
68  Si veda già supra, nota 56.



162

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[22]

6.  Un rapido sguardo alla prassi

Sapere che già in antico l’ordinamento longobardo ammettesse che il giu-
dice potesse incidere sulla lite assai più di quanto si fosse abituati a ritenere 
in base al “dogma” tralatizio di un processo dominato dall’attività delle parti e 
strutturalmente indifferente all’accertamento dei fatti69, dovrebbe consentire 
di intendere meglio – senza cioè sorprendersi per eventuali dissonanze o dif-
formità rispetto al modello immaginato – il reale funzionamento del processo 
longobardo così come lo possiamo osservare esaminando le testimonianze 
emergenti dalla prassi (senza peraltro dimenticare che dette testimonianze 
sono a tal punto esigue per i tempi più vicini a Rotari da non rassicurarci in 
alcun modo circa la reale – e puntuale – applicazione delle norme edittali nei 
pur vari territori dominati dai Longobardi). 

A scorrere quelle sparute testimonianze, in effetti, troviamo subito ampia 
conferma di come – ancor prima che Rotari attendesse al suo Editto – i proce-
dimenti giudiziari percorressero itinerari che riservavano un notevole spazio 
alla ricostruzione obiettiva dei fatti e delle responsabilità. Così, vediamo già 
re Arioaldo (626-636) decidere una disputa sui confini tra le civitates di Par-
ma e Piacenza sulla base degli accertamenti obiettivi che aveva fatto svolgere 
da alcuni esperti da lui appositamente inviati. E quando poi, nel 674 (siamo 
quindi dopo Rotari, ma molto prima di Liutprando) re Pertarito è investito 
della medesima controversia tra le due città, anch’egli fonda la sua decisione 
sulle risultanze di un’accurata inchiesta (inquisitio) da lui ordinata e condotta 
in loco dai messi regi70. Una volta accertata la congruità dei confini così come 
già definiti nella precedente sentenza (iudicatum) di Arioaldo (grazie appunto 
all’inchiesta nella quale si erano ascoltate le testimonianze degli abitanti e si 
era verificato lo stato dei luoghi), Pertarito si limita a imporre alla parte che 
ha prodotto il documento contenente il iudicatum di giurare sulla autenticità 

69  La cosa era stata peraltro già notata da Sinatti d’Amico, Le prove, pp. 38-56, 149, 157. È 
tuttavia significativo come la studiosa non riuscisse a prendere le distanze dall’impostazione 
tradizionale disegnata dai germanisti sino a entrare, talvolta, in contraddizione con gli stessi i 
risultati cui giungeva attraverso la sua analisi. Così, per esempio, pur notando gli ampi poteri di 
sindacato e di controllo che il cap. 368 riconosce al giudice, nondimeno concludeva che (p. 56) 
«esigenze di legalità e di un esercizio ordinato della giustizia imponevano a Rotari di affidare al 
giudice queste responsabilità, mentre la stessa struttura del rapporto processuale germanico, 
così lontano dalla nostra mentalità, costringeva il magistrato a rimanere estraneo alla valuta-
zione del risultato della prova …». Analogamente, dopo aver acutamente riflettuto sulle audizio-
ni di testimoni documentate nelle vicende giudiziarie di cui anche qui si sta per dire, scriveva 
che (p. 176) «la prova per testimoni restava invece estranea e per impostazione concettuale (…) e 
per utilizzazione tecnica, non ricercandosi nel processo la verità come tale, ma la soluzione della 
contesa». Per una valutazione di sintesi sul comunque prezioso lavoro della Sinatti d’Amico, si 
veda Loschiavo, La risoluzione, p. 102.
70  La singolare vicenda che vide in lite Parma e Piacenza è diffusamente raccontata e commen-
tata da Bognetti, Il gastaldato longobardo, che, alle pp. 227-229 e 234-239, offre anche l’edi-
zione del giudicato di Arioaldo e della notitia iudicati del 674 (quest’ultima è la prima notitia 
iudicati autentica giunta sino a noi). I due documenti sono stati poi riediti in Codice diplomatico 
longobardo, III.1, nn. 4 (pp. 16-18) e 6 (pp. 21-25).



163

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[23]

di questo. Il giuramento viene prestato da una pluralità di persone e non è 
chiaro se si tratti del “germanico” iusiurandum con i sacramentales o invece 
di un giuramento di tipo “romano” prestato dai rappresentanti della città di 
Piacenza su richiesta degli ufficiali regi. Al di là di questo aspetto (che non ha 
qui grande rilievo se non per il fatto che, nel primo caso, sarebbe derogato 
il principio espresso in Roth. cap. 359, secondo cui la metà dei sacramentali 
devono essere scelti dalla parte che non giura), ciò che soprattutto importa ai 
fini del discorso che si va facendo è osservare come il sovrano spieghi chiara-
mente di non poter procedere ordinando lo svolgimento delle prove tradizio-
nali del duello e del giuramento poiché si trova di fronte a un precedente giu-
dicato regio. Accertatosi della veridicità sostanziale dello stesso documento 
a lui sottoposto, il sovrano ritiene invece più “utile” e “giusto” confermare la 
precedente sentenza e offrire la vittoria alla parte che l’aveva prodotta, con-
sentendo a questa di offrire la prova formale71. 

Anche nella notissima e interminabile controversia che oppose le dioce-
si di Siena e Arezzo l’audizione di testimoni è ampiamente documentata72. 
Un’inchiesta l’aveva certamente condotta già nel 714 l’«inluster maiordomus» 
Ambrogio inviato del re Liutprando73. E certo colpisce l’autonomia con cui il 
messo si muove rispetto al preteso impianto tradizionale, dal momento che 
egli giunge alla decisione non solo considerando quasi sicuramente l’istituto 
della prescrizione (introdotto nell’ordinamento longobardo appena pochi de-
cenni prima), ma anche sulla base della semplice valutazione personale che 
aveva potuto fare («iustum nobis paruit»), senza cioè far svolgere alcuna pro-
va formale74. Fu forse proprio a causa di tanta autonomia del messo regio se, 
in seguito, di tale giudicato si tenne poco o nessun conto (in passato si è persi-
no dubitato che il sovrano abbia effettivamente confermato il giudicato con un 
suo praeceptum)75. E così, l’anno successivo (quindi, ancora una volta, prima 
di cominciare a “riformare” il processo con il cap. 8 che risale all’anno 717), 

71  «Sed postquam iudicatum precessori nostro (…) et per porcarios et seniores homines sic 
cognovimus, tractantes una cum iudicibus nostris utilem nobis visum fuit ut per sacramen-
tum pars Placentina ipsum iudicatum firmaret (…) quod et iustum est. Sic ita nostra custoditur 
parte et nostrum iudicium incontaminata manent. Tamen pro ampotandam intentionem ipse 
sacramentuus datus est a parte Placentina» (ed. Bognetti, Il gastaldato, pp. 236-237; ed. Brühl, 
Codice diplomatico longobardo, p. 24).
72  Dopo Bertolini, Le chiese longobarde, pp. 465-475 e Sinatti d’Amico, Le prove, pp. 180-195, 
è tornato da ultimo a ripercorrere quella lunga e complessa vicenda giudiziaria, Gasparri, Voci, 
pp. 37-56.
73  Lo si apprende dal breve de inquisitione redatto l’anno successivo in occasione dell’inchiesta 
condotta, come subito si dirà, dal notaio Gunteram. Il primo dei testimoni interrogati comincia 
infatti dichiarando «Iam Ambrosio misso domno regi de causa ista professionem feci» (Codice 
diplomatico longobardo, I, n. 19, p. 62, linee 2-3). 
74  «dum ad tantorum annorum curricula possessionem ecclesie Sancti Donati in praedictas 
baptisterias vel edoceas esse cognovissemus, iustum nobis paruit» (ed. Schiaparelli, Codice di-
plomatico longobardo, I, n. 17, pp. 50-51); Sinatti d’Amico, Le prove, p. 184. L’istituto romano 
della prescrizione era stato recepito da Grimoaldo (cap. 4) adottando proprio l’espressione an-
norum curricula la quale è, a sua volta, ampiamente utilizzata da Giustiniano (C. 7.39).
75  Padoa Schioppa, Ricerche, pp. 162-163. Circa i dubbi a proposito dell’autenticità del precetto 
liutprandeo, si veda Sinatti d’Amico, Le prove, pp. 186-187 e nota 24.



164

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[24]

Liutprando dovette nuovamente occuparsi della questione. Il notaio Gunte-
ram venne allora incaricato di svolgere una meticolosa inchiesta, al termine 
della quale un collegio di quattro giudici (impersonati da altrettanti vescovi) 
decise la causa a favore del vescovo di Arezzo. La decisione era certo conse-
guente alle risultanze del lavoro di Gunteram, e però i giudici – diversamente 
da ciò che aveva fatto l’anno prima il maggiordomo Ambrogio – imposero al 
contempo al vescovo aretino di prestare alla controparte (il vescovo senese) il 
giuramento collettivo «pro ampotandam intentionem»76.

L’andamento del giudizio del 715 ricalca quindi perfettamente quello pre-
sieduto da Pertarito nel 674: una volta che il giudice – esaminando i luoghi 
e considerando i documenti e le dichiarazioni dei testimoni – abbia matura-
to un convincimento circa le buone ragioni di una parte sull’altra, assegna 
proprio a questa parte la prova del giuramento (con o senza sacramentali). 
Identica è anche la motivazione che viene data nei due casi: pur convinti delle 
ragioni sostanziali avanzate da una delle parti, i giudici si risolvono tuttavia 
(tamen) a imporre la prova formale «pro ampotandam intentionem». 

Pur nella loro estrema rarità, le testimonianze della prassi paiono dun-
que confermare ciò che si era creduto di dedurre dalla lettura delle norme 
rotariane. Vi traspare però anche un elemento di novità laddove si riconosce 
un protagonismo del giudice longobardo ancor più pronunciato. Questi non 
aspetta, infatti, che sia la parte a richiamare in giudizio le evidenze e a pro-
durre davanti a lui chartae e testimoni. Con un evidente ridimensionamento 
del principio dispositivo o negoziale, è invece il giudice stesso che svolge o fa 
svolgere puntuali indagini per conoscere la verità sostanziale.

Gli studiosi, naturalmente, non hanno mancato di rilevare questa singo-
larità dell’ordinamento longobardo rispetto al preteso “modello” dell’antico 
processo germanico. Si è però sempre voluto spiegare questo peculiare “po-
tere d’indagine” del giudice longobardo e, con esso, il maggiore e più consa-
pevole impiego giudiziale del documento e della prova per testimoni come 
altrettante innovazioni determinate dall’impari confronto cui i Longobardi 
erano costretti con il mondo italico e con la tradizione giuridica romana. Sot-
to la spinta dell’elemento cattolico, in particolare, il legislatore longobardo – a 
partire soprattutto da Liutprando – sarebbe quindi stato indotto a innestare, 
nel tronco di un procedimento che rimaneva sostanzialmente “germanico”, 
elementi significativi (o, come pure si diceva, “inquinamenti”) di romanità77.

Come si è visto, però, vi sono attestazioni almeno sufficienti per pensare 
che lo svolgimento di un’inquisitio pubblica – cioè un’indagine ufficiale tesa 

76  Codice diplomatico longobardo, I, n. 20, pp. 77-84, qui p. 83 linea 10. 
77  Si veda infatti Bognetti, Un contributo, pp. 322-323 e, sulla sua scorta, Padoa Schioppa, Ri-
cerche, pp. 153-158; Sinatti d’Amico, Le prove, pp. 193-200 e 270-327; Cortese, Il diritto, pp. 
166-172 e, più recentemente, ancora Padoa Schioppa, Aspetti, pp. 339 e 342-343 e Indelli, La 
giustizia, pp. 129-132. È per questo motivo – e cioè perché appartiene ormai a un’epoca in cui 
dovevano essersi affermate le norme liutprandee – che non si è qui esaminata la notitia iudicati 
del 762 (ed. Schiaparelli, Codice diplomatico longobardo, II, n. 163, p. 109), per la quale si rinvia 
a Sinatti d’Amico, Le prove, pp. 394-396).



165

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[25]

all’accertamento dei fatti e svolta da un ufficiale regio (il gastaldo) o comun-
que dall’autorità pubblica – facesse parte delle normali procedure giudiziarie 
dei longobardi almeno a partire dal VII secolo. Una ulteriore conferma la of-
fre lo stesso Rotari facendovi chiaro riferimento in due importanti capitoli del 
suo Editto (i capp. 23 e 2478).

7.  «Pro ampotandam intentionem»: un filo da seguire per allargare lo 
sguardo

Sia, però, che si contentasse degli elementi probatori prodotti dalle parti 
sia che svolgesse egli stesso (o facesse svolgere) apposite indagini, il giudice 
longobardo comunque non rinunciava a imporre la “prova” decisoria, pur as-
segnandola alla parte delle cui più forti ragioni si era convinto. 

È legittimo, a questo punto, domandarsi quale sia l’origine di tale prassi 
che, a ragionare con logica moderna, potrebbe apparire contraddittoria o ad-
dirittura intrisa di ipocrisia. Ci si può chiedere, in altre parole, se essa nasca 
dalla difficoltà di allontanarsi dall’ancestrale impostazione “germanica” di cui 
si è detto all’inizio (quella per cui chi era chiamato a dirimere la lite non po-
teva schierarsi se non voleva ritrovarsi egli stesso coinvolto nella faida) o se 
invece – volendo provare a rinunciare al “dogma” della originaria e integrale 
germanicità delle istituzioni processuali dei Longobardi nei primi secoli della 
loro storia – la sua presenza nell’ordinamento longobardo nel VII secolo abbia 
una spiegazione differente.

Un’indicazione utile può venire porgendo attenzione alla clausola che ab-
biamo vista utilizzata in chiusura sia del giudicato di Pertarito del 674 sia di 
quello espresso dai giudici di Liutprando nel 715: «pro ampotandam inten-
tionem», cioè “per troncare la controversia”. Entrambi i sovrani individua-
no quindi nel giuramento finale lo strumento per evitare che il giudizio lasci 
degli strascichi e per impedire, così, che la lite possa riaccendersi. E però già 
prima Rotari aveva utilizzato parole del tutto simili («pro ampotanda inimi-
citia») intendendo punire chi avesse aperto (o riaperto) la faida pur dopo aver 
accettato la compositio e il giuramento con co-giuratori prestato dalla parte 
avversa (Roth. cap. 143)79. 

78  Roth. cap. 23: «Si dux exercitalem suum molestaverit iniuste, gastaldius eum solatiet, quo-
usque veritatem suam inveniat» (traduzione in Le leggi dei Longobardi, p. 23: «Se un duca 
maltratta ingiustamente un suo esercitale, il gastaldo aiuti quest’ultimo fino ad accertare la 
verità»); Roth. cap. 24: «Si quis gastaldius exercitalem suum molestaverit contra rationem, dux 
eum solatiet, quousque veritatem suam inveniet» (traduzione in Le leggi dei Longobardi, p. 
23: «Se un gastaldo maltratta un suo esercitale senza ragione, il duca aiuti quest’ultimo fino ad 
accertare la verità»).
79  «De eo, qui post accepta conpositione se vendicaverit. Si homo occisus fuerit liber aut ser-
vus et pro humicidio ipso compositio facta fuerit et pro amputandam inimicitiam sacramenta 
prestita: et postea contegerit, ut ille, qui conpositionem accepit, se vindicandi causa occiderit 
hominem de parte, de qua conpositionem accepit». È chiaro qui l’intento del legislatore volto a 
scongiurare la possibile (ri)apertura della faida.



166

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[26]

Si deve quindi credere che l’espressione avesse una valenza “tecnica”: si 
tratta evidentemente di una clausola cui era attribuito un significato specifico. 
In pratica, il giudice, considerate le risultanze del processo, invitava la parte 
che gli appariva in possesso degli argomenti più forti a effettuare la “prova” 
solenne in modo da “soddisfare” in maniera formale le pretese dell’avversario 
e così chiudere per sempre la lite. 

Riconosciuta la natura per dir così tecnica dell’espressione, non dovreb-
be allora sorprendere più di tanto il vedere come essa sia in realtà molto più 
antica e appartenga non alle antiquitates giuridiche germaniche bensì alla 
tradizione tardo-romana (o romanza). L’espressione riappare, infatti, in una 
formulazione sostanzialmente analoga («litem amputare»), nelle Variae di 
Cassiodoro80. Essa però – sarà bene chiarirlo subito – non è propria del diritto 
romano classico (per un giurista educato al ius civile romanorum una lite “si 
estingue” o “si scioglie”, ma non certo “si tronca”). E nemmeno essa appartie-
ne alla cultura giuridica ecclesiastica che, dai tempi di Ambrogio di Milano, 
insiste sulla possibilità di correggere e riformare ogni sentenza, esaltando 
soprattutto il valore del perdono.

Piuttosto, occorre considerare come questo ricorso al sacramentum con 
finalità integrativa e decisoria s’inserisca perfettamente nel quadro dell’enor-
me espansione che l’uso del giuramento conobbe – in quasi ogni ambito della 
vita sociale – nel momento in cui l’intero mondo romano si veniva trasforman-
do81. Era quella, del resto, l’epoca in cui, all’interno dell’impero d’Occidente in 
progressivo disfacimento, nascevano società multietniche caratterizzate da 
una Mischkultur che doveva soprattutto servire a facilitare la coesistenza tra 
le nuove élites militari barbare e le popolazioni residenti82. 

Più specificamente, anzi, si può ritenere che questa prassi abbia la sua 
culla nel mondo militare tardo-romano o meglio in quei contesti “di frontiera” 
dove i generali romani cercavano di abituare i barbari, una volta arruolati, a 
un latino elementare e a una certa disciplina (quando poi si trattava di gruppi 
più numerosi e compatti di barbari che si facevano milites foederati, questo 
compito spettava ad appositi praefecti laetorum o gentilium). Se già nei se-

80  Cassiodori Variae, 7.3 (ed. Mommsen, pp. 292-293): «ad vos comitem destinare, qui secun-
dum edicta nostra inter duos Gothos litem debeat amputare, si quod etiam inter Gothom et 
Romanum natum fuerit fortasse negotium, adhibito sibi prudente Romano, certamen possit 
aequabili ratione discingere. Inter duos autem Romanos Romani audiant quos per provincias 
dirigimus cognitores, ut unicuique sua iura serventur et sub diversitate iudicum una iustitia 
complectatur universos». Si tratta della famosa Formula comitivae Gothorum ed è certo signi-
ficativo che Cassiodoro impieghi l’espressione che ci interessa relativamente al giudizio che vede 
avversari due Goti mentre preferisca ben altre perifrasi quando si tratta di evocare le liti miste o 
quelle che oppongono due “Romani”. Circa il sistema di giustizia vigente nell’Italia ostrogota e le 
peculiari funzioni del comes come giudice, si veda Loschiavo, L’età del passaggio, pp. 162-169.
81  Circa il diffondersi del giuramento, dopo Wood, Disputes, pp. 14-17, si veda ora Lupoi, Alle 
radici, pp. 433-446 e Esders-Scharff, Die Untersuchung.
82  Sulle nuove società che si venivano formando, la letteratura è divenuta davvero sconfinata 
negli ultimi decenni. Si rinvia qui per tutti a Halsall, Barbarian Migrations, pp. 101-110, 118-
131, 152-162, 462-482; James, Europe’s Barbarians, in particolare i capp. VII e IX e Loschiavo, 
L’età, pp. 135-150.



167

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[27]

coli del principato gli imperatori avevano garantito ai soldati il privilegio di 
una giustizia più semplice ed elastica di quella ordinaria, durante il dominato 
questa divenne sempre più diffusa e non di rado era preferita degli stessi ci-
vili che ne apprezzavano i caratteri di rapidità ed economicità. In ogni caso, 
fu proprio con questo genere di procedura semplificata che i barbari fecero 
esperienza entrando in contatto con la romanità. 

Ai giudici militari non si chiedeva il rigoroso rispetto del diritto ufficiale 
né quello rigido delle forme. Si chiedeva invece, soprattutto, di porre in essere 
procedure rapide ed efficienti che, per l’appunto, troncassero rapidamente i 
litigi fra i soldati (che potevano minare la compattezza tra i reparti) come pure 
le lagnanze della popolazione per i soprusi e le prepotenze subite dai militari. 
Più che accertare i fatti contestati, premeva insomma di giungere a una defi-
nizione della lite in maniera rapida e definitiva. Così, nel mentre facilmente 
riconoscevano l’utilità di chiedere al reus una “prova d’innocenza integrativa” 
quando l’attore non fosse riuscito a provare le sue contestazioni (andando così 
contro il principio classico «actore non probante, reus absolvitur»)83, i giudi-
ci militari potevano trovare vantaggioso adottare anche soluzioni originali 
e certo poco ortodosse, arrivando persino a recepire pratiche ordaliche già 
diffuse sui luoghi nei quali operavano84. Certo, però, l’espediente più frequen-
temente impiegato doveva essere proprio quello di ricorrere al giuramento 
che, nelle più varie forme e funzioni, era pratica assai diffusa tra i militari. In 
particolare, a quei giudici doveva venir naturale rifarsi alla prassi di imporre 
il giuramento per corroborare e completare una prova di per sé ritenuta in-
sufficiente (una prassi che troviamo attestata nelle altre forme alternative di 
giustizia, all’epoca frequentatissime, come arbitrati, mediazioni, e giudizi del 
vescovo)85.

8.  Conclusioni

È il momento di concludere. Rileggere la prima legislazione longobarda 
con occhi nuovi e confrontarla con le più antiche attestazioni della prassi giu-
diziaria del regnum non si è forse rivelato esercizio inutile. La struttura del 
sistema longobardo per dirimere le liti – anche di quello più antico, persino 

83  Si veda Loschiavo, Figure, pp. 82-95 e la letteratura ivi ricordata. 
84  Voß, Vom römischen Provinzialprozeß; Kerneis, La justice militaire.
85  Lo ammette incidentalmente il giurista Gaio commentando l’editto provinciale (D. 12.2.31, 
ed. Mommsen-Krüger): «solent enim saepe iudices in dubiis causis exacto iureiurando secun-
dum eum iudicare qui iuraverit». Più ancora, però, questo impiego “surrogatorio” del giuramen-
to è indicato nella interpretatio alle Pauli Sententiae (un testo che ebbe grandissima diffusione 
nella tarda romanità e che si continuò lungamente a leggere nell’Occidente post-romano): (Int. 
ad Pauli Sententiae 2.1.1, a cura di Bianchi Fossati Vanzetti, p. 27) «Cum de repetitione pecu-
niae agitur et probatio debitae pecuniae nulla proferatur, iubet huius rei ambiguitatem sacra-
mentorum interpositione finiri». Una simile soluzione era del resto confacente anche al mondo 
cristiano (si pensi a Paolo Epist. ad Hebraeos, 6.16: «il giuramento è una garanzia che pone fine 
a ogni controversia»; Loschiavo, Figure, pp. 90-95. 



168

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[28]

precedente l’editto rotariano – era probabilmente più complessa e articolata 
di come non l’avessero intesa gli storici del diritto dell’Ottocento e poi del 
Novecento. Questi avevano probabilmente esagerato nell’immaginare un pro-
cesso longobardo strutturalmente indifferente verso l’accertamento della ve-
rità fattuale e caratterizzato dal ruolo assai ridotto riservato al giudicante. Un 
procedimento, perciò, distante o addirittura incompatibile rispetto a quello 
di tradizione romana. Soprattutto, nel contrapporre nettamente l’originario 
e comune diritto germanico alla tradizione giuridica romana, non avevano 
tenuto in sufficiente conto come questa si fosse venuta complicando e molto 
trasformando nei secoli in cui l’antico già comincia a farsi medioevo. Quando 
i Longobardi si affacciavano in Occidente e cominciavano a confrontarsi con 
il mondo romano delle province danubiane, quest’ultimo doveva presentarsi 
ai loro occhi come qualcosa di estremamente grande e complesso, non però 
come qualcosa di assolutamente incomprensibile o inarrivabile. 

Passando poi al supposto carattere unitario dell’antico processo germa-
nico, va detto che, così come è possibile ricostruirlo attraverso le norme del 
primo Editto e le più antiche testimonianze della prassi, la procedura uti-
lizzata dai Longobardi in Italia si presenta con caratteri che, se per alcuni 
aspetti appaiono effettivamente comuni a quelli in uso presso le altre realtà 
romano-barbariche, per altri aspetti sono piuttosto il frutto di adattamenti e 
soluzioni originali. 

Quali che fossero i loro costumi ancestrali (sui quali è possibile fare solo 
supposizioni), è probabile che, nel momento in cui accettavano l’idea di avere 
un unico sovrano e di trasformarsi in sudditi di un regno con base territoriale 
stabile (quindi in Italia, se non già prima, quando si trovavano in Pannonia), 
i Longobardi furono indotti a temperare la propensione guerriera alla Selb-
stjustiz e anche ad andare oltre l’autarchica dialettica tra la minaccia della 
faida e l’offerta/pretesa della compensazione economica del danno subito. Per 
un verso, essi conservavano il tradizionale costume guerresco di risolvere le 
controversie ricorrendo alla pugna (che, più che un’ordalia, è una controfigu-
ra della faida ridotta ai minimi termini). Per altro verso, però, come anche per 
vari altri aspetti del vivere sociale, i Longobardi si aprivano allora ad abitudi-
ni già radicate nel mondo tardo romano e nate come alternativa, o addirittura 
in opposizione, al diritto ufficiale dell’impero. E quelle prassi, naturalmente, 
recepivano non senza adattarle ai loro gusti, alle loro specificità. 

Così la prova ordalica (ammesso che appartenesse al nucleo originario di 
consuetudini) rimase confinata come ipotesi residuale per regolare le accuse 
lanciate contro i servi. Il giuramento, secondo una prassi ampiamente diffu-
sa nelle province tardo-romane, fu utilizzato quale strumento decisorio sup-
plementare, da aggiungere come un suggello formale alla decisione già presa 
dal giudicante sulla base delle risultanze emerse nel corso del giudizio. Per i 
guerrieri longobardi, tuttavia, poiché costringeva chi lo prestava a impegna-
re l’anima, esso conferiva valore sacrale alla “verità” processuale. In questo 
modo, quella “innocenza” che altrimenti sarebbe solamente derivata dall’esile 
constatazione del non essere riuscito l’attore/accusatore a provare le proprie 



169

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[29]

affermazioni, trovava invece una conferma solenne. In altri termini, la pre-
stazione del giuramento consentiva di “soddisfare” in qualche misura l’onore 
della controparte che usciva sconfitta. 

La prova del sacramentum fu poi integrata con la previsione della neces-
saria presenza dei co-giuratori. In questo modo, certamente trovava espres-
sione la presenza ancora forte del gruppo parentale: una presenza che i so-
vrani, evidentemente, non erano in grado di scardinare completamente. Ed 
è però il caso di notare che, se i co-giuratori non sono certo un’istituzione 
squisitamente pan-germanica86, la soluzione inizialmente prevista da Rotari 
nel cap. 359 – quella che prevedeva che fosse la controparte a scegliere la 
metà dei sacramentales (una soluzione che, peraltro, la prassi giudicò presto 
poco utile e tese a superarla) – pare invece essere una specificità tutta longo-
barda87.

Con o senza i sacramentali, ciò che però soprattutto va sottolineato è che 
la prova per sacramentum continuò ad assolvere la funzione che già svolgeva 
nella prassi tardo-romana (soprattutto in contesti provinciali), quella cioè di 
integrare con un suggello formale i risultati comunque emersi nel corso della 
procedura di giustizia (civile o criminale) volta per volta attuata (mediazioni, 
arbitrati, giudizi episcopali, forme legalizzate di auto-giustizia). E, in maniera 
del tutto analoga, anche presso i Longobardi il sacramentum conviveva e s’in-
tegrava con altri strumenti con i quali i giudicanti si sforzavano di giungere a 
conoscere i fatti e ad attribuire le responsabilità. 

Un sistema che, tutto sommato, sarebbe ingiusto qualificare sbrigativa-
mente come “barbaro” o anche “primitivo” e tutto dominato dall’irrazionalità.

86  Lupoi, Alle radici, pp. 434-439.
87  Come si è già rilevato (supra nota 56), la documentazione lascia intendere che molto spesso 
il cap. 359 era disatteso e i co-giuratori erano scelti dalla sola parte che giurava o dal giudice: 
Roth. cap. 359. 



170

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[30]

Opere citate

P. Alvazzi del Frate, M. Cavina, R. Ferrante et alii, Tempi del diritto, Torino 2016.
G. Astuti, Spirito del diritto longobardo: il processo ordalico (1973), ora in Tradizione romanisti-

ca e civiltà giuridica europea, scritti raccolti a cura di G. Diurni, Napoli 1984, I, pp. 81-104.
C. Azzara, “… quod cawerfeda antiqua usque nunc sic fuisset”. Consuetudine e codificazio-

ne nell’Italia longobarda, in Alto medioevo mediterraneo, a cura di S. Gasparri, Firenze 
2005, pp. 251-257.

R. Bartlett, Trial by Fire and Water. The Medieval Judicial Ordeal, Oxford 1986.
O. Bertolini, Le chiese longobarde dopo la conversione al cattolicesimo ed i loro rapporti con 

il papato, in Le chiese nei regni dell’Europa occidentale e i loro rapporti con Roma sino 
all’800, Atti della VII Settimana di studio del Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 
Spoleto, 7-13 aprile 1959, Spoleto 1960, I, pp. 491-525.

E. Besta, Le fonti dell’Editto di Rotari, in Atti del I Congresso internazionale di studi longobar-
di, Spoleto, 27-30 settembre 1951, Spoleto 1952, pp. 51-69.

M.A. Bethmann-Hollweg, Der Civilprozeß des gemeinen Rechts in geschichtlicher Entwick-
lung, I-VI, Bonn 1868-1874.

F. Beyerle, Das Entwicklungsproblem im germanischen Rechtsgang, I, Sühne, Rache und 
Preisgabe in ihrer Beziehung zum Strafprozess der Volksrechte, Heidelberg 1915.

G.P. Bognetti, Il gastaldato longobardo e i giudicati di Adaloaldo, Arioaldo e Pertarido nella 
lite fra Parma e Piacenza (1940), ora in Bognetti, L’età longobarda, I, pp. 219-274.

G.P. Bognetti, Un contributo alla storia del diritto penale longobardo in una comunicazione 
di Achille Ratti (Pio XI) all’Istituto Lombardo (1940), ora in Bognetti, L’età longobarda, I, 
pp. 275-359.

G.P. Bognetti, Frammenti di uno studio sulla composizione dell’Editto di Rotari, in Bognetti, 
L’età longobarda, IV, pp. 583-609.

G.P. Bognetti, L’età longobarda, I-IV, Milano 1966-1968.
H. Brunner, Die Klage mit dem toten Mann und die Klage mit der toten Hand, in «Rechtgeschich-

te. Germanistische», 31 (1910), pp. 235-252.
H. Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte, I, Berlin 19063 (= 1961).
H. Brunner, C.F. von Schwerin, Deutsche Rechtsgeschichte, II, Berlin 19282 (= 1958).
L.F. Bruyning, Il processo longobardo prima e dopo l’invasione franca, in «Rivista di storia del 

diritto italiano», 57 (1984), pp. 121-154.
F. Calasso, Introduzione al diritto comune, Milano 1951.
F. Calasso, Medioevo del diritto, I, Le fonti, Milano 1954.
F. Calasso, Il negozio giuridico, Milano 19672.
M. Caravale, Ordinamenti giuridici dell’Europa medievale, Bologna 1994.
G. Cassandro, La tutela dei diritti nell’alto Medioevo, Bari 1950.
Cassiodori Senatoris Variae, a cura di T. Mommsen, in MGH, Auctores Antiquissimi, XII, Be-

rolini 1894.
G. Chiovenda, Romanesimo e germanesimo nel processo civile, in G. Chiovenda, Saggi di dirit-

to processuale civile (1900-1930), I, Roma 1930, pp. 181-224.
G. Chiovenda, Sulla influenza delle idee romane nella formazione dei processi civili moderni, 

in Atti del congresso internazionale di diritto romano, Bologna e Roma, 17-27 aprile 1933, 
Pavia 1935, II, pp. 410-438.

Codex Theodosianus, cura di T. Mommsen, Berlin 1904.
Codice diplomatico longobardo, I-II, a cura di L. Schiaparelli, Roma 1929 e 1933; III.1, a cura 

di C. Brühl, Roma 1973.
E. Conte, Droit médiéval. Un débat historiographique italien, in «Annales HSS», 6 (2002), pp. 

1593-1613.
E. Conte, Diritto comune. Storia e storiografia di un sistema dinamico, Bologna 2009.
E. Cortese, Il diritto nella storia medievale, I, L’alto medioevo, Roma 1995.
E. Cortese, Il processo longobardo tra romanità e germanesimo, in La giustizia nell’alto me-

dioevo (secoli V-VIII), Atti della XLII Settimana di studio del Centro Italiano di Studi 
sull’Alto Medioevo, Spoleto, 7-13 aprile 1994, Spoleto 1995, pp. 621-647, ora anche in E. 
Cortese, Scritti, Spoleto 1999, II, pp. 1139-1165.

G.A. Davoud-Oghlou, Histoire de la législation des anciens Germains, II, Berlin 1845.
P. Delogu, L’Editto di Rotari e la società del VII secolo (2001) ora in P. Delogu, Le origini del 

medioevo. Studi sul settimo secolo, Roma 2010, pp. 147-172.



171

Il più antico “processo” longobardo: per una rilettura

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[31]

G. Dilcher, “per gairethinx secundum ritus gentis nostrae confirmantes”. Zu Recht und Ritual 
im Langobardenrecht, in Leges Gentes Regna, pp. 419-448.

K.F. Drew, Notes on Lombard Institutions, in Law and Society in Early Medieval Europe, Lon-
don 1988, IV saggio.

P. Fiorelli, Duello. a) Parte storica, in «Enciclopedia del diritto», XIV, Milano 1965, pp. 88-93.
Formulae Turonenses, in MGH, Formulae Merowingici et Karolini Aevi, a cura di K. Zeumer, 

Hannoverae 1886.
S. Gasparri, Voci dai secoli oscuri. Un precorso nelle fonti dell’alto medioevo, Roma 2017.
J. Gaudemet, Les ordalies au Moyen Âge: doctrine, législation et pratique canoniques, in Re-

cueils de la société Jean Bodin, XVII, La Preuve, 2e partie, Bruxelles, 1965, pp. 99-135.
G. Gaudian, Gemeindeutsches Recht im Mittelalter?, in «Ius Commune», 2 (1969), pp. 33-42.
A. Ghignoli, Libellario nomine. Rileggendo i documenti pisani dei secoli VIII-X, in «Bullettino 

dell’Istituto storico italiano per il Medio Evo», 111 (2009), pp. 1-57.
La giustizia vendicatoria, a cura di P. Di Lucia, L. Mancini, Pisa 2015.
J. Goebel (Jr.), Felony and Misdemeanor. A Study in the History of English Criminal Procedu-

re, New York 1937 (= Pennsylvania 1976).
J. Grimm, Deutsche Rechtsaltertümer, (1821) 4. vermehrte Auflage, Leipzig 1899 (= Darmstadt 1965).
P. Grossi, L’ordine giuridico medievale, Roma-Bari 1994.
G. Halsall, Barbarian Migrations and the Roman West, 376-568, Cambridge 2007.
T. Indelli, La giustizia nella Langobardia meridionale tra norma e prassi, Spoleto 2020.
Isidori hispaliensis episcopi Etymologiarum sive Originum libri XX, a cura di W.M. Lindsay, 

I-II, Oxford 1911 (= 1989).
Iustiniani Digesta, in Corpus Iuris Civilis, vol. I, a cura di T. Mommsen, P. Krüger, Berlin 196317.
E. James, Europe’s Barbarians A.D. 200-600, Harlow 2009 (tr. it. I barbari, Bologna 2011).
S. Kerneis, La justice militaire des populations barbares de l’Empire. Les premières applica-

tions de l’ordalie, in Ravenna Capitale. L’esercito romano e l’alba dell’Europa, Santarcan-
gelo di Romagna 2020, pp. 101-113.

Leges Gentes Regna. Zur Rolle von germanischen Rechtsgewohnheiten und lateinischer 
Schrifttradition bei der Ausbildung der frühmittelalterlichen Rechtskultur, a cura di G. 
Dilcher, E.-M. Distler, Berlin 2006.

Leges Langobardorum, a cura di G.H. Pertz, in MGH, Leges, IV, Hannoverae 1868.
Le leggi dei Longobardi. Storia, memoria e diritto di un popolo germanico, a cura di C. Azzara, 

S. Gasparri, Roma 2005.
Liber legis Langobardorum Papiensis, a cura di A. Boretius, in Leges Langobardorum, pp. 

290-585.
E.T. Liebman, Qualche osservazione sullo studio della storia del processo civile, in Atti del 

Congresso internazionale di diritto processuale civile, ottobre 1950, Padova 1953, pp. 309-
311 (anche in Scritti giuridici in onore di Antonio Scialoja, Bologna 1953, IV, pp. 245-248).

E. Löning, Geschichte des deutschen Kirchenrechts, II, Das Kirchenrecht im Reiche der Mero-
winger, Berlin 1878 (= Berlin / Boston 2019).

L. Loschiavo, Autodifesa, vendetta, repressione poliziesca. La lotta al brigantaggio nel pas-
saggio dalle provincie tardo-imperiali ai regni romano-barbarici, in Il diritto giustinia-
neo fra tradizione classica e innovazione, a cura di F. Botta, Torino 2003, pp. 105-133.

L. Loschiavo, Figure di testimoni e modelli processuali tra antichità e primo medioevo, Milano 
2004.

L. Loschiavo, La risoluzione dei conflitti in età altomedievale: un excursus storiografico, in 
Il diritto per la storia. Gli studi storico giuridici nella ricerca medievistica, a cura di E. 
Conte, M. Miglio, Roma 2010, pp. 91-111.

L. Loschiavo, Le leges barbarorum e i regolamenti militari romani. Alcuni esempi e spunti per 
una ricerca, in «Atti dell’Accademia Romanistica Costantiniana», 20 (2014), pp. 325-343.

L. Loschiavo, L’età del passaggio. All’alba del diritto comune europeo (secoli III-VII), Torino 
20192.

M. Lupoi, Alle radici del diritto comune europeo, Roma 1994.
E. Mayer-Homberg, Beweis und Wahrscheinlichkeit nach älterem deutschen Recht, Marburg 

1921.
K. Modzelewski, L’Europa dei barbari. Le culture tribali di fronte alla cultura romano-cristia-

na, Torino 2008 (ed. or. 2004).
J.-M. Moeglin, Le «droit de vengeance» chez les historiens du droit au Moyen Âge (XIXe-XXe 

siècles), in La vengeance, pp. 101-158.



172

Luca Loschiavo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[32]

P. Ostermann, Blutrache und Fehde in isländischen Quellen, in Leges Gentes Regna, pp. 391-
413.

A. Padoa Schioppa, Ricerche sull’appello nel diritto intermedio, I, Milano 1967.
A. Padoa Schioppa, Storia del diritto in Europa, Bologna 20162.
A. Padoa Schioppa, Aspetti della giustizia nei placiti longobardi: note sul sistema delle prove, 

in Leges Gentes Regna, pp. 333-348.
B. Paradisi, Il prologo e l’Epilogo dell’Editto di Rotari (1968), ora in B. Paradisi, Studi sul me-

dioevo giuridico, Roma 1987, I, pp. 189-220.
F. Patetta, Le ordalie. Studio di storia del diritto e scienza del diritto comparato, Torino 1890.
Pauli Sententiae. Testo e interpretatio, a cura di M. Bianchi Fossati Vanzetti, Padova 1995.
I placiti del «Regnum Italiae», a cura di C. Manaresi, I, Roma 1955.
K.A. Rogge, Über das Gerichtswesen der Germanen – ein germanistischer Versuch, Halle 

1820.
G. Salvioli, Storia della procedura civile e criminale, I [Storia del diritto italiano, dir. P. Del 

Giudice, 3.1], Milano 1925 (= Frankfurt a. M.-Firenze 1969).
F. Schupfer, Il diritto privato dei popoli germanici con particolare riguardo all’Italia, I-IV, 

Città di Castello -Torino 1909-19142.
M. Scovazzi, Le origini del diritto germanico. Fonti, preistoria, diritto pubblico, Milano 1957, 

ora anche in Scovazzi, Scritti di storia, vol. I.
M. Scovazzi, Processo e procedura nel diritto germanico, (1958) ora in M. Scovazzi, Scritti di 

storia, II, pp. 123-215.
M. Scovazzi, Il diritto islandese nella Landnámabók, Milano 1961. 
M. Scovazzi, Scritti di storia del diritto germanico, I-II, Milano 1975.
F. Sinatti d’Amico, Le prove giudiziarie nel diritto longobardo. Legislazione e prassi da Rotari 

ad Astolfo, Milano 1968.
P. Cornelii Taciti libri qui supersunt, II.2, De origine et situ Germanorum liber, a cura di A. 

Önnerfors, Stuttgart 1983.
N. Tamassia, Le fonti dell’Editto di Rotari (1889), ora in N. Tamassia, Scritti di storia giuridica, 

II, Padova 1967, pp. 181-285.
The Settlement of Disputes in Early Medieval Europe, a cura di W. Davies, P. Fouracre, Cam-

bridge 1986.
Die Untersuchung der Untersuchung, in Eid und Wahrheitssuche. Studien zu rechtlichen 

Befragungspraktiken in Mittelalter und früher Neuzeit, a cura di S. Esders, T. Scharff, 
Frankfurt am Main 1999, pp. 11-47.

La vengeance. Études d’ethnologie, d’histoire et de la philosophie, III, Vengeance, pouvoirs et 
idéologies dans quelques civilisations de l’Antiquité, a cura di J.-P. Poly, R. Verdier, Paris 
1984.

La vengeance, 400-1200, a cura di D. Barthélemy, F. Bougard, R. Le Jan, Rome 2006 (Collec-
tion de l’École française de Rome, 357).

W.E. Voß, Vom römischen Provinzialprozeß der Spätantike zum Rechtsgang des frühen Mittel-
alters, in Recht im frühmittelalterlichen Gallien. Spätantike Tradition und germanische 
Wertvorstellungen, a cura di H. Siems, K. Nehlsen-von Stryk, D. Strauch, Colonia-Wei-
mar-Vienna 1995, pp. 73-108.

Vindicta. Studi e testi sulla giustizia vendicatoria, a cura di P. Di Lucia, R. Mazzola, Milano 
2019.

D. Werkmüller, Handhafte Tat, in Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte, I, Berlin 
1971, coll. 1965-1973.

C. Wickham, Land disputes and their social framework in Lombard-Carolingian Italy, 700-
900, in The Settlement of Disputes, pp. 105-124.

W.E. Wilda, Das Strafrecht der Germanen, Halle 1842.
I. Wood, Disputes in late fifth- and sixth-century Gaul: some problems, in The Settlement of 

Disputes, pp. 7-22.

Luca Loschiavo
Università degli Studi di Teramo
lloschiavo@unite.it



173Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Sulle tracce dei manentes altomedievali. 
Curtes e territorialità

di Paolo Tomei

I manentes sono una categoria sociale ben studiata per i secoli XII e XIII fra le forme di “nuovo 
servaggio” diffuse nelle campagne italiane. La loro storia altomedievale resta però sostanzial-
mente ignota. L’articolo intende colmare questa lacuna, attraverso affondi sistematici nelle fonti 
documentarie e un loro confronto con le raccolte di capitolari nei manoscritti. La nascita della 
manentia e la sua trasformazione nel pieno medioevo saranno valorizzate quali spie di cam-
biamenti strutturali più profondi, che concernono la collocazione dell’individuo nello spazio e 
nella società.

Manentes are a social category that has been well studied as one of the forms of “new serfdom” 
widespread in the Italian countryside during the 12th and 13th centuries. However, its early me-
dieval history remains substantially unknown. The article aims to fill this gap through system-
atic insights into documentary sources and their comparison with the collections of capitularies 
transmitted by manuscripts. The birth of the manentia and its transformation during the high 
Middle Ages will be regarded as valuable indicators of deeper structural changes, which concern 
the setting of the individual in space and society.

Medioevo; secoli IX-XI; regno italico; manentes; territorialità.

Middle Ages; 9th-11th Century; Kingdom of Italy; manentes; territoriality.

Abbreviazioni
ASDL, AAL, D = Archivio Storico Diocesano di Lucca, Archivio Arcivescovile di Lucca, Diplo-
matico.
ASL, D = Archivio di Stato di Lucca, Diplomatico.
ChLA = Chartae Latinae Antiquiores. Facsimile-edition of the Latin Charters prior to the Nin-
th Century, 2nd Series: Ninth Century, a cura di A. Bruckner, R. Marichal, G. Cavallo e G. Nico-
laj, Dietikon-Zürich 1954-2019.
MDL = Memorie e documenti per servire all’istoria del Ducato di Lucca, a cura di D. Bertini e 
D. Barsocchini, Lucca, 1818-1841. 
MGH, Capit. = Monumenta Germaniae Historica, Capitularia regum Francorum, a cura di A. 
Boretius e V. Krause, Hannoverae 1883-1897.
MGH, Const. = Monumenta Germaniae Historica, Constitutiones et acta publica imperatorum 
et regum, 1, a cura di L. Weiland, Hannoverae 1893.
MGH, DOI. = Monumenta Germaniae Historica, Diplomata regum et imperatorum Germa-
niae, 1, Conradi I. Henrici I. et Ottonis I. Diplomata, a cura di T. von Sickel, Hannoverae 1879-
1884.
MGH, DOII., DOIII. = Monumenta Germaniae Historica, Diplomata regum et imperatorum 
Germaniae, 2, Ottonis II. et III. Diplomata, a cura di T. von Sickel, Hannoverae 1893.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
DOI: 10.6093/1593-2214/8230



174

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

MGH, DArd. = Monumenta Germaniae Historica, Diplomata regum et imperatorum Germa-
niae, 3, Heinrici II. et Arduini Diplomata, a cura di H. Bresslau, Hannoverae 1900-1903.
MGH, DKII. = Monumenta Germaniae Historica, Diplomata regum et imperatorum Germa-
niae, 4, Conradi II. Diplomata, a cura di H. Bresslau, Hannoverae et Lipsiae 1909.
MGH, DHIV. = Monumenta Germaniae Historica, Diplomata regum et imperatorum Germa-
niae, 6, Heinrici IV. Diplomata, a cura di D. von Gladiss e A. Gawlik, 1, Berlin 1941.

1.  Una figura sfuggente

Nelle fonti, soprattutto italiane, dal secolo IX in avanti il termine manens 
è usato per indicare una persona costretta a risiedere permanentemente sulla 
terra che coltivava, in forza di un vincolo stringente, per lo più ereditario, 
che la legava al proprietario fondiario. La parola deriva dal verbo manere che 
significa “stare, rimanere”. La radice etimologica è la stessa di mansus, che 
gode però nel regno italico di scarsa diffusione1. La condizione di manentia 
è ben nota e studiata per il pieno medioevo, in particolare per il secolo XII, 
nella più ampia riflessione sulle strutture del mondo signorile2. Un’attenzione 
notevolmente minore è stata, invece, riservata dalla storiografia al periodo 
precedente. Basti pensare al limitatissimo spazio che il tema ha trovato nel-
la recente monografia di sintesi dedicata alle condizioni giuridico-persona-
li di non libertà nell’Occidente post-romano, Slavery After Rome, 500-1100 
(2017), di Alice Rio3. Nella lunga storia dei manentes, il mio intervento inten-
de, dunque, gettare un po’ di luce sul periodo più oscuro: la fase altomedieva-
le. Il campo di indagine sarà ristretto al regno italico.

Per cogliere più distintamente i contorni di questa figura un poco sfug-
gente, mi propongo di mettere in dialogo differenti tipologie di fonti. Da una 
parte lavorerò sui capitolari, interventi normativi emanati in assemblea pub-
blica dai sovrani, soprattutto nel secolo IX, raccolti e conservati all’interno 
di collezioni variegate e magmatiche nei manoscritti. Dall’altra, passerò in 
rassegna i documenti di archivio, tanto gli atti notarili dotati di piena vali-
dità giuridica con forza probativa al placito (munimina), quanto le scrittu-
re cosiddette “leggere” (brevia), inventari e memorie, lettere e mandati, con 
funzione precipuamente memoriale, pratica, dispositiva4. Con riferimento al 
secondo insieme, intendo focalizzare lo sguardo sul corpus nettamente più 
consistente sotto l’aspetto quantitativo nel panorama italiano, e non solo: le 
pergamene conservate negli archivi ecclesiastici di Lucca, uno dei centri poli-
tici più importanti del regnum5. In cerca di confronto e conforto, volgerò, poi, 
l’attenzione ai documenti raccolti ed editi digitalmente nel Codice diplomati-
co della Lombardia medievale. Mediante l’analisi di una base documentaria 

1  Devroey, Puissants et misérables, pp. 412-413; Herlihy, The Carolingian Mansus.
2  Wickham, Manentes; Collavini, Il “servaggio”; Collavini, La condizione giuridica.
3  Rio, Slavery After Rome, pp. 201-202, 240.
4  Cammarosano, Italia medievale, p. 65.
5  Tomei, Milites elegantes, pp. 8-29.



175

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

così diversificata, proverò a collocare nel tempo e nel contesto la formazione 
di questa categoria sociale, valorizzandola quale spia di trasformazioni strut-
turali più profonde.

A premessa del mio studio, è utile richiamare le definizioni affermatesi in 
storiografia. Mi soffermo su due decisive stagioni di riflessione. Anzitutto, sui 
classici della storiografia economico-giuridica del primo Novecento. In Silvio 
Pivano, I contratti agrari in Italia nell’alto medioevo (1904) e Gino Luzzatto, 
I servi nelle grandi proprietà ecclesiastiche italiane dei secoli IX e X (1909), 
manens è termine che qualifica il coltivatore su cui grava, appunto, l’obbligo 
di rimanere sulla terra che lavora, «indipendentemente da qualunque altra 
considerazione»6. Esso ha punti di intersezione, ma non è perfettamente si-
nonimo di massarius, il quale rimanda, invece, in primo luogo al «fatto della 
residenza in una casa o sors massaricia»7. Grazie al denso filone di ricerche 
di storia agraria avviatosi dagli anni Sessanta del secolo scorso, tale concet-
tualizzazione prese a essere storicizzata e non più elaborata e intesa in manie-
ra statica8. Essa è stata allora calata entro la grande narrazione che racconta 
della nascita e del processo di dissolvimento della curtis, vista come modello 
di produzione. Si può prendere come esempio la recente sistemazione che ha 
fatto uno dei protagonisti di questa temperie storiografica, Gianfranco Pa-
squali, nel volume che ne raccoglie e ripresenta gli scritti, Sistemi di produ-
zione agraria e aziende curtensi nell’Italia altomedievale (2008). Manens è 
il coltivatore dipendente accasato sulla pars massaricia della curtis, senza 
libertà di movimento. Il termine ha «valore semantico neutro, dal punto di 
vista giuridico e sociale». A manentes privi di alcuna qualifica possono affian-
carsi delle specificazioni che mirano a precisarne la condizione, libera o ser-
vile, o a rimarcare il particolare caso in cui essi siano anche livellari, abbiano 
cioè stipulato un contratto, chiamato libellus, con il proprietario fondiario per 
cui lavorano, così da definire in veste scritta gli obblighi reciproci a garanzia 
del loro rapporto. Nel corso del secolo IX tale denominazione si sovrappone 
gradatamente a massarius – termine che, al pari di curtis, è già presente nelle 
fonti longobarde. Essa è ormai prevalente nei polittici, gli inventari dei grandi 
complessi fondiari ecclesiastici e fiscali che rappresentano la fonte regina per 
lo studio del sistema curtense, dove è impiegata quale «comune denominato-
re per designare tutti i coltivatori dipendenti delle curtes»9. La comparsa dei 
manentes va perciò considerata un fenomeno concettualmente distinto e in 
discontinuità rispetto alla manentia, la “servitù della gleba” del secolo XII, 

6  Pivano, I contratti agrari, p. 312.
7  Luzzatto, I servi nella grande proprietà, p. 124.
8  Castagnetti, La storia agraria.
9  Pasquali, Sistemi di produzione, p. 264. Le tracce che rimandano a termini e strutture poi 
messi a sistema in età carolingia nel modello curtense si riscontrano più nel regno longobardo 
che in quello franco. Cfr. Pasquali, Lettura conclusiva; Wickham, Framing the Early Middle 
Ages, pp. 321-330.



176

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

diffusa in una realtà signorilizzata, decisamente meno legata a un’organizza-
zione produttiva e fondiaria di tipo curtense10.

2.  Documenti

Mi calo adesso fra le fonti, cominciando dalle pergamene lucchesi. Delle 
più di 3.000 carte antecedenti il secolo XII conservate a Lucca con buona con-
tinuità dal secondo quarto del secolo VIII, soltanto una quindicina parlano di 
manentes. La più antica testimonianza può essere datata al terzo quarto del 
secolo IX11. Questa selezione può essere ricondotta essenzialmente a due ti-
pologie documentarie. I manentes fanno capolino all’interno di testi “leggeri” 
come inventari e lettere, o in diplomi rilasciati da re, imperatori e marchesi 
di Tuscia – i rappresentanti ufficiali del potere pubblico su scala regionale. 
Essi sono esclusi quindi dalla stragrande maggioranza delle testimonianze in 
nostro possesso.

Il posto riservato ai manentes nel “sistema di documentazione” delle so-
cietà del regno italico, ben descritto da Antonella Ghignoli nella sua artico-
lazione su tre piani fra loro interrelati (la comunicazione politica di vertice 
mediante diplomi, la composizione dei conflitti sociali tramite la liturgia del 
placito, la formalizzazione di rapporti negoziali fra possessores con il rogito di 
chartae notarili), è davvero marginale12. A conti fatti, essi non vi figurano mai 
esplicitamente come soggetti attivi, ma hanno un ruolo soltanto passivo. Non 
sono mai contraenti di un atto scritto con valore probativo in giudizio e non 
trovano neppure spazio fra queste scritture. Si dà a Lucca un’unica eccezione, 
su cui tornerò più avanti.

Tutto questo emerge con chiarezza da uno dei dossier documentari in cui 
a Lucca si rintracciano dei manentes: i polittici e le liste realizzati nell’ultimo 
scorcio del secolo IX per conto del vescovato lucchese. Mi riferisco a tre pezzi 
fra loro complementari: il polittico che elenca i beni ancora nella diretta ge-
stione episcopale (inventarium episcopatus); l’inventario dei beni già asse-
gnati in beneficio dal vescovo Gherardo I (869-895) alla crema della società 
urbana (breve de feora); la lista delle carte di livello (breve de multis pen-
sionibus) accordate dallo stesso presule13. I tre elenchi erano funzionali alla 
gestione della base fondiaria episcopale dopo l’assegnazione tramite diploma 
al vescovato delle Reichskirchen di San Silvestro e San Frediano (877) – le cui 
curtes costituiscono una parte consistente dell’inventarium. Essi rappresen-
tavano anche uno strumento utile per una generale riaffermazione in pub-
blica assemblea dei diritti vescovili sui possessi che erano stati di fatto alie-

10  Oltre agli articoli già citati alla nota 2 si veda Panero, Schiavi, servi e villani, pp. 203-260, 
con una diversa lettura del processo di diffusione nel secolo XII dei rapporti di manentia.
11  ASDL, AAL, D, * O 26; ed. ChLA, 117, n. 19.
12  Ghignoli, Istituzioni ecclesiastiche.
13  ASDL, AAL, D, A 32, A 49, †† N 69; ed. ChLA, 117, nn. 16-18.



177

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

nati, poiché detenuti dagli stessi soggetti sia in beneficio orale, sia in livello 
scritto – possibilità che si concretizzò nei mesi successivi l’elezione del nuovo 
vescovo Pietro II (897)14.

Il breve de feora elenca un buon numero di manentes fra i possessi che 
erano stati assegnati in beneficio: in totale, più di 300 individui. Ebbene, nes-
suno di costoro si ritrova nella ricca documentazione lucchese quale detentore 
della terra in forza di un contratto scritto. Al contrario, lo studio dei polittici 
mostra la perspicua tendenza delle élites lucchesi a richiedere in livello, come 
detto, beni già ottenuti dal vescovo oralmente in beneficio, così da rafforzare 
su di essi il proprio controllo. Dal raffronto fra le liste e le pergamene sciolte 
è possibile altresì accertare che se un beneficium menziona dei manentes, la 
carta di livello corrispondente, ove conservata, descrive le stesse unità di col-
tivazione senza specificare la condizione del loro conduttore. Si prenda il caso 
di Willerado del fu Pietro, che ebbe in beneficio e livello due case massaricie 
della curtis di San Regolo presso il Gualdo del re, nell’entroterra maremma-
no15. Ciò induce a due ordini di riflessione.

La condizione di manens non sempre è espressamente dichiarata. Si colo-
ra di pieno significato e viene esplicitamente menzionata in polittici e diplomi: 
fonti che forniscono un’immagine di insieme della grande proprietà struttu-
rata in maniera curtense, nella composizione delle sue due parti; dominico e 
massaricio. Allorquando sono oggetto di livello singole sortes massaricie può, 
invece, essere omessa. Questi manentes “fantasma” erano, comunque, ogget-
to e non contraenti dell’atto. Le carte erano stipulate in genere da soggetti 
distinti, come ha per prima dimostrato Antonella Ghignoli, che afferivano ai 
segmenti eminenti del tessuto sociale16. Fra costoro vi fu altrove qualche livel-
lario. Lo ricorda l’attestazione già segnalata da Pasquali di manentes libellarii 
fra i benefici registrati in uno dei polittici di San Colombano di Bobbio17. Que-
sti ultimi dovettero, tuttavia, essere una minoranza – di qui anche la necessi-
tà distintiva espressa nell’inventario con la specificazione.

Nel complesso, si ha a che fare con una massa di individui non trascu-
rabile. Se il numero di fonti sui manentes è limitato, tale non è il numero di 
manentes ricordati al loro interno. Poco dopo la metà del secolo IX, più di 
40 erano in dotazione ai monasteri lucchesi di spettanza papale elencati in 
un breve; in testa San Pietro Bellerifonsi presso la corte regia cittadina, già 

14  Tomei, Un nuovo “polittico” lucchese. Cfr. Violante, Fluidità del feudalesimo; Bougard, La 
justice dans le royaume d’Italie, pp. 383-384. Il diploma del 22 novembre 877 (ASDL, AAL, D, 
Priv. 99; ed. ChLA, 84, n. 16) fu probabilmente scritto dallo stesso Pietro II, allora giovanissimo. 
Cfr. Tomei, Una nuova categoria documentaria, p. 124. Una volta salito in cattedra, egli poté 
riaffermare i diritti episcopali in occasione del placito tenutosi a Firenze il 4 aprile 897 (ASDL, 
AAL, D, † N 5; ed. ChLA, 86, n. 45).
15  Esse fanno parte, nel breve de feora, del beneficio Willeradi filio Petri e sono oggetto della 
carta di livello del 30 novembre 893 (ASDL, AAL, D, † B 26; ed. ChLA, 86, n. 34), registrata 
anche nel breve de multis pensionibus. I conduttori sono Martinulo e Teuprandulo. Per il so-
vrapporsi delle concessioni, Willerado fu chiamato in causa dal vescovo al placito fiorentino.
16  Ghignoli, Libellario nomine; Tomei, Censum et iustitia.
17  Si tratta del beneficio Radini (ChLA, 57, n. 24). Cfr. Pasquali, Sistemi di produzione, p. 264.



178

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

oggetto di concessione da parte dei sovrani longobardi18. Alla fine dello stesso 
secolo i polittici attestano che il vescovo di Lucca possedeva oltre 400 ma-
nentes: 100 in gestione diretta, più di 300 fra le pertinenze elargite alle élites 
urbane che gravitavano intorno alla corte pubblica tenuta dal marchese19. La 
gran parte di essi si riferiva alle curtes che il presule deteneva in ragione della 
sua potestas su San Frediano, Reichskirche confermata al vescovato nell’ulti-
mo quarto del secolo IX da una fitta serie di diplomi e notizie di placito20. Nel 
X e XI secolo circa 60 manentes si trovavano fra le pertinenze delle curtes di 
Massarosa e Massa Macinaia, confermate da re Ugo alla canonica della chiesa 
matrice21; più di 40 vivevano sulle terre dell’abbazia regia di San Salvatore 
Brisciano, fondata dal duca longobardo Allone22. Un numero non precisato di 
manentes è attestato alla fine del secolo X a Carignano23; nel terzo quarto del 
secolo XI nel vicus che trapuntava la piana di Moriano, posseduti da uno dei 
maggiori esponenti della clientela dei marchesi, Guido de Montemagno, e dai 
suoi figli24. I due toponimi areali, posti lungo il fiume Serchio rispettivamente 
a ovest e nord della città, spiccano nella documentazione per l’altissimo nu-
mero di confinanze con terra domni regis25.

È evidente la connessione fra manentes e curtes del fisco: e quelle nella 
disponibilità diretta di imperatori, re, marchesi; e quelle poste nel circuito 
redistributivo che coinvolgeva le élites laiche ed ecclesiastiche. Il dato è ancor 
più significativo se si considera la natura della documentazione conservata, 
di matrice eminentemente vescovile. Le occorrenze si rintracciano in misura 
maggioritaria in fonti riconducibili all’azione delle autorità pubbliche: diplomi 
o le stesse fonti “leggere” e “marginali” che stanno consentendo negli ultimi 
anni di rileggere in maniera nuova la storia del patrimonio fiscale nella marca 
di Tuscia e nel regno (brevia e inventari, la lettera di un gastaldo marchionale 
ricopiata prima dello scarto negli spazi bianchi di un manoscritto)26.

18  È il documento ricordato alla nota 11. L’altro polo di coordinamento dei possessi papali era 
San Romano Maiore. Cfr. Tomei, Il sale e la seta.
19  I riferimenti documentari sono alla nota 13.
20  Tomei, Chiese, vassalli, concubine. Per accertare l’appartenenza a San Frediano di buona 
parte delle curtes registrate nell’ultima sezione dell’inventarium episcopatus è sufficiente ope-
rare un confronto con la lista dei beni reclamati da Pietro II in placito a Roma nel febbraio 901 
(ASDL, AAL, D, Priv. 102; ed. I placiti del Regnum Italiae, n. 111) e poi concessi in livello il 4 
novembre 949 sempre ai Figli di Rodilando, in questa forbice temporale il più potente gruppo 
parentale lucchese (ASDL, AAL, D, * M 42; ed. MDL, 5/3, n. 1331).
21  I diplomi di Ugo e Lotario, nn. 31, 56; MGH, DOI. 238, DOII. 289, DOIII. 301, DKII. 260. 
Nella serie di diplomi, con riguardo alla curtis di Massa Macinaia, il termine manentes finisce 
per subentrare a mansi.
22  MGH, DOI. 266, DArd. 7, DKII. 55.
23  ASL, D, S. Croce, 977 giugno 15; ed. MDL, 5/3, n. 1487.
24  ASDL, AAL, D, † K 16; ed. MDL, 4/2, App. n. 84.
25  Solo qualche esempio: ASDL, AAL, D, * M 45, † P 72, * H 44, †† M 9, † D 99, * K 85; ed. MDL, 
5/3, nn. 1328, 1490, 1552, 1696.
26  Collavini, Tomei, Beni fiscali e scritturazione; Tomei, Una nuova categoria documentaria; 
Collavini, I beni fiscali.



179

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

Insomma, i manentes erano un elemento caratterizzante dei complessi 
fondiari detenuti dai potenti, laici ed ecclesiastici, che fondavano il proprio 
potere e prestigio sulla familiarità alla corte e sulla sinergica partecipazione 
all’esercizio della cosa pubblica. Il possesso di curtes si sposa sovente con la 
frequentazione della curtis per antonomasia. Fra gli actores, autorità centrale 
ed élites a contorno, che occupavano la sfera pubblica nella società “rappre-
sentata” del placito, vigeva una relazione simbiotica27.

I potentes potevano contare su curtes e manentes, vuoi perché traeva-
no e immettevano risorse nel circuito redistributivo mosso dalla curtis, vuoi 
perché tendevano a riprodurre le forme di organizzazione adottate dal suo 
dominus, il re, che si diceva posto dal signore celeste alla guida della società28. 
Nelle sue disponibilità si trovava una base fondiaria incomparabile, che gli 
garantiva un’ubiquità sulla scala del regnum capace di propagare e materia-
lizzare la sua presenza e potestas29. La tenuta di questa relazione simbioti-
ca e del circuito che essa generava entro la sfera pubblica sono tematiche di 
importanza centrale per la comprensione delle strutture sociali, politiche ed 
economiche altomedievali. Se la loro progressione diacronica resta ancora da 
approfondire per la regione padana, cuore del regno, più definita appare la 
situazione toscana. A Lucca e nella marca tale assetto restò in vigore per quasi 
tutto il secolo XI30. Fino a quel momento i manentes si mantengono confinati 
entro la sfera pubblica.

Le carte lucchesi forniscono anche degli spunti sulla funzione e il signi-
ficato economico dei manentes. Proprio traendo le mosse da queste testimo-
nianze, gli studi di Chris Wickham hanno mostrato esemplarmente come in 
genere la ricchezza fondiaria fosse nel regno assai distribuita entro un largo 
spettro di piccoli e medi possessori e il quadro agrario fosse composto da 
un fitto mosaico di appezzamenti31. I manentes si trovavano immersi in una 
trama fondiaria caratterizzata da un alto tasso di dispersione. Se li collochia-
mo in questa architettura spaziale e produttiva, a ben vedere senza eccezione 
essi appaiono esclusi, sebbene talvolta in stretta prossimità come a Massarosa 
(«iusta ipsa corte adiacentes … qui omnis iam dicte cortis vicini esse viden-
tur»)32 dalle uniche vaste proprietà coerenti: le riserve dominicali, detenute 

27  Sul rapporto fra re ed élites, Innes, State and Society; MacLean, Kingship and Politics. Sul-
la rappresentazione delle società al placito secondo un modello concentrico, Petrucci, Romeo, 
Scrivere in iudicio. Cfr. Ghignoli, Istituzioni ecclesiastiche, p. 632.
28  Una generale riflessione sull’ordine politico e sociale e la sua strutturazione in Le Jan, Fa-
mille et pouvoir; Devroey, Puissants et misérables. Sull’imitatio regis dei potentes del regno 
italico, esempi icastici giungono dalle fonti letterarie. Si vedano le cornici in cui sono inquadrati 
i marchesi Adalberto II di Tuscia in Liutprando e Manfredi degli Arduinici nell’epistolario da-
mianeo: Antapodosis, pp. 126-127; Die Briefe des Petrus Damiani, 2, n. 110. Cfr. Tomei, The 
Power of the Gift, pp. 123-134; D’Acunto, Nostrum Italicum Regnum, pp. 99-103.
29  Barbier, Le fisc du royaume franc, pp. 271-285.
30  Wickham, La signoria rurale, pp. 343-409; Tomei, Milites elegantes.
31  Da ultimo una sintesi in Wickham, Framing the Early Middle Ages, pp. 203-219, 293-301, 
387-393.
32  I diplomi di Ugo e Lotario, n. 31 e relative Nachurkunden.



180

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

dalle élites più eminenti. Le fonti sono molto precise e concordano su questo 
punto.

Con il possesso di manentes il grande proprietario fondiario disponeva, 
pertanto, di singoli o gruppi circoscritti di coltivatori soggetti a un forte vin-
colo di dipendenza, per cui valevano regole diverse rispetto agli uomini che 
lavoravano nelle terre circostanti. Ciò è evidente per i manentes dei canonici 
legati alla curtis incastellata di Massarosa, esonerati dalla convocazione ri-
chiesta in una data imprecisata della prima metà del secolo XI da un ufficiale 
del marchese, il gastaldo Cantaro, e autorizzati a non lasciare la loro residenza 
per custodire il castello33; o per quelli dei de Montemagno che si trovavano 
in un territorio altrimenti governato, con pubblico assenso, dal castello epi-
scopale di Moriano. Per definire meglio la loro condizione di eccettuazione in 
questo ambito si giunse a un accordo fra vescovo e de Montemagno, siglato 
con la redazione di un breve alla fine degli anni Settanta dello stesso secolo34.

Lo status particolare di questi dipendenti, rinforzato dagli atti pubblici, si 
lega talvolta allo svolgimento di servizi speciali. È il caso di Carignano, nella 
piana occidentale di Lucca. In una zona situata presso il toponimo parlan-
te Teupascio, l’“acqua del re”, e il punto di attraversamento del Serchio dove 
sorse il “ponte del marchese”, dalla metà del X secolo il vescovato aveva il 
diritto di raccogliere le decime consistenti in vino, olio di oliva, frumento e 
animali consegnati dagli uomini così come dai manentes che ivi erano abitua-
ti a produrre e dare tegole («ibique iuxta manentibus qui tegulas reddebat»). 
Le decime furono oggetto di concessione livellaria a due ecclesiastici per il 
censo annuale di 500 tegole (per inciso, si tratta della sola carta di livello che 
si riferisce espressamente ai manentes), salvo poi rientrare nella piena dispo-
nibilità episcopale nel secolo XI35. La produzione di laterizi fu molto scarsa in 
Tuscia fino alla fine del XII secolo. È questo l’unico centro specializzato cono-
sciuto nelle fonti, ancora da studiare con l’attenzione che merita36.

Non soltanto i manentes si distinguono in attività artigianali particolari, 
ma anche per lo svolgimento di servizi fondamentali di coordinamento, capa-
ci di tenere assieme grandi proprietà dalla struttura bipartita e dispersa. Mi 
sposto fuori Lucca, ricorrendo ai polittici di Santa Giulia di Brescia, con quelli 
di Bobbio dal punto di vista formale e materiale i più affini agli inventari luc-
chesi. Qui i servizi di messaggeria per il trasporto di lettere e mandati sono 

33  Lucca, Biblioteca Capitolare, ms. 124, fol. 3r. È la lettera del gastaldo marchionale cui si ac-
cennava poc’anzi. Cfr. Tomei, Una nuova categoria documentaria, p. 140.
34  Per un’analisi del breve, citato alla nota 24, si vedano Wickham, Economia e società rurale, 
pp. 410-411; Wickham, Comunità e clientele, pp. 98-100; Fiore, Il mutamento signorile, p. 223; 
Tomei, Milites elegantes, pp. 279-282.
35  Alla carta di livello ricordata alla nota 23, da cui traggo la citazione, si deve aggiungere ASL, 
D, S. Croce, 950 luglio 1. Le decime di Carignano figurano fra i possessi e diritti episcopali 
considerati inalienabili da Alessandro II, papa e vescovo di Lucca, nella bolla Quamvis circa 
omnes (ASDL, AAL, D, Priv. 3; ed. MDL, 5/3, n. 1795). Fra le località comprese in questo areale 
se ne trovano due che nel nome rimandano alla produzione di laterizi: Teulaia e Ficcline. Circa 
l’ubicazione di Teupascio, si vedano ASL, D, S. Ponziano, 1071 settembre 17, 1081 agosto 25.
36  Redi, I laterizi nell’edilizia medievale, pp. 194-195.



181

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

svolti più spesso dagli aldii, categoria sociale e giuridica collocata dalla legge 
longobarda a metà strada fra libertà e servitù, ma anche da una manciata di 
manentes, segnatamente nella curtis abbaziale della Val Camonica37. Come 
già nel caso dei manentes libellarii di Bobbio, anche questa doveva costituire 
una peculiarità che nei polittici si guadagna qualche tratto di penna.

La digressione mi offre lo spunto per ampliare l’orizzonte al cuore del 
regno in ottica comparativa. Il campione che ho scelto di passare in rasse-
gna e mettere a confronto con il caso di Lucca è l’insieme di documenti editi 
digitalmente nel Codice Diplomatico della Lombardia medievale, progetto 
curato da Michele Ansani38. Si tratta di una base variegata per provenienza, 
ma omogenea per criteri e qualità di edizione, di buon volume complessivo, in 
cui spiccano per consistenza i bacini documentari di Santa Giulia di Brescia, 
e quelli dei vescovati di Bergamo e Cremona. Per il periodo anteriore al secolo 
XII, essa conta poco meno di 1200 atti. Un dato di raffronto preliminare, di 
ordine quantitativo: le carte di Lucca, per la maggior parte prodotte e/o con-
servate dal vescovato, nello stesso arco cronologico raggiungono un valore tre 
volte più grande.

Un affondo sistematico su questa collezione digitale del patrimonio do-
cumentario lombardo restituisce un quadro perfettamente sovrapponibile a 
quello tratteggiato per il centro politico di riferimento della marca di Tuscia. 
Si è già visto che manentes si trovano nei polittici, tra l’ultimo quarto del IX 
e i primi anni del X secolo: oltre a Santa Giulia39, nell’inventario relativo al 
vescovato di Bergamo. Qui il termine è impiegato con fine distintivo e si riferi-
sce, nelle somme conclusive in calce all’inventario, al novero dei massarii che 
non erano più nella diretta disponibilità episcopale, ma erano stati concessi in 
beneficio: ancora una volta traspare così una sinonimia non perfetta fra mas-
sarii e manentes40. Il vocabolo è attestato, inoltre, nei diplomi regi e imperiali: 
almeno dal primo quarto del secolo X ebbe manentes il vescovato di Cremo-
na41 e, alla fine del IX, per favore imperiale, ne ottenne 18 un fidelis di Guido 
di Spoleto, Fulcrodo, legati alle curticellae di Marnate e Mozzate, a nord-ovest 
di Milano, e a una terza detta Rodeni, a Pavia42. Le carte private restituisco-

37  ChLA, 96, n. 25. Cfr. Tomei, Una nuova categoria documentaria, p. 136.
38  < http://www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/ > (16/01/2021).
39  < http://www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/edizioni/bs/brescia-sgiulia1/carte/sgiu-
lia0906-12-31 > (16/01/2021).
40  ChLA, 98, n. 33; < http://www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/edizioni/bg/bergamo-per-
gamene2-1/appendice/bgpergg0909-12-31 > (16/01/2021).
41  I diplomi italiani di Rodolfo II, n. 5; MGH, DKII. 146, DHIV. 36a; < http://www.lombar-
diabeniculturali.it/cdlm/edizioni/cr/cremona-vescovo1/carte/vescovo0924-09-27B >; < http://
www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/edizioni/cr/cremona-sicardo/carte/vescovosicar-
do0924-09-27 >; < http://www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/edizioni/cr/cremona-sicardo/
carte/vescovosicardo1030-03-18 >; < http://www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/edizioni/cr/
cremona-sicardo/carte/vescovosicardo1058-06-15 > (16/01/2021).
42  I diplomi di Guido e Lamberto, n. 17; ChLA, 99, n. 23; < http://www.lombardiabeniculturali.
it/cdlm/edizioni/bs/brescia-sgiulia1/carte/sgiulia0892-07-18 > (16/01/2021). Alla curticella 
pavese sono riferiti anche quattro aldii.



182

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

no, infine, una comparsa sporadica, con riferimento, nel primo quarto dell’XI 
secolo, a Sigefredo de Sorexina, personaggio di spicco dell’aristocrazia lom-
barda43. Viene bene il parallelo con i de Montemagno in Tuscia: entrambi i 
gruppi parentali si stagliano nel tessuto aristocratico di rango non comitale 
e con il procedere del secolo XI riuscirono a contrarre unioni ipergamiche; 
avevano uno spazio di azione sovralocale e possedevano curtes incastellate in 
più zone, spesso non discosto da complessi del fisco; militavano nelle clientele 
episcopali, godevano di vicinanza ai grandi del regno e si distinguono sul pro-
scenio delle assemblee placitarie.

Nelle testimonianze cremonesi emerge con particolare rilievo, come a 
Lucca, il regime peculiare dei manentes: la loro sottoposizione agli obblighi 
pubblici è oggetto di discussione e puntualizzazione. Quanto alla partecipa-
zione al placito e alla richiesta di dazi e opere pubbliche (curatura, teloneum e 
angaria) entro la città e nelle cinque miglia circostanti, il vescovato si rivolse 
a più riprese al palazzo per ottenere rassicurazione e conferma della potestas 
sui suoi libellarii e manentes, che appaiono termini distinti e giustapposti. 
Costoro non potevano sottrarsi al giudizio presieduto dal presule o da un suo 
emissario, né, d’altro canto, dovevano essere oggetto di vessazione da parte 
degli ufficiali pubblici44. Con riguardo alla riscossione della decima, il vesco-
vato ebbe garanzie da Sigefredo de Sorexina: i manentes di quest’ultimo l’a-
vrebbero corrisposta alla pieve in cui erano inquadrati, soggetta alla potestas 
episcopale45.

È tempo quindi di riassumere i tratti principali che emergono dallo spo-
glio della documentazione notarile e delle scritture “leggere” per i secoli dal 
IX all’XI. I manentes hanno un regime peculiare e distinto nel paesaggio 
agrario: rappresentano piccole sfere personali suscettibili di eccettuazione. 
Sono ingabbiati entro il sistema di organizzazione curtense e rimangono sem-
pre fuori, seppur talvolta siano detti vicini o adiacenti, dall’ambito confinato 
del dominico su cui prestano corvées. Talvolta svolgono produzioni e attività 
specifiche. In genere non sono illuminati entro il campo visivo delle carte pri-
vate, ma ricorrono nelle fonti che ci parlano delle curtes in gestione diretta 

43  < http://www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/edizioni/cr/cremona-vescovo1/carte/vesco-
vo1015-05-21a >; < http://www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/edizioni/cr/cremona-vescovo1/
carte/vescovo1015-05-21b > (16/01/2021). Per un profilo dei de Sorexina cfr. Violante, Una fa-
miglia feudale, pp. 653-710; Keller, Signori e vassalli, pp. 173-175; Menant, Campagnes lom-
bardes, pp. 620-621.
44  Tasto dolente e costante preoccupazione è per il vescovato la relazione con la curtis regia di 
Sospiro, vastissimo complesso il cui centro di coordinamento sorgeva a sei miglia dalla città, 
come testimonia la lunga serie di diplomi dei vescovi cremonesi copiata, al principio del secolo 
XIII, nel cosiddetto Codice di Sicardo. Cfr. Settia, L’età carolingia e ottoniana.
45  L’impegno fu contratto in occasione della donazione al vescovato da parte di Sigefredo de 
Sorexina della cappella di Muntenaringo (21 maggio 1015), che poteva fungere da polo alter-
nativo di riscossione per le decime dei manentes, in concorrenza con la pieve di San Giorgio di 
Oscasale. Per sua parte il vescovo promise di non contestare i diritti “di patronato” (utilitatem et 
honorem) dei de Sorexina sull’oratorio. L’opposta lettura di queste carte data da Violante, Una 
famiglia feudale, pp. 676-679, è condizionata dall’edizione della documentazione cremonese 
disponibile al tempo.



183

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

del fisco o poste, comunque, nella sfera pubblica, immesse cioè nel circuito di 
redistribuzione e/o detenute da quanti godevano di Königsnähe.

3.  Capitolari

Per raffinare il grado di comprensione su significato, funzione, tempi e 
contesto di formalizzazione della figura del manens, volgo lo sguardo ai capi-
tolari, tipologia di fonte che sta conoscendo negli ultimi anni una primavera 
storiografica. Mi riferisco al nuovo progetto di edizione che, dopo la scompar-
sa di Hubert Mordek, è portato avanti fra gli altri da Stefan Esders, Steffen 
Patzold e Karl Ubl. L’obiettivo dichiarato è dare il giusto peso alla complessa 
tradizione di questi testi, restituendo loro profondità storica46.

Dal punto di vista metodologico, i capitolari non devono essere considera-
ti alla stregua di veri e propri decreti sovrani, ma piuttosto disposizioni prese 
in assemblee di corte su argomenti specifici di discussione. Esse erano poi 
raccolte e continuamente ricopiate all’interno di codici eterogenei per scopi 
pratici, su richiesta dei molteplici attori presenti sullo scacchiere politico del 
regno. Queste collezioni il più delle volte prendevano le mosse non dai fogli 
sciolti disseminati dalla corte, ciascuno contenente singole deliberazioni e 
oggi non più conservati, ma da raccolte già esistenti in forma di codice.

A ogni passaggio, il compilatore interveniva selezionando, riordinando, 
combinando e finanche riformulando il materiale a sua disposizione. Il suo 
lavoro e il successivo utilizzo delle raccolte nella quotidiana dialettica giudi-
ziaria e più latamente politica sono testimoniati da frequenti segni di nota, 
glosse, rimandi interni presenti sui margini e nello spazio interlineare. An-
ziché limitarsi all’analisi del testo normativo, è necessario, dunque, partire 
dallo studio del manoscritto e della collezione in cui esso è stato trasmesso.

Il capitolo di interesse per questa ricerca è conservato da un solo testi-
mone: Milano, Biblioteca Ambrosiana, O. 55 sup. Con O. 53 sup. il codice va 
a comporre il più antico esempio della categoria conosciuta in storiografia 
come Liber Papiensis: corpus legislativo relativo al regno italico, instabile e 
mosso dalla pratica, che riunisce le leges longobarde e i capitolari, giungendo 
in questo caso a Enrico II. La raccolta fu assemblata in Italia settentrionale, 
probabilmente a Pavia nel primo scorcio del secolo XI47. O. 53 sup. e O. 55 

46  Mordek, Bibliotheca capitularium; Patzold, Normen im Buch; Patzold, Capitularies in the 
Ottonian realm. Nel sito del progetto, < https://capitularia.uni-koeln.de/ > (16/01/2021), è di-
sponibile una discussione e un’ampia bibliografia sulla questione.
47  Mordek, Bibliotheca capitularium, pp. 243-250; da integrare con le schede realizzate da Tho-
mas Gobbitt per il progetto Lombard Law Books in the Long Eleventh Century, incentrato sulla 
trasmissione di questo corpus legislativo: < https://thomgobbitt.files.wordpress.com/2016/04/
milan-ba-o-53sup.pdf >;  < https://thomgobbitt.files.wordpress.com/2016/04/milan-ba-o-
55sup.pdf > (16/01/2021). I due manoscritti sono stati digitalizzati: < http://213.21.172.25/0b-
02da82800bed26 >; < http://213.21.172.25/0b02da82800bed27 > (16/01/2021). Cfr. Radding, 
Le origini della giurisprudenza, pp. 30, 99-106; Radding, Law Books, pp. 296-297.



184

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

sup. dovettero passare al monastero di San Giusto di Susa in corrisponden-
za della sua fondazione, promossa nel 1029 dal marchese arduinico Olderico 
Manfredi e dalla moglie Berta Obertenghi, dove si conservavano ancora in 
età moderna48.

I due tomi sono famosi almeno per un altro paio di ragioni. Trasmettono, 
in primo luogo, le Quaestiones ac monita, operetta che tratta questioni di 
legge longobarda, salica e romana: la più antica testimonianza di un contatto 
fra i giudici di Pavia e il diritto giustinianeo49. Contengono, in secondo luogo, 
i cosiddetti Catalogi Segusini, due asciutte cronachette che ripercorrono la 
successione dei re italici da Ugo di Arles a Enrico II; secondo Carlo Cipolla, 
sono la fonte da cui attinge il Chronicon Novaliciense50. In questa sede non 
posso approfondire il discorso per non allontanarmi troppo dal fuoco della ri-
cerca. Mi propongo di sviluppare altrove la storia raccontata dai manoscritti, 
lavorando soprattutto sui numerosi e interessanti marginalia; compito che 
riserva non poche sorprese.

Basti qui dire che il capitolo posto in esame restava di cogente attualità 
all’inizio dell’XI secolo quando fu selezionato e ricopiato nel codice: un inte-
resse testimoniato vieppiù da un segno di nota aggiunto poi sul margine sini-
stro. La disposizione fa parte di una sezione di capitolari, sentenze conciliari 
e materiale variegato, numerata in 42 rubriche e attribuita, su questo punto 
seguo Mordek, a Ludovico il Pio e Lotario I (foll. 33r-40r)51. Nel suo lavoro 
di assemblaggio, lo scriba inserisce per ottavo il Capitulare de iustitia di Ot-
tone III (fol. 34r)52, perciò si interrompe e annota a margine l’errore: «non 
debebam scribere isto capitulo». La rubrica che concerne i manentes è quella 
subito successiva; la nona della raccolta (foll. 34v-35r). La riporto per intero53:

Statuimus de decimis unde iam inter episcopo seu reliquis sacerdotibus et comitibus 
et vassis et reliqui fidelibus nostris multa audivimus intenciones set si eclesie sive in 
sua proprietate habeat sicut in capitulare constitutum est ipsa decima de suo domo 
coltile rebus in eadem ecclesia concedimus ipse sacerdus qui ibi ordinatus fuerit ipsa 
decima disspenset pro luminaria sive elemosinis distribuad.

Statuimus de suos manentes qui in eadem parrohia comanentes sunt ipsa decima a 
plebe donent et si contradixerint a publice distringantur sicut in capitulare nostro 
constituimus.

48  Cipolla, Le più antiche carte, n. 1. Cfr. Cau, Carte genuine e false. All’atto partecipò anche il 
conte Wiberto, fratello di re Arduino.
49  Milano, Biblioteca Ambrosiana, ms. O. 53 sup., foll. 101r-104r; ms. O. 55 sup., foll. 1r-2v, 
76r-77r. Cfr. Radding, Ciaralli, The Corpus Iuris Civilis, pp. 78-80.
50  Milano, Biblioteca Ambrosiana, ms. O. 53 sup., foll. 100r-101r; ms. O. 55 sup., foll. 78r-79r. 
Cfr. Monumenta Novaliciensia vetustiora, 1, pp. 409-416.
51  Mordek, Bibliotheca capitularium, pp. 246-247. Lo scioglimento dell’ambiguo e scorretto ti-
tolo della sezione, «Incipit capitula secundum Lodoici imperatoris filius Lothari imperatoris», 
è su base contenutistica. Violante, Ricerche sulle istituzioni, pp. 196-197, ha attribuito, invece, 
questo capitolo a Ludovico II.
52  MGH, Const., n. 22.
53  È il capitolo 8 dei Capitula italica (MGH, Capit., n. 168): < https://capitularia.uni-koeln.de/
capit/ldf/bk-nr-168/ > (16/01/2021).



185

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

Il testo, che per comodità chiamerò d’ora in avanti capitolo ambrosiano, 
rimanda a disposizioni precedenti. Insieme fanno parte di un intenso sforzo 
normativo promosso dalla corte imperiale, alimentato dalla contrattazione 
fra i diversi soggetti che animavano la sfera pubblica. Prendendo spunto da 
elementi già presenti nel regno longobardo, l’obiettivo era la costruzione di 
modelli di organizzazione della dominazione in cui inquadrare in maniera 
sistematica la societas Christiana: le strutture di ordinamento definite dalla 
storiografia sistema curtense e sistema per pievi. Elemento di congiunzione 
fra le due è la decima. Su questo il riferimento è al magistero di Cinzio Vio-
lante54.

C’è un tema su cui ribattono costantemente i capitolari carolingi che co-
minciano ad affiancarsi alle leggi nazionali, con intensità massima sotto Lo-
tario I: il popolo cristiano doveva versare la decima. Chi non lo faceva doveva 
essere sottoposto al potere coercitivo e punitivo (districtio) della iustitia pub-
blica. Lo attestano il capitolo 8 del Capitulare Mantuanum secundum gene-
rale (813) e il capitolo 9 del Capitulare Olonnense ecclesiasticum primum 
(825)55. Così si chiude anche il capitolo ambrosiano che a tale catena norma-
tiva con buona probabilità si riferisce con l’espressione «sicut in capitulare 
nostro constituimus».

Si danno, tuttavia, delle eccezioni. Non sono inquadrate nel sistema per 
pievi le curtes del fisco, per cui si fissa nella medesima temperie uno stru-
mento descrittivo e ricognitivo che ha potenziale modellizzante: il Brevium 
exempla ad describendas res ecclesiasticas et fiscales56. Alla cappella curten-
se spettavano le decime sul dominicum, termine che si era sostituito al lon-
gobardo sundrium con un indicativo passaggio semantico da bene riservato 
a bene del signore57.

Che cosa accadeva allora con le curtes poste nella sfera pubblica, oggetto 
di redistribuzione ai potentes spesso con la mediazione ecclesiastica? La le-
gislazione è chiara per i complessi fondiari che costoro avevano in beneficio 
da chiese e monasteri su richiesta regia (precaria verbo regis). Essi dovevano 
dare a questi enti, posti sotto la speciale protezione del sovrano, la nona et de-
cima, sta a dire il quinto, raccolto sul dominico58. Si prenda, ad esempio, il ca-

54  Violante, Ricerche sulle istituzioni, pp. 183-262. Cfr. Devroey, Puissants et misérables, pp. 
519-583; La dîme, l’Église.
55  «De decimis ut dentur, et dare nolentes secundum quod anno preterito denuntiatum est a 
ministris reipublice exigantur» (MGH, Capit., n. 93). «De decimis vero dandis statuimus, ut si-
cut in capitulari continetur quod in Mantua factum est ita qui eas dare nolunt distringantur at-
que persolvant» (MGH, Capit., n. 163): < https://capitularia.uni-koeln.de/capit/ldf/bk-nr-163/ 
> (16/01/2021).
56  Violante, Ricerche sulle istituzioni, pp. 233-234; Devroey, L’introduction de la dîme, pp. 95-
96. Per uno stato degli studi sul Brevium exempla (MGH, Capit., n. 128) si veda Campbell, The 
Capitulare de Villis.
57  Ciò sembra rimandare a una più spiccata sacralizzazione del potere. Per l’etimologia del ter-
mine sundrium si veda Francovich Onesti, Vestigia longobarde, pp. 122-123.
58  Constable, Nona et Decima, pp. 224-250.



186

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

pitolo 12 dei Capitula vel missorum vel synodalia (813)59. Altre curtes si tro-
vavano in una zona grigia. Le cappelle che sorgevano nelle riserve padronali 
non di rado erano solite ricevere decime, per una consuetudine consolidatasi 
nel tempo. Avveniva, del resto, che le élites cercassero di estendere queste 
prerogative a tutti i complessi fondiari maggiori da loro detenuti a vario titolo, 
ora strutturati in maniera curtense.

Queste decime dominicali (indominicatae) erano accesa fonte di lite fra 
vescovi, altri ecclesiastici, conti, vassalli e fideles regi che attingevano al cir-
cuito redistributivo e adottavano nella propria base fondiaria, quale che ne 
fosse l’origine, il modello curtense60. Lo testimonia sia la prima statuizione 
del capitolo ambrosiano, sia il capitolo 1 dei Capitula ab episcopis in placito 
tractanda (829): «de decimis, quae ad capellas dominicas dantur et homini-
bus qui eas habent et in suos usus convertunt»61.

Si era già discusso a corte della questione. Il riferimento normativo cui 
si fa richiamo nel capitolo ambrosiano con l’espressione «sicut in capitulare 
constitutum est» è probabilmente il capitolo 13 dei succitati Capitula vel mis-
sorum vel synodalia (813). La soluzione cui si era giunti è ribadita e meglio 
precisata qui62. Il criterio decisivo per il versamento delle decime e la pre-
stazione delle altre operae e servitia che andavano a comporre la iustitia, in 
altre parole ciò che l’individuo doveva fare e dare pubblicamente, dipendeva 
dalla sua collocazione spaziale, nello specifico dalla residenza rispetto al do-
minico. Un doveroso inciso. Al pari delle decime, la iustitia è un punto su cui 
insistono i capitolari; tanto carico di significato da fare breccia nelle due tipo-
logie documentarie che si formalizzarono in questo periodo e andarono a ca-
ratterizzare i secoli seguenti fino all’XI: carte di livello e notitiae di placito63.

Quanti commanent infra erano soggetti al dominus della curtis e rende-
vano le decime alla cappella del domo coltile – o la nona et decima nel caso 
il padrone l’avesse precaria verbo regis. Gli homines che commanent foras, 
o per dirla con il capitolo ambrosiano «qui in eadem parrohia comanentes 
sunt», cioè che dimoravano fuori da questi ambiti territoriali di eccettuazio-
ne, la dovevano rendere al vescovo. Essi erano, infatti, disseminati nello spa-
zio della diocesi, sottoposto alla sua chiesa madre e inquadrato per pievi64.

59  «Ut nonas et decimas donent qui res ecclesiarum habent iussio est domni regis» (MGH, Ca-
pit., n. 84).
60  Violante, Ricerche sulle istituzioni, pp. 196-199.
61  MGH, Capit., n. 186: < https://capitularia.uni-koeln.de/capit/ldf/bk-nr-186/ > (16/01/2021).
62  «Ut capellas que infra illorum res sunt qui antiquo tempore decimam habuerunt non sit ab-
stractum de illis qui infra ipsa villa commanent excepto nona et decima de dominico» (MGH, 
Capit., n. 84). Sul valore polisemico dei termini villa e curtis e il loro rapporto reciproco si veda 
Negro, Villa e curtis. Il capitolo ambrosiano va appunto a chiarire i termini della questione, per 
disambiguare fra un senso più ampio di villa, l’intero complesso aziendale, e quello più ristretto 
di residenza padronale/centro dominico, cui fanno capo terre e mansi.
63  Ghignoli, Libellario nomine; Tomei, Censum et iustitia.
64  Ronzani, L’organizzazione territoriale delle chiese; Ronzani, L’organizzazione territoriale 
della cura d’anime.



187

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

A questi homines che commanent foras e alla discussione circa il loro 
prestare o meno come gli altri gli obblighi pubblici potrebbe riferirsi un altro 
capitolare di grande interesse studiato da Esders e relativo al reclutamento 
militare, nello specifico da parte dei conti per una spedizione in Corsica: i 
Capitula de expeditione Corsicana (825)65. Esso è trasmesso da due codici 
molto rinomati: Cava de’ Tirreni, Biblioteca della Badia, 4; Biblioteca Aposto-
lica Vaticana, Chigi F. IV. 7566. Il primo contiene in testa alla raccolta di leggi 
longobarde e capitolari l’Origo gentis Langobardorum ed è impreziosito da 
splendide e famose miniature; il secondo è l’unico testimone del Chronicon di 
Benedetto del Soratte.

Nei due manoscritti il capitolare fa parte di una collezione che dipende 
dallo stesso modello, realizzato forse a Pavia negli ultimi anni di governo di 
Lotario I. Entrambi raccontano una storia per molti versi analoga alla coppia 
di codici ambrosiani, ponendo in evidenza due particolari congiunture: lo ze-
nit legislativo al tempo di Lotario I, in cui furono promulgate le disposizioni 
normative che confluirono nelle raccolte67; i decenni a cavaliere del 1000, in 
cui furono realizzati i manoscritti68. L’ambiente di produzione va connesso 
alla cerchia vicina alla corte imperiale. Nel corso della cosiddetta renovatio 
Imperii Romanorum di Ottone III e del successivo scontro fra Arduino ed 
Enrico II, si hanno prove circa il possesso di codici di leges e capitolari da 
parte degli attori che partecipavano alla iustitia pubblica e alla comunicazio-
ne politica di vertice69.

Walter Pohl ha ipotizzato che il manoscritto cavense possa avere avuto 
origine a Montecassino durante il soggiorno meridionale di Ottone III e del 
suo più stretto collaboratore, il marchese di Tuscia Ugo, nella tarda estate del 
99970. Quello chigiano, secondo Paola Supino Martini, fu prodotto nel me-
desimo torno di anni71. Ponendosi sulla scia dell’itinerario di corte e tenendo 
conto del legame fra i due codici testimoniato dalla collezione pavese, gua-

65  MGH, Capit., n. 162: < https://capitularia.uni-koeln.de/capit/ldf/bk-nr-162/ > (16/01/2021). 
Cfr. Esders, Die “Capitula de expeditione Corsicana”.
66  Mordek, Bibliotheca capitularium, pp. 98-111, 756-768. Entrambi sono stati digitalizzati: < 
http://www.internetculturale.it/jmms/iccuviewer/iccu.jsp?id=oai%3Awww.internetculturale.
sbn.it%2FTeca%3A20%3ANT0000%3ACNMD0000205012&mode=all&teca=MagTeca+-+IC-
CU > (16/01/2021); < https://digi.vatlib.it/view/MSS_Chig.F.IV.75 > (16/01/2021).
67  Schäpers, Lothar I., pp. 101-168.
68  Tomei, Da Cassino alla Tuscia; Vocino, West, “On the life and continence of judges”.
69  Così, ad esempio, Giovanni Filagato, favorito dell’imperatrice Teofano posto a capo della ca-
mera regia, arcivescovo di Piacenza poi eletto papa con il nome di Giovanni XVI; e il monaco 
cassinese Winizo, chiamato dal marchese di Tuscia Ugo alla guida dell’abbazia regia di San Sal-
vatore al Monte Amiata. D’altro canto, all’episcopus imperii, uomo di corte poi assiso dall’impe-
ratore sulla cattedra di Vercelli, Leone, si deve la compilazione dei capitolari emanati nel regno 
italico da Ottone III, fra cui il già citato Capitulare de iustitia; cfr. Metrum Leonis.
70  Pohl, Werkstätte der Erinnerung, pp. 108-151.
71  Supino Martini, Roma e l’area grafica, pp. 88-98, 290-291. Circa la sua origine, l’incertezza 
verte fra San Paolo fuori le Mura, dove è noto uno scriptorium e il codice era conservato almeno 
dall’età bassomedievale, e Sant’Andrea al Monte Soratte, dove forse visse l’autore del Chroni-
con Benedetto; abbazie fra loro certamente in contatto. Maskarinec, Legal Expertise, che si è 
interrogata anche sul nesso con il codice cavense e sul rapporto fra la collezione di capitolari e 



188

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

dagna credito la possibilità che ciò sia avvenuto a San Paolo fuori le Mura, 
abbazia che proprio allora fu riformata da uno degli ideologi della renovatio: 
Odilone di Cluny, assoluto protagonista nel seguito imperiale72.

A ritroso nel tempo, torno al momento di emissione del capitolare. Nell’as-
semblea presieduta da Lotario I nel febbraio dell’825 presso la curtis regia di 
Marengo, in previsione della spedizione militare in Corsica, la discussione 
tocca un punto preciso. Il nodo è se dovevano essere soggetti alla districtio 
comitale gli homines posti sotto la protezione dei gastaldi, responsabili del-
la gestione dei beni del fisco, al servizio del palazzo come vassalli regi, o di 
vescovi e abati, e che foris manent. L’ultima espressione non è di semplice 
scioglimento dato lo stile del capitolare, che riproduce il linguaggio dell’orali-
tà facendo ampio ricorso all’anacoluto e presenta non poche sviste e impreci-
sioni. Giova ricordare qui la correzione sul testo proposta convincentemente 
da Esders: castaldi non austaldi; lezione da cui è disceso un radicato mito 
storiografico73.

Anche questa disposizione si riferisce, dunque, a quanti per sfuggire alla 
iustitia, che si fece decisamente più esigente con la messa in opera nel re-
gno della dominazione franca, come di recente ha sottolineato François Bou-
gard, si davano ai potentes ed erano ingabbiati entro le loro curtes – e qui 
il riferimento è al The Caging of the Peasantry di Chris Wickham74. L’esito 
del dibattimento, che fece poi giurisprudenza, dovette ricalcare la soluzione 
di compromesso raggiunta circa la corresponsione della decima all’ordina-
rio diocesano. Per la chiamata all’esercito, dirimente era la residenza o meno 
dentro i confini delle riserve dominicali, spazi di eccettuazione detenuti dai 
grandi laici ed ecclesiastici vicini al re. Così propongo io di leggere qui foris 
manent, perifrasi formulare altrimenti non perspicua, giovandomi del con-
fronto con le fonti già analizzate75.

Uno studio dei capitolari attento alla loro tradizione conferma, in sostan-
za, e arricchisce il ritratto già delineato sulla base delle testimonianze docu-

il Chronicon, si è espressa di recente a favore della seconda attribuzione, pur restando sul piano 
delle ipotesi.
72  Huschner, Abt Odilo von Cluny.
73  Esders, Die “Capitula de expeditione Corsicana”, pp. 121-123: essa scaturisce da un errore 
di copiatura ripetuto in più passi di Chigi F. IV. 75 (sopra, nota 66 e testo corrispondente). Cfr. 
Tabacco, Dai re ai signori, p. 90; Gasparri, Strutture militari, pp. 705-706; Grillo, Cavalieri e 
popoli, p. 46.
74  Bougard, Les biens et les revenus publics; Wickham, The Inheritance of Rome, pp. 529-551.
75  Esders, Die “Capitula de expeditione Corsicana”, pp. 119-140. La norma specifica prima chi 
può restare a casa, poi quelli su cui c’è margine di discussione, infine chi è tenuto a partire. Nel 
caso degli homines dei gastaldi vassalli del re, sono esonerati dal servizio militare quanti si 
sono loro commendati; il re si riserva di considerare la posizione di quanti risiedono sulla loro 
terra allodiale («Qui autem in eorum proprietatem manent»); devono andare all’esercito «qui 
beneficia nostra habent et foris manent». Gli homines di vescovi e abati «et qui foris manent», 
a eccezione di due, sono obbligati a sottoporsi alla districtio dei conti. Nel dare un’interpreta-
zione alla locuzione “che risiedono fuori”, lo studioso tedesco si è mantenuto cauto, notando 
come questi uomini dovessero trovarsi in una “posizione periferica”, che non permetteva il loro 
reclutamento attraverso i gastaldi.



189

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[17]

mentarie. Tutte queste fonti ci parlano di una figura in via di formazione e 
definizione durante la prima metà del secolo IX, epoca cui risalgono le dispo-
sizioni e la loro prima fissazione in raccolte. La sua genesi è conseguenza di 
trasformazioni che modificarono in profondità le strutture politiche e socia-
li del regno. Andarono configurandosi allora delle cornici di inquadramento 
capaci di descrivere e organizzare la realtà, quella matrice carolingia ancora 
pienamente funzionale e discernibile al passaggio fra X e XI secolo, epoca 
cui risalgono i manoscritti che con fine pratico le stesse norme tramandano. 
Nelle parole di Jean-Pierre Devroey, che rileggeva Le Goff: «l’idéal serait une 
société de “manants”, (de manere : demeurer), fixés dans leur “état” voulu par 
Dieu»76.

4.  Il definirsi di una struttura

In genere le fonti non specificano quale fosse lo status giuridico-personale 
dei manentes, che si trovano a vagare – una contraddizione al loro nome – in 
una sorta di terra di mezzo già occupata dagli aldii; perciò l’incertezza degli 
storici nel fissare un punto fermo entro la gamma di sfumature fra libertà e 
servitù. A ogni buon conto, non è questo un fattore caratterizzante. Le stesse 
occorrenze documentarie testimoniano il loro possibile far parte tanto dell’u-
na, quanto dell’altra condizione. Di solito, poi, i manentes non riuscivano a 
stipulare dei contratti di livello, destinati a segmenti sociali più innalzati, ma 
anche in questo caso c’è qualche eccezione. Neppure le modalità di condu-
zione della terra sembrano un elemento discriminante. Del resto, l’obbligo di 
residenza sul fondo è clausola che compare fra le carte di livello nel caso dei 
concessionari di più bassa estrazione77. Qual è allora il significato della con-
dizione di manentia?

Il quesito centrale sempre più cogente nella vita dell’individuo prescin-
de da una rigida contrapposizione fra libertà e servitù, bensì riguarda la sua 
collocazione nei paesaggi del potere così come andarono configurandosi dal 
periodo carolingio. La nascita della figura dei manentes credo racconti di un 
passaggio importante: l’istituzione di un criterio prettamente geografico-are-
ale per la sistemazione dell’individuo entro le strutture della società. Durante 
il secolo IX si è detto che manens finì per sovrapporsi al termine massarius. 
Divenne allora decisivo precisare se gli homines avessero un vincolo curtense 
e se risiedessero dentro o fuori la riserva padronale, cui erano, comunque, a 
distanza legati dalla iustitia dominica. 

In un assetto fondiario altrimenti molecolarizzato, il dominico era ambito 
coerente e di buona estensione per cui esisteva un confine preciso, geografi-
co e concettuale. Esso si definisce “in negativo”, quale oggetto di riserva ed 

76  Devroey, Puissants et misérables, p. 37.
77  Andreolli, Contratti agrari.



190

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[18]

eccettuazione, perché legato alla dimensione sacrale, separata e interdetta 
appunto, del potere78. Dentro questo spazio – l’espressione è di Simone Colla-
vini – valevano altre “regole del gioco”. Perciò la sua alienabilità era questione 
delicata. Se sfuggiva di norma alla dialettica fra possessores, che ha restituito 
la maggioranza dei documenti preservati quale titolo di possesso sulla terra, i 
suoi contorni affiorano, comunque, fra le carte d’archivio79.

Spesso è stata rimarcata la ristrettezza e frammentazione delle riserve 
dominicali nel regno italico rispetto alle corrispettive di Oltralpe80. Cionondi-
meno quello che conta, a mio giudizio, è il rapporto relativo. Laddove il pos-
sesso fondiario era fittamente polverizzato, esse si stagliavano con nettezza 
e costituivano un forte elemento di differenziazione. Gli studi sul periodo 
altomedievale hanno sovente trascurato le curtes poste al centro della sfera 
pubblica, nella diretta disponibilità del fisco, più difficili da rintracciare nelle 
fonti e, tuttavia, quando indagate dal punto di vista storico e archeologico, 
assolutamente eccezionali sia per scala di grandezza, sia per qualità e volume 
delle attività che qui si concentravano. È questa una frontiera di ricerca in 
rapido avanzamento81.

Nell’interrogarsi sul complesso rapporto fra possesso e potere, terra e ter-
ritorio, cui Giovanni Tabacco e Cinzio Violante e le loro scuole hanno dedicato 
tante e dense pagine82, la sfida che si apre è provare a studiare le curtes rinun-
ciando al binomio oppositivo potere centrale/potere aristocratico, consideran-
dole non soltanto come terreno di coltura del processo di signorilizzazione, ma 
anche e soprattutto come elemento comune a quanti popolavano la sfera pub-
blica e avevano accesso alle risorse socializzate e redistribuite in questo contor-
no. Il fine ultimo è abbandonare un orizzonte di attesa e osservare di per sé, e 
non a posteriori, le strutture politiche e sociali del regno italico dei secoli dal IX 
all’XI, prima che curtes e manentes divengano altra cosa, con uno slittamento 
semantico capace di descrivere e inquadrare il mondo signorile.

5.  Precisazioni

Nelle fonti altomedievali manens è termine che compare a sprazzi. Esse 
gettano luce soltanto in particolari circostanze. In un certo senso può esse-

78  Sulle radici della correlazione fra pubblico, sacro e inappropriabilità, il rinvio è a Thomas, 
La valeur des choses.
79  Collavini, I beni fiscali; Collavini, Tomei, Beni fiscali e scritturazione.
80  Fumagalli, Il Regno italico, pp. 101-112; Pasquali, Sistemi di produzione, pp. 291-307. Così 
anche Violante, Ricerche sulle istituzioni, p. 197, proprio dall’analisi del capitolo ambrosiano.
81  Carocci, Collavini, Il costo degli stati; Acquérir, prélever, contrôler; Spazio pubblico; Ori-
gins of a New Economic Union; Biens publics; The nEU-Med project. La ricerca archeologica 
e antropologica sta cominciando a gettare luce anche su quanti commanent infra, il gruppo 
umano che risiedeva sul dominico facendo riferimento alla cappella curtense, con lo studio delle 
sepolture.
82  Sergi, Storia agraria.



191

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[19]

re accostato a fidelis e vassus. Come questi non ha valore assoluto, ma rela-
zionale: di qui un impiego condizionato. Nel suo caso il nesso vincolante si 
instaura non soltanto fra due persone, ma più spesso fra una persona e uno 
spazio: la riserva domocultile. E, infatti, manentes fanno capolino quando il 
dominico esce dalla penombra ed è messo a nudo il tessuto che connetteva 
organicamente le parti di una curtis, ritratta nella sua interezza. Perciò, nel 
qualificare un individuo, l’attributo può essere omesso nelle comuni chartae 
che definiscono rapporti negoziali fra possessores. Salvo eccezioni, in esse 
non v’è traccia di manentes, tanto come attori, quanto come tenutari di beni 
in coltivazione.

Da precisare è, poi, la sottile differenza, discernibile nelle carte, fra ma-
nens e massarius. I due campi semantici si sovrappongono, ma non con as-
soluta precisione. Ho mostrato testimonianze in cui i termini coesistono e 
sono impiegati insieme per aggiungere sfumature di significato. Si può dire 
che tutti i manentes stiano fuori dal dominico nella pars massaricia, ma al 
contempo che non tutti i massarii siano manentes. L’asserzione ricalca un po’ 
il rapporto che intercorre fra vassus e fidelis: riprendendo un’osservazione di 
François Louis Ganshof, tutti i vassalli sono fideles, ma non tutti i fideles sono 
vassalli83. In buona sostanza, i manentes costituiscono degli spazi personali, 
delle schegge di eccettuazione in ragione del loro nesso con la riserva per ec-
cellenza, il dominico. In forza di questo legame si distinguono perché fanno 
o non fanno qualcosa: prestano opere e talora svolgono servizi specifici, di 
produzione o trasporto; più in generale, non soggiacciono automaticamente 
agli stessi obblighi cui sono tenuti i loro vicini – il versamento della decima è 
senz’altro il tema più dibattuto, come testimoniano carte private e capitolari.

C’è un altro aspetto che dà conto di questa intermittenza e si intreccia 
con quanto detto: riguarda la prospettiva più che il soggetto. L’occorrenza del 
termine si situa, nei secoli dal IX all’XI, in fonti redatte da un punto di vista 
decisamente interno alla sfera pubblica, più spesso dal suo centro: in diplomi, 
nei polittici delle abbazie regie e, a cascata, dai vescovati. Dal fuoco centrale 
lo sguardo non si proietta molto lontano: queste testimonianze ci parlano di 
complessi fondiari che si muovevano nella cerchia di corte; sta a dire, che 
erano detenuti da quanti avevano accesso alle risorse socializzate dal palazzo. 
I manentes ne sono un elemento caratterizzante. Eppure, sarebbe errato ge-
neralizzare. Non si può inferire che vi fosse una sorta di monopolio pubblico 
di questa categoria sociale, né essa, d’altro canto, qualifica in maniera siste-
matica tutti gli uomini presenti sul massaricio di queste curtes.

La definizione proposta ha lineamenti per lunghi tratti non così marcati. 
Con tutto ciò mi paiono evidenti le differenze con la manentia più conosciuta, 
quella dei secoli successivi all’XI. Essa ebbe origine nell’alveo del processo di 
signorilizzazione, fra le forme del “nuovo servaggio”84. Fu uno strumento del 

83  Kasten, Feudalesimo, p. 41.
84  Carocci, Signorie di Mezzogiorno, pp. 311-342; Collavini, Mobility and Lordship.



192

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[20]

gioco sociale funzionale al controllo della mobilità, che con grande varianza 
trasse impulso dalle consuetudini locali. Man mano assunse una fisionomia 
più definita, segnatamente dopo l’incontro, verso la metà del secolo XII, con il 
diritto romano e il recupero del modello giuridico del colonato.

A mutare è, innanzitutto, il suo segno prevalente. Rispetto al passato, un 
elemento si accentua in maniera decisiva. Se prima un fattore determinante 
è il rapporto con lo spazio dominicale entro una cornice curtense, vincolo 
fondamentale dei manentes dei secoli XII e XIII è quello con la terra su cui 
risiedono. Con essa quasi si fondono, diventando dei beni immobili. La loro 
collocazione nei paesaggi del potere si fa più assoluta che relativa: è slegata da 
architetture fondiarie di vasto raggio. In secondo luogo, i manentes non sono 
più in via esclusiva nelle mani dell’entourage di corte, ma potenzialmente si 
trovano nella disponibilità di tutti i signori. Degna di nota è altresì la grande 
diffusione e il successo di questo strumento. La condizione di manentia dal 
secondo quarto del secolo XII ha un protagonismo fino allora sconosciuto nel-
la documentazione, quale oggetto di negoziazione e contesa. Essa si applica a 
larghi strati della popolazione contadina, in vivace aumento demografico, so-
prattutto nelle regioni come la Tuscia: caratterizzate da una frammentazione 
del quadro possessorio e una diffusione alquanto irregolare di spazi coerenti 
di distrettuazione signorile. Si tocca qui un punto in cui i vecchi parametri 
delle società di corte subiscono una sostanziale torsione. La semantica del 
potere rimanda, infatti, a un ultimo elemento di discontinuità, direi quasi ri-
voluzionario. Non si hanno più manentes laddove vi sono curtes, nella nuova 
accezione di ambito di riferimento di una signoria territoriale85.

85  Fra gli esempi più calzanti di questa trasformazione si prenda Massarosa, nell’analisi di Ta-
barrini, The Countryside, che ringrazio per il confronto costante durante la stesura del testo. 
L’articolo trae, infatti, spunto dalla mia parte della comunicazione Insecurity of Tenure, Desire 
for Control. The Long History of Manentes in the Light of Tuscan Medieval Sources (9th-12th 
Centuries), presentata assieme all’European Social Science History Conference 2018.



193

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[21]

Opere citate

Acquérir, prélever, contrôler: les ressources en compétition (400-1100), a cura di V. Loré, G. 
Bührer-Thierry e R. Le Jan, Turnhout 2017 (Collection Haut Moyen Âge, 25).

B. Andreolli, Contratti agrari e patti colonici della Lucchesia dei secoli VIII e IX, in «Studi 
medievali», serie 3a, 19 (1978), pp. 69-157.

J. Barbier, Le fisc du royaume franc. Quelques jalons pour une réflexion sur l’Etat au haut 
Moyen Âge, in Der frühmittelalterliche Staat - europäische Perspektiven, a cura di W. Pohl 
e V. Wieser, Wien 2009 (Forschungen zur Geschichte des Mittelalters, 16), pp. 271-285.

Biens publics, biens du roi. Les bases économiques des pouvoirs royaux dans le haut Moyen 
Âge, a cura di F. Bougard e V. Loré, Turnhout 2019 (Seminari internazionali del Centro 
interuniversitario per la storia e l’archeologia dell’alto medioevo, 9).

F. Bougard, La justice dans le royaume d’Italie: de la fin du VIIIe siècle au début du XIe siècle, 
Rome 1995 (Bibliothèque des écoles françaises d’Athènes et de Rome, 291).

F. Bougard, Les biens et les revenus publics dans le royaume d’Italie (jusqu’au milieu du Xe 
siècle), in Biens publics, pp. 79-120.

Die Briefe des Petrus Damiani, a cura di K. Reindel, München 1983-1993 (Monumenta Germa-
niae Historica, Briefe der deutschen Kaiserzeit, 4).

P. Cammarosano, Italia medievale. Struttura e geografia delle fonti scritte, Roma 1991 (Studi 
superiori NIS, 109).

D. Campbell, The Capitulare de Villis, the Brevium exempla, and the Carolingian court at 
Aachen, in «Early Medieval Europe», 18 (2010), pp. 243-264.

S. Carocci, Signorie di Mezzogiorno. Società rurali, poteri aristocratici e monarchia (XII-XIII 
secolo), Roma 2014 (La storia Saggi, 6).

S. Carocci, S.M. Collavini, Il costo degli stati. Politica e prelievo nell’Occidente medievale (VI-
XIV secolo), in «Storica», 18 (2012), 52, pp. 7-48. 

A. Castagnetti, La storia agraria dell’alto Medioevo nel Novecento fino ai primi contributi di 
Vito Fumagalli (1966-1971), in Agricoltura e ambiente attraverso l’età romana e l’alto Me-
dioevo, Atti della giornata di studio per il 50o Anniversario della «Rivista di storia dell’agri-
coltura» (Firenze, 11 marzo 2011), a cura di P. Nanni, Firenze 2012, pp. 41-65.

E. Cau, Carte genuine e false nella documentazione arduinica della prima metà del secolo XI, 
in «Segusium», 32 (1992), pp. 183-214.

C. Cipolla, Le più antiche carte diplomatiche del monastero di S. Giusto di Susa (1029-1212), in 
«Bullettino dell’Istituto storico italiano», 18 (1896), pp. 7-116.

S.M. Collavini, Il “servaggio” in Toscana nel XII e XIII secolo: alcuni sondaggi nella documen-
tazione diplomatica, in «Mélanges de l’École française de Rome. Moyen Âge», 102 (2000), 
pp. 775-801.

S.M. Collavini, La condizione giuridica dei rustici/villani nei secoli XI-XII. Alcune considera-
zioni a partire dalle fonti toscane, in La signoria rurale in Italia nel Medioevo, Atti del 2o 
convegno di studi (Pisa, 6-7 novembre 1998), a cura di M.L. Ceccarelli Lemut e C. Violante, 
Pisa 2006 (Studi medioevali, 11), pp. 331-384.

S.M. Collavini, Mobility and Lordship, in Social Mobility in Medieval Italy (1100-1500), a cura 
di S. Carocci e I. Lazzarini, Roma 2018 (Viella Historical Research, 8), pp. 171-184.

S.M. Collavini, I beni fiscali in Tuscia tra X e XI secolo: forme di circolazione e ricadute sulle 
forme documentarie, c.s.

S.M. Collavini, P. Tomei, Beni fiscali e scritturazione. Nuove proposte sui contesti di rilascio 
e di falsificazione di D. OIII. 269 per il monastero di S. Ponziano di Lucca, in Originale 
–  Fälschungen – Kopien. Kaiser- und Königsurkunden für Empfänger in Deutschland 
und Italien (9.-11. Jahrhundert) und ihre Nachwirkung im Hoch- und Spätmittelalter (bis 
ca. 1500), a cura di N. D’Acunto, W. Huschner e S. Roebert, Leipzig 2017 (Italia regia, 3), 
pp. 205-216.

G. Constable, Nona et Decima. An Aspect of the Carolingian Economy, in «Speculum», 35 
(1960), pp. 224-250.

N. D’Acunto, Nostrum Italicum Regnum. Aspetti della politica italiana di Ottone III, Milano 
2002.

J.-P. Devroey, Puissants et misérables. Système social et monde paysan dans l’Europe des 
Francs (VIe-IXe siècles), Bruxelles 2006 (Mémoires de la Classe de Lettres, 40).

J.-P. Devroey, L’introduction de la dîme obligatoire en Occident. Entre espaces ecclesiaux et 
territoires seigneuriaux à l’époque carolingienne, in La dîme, l’Église, pp. 87-106.



194

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[22]

La dîme, l’Église et la société féodale, a cura di M. Lauwers, Turnhout 2012 (Collection d’études 
médiévales de Nice, 12).

I diplomi di Guido e Lamberto, a cura di L. Schiaparelli, Roma 1906 (Fonti per la Storia d’Italia, 
36).

I diplomi di Ugo e Lotario, a cura di L. Schiaparelli, Roma 1924 (Fonti per la Storia d’Italia, 38).
I diplomi italiani di Rodolfo II, in I diplomi italiani di Ludovico III e Rodolfo II, a cura di L. 

Schiaparelli, Roma 1910 (Fonti per la Storia d’Italia, 37).
S. Esders, Die “Capitula de expeditione Corsicana” Lothars I. vom Februar 825. Überlieferung, 

historischer Kontext, Textrekonstruktion und Rechtsinhalt, in «Quellen und Forschungen 
aus italienischen Archiven und Bibliotheken», 98 (2018), pp. 91-144.

A. Fiore, Il mutamento signorile. Assetti di potere e comunicazione politica nelle campagne 
dell’Italia centro-settentrionale (1080-1130 c.), Firenze 2017 (Reti Medievali E-Book, 28).

N. Francovich Onesti, Vestigia longobarde in Italia (568-774). Lessico e antroponimia, Roma 
1999 (Proteo, 6).

V. Fumagalli, Il Regno italico, Torino 1978 (Storia d’Italia, 2).
S. Gasparri, Strutture militari e legami di dipendenza in Italia in età longobarda e carolingia, 

in «Rivista Storica Italiana», 98 (1986), pp. 664-726.
A. Ghignoli, Istituzioni ecclesiastiche e documentazione nei secoli VIII-XI. Appunti per una 

prospettiva, in «Archivio storico italiano», 162 (2004), pp. 619-666.
A. Ghignoli, Libellario nomine: rileggendo i documenti pisani dei secoli VIII-X, in «Bullettino 

dell’Istituto storico italiano per il Medio Evo», 111 (2009), pp. 1-62.
P. Grillo, Cavalieri e popoli in armi. Le istituzioni militari nell’Italia medievale, Bari 2008 

(Quadrante Laterza, 142).
D. Herlihy, The Carolingian Mansus, in «The Economic History Review», 13 (1960), pp. 79-89.
W. Huschner, Abt Odilo von Cluny und Kaiser Otto III. in Italien und in Gnesen (998-1001), in 

Polen und Deutschland vor 1000 Jahren, a cura di M. Borgolte, Berlin 2002 (Europa im 
Mittelalter, 5), pp. 111-162.

M. Innes, State and Society in the Early Middle Ages. The Middle Rhine Valley, 400-1000, 
Cambridge 2000 (Cambridge Studies in Medieval Life and Thought, 47).

B. Kasten, Feudalesimo: dato di fatto o costruzione?, in «Annali dell’istituto storico italo-ger-
manico in Trento», 38 (2012), pp. 39-83.

H. Keller, Signori e vassalli nell’Italia delle città (secoli IX-XII), Torino 1995 (ed. or. Tübingen 
1979).

R. Le Jan, Famille et pouvoir dans le monde franc (VIIe-Xe siècle), Paris 1995 (Publications de la 
Sorbonne, Série Histoire ancienne et médiévale, 33).

Leone di Vercelli, Metrum Leonis. Poesia e potere all’inizio del secolo XI, a cura di R. Gambe-
rini, Firenze 2002.

Liutprando, Antapodosis, a cura di P. Chiesa, Milano 2015.
G. Luzzatto, I servi nelle grandi proprietà ecclesiastiche italiane dei secoli IX e X, Senigallia 

1909 e Pisa 1910.
S. MacLean, Kingship and Politics in the Late Ninth Century. Charles the Fat and the End of the 

Carolingian Empire, Cambridge 2003 (Cambridge Studies in Medieval Life and Thought, 57).
M. Maskarinec, Legal Expertise at a Late Tenth-Century Monastery in Central Italy, or Dis-

puting Property Donations and the History of Law in Benedict of Monte Soratte’s Chron-
icle, in «Speculum», 94 (2019), pp. 1033-1069.

F. Menant, Campagnes lombardes du Moyen Âge. L’économie et la société rurales dans la ré-
gion de Bergame, de Crémone et de Brescia du Xe au XIIIe siècle, Rome 1993 (Bibliothèque 
des écoles françaises d’Athènes et de Rome, 281).

Monumenta Novaliciensia vetustiora: raccolta degli atti e delle cronache riguardanti l’abbazia 
della Novalesa, a cura di C. Cipolla, Roma 1898-1901 (Fonti per la Storia d’Italia, 31).

H. Mordek, Bibliotheca capitularium regum Francorum manuscripta. Überlieferung und Tra-
ditionszusammenhang der fränkischen Herrschererlasse, München 1995 (Monumenta 
Germaniae Historica Hilfsmittel, 15).

F. Negro, Villa e curtis nei diplomi imperiali del IX secolo, in «Studi medievali», serie 3a, 52 
(2011), pp. 81-128.

The nEU-Med project: Vetricella, an Early Medieval royal property on Tuscany’s Mediterrane-
an, a cura di G. Bianchi e R. Hodges, Firenze 2020.

Origins of a New Economic Union (7th-12th Century). Preliminary Results of the nEU-Med 
Project: October 2015-March 2017, a cura di G. Bianchi e R. Hodges, Firenze 2018.



195

Sulle tracce dei manentes altomedievali. Curtes e territorialità

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[23]

F. Panero, Schiavi, servi e villani nell’Italia medievale, Torino 1999 (Le testimonianze del pas-
sato, 11).

G. Pasquali, Sistemi di produzione agraria e aziende curtensi nell’Italia altomedievale, Bolo-
gna 2008 (Biblioteca di storia agraria medievale, 32).

G. Pasquali, Lettura conclusiva, in Sui patti agrari nell’Italia altomedievale (secoli VIII-XI). 
Tra forme documentarie e contesto sociale, a cura di V. Loré e Y. Nishimura, in «Reti Me-
dievali Rivista», 18 (2017), pp. 295-302.

S. Patzold, Normen im Buch. Überlegungen zu Geltungsansprüchen so genannter “Kapitulari-
en”, in «Frühmittelalterliche Studien», 41 (2007), pp. 331-350.

S. Patzold, Capitularies in the Ottonian realm, in «Early Medieval Europe», 27 (2019), pp. 112-
132.

A. Petrucci, C. Romeo, Scrivere in iudicio. Modi, soggetti e funzioni di scrittura nei placiti del 
Regnum Italiae (secc. IX-XI), in «Scrittura e civiltà», 13 (1989), p. 5-48.

S. Pivano, I contratti agrari in Italia nell’alto medioevo, Torino 1904.
I placiti del Regnum Italiae, a cura di Cesare Manaresi, Roma 1955-1960 (Fonti per la Storia 

d’Italia, 92, 96-97).
W. Pohl, Werkstätte der Erinnerung. Montecassino und die Gestaltung der langobardischen 

Vergangenheit, München 2001 (Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichts-
forschung Ergänzungsband, 39).

C. Radding, Le origini della giurisprudenza medievale. Una storia culturale, Roma 2013 (La 
storia, Temi, 32).

C. Radding, Law Books, in The European Book in the Twelfth Century, a cura di E. Kwakkel e 
R. Thomson, Cambridge 2018 (Cambridge Studies in Medieval Life and Thought, 101), pp. 
293-310.

C. Radding, A. Ciaralli, The Corpus Iuris Civilis in the Middle Ages. Manuscripts and Trans-
mission from the Sixth Century to the Juristic Revival, Leiden 2007 (Brill’s Studies in 
Intellectual History, 147).

F. Redi, I laterizi nell’edilizia medievale a Pisa e Lucca, in La brique antique et médiévale: 
production et commercialisation d’un matériau, Actes du colloque international (Saint-
Cloud, 16-18 novembre 1995), Rome 2000 (Collection de l’École Française de Rome, 272), 
pp. 193-218.

A. Rio, Slavery After Rome, 500-1100, Oxford 2017 (Oxford Studies in Medieval European His-
tory, 5).

M. Ronzani, L’organizzazione territoriale delle chiese, in Città e campagna nei secoli altome-
dievali, Spoleto 2008 (Settimane di studio del Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 
LVI), 1, pp. 191-217.

M. Ronzani, L’organizzazione territoriale della cura d’anime e la rete delle chiese (secoli V-IX), 
in Chiese locali e chiese regionali nell’alto medioevo, Spoleto 2014 (Settimane di studio 
della Fondazione Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, LXI), 1, pp. 537-561.

M. Schäpers, Lothar I. (795-855) und das Frankenreich, Köln 2018 (Rheinisches Archiv, 159).
G. Sergi, Storia agraria e storia delle istituzioni, in Medievistica italiana e storia agraria. 

Risultati e prospettive di una stagione storiografica, Atti del convegno (Montalcino, 12-14 
dicembre 1997), a cura di A. Cortonesi e M. Montanari, Bologna 2001 (Biblioteca di storia 
agraria medievale, 18), pp. 155-164.

A.A. Settia, L’età carolingia e ottoniana, in Storia di Cremona. 2: Dall’alto medioevo all’età 
comunale, a cura di G. Andenna, Bergamo 2004, pp. 38-105.

Spazio pubblico e spazio privato. Tra storia e archeologia (secoli VI-XI), a cura di G. Bianchi, T. 
Lazzari e M.C. La Rocca, Turnhout 2018 (Seminari internazionali del Centro interuniversi-
tario per la storia e l’archeologia dell’alto medioevo, 7).

P. Supino Martini, Roma e l’area grafica romanesca: secoli X-XII, Alessandria 1987 (Biblioteca 
di scrittura e civiltà, 1).

G. Tabacco, Dai re ai signori. Forme di trasmissione del potere nel Medioevo, Torino 2000.
L. Tabarrini, The Countryside of Florence and Lucca during the High Middle Ages (11th-13th 

Centuries). A Study on Land Management and its Change, DPhil in History, University of 
Oxford, Trinity Term 2019.

Y. Thomas, La valeur des choses. Le droit romain hors la religion, in «Annales. Histoire, 
Sciences cociales», 57 (2002), pp. 1431-1462.

P. Tomei, Un nuovo “polittico” lucchese del IX secolo: il breve de multis pensionibus, in «Studi 
medievali», serie 3a, 53 (2012), pp. 567-602.



196

Paolo Tomei

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[24]

P. Tomei, Chiese, vassalli, concubine. Su un inedito placito lucchese dell’anno 900, in «Mélanges 
de l’École française de Rome. Moyen Âge», 126 (2014), pp. 537-556.

P. Tomei, Da Cassino alla Tuscia: progetti politici, idee in movimento. Sulla politica monastica 
dell’ultima età ottoniana, in «Quaderni storici», 51 (2016), pp. 355-382.

P. Tomei, Censum et iustitia. Le carte di livello come specchio delle trasformazioni della società 
lucchese (secoli IX-XI), in «Reti Medievali Rivista», 18 (2017), pp. 251-274.

P. Tomei, The Power of the Gift. Early Medieval Lucca and its Court, in Origins of a New Eco-
nomic Union, pp. 123-134.

P. Tomei, Milites elegantes. Le strutture aristocratiche nel territorio lucchese (800-1100 c.), 
Firenze 2019 (Reti Medievali E-Book, 34).

P. Tomei, Una nuova categoria documentaria nella Toscana marchionale: la donazione in for-
ma di mandato. Cultura grafica e strutture politiche in una società di corte, in «Quellen 
und Forschungen aus Italienischen Archiven und Bibliotheken», 99 (2019), pp. 115-149.

P. Tomei, Il sale e la seta. Sulle risorse pubbliche nel Tirreno settentrionale (secoli V-XI), in 
La transizione dall’antichità al medioevo nel Mediterraneo centro-orientale, a cura di G. 
Salmeri e P. Tomei, Pisa 2020 (Studi di archeologia e storia del mondo antico e medievale, 
4), pp. 21-38.

C. Violante, Una famiglia feudale della ‘Langobardia’ nel secolo XI: i Soresina, in Studi filolo-
gici, letterari e storici in memoria di Guido Favati, Padova 1977 (Medioevo e umanesimo, 
28-29), 2, pp. 653-710.

C. Violante, Ricerche sulle istituzioni ecclesiastiche dell’Italia centro-settentrionale nel Medio-
evo, Palermo 1986.

C. Violante, Fluidità del feudalesimo nel regno italico (secoli X e XI), in «Annali dell’istituto 
storico italo-germanico in Trento», 21 (1995), pp. 11-39.

G. Vocino, C. West, “On the life and continence of judges”. The production and transmission 
of imperial legislation in late Ottonian Italy, in «Mélanges de l’École française de Rome. 
Moyen Âge», 131 (2019), pp. 87-117.

C. Wickham, Economia e società rurale nel territorio lucchese durante la seconda metà del 
secolo XI: inquadramenti e strutture signorili, in Sant’Anselmo vescovo di Lucca (1073-
1086) nel quadro delle trasformazioni sociali e della riforma ecclesiastica, a cura di C. 
Violante, Roma 1992 (Nuovi studi storici, 13), pp. 391-422.

C. Wickham, Manentes e diritti signorili durante il XII secolo: il caso della Lucchesia, in So-
cietà, istituzioni, spiritualità. Studi in onore di Cinzio Violante, Spoleto 1994 (Centro ita-
liano di studi sull’alto medioevo, Collectanea, 1), 2, pp. 1067-1080.

C. Wickham, Comunità e clientele nella Toscana del XII secolo: le origini del comune rurale 
nella Piana di Lucca, Roma 1995 (I libri di Viella, 5).

C. Wickham, La signoria rurale in Toscana, in Strutture e trasformazioni della signoria ru-
rale nei secoli X-XIII, Atti della 37a settimana di studio (Trento, 12-16 settembre 1994), a 
cura di G. Dilcher e C. Violante, Bologna 1996 (Annali dell’Istituto storico italo-germanico 
in Trento, Quaderno 44), pp. 343-409.

C. Wickham, Framing the Early Middle Ages: Europe and the Mediterranean, 400-800, 
Oxford 2005.

C. Wickham, The Inheritance of Rome. A History of Europe from 400 to 1000, London 2009 
(The Penguin History of Europe, 2).

Paolo Tomei
Università di Pisa
paolo.tomei@cfs.unipi.it



197Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Citation of Law as a Legal Argument 
in an Early 11th-Century Breve from Farfa*

by Maya Maskarinec

In 1008 the notary Guido redacted a breve recording the renunciation of property by a certain 
Raino in favor of the monastery of Farfa (RF no. 476). Cited in this breve is a Lombard law (Li-
utprand 6), which allowed for deathbed donations. This article argues that this citation entailed 
an implicit legal argument, by the notary Guido and the Farfa monks who benefitted from the 
transaction, for the validity of Raino’s renunciation. When this is set in the context of the larger 
corpus of late tenth- to early-eleventh-century brevia preserved in Farfa’s register, what emerg-
es is an ongoing attempt by notaries in the Sabina to find legal solutions that would facilitate 
transactions to the benefit of the Farfa monastery.

Middle Ages; 10th-11th centuries; Farfa; Lombard law; notarial culture; breve.

1.  Introduction

Citations of law become more frequent in Italian charters of the late tenth 
and eleventh centuries1. This «passion pour la lettre de la loi», as François 
Bougard has termed it, has been associated with the increased knowledge of 
law on the part of the notaries who redacted these documents2. This is no 
doubt true, but can we say more about when and why notaries chose to include 
such citations? Most eleventh-century charters did not include legal citations, 
even among those redacted by notaries who are known to have included a le-
gal citation in at least one document. What motivated notaries to include legal 
citations when they did? 

This article addresses this question by closely examining the citation of a 
specific Lombard law (Liutprand 6) in an early-eleventh-century document 

1  Bougard, La justice, pp. 293-294, with extensive examples cited in n. 57.
2  Ibidem, p. 294: «C’est toute la profession qui, d’un coup, se prend de passion pour la lettre de 
la loi»; also valuable is Vismara, Leggi.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
DOI: 10.6093/1593-2214/7921

*  The research for this article was carried out with the support of an Alexander von Humboldt
Forschungsstipendium.



198

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

preserved in the cartulary of Farfa: a breve that records the renunciation of 
property by a certain Raino (RF no. 476). It argues that in this document the 
citation of law was an interpretive act, that is, an argument in favor of the 
applicability of a law in a context not originally anticipated by the legislation 
in question. What emerges thereby is a case of legal and documentary exper-
imentation from which the monastery of Farfa stood to benefit. In this exam-
ple the newfound «passion for the letter of the law» was tightly implicated in 
an ongoing attempt by the monks to facilitate transactions that were to the 
benefit of their monastery.

2.  Farfa’s cartulary, the Raino breve (RF no. 476) and its citation of Liut-
prand 6

Farfa’s early medieval documents survive in the form a cartulary com-
piled in the late eleventh century by the Farfa monk Gregory of Catino3. Today 
only a few original documents survive from the monastery. Although there 
is no question that Gregory took an active role as an editor, selecting and 
omitting and emphasizing materials, it appears that Gregory copied docu-
ments carefully and accurately, making only minor grammatical and stylistic 
changes or errors of transcription4. Nevertheless, in particular with respect to 
the signatures that accompanied documents, which were particularly easy to 
mistranscribe or accidentally omit, we must be mindful that we are working 
with copies, not originals.

The document that is the focus of this article was redacted by the notary 
Guido in 1008 and was entitled by him «hoc breve memoratorium atque ref-
utatorium» (Fig. 1a-b Vatican, lat. 8487, pt. 1, f. 207rv)5. The document begins 
with an arenga blessing God who discerns justice from injustice and invoking 
the power of writing as a solution to the fragility of human memory6. It then 

3  Il Regesto di Farfa [hereafter RF]; many of these documents were also included by Gregory 
of Catino in his Chronicon Farfense. Both texts survive in their original manuscripts: the car-
tulary in Vatican, lat. 8487, I-II (available online at the Digital Vatican Library < http://digi.
vatlib.it/view/MSS_Vat.lat.8487.pt.1 >); Chronicon Farfense in Rome, Biblioteca nazionale cen-
trale Vittorio Emanuele II, Farfense, Farf. 1. 
4  For discussion with further bibliography, see Costambeys, Power and Patronage, pp. 15-19; 
Brühl, Überlegungen.
5  RF 3, p. 185, no. 476. The editors, Giorgi and Balzani, mistakenly refer to this as a donation, a 
confusion likely caused by the reference to Liutprand 6. In Gregory’s cartulary the document is 
to be found in part 1, f. 207rv. The text is briefly discussed by Giulio Vismara (see n. 10 below) 
and Giannino Ferrari (see n. 25 below). A second document related to the same Raino also sur-
vives in the Farfa cartulary: RF 4, p. 21, no. 623 (1012). This is entitled a «breve recordationis et 
obligationis»; in this document Raino obligates himself (obligo me) and his heirs not to sell, give 
or trade or otherwise alienate property held by lease from the monastery. This document appears 
to refer to the portions of the property that Raino had not renounced to the monastery in 1008.
6  RF 3, p. 145: «Benedictus deus qui iustitiam ab iniustitia discernit. Quia mens humana in 
multis rebus vagatur et quod memoriae retinendum est retinere non valet, ideo per exaratas 
litteras hoc breve memoratorium atque refutatorium factum est».



199

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

describes how Raino, son of Fulco, sent a messenger to the monastery of Farfa 
and to the monastery’s praepositus John, and John, in turn, sent the monk 
and presbyter Benedict to visit Raino, who was lying in bed on account of the 
sickness of his body («propter aegritudinem corporis sui»)7. Raino asked to be 
buried in the monastery (a request that is reported in the first person); Raino 
then took a staff («virgam») in his hands and renounced («refutavit»), in the 
presence of witnesses, to [i.e., to the benefit of] the presbyter Benedict and the 
monastery of Farfa, his claim on certain properties that he (Raino) held by a 
three-generation emphyteutic lease («per scriptum tertii generis»). The docu-
ment reports much of this renunciation in the first person. It concludes, «Infra 
suprascriptos fines, omnia in integrum trado et refuto in suprascripto monas-
terio cum suprascripta aecclesia, sicuti superius scriptum est»8. The text then 
switches again to the third person: «et sic cum iaceret suprascriptus Raino in 
lectulo suae infirmitatis et rememoraretur dei misericordiae, pro eo quod dom-
ni imperatores constituerunt ut dum langobardus in lectulo iacuerit, si recte 
loqui poterit, quicquid iudicaverit pro anima sua, stabile debeat permanere»9. 
Thereupon the document includes a penalty clause, «componat» (let him pay), 
should Raino or his heirs ever attempt to dispute the renunciation. The end of 
this clause was apparently unreadable when transcribed by Gregory of Catino 
as he left a blank space of a line and a half in the register. The document con-
cludes with the subscriptions of the witnesses and of the notary Guido.

The law cited in the Raino document is clearly recognizable as Liutprand 6, a 
piece of legislation promulgated by the Lombard king Liutprand in the first year 
of his reign (713)10. Indeed, a comparison of the citation in the Raino document 
with Liutprand 6 suggests that the notary, Guido, may even have consulted a 
written version of the law in redacting the document (related words in italics):

[Raino breve]
dum Langobardus in lectulo iacuerit, si recte loqui poterit, quicquid iudicaverit pro 
anima sua, stabile debeat permanere.

7  RF 3, p. 145: «qualiter Raino filius cuisdam Fulconis mandavit per missum suum ad monas-
terium sanctae dei genitricis Mariae, et ad domnum Iohannem praepositum, et ipse domnus 
Iohannes praepositus mandavit Benedictum praesbiterum et monachum ad suprascriptum 
Rainonem, ad visitandum illum in lectulo ubi iacebat propter aegritudinem corporis sui». (Gior-
gi/Balzani’s edition reads «promissum» but the manuscript clearly reads «per missum», which 
also makes more sense in the context.
8  «I hand over and renounce, to the aforementioned monastery, everything in its entirety with-
in the aforementioned boundaries with the aforementioned church, just as it is written above»: 
RF 3, p. 185, no. 476.
9  «And thus, since the aforementioned Raino was lying on his sickbed and recalling God’s mer-
cy, [this renunciation was valid] on account of what the lord emperors established, that while a 
Lombard is confined to his bed, if he is able to speak properly, whatever he has decided on behalf 
of his soul shall remain firmly in effect»: RF 3, p. 185, no. 476.
10  I see no reason to think, as suggested by Vismara, Storia, p. 608, that the notary meant to 
invoke the provision of Charlemagne’s capitulary of 801 regarding the irrevocability of donations 
made by Lombards for the benefit of their souls (see n. 33 below), rather than Liutprand 6. This 
text is clearly related to the context, but what is cited in the document is clearly Liutprand 6; if the 
notary had wished to invoke Charlemagne’s capitulary, we may presume he would have cited it. 



200

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

[Liutprand 6]
Si quis Langobardus, ut habens casus humanae fragilitatis egrotaverit, quamquam 
in lectolo reiaceat, potestatem habeat, dum vivit et recte loqui potest, pro anima sua 
iudicandi vel dispensandi de rebus suis, quid aut qualiter cui voluerit; et quod iudica-
verit, stabilem debeat permanere11.

The citation in the Raino document is attributed to the «domni impera-
tores» (lord emperors), not to the Lombard king Liutprand. This misattribu-
tion is not too surprising given that in early medieval Italy the legislation of 
the Lombard kings was commonly transmitted in tandem with capitularies 
issued by Carolingian kings/emperors12. In any case, the legislation is accu-
rately identified as royal/imperial (as opposed to ecclesiastical) legislation.

We do not know what specific lawbooks were available in the late tenth-ear-
ly eleventh-century at the monastery of Farfa (none is listed in the oldest lists 
of books from Farfa) or what local notaries would have had at hand13. There 
is good reason to believe that the nearby monastery of Sant’Andrea at Mon-
te Soratte had a legal compilation comparable to Cava dei Tirreni, Biblioteca 
della Badia, 4 (Lombard legislation and Carolingian capitularies), and thus it 
is not farfetched to assume that the more prosperous monastery of Farfa had 
a similar legal collection available14. This impression is corroborated by the 
fact that various pieces of Lombard and Carolingian legislation are cited by 
Farfa’s abbots and advocates in court cases; this legislation includes the Ca-
pitulare Veronense de duello iudicali issued by the two Ottos in 967, a piece of 
legislation that today survives only as transmitted in eleventh-century Liber 
Papiensis manuscripts15. Meanwhile, central Italian notaries may have been 
using more limited legal collections, although again, the citation of specific 
laws in private documents redacted in favor of the monastery of Farfa indi-
cates considerable access to written law16.

11  Leges Langobardorum, p. 109, no. 6; cf. the very similar text found in manuscripts of the 
so-called Liber Papiensis, a compilation (or, more probably, compilations) of the Lombard laws, 
selections of Carolingian capitularies and later legislation: Leges Langobardorum, pp. 406-
407: «Si quislibet Longobardus, ut habet casus humanae fragilitatis, egrotaverit, quamquam 
in lectulo reiaceat, potestatem habeat dum vivit et recte loqui potest pro anima sua iudicandi 
vel dispensandi de rebus suis, quomodo aut qualiter voluerit: et quod iudicaverit, stabile debeat 
permanere». Although the earliest of the Liber Papiensis manuscripts (Milan, MS O. 53 sup.) 
dates to the second quarter of the eleventh century (that is, after the Raino breve), the earliest 
evidence for such a compilation of materials dates already to the early eleventh century in the 
form of the extracts used by Monte Amiata’s abbot Winizo in a letter to Count Hildebrand in 
1004-1007: Leicht, Leggi; regarding this letter see further Maskarinec, Monastic archives.
12  Pohl, Le leggi longobarde; Maskarinec, Legal expertise, pp. 1059-1060 n. 95. 
13  For Farfa’s library holdings see Brugnoli, La biblioteca; Brugnoli, Un elenco cinquecentesco; 
Brugnoli, Catalogus codicum.
14  Maskarinec, Legal expertise, pp. 1059-1065 and Tab. 1.
15  Capitulare Veronense, in Constitutiones et acta publica imperatorum et regum, vol. 1, pp. 
27-30, no. 13; this is cited by Farfa’s abbot Hugo in a court case from 999: RF 3, p. 149, no. 437. 
16  Citations of law in Farfa documents include Roth. 171 (e.g. RF 3, p. 268, no. 559 [1028]); 
Liutprand 73 (e.g. RF 4, p. 188, no. 780 [1045]); Liutprand 107 (e.g. RF 4, p. 151, no. 742 [1039]); 
Capit.1, 98.1 (e.g. RF 3, p. 247, no. 537 [1022? 1024?]); Capit. 1, 158.16 (e.g. RF 4, p. 187, no. 780 
[1045]). See further Bougard, cited in n. 1.



201

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

Why did Guido include this legal citation in the Raino document? At first 
glance, the citation of Liutprand 6 document may appear entirely unremark-
able — and indeed, so I suggest, it was meant to. Liutprand 6 stipulated the 
right of a Lombard confined to his bed to dispose of his property as he wished 
for the benefit of his soul: 

If a Lombard, suffering from human infirmity, falls ill, even though he is confined to 
his bed he has the power, while he lives and is able to speak properly, of making deci-
sions or disposing of his property for the benefit of his soul, whatever or however to 
whomever he might wish; and what he decides shall remain firmly in effect17.

Raino was apparently confined to his bed, and the action he undertook 
(the renunciation of property) was, from his perspective, clearly done for the 
benefit of his soul. Yet, as I will demonstrate, upon closer examination the 
citation requires further explanation. This is because it occurs in the context 
of a transaction and documentary format – a breve that records a renuncia-
tion of property by the lessee – not originally foreseen by the legislation in 
question.

In what follows I will argue that the citation of law in this document was 
neither purely rhetorical nor confused; it was a conscious and strategic at-
tempt by Guido to apply Liutprand 6 to the case of Raino’s renunciation. To 
do so I will first briefly examine the legislation in question and two examples 
related to its earlier usage at Farfa. This indicates that Liutprand 6 was un-
derstood, in subsequent pieces of related legislation, and by early medieval 
users of the text at Farfa, as referring, at least primarily, to donations, which, 
at least by the mid-eighth century (and likely before) were generally expected 
to take the form of donation charters. Then we will turn to the documentary 
form of the breve and how it was used to record renunciations at Farfa in 
the late tenth and early eleventh century. As we shall see, Guido’s breve for 
Raino may be contextualized within a larger ongoing shift in how renuncia-
tions were performed and recorded; this reveals the strategic implications of 
Guido’s citation of Liutprand 6 in the Raino breve. 

3.  Original intent and subsequent interpretations of Liutprand 6

Liutprand 6 is often referred to as a law regarding “deathbed dona-
tions”, and indeed it clearly pertains, at least primarily, to what in English 
is usually referred to as a gift or donation: the transfer of (or intent to trans-
fer) one’s own property (broadly understood) into the hands of another18. 
Yet we should be clear that the text itself does not use any of the typical 
Latin language of gift-giving (such as dare, donare, concedere, offerre or 

17  Trans. (modified) Drew, The Lombard laws, p. 146; see Latin cited in text above at n. 11.
18  For example, Wood, The proprietary church, p. 60.



202

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

tradere)19. Liutprand 6 stipulates that, even if near death, as long as a Lom-
bard is capable of comprehensible speech, anything he “decides” regarding 
his property or any way he “disposes” of his property («iudicandi vel dis-
pensandi») for the benefit of his soul is to remain in effect20. As we shall see 
below (in §5), this ambiguous language is precisely what Guido exploits in 
the case of Raino’s renunciation.

In its original context, the terminology used by Liutprand 6 is explained 
by its intended meaning, that when confined to his bed on account of illness a 
Lombard was permitted to dispose of his property for the benefit of churches 
and other holy places even if he was unable to carry out any of the customary 
formalities of gift-giving21. In order for a “gift” to be valid, Lombard custom 
required that the transfer be performed through a public gift-giving process 
held in the presence of freemen, a ritual known as the thinx/gairethinx or 
thingatio, or that it be accompanied by a counter-gift, the launigild22. Indeed, 
elsewhere in Liutprand’s legislation donatio is glossed as a synonym for the 
distinctly Lombard thinx23. Liutprand 6 stipulates that what a Lombard de-
cides regarding his property on his deathbed is to remain in effect even if he 
has not managed to “gift” it, that is, to go through with the formal require-
ments of thinx or launigild entailed in giving a gift24. Unclear, in terms of the 
intended meaning of Liutprand 6, is whether it was envisioned as pertaining 
to pious dispositions other than donations (such as, for example, exchanges)25. 

19  Wickham, Compulsory gift exchange, p. 195 n. 6.
20  As convincingly suggested by Vismara, this law should be seen in the context of older legisla-
tion by Rothari, 176, that prohibited a Lombard suffering from leprosy from alienating or giving 
away his property (res suas alienare aut thingare cuilibet personae); also related is Liutprand 
19 (from 721), which prohibited Lombard men under the age of eighteen from alienating their 
property except in the case of outstanding debts and pious deathbed dispositions: Vismara, 
Storia, p. 211.
21  For example, with reference to the older literature, see the discussion by Ferrari, Ricerche, 
pp. 150-155, who also summarizes the older historiographical debate regarding whether this 
law permitted last wills/testaments generally speaking; as Ferrari discusses, Liutprand 6 clear-
ly only permits dispositions to the benefit of churches and other holy places, not any disposition 
made by a Lombard on his deathbed. For discussion of Liutprand 6 with regard to wills/testa-
ments, see further Vismara, La successione volontaria, pp. 131-135; Falaschi, La successione 
volontaria, pp. 229-237.
22  This requirement is explicitly stipulated in Liutprand 73; see below. Cf. Rothari 172 and 
Rothari 175. Regarding the continued use of the launigild in Lombard Italy into the twelfth 
century see Wickham, Compulsory gift exchange. Regarding the thinx see Cortese, Thinx.
23  For example, Liutprand 65: Leges Langobardorum, p. 134, no. 65: «de thinx quod est dona-
tio».
24  Cf. Vismara, Storia, p. 211, who concludes that «Il cap. 6 di Liutprando (…) attribuì a colui 
che si trovasse ammalato la facoltà di iudicare pro anima senza dover ricorrere alle formalità 
richieste per le donazioni»; and Falaschi, La successione volontaria, p. 235: «l’unica interpre-
tazione possibile (…) mi pare essere la seguente: il langobardo infermo e confinato nel suo letto 
che, preoccupato della fragilità della condizione umana, vuol disporre delle cose e/o attribuirle 
pro anima sua, può farlo e quel che ha stabilito avrà carattere di stabilità».
25  Ferrari, Ricerche, pp. 153-154, argues on the basis of the Raino document that the term «iu-
dicare» used in Liutprand 6 was intended to pertain not only to donations, both also to a wider 
range of transactions. However, I do not think the eleventh-century Raino document can be 
used to infer the original meaning of Liutprand 6. More convincing is Falaschi, La successione 



203

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

Elsewhere in the Lombard laws iudicare is used in the sense of donare, and 
in late-eighth- and early-ninth-century donation charters from Farfa, likely 
influenced by Liutprand 6, iudicatum is used to designate a donation26.

The intended meaning of Liutprand 6 (713) is further clarified by a later 
law of Liutprand (726), which eliminated the requirement of a thinx or launig-
ild for all gifts to churches or holy places. Liutprand 73 stipulates:

De donatione quae sine launigild aut sine thingatione facta est, menime stare deveat. 
Quia et sic specialiter in edictum non fuit institutum, tamen usque modo sic est iudi-
catum: ideo pro errore tollendum hoc scribere in edicti paginam iussimus (…) excepto 
si in ecclesiam aut in loca sanctorum aut in exeneodochio pro anima sua aliquit qui-
scumque donaverit, stabile deveat permanere, quia in loga sanctorum aut in exeneo-
dochio nec thinx nec launigild inpedire devit, eo quod pro anima factum est27.

Whereas Liutprand 6 did not use the terminology of gift-giving, instead 
stipulating the validity of pious dispositions made by a Lombard while ill even 
if they did not follow the customary formalities of gift-giving, Liutprand 73 is 
more specific: a donatio to an ecclesiastical institution for the benefit of one’s 
soul is exempt from the requirements of a thinx or launigild. 

Not specified in Liutprand 6 is how precisely, in the absence of the ritu-
al ceremonies of the thinx/thingatione or the launigild, a Lombard confined 
to his bed was to decide/dispose of his property. Did Liutprand 6 imagine 
that an oral pronouncement on the part of a dying Lombard sufficed or was 
some sort of written confirmation expected? This is not the place to enter 
into debates regarding the relative importance of the written word in ear-
ly-eighth-century Lombard society28; what matters for our purposes is that, 
as stipulated by another later law of Liutprand (Liutprand 54), donation char-
ters were to be legally recognized as proof of ownership, and, certainly by the 
mid-eighth century if not before, such donation charters were the expected 
means by which Liutprand 6 would take effect.

volontaria, pp. 231-232, 236, who argues that donations were the only type of disposition envi-
sioned by the legislator of Liutprand 6.
26  Iudicare in the sense of donare is found in Liutprand 102 (728), Leges Langobardorum, p. 
149: «potestatem habeat ad filiam suam per cartola donationis, si voluerit, usque ad quartam 
portionem de rebus suis iudicare; si iudicaverit stabilem permaneat»; see also, in a hereditary 
context, Rothari 225, Leges Langobardorum, p. 4: «et antea iudicaverit se vivo res suas pro-
prias (…) habeat cui donaverit». Farfa documents: RF 2, pp. 142-143, no. 172 (796); pp. 157-158, 
no. 193 (809); p. 189, no. 228 (817); p. 191, no. 232 (817); cited and discussed by Vismara, Storia, 
pp. 601-602 n. 1.
27  Trans. (modified) Drew, The Lombard laws, p. 175: «Concerning the donation (donatione) 
made without a counter-gift (launigild) or without the formal alienation procedure (thingatio-
ne), it ought not to stand at all. Although this had not been specifically established in the edict, 
nevertheless it has thus been judged up to now. Therefore to remove [the possibility of] error, we 
have ordered this provision to be recorded onto the page of the edict (…) [This provision applies] 
except if someone has donated (donaverit) something to a church or to a holy place or to a xeno-
dochion for the benefit of his soul (pro anima sua); then it ought to remain valid, since [when it 
comes to giving] to holy places or to xenodochia, neither thinx nor counter-gift (launigild) ought 
to impede what is done for the benefit of one’s soul»: Leges Langobardorum, p. 137, no. 73.
28  A good starting place is Everett, Literacy in Lombard Italy, pp. 171-177.



204

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

As stipulated by Liutprand 54, issued in 724 (that is, prior to Liutprand 73, 
but after Liutprand 6), a donation charter (cartola donationis) was to be rec-
ognized as a legally valid document that could be used to counter the claims 
of those in physical possession of the land, except in cases of possession for 
over thirty years29. This law affirms the right of possession by prescriptive 
right, yet in doing so it makes clear that donation charters were a recognized 
legal instrument in the documentary landscape of mid-eighth-century Lom-
bard Italy: the purpose of Liutprand 54 is to recognize and clarify (and limit) 
the extent of these charters’ legal validity30. This law’s consequence for the 
application of Liutprand 6 was that it gave explicit legal sanction for donation 
charters to be the means by which Lombards confined to their beds might 
dispose of their property.

By the mid-eighth century we can confidently assert that donation char-
ters were the expected form for deathbed dispositions. This is made clear by 
a law promulgated by the Lombard king Aistulf in 755. This law, Aistulf 12, 
reiterated the force of Liutprand 6 but dealt specifically with what was appar-
ently a controversial point of interpretation, namely, whether the dispositions 
permitted by Liutprand 6 include the right to manumit slaves. In doing so 
Aistulf 12 reiterates the general principle of Liutprand 6 (and Liutprand 73), 
as understood by Aistulf and his legislators: «si quis Langobardus per car-
tola, in sanitatem aut egritudinem suam, res suas ordinaverit, et dixerit, eas 
habere loca venerabilia, et familias, per que res ipsas excoluntur, liberas esse 
dixerit, ut in ipsis religiosis locis redditum faciant: secundum ipsius statuta 
reddant omni in tempore iuxta domini sui preceptionem ipsi et filii filiorum 
illorum»31. With respect to the freeing of slaves, Aistulf 12 reasons that: «Si 
vero aliquid ei in ipso exito suo donaverit aut donare preceperit, stabilis ei 
ipsa donatio permaneat, quia apostolus Paulus auctoritas maxime ad domes-
ticos fidei beneficium praestare iubit. Et pro launegild inputetur ei servitium 
suum, eo quod servus non habit, unde aliut launegild ei faciat»32. Against 
those who had (or might) argue that the manumission of slaves was invalid 
on the grounds that such transactions were lacking a counter-gift (launigild), 
Aistulf 12 states that the service done by a slave constitutes a launigild. 

29  Leges Langobardorum, pp. 128-129; trans. Drew, The Lombard laws, pp. 166-167.
30  I am grateful to the comments of an anonymous reviewer for clarification on this point.
31  Trans. (modified) Drew, The Lombard laws, p. 233: «if any Lombard, whether in health or 
in sickness, by charter (per cartola) arranged that holy places shall have his property and said 
that the household servants by whom that property is cultivated are free, so that they may make 
a return to these same religious places, in accordance with his prescriptions for all time let even 
the sons of his sons act according to the command of their lord»: Leges Langobardorum, pp. 
199-200.
32  Trans. (modified) Drew, The Lombard laws, p. 233: «If a lord donates (donaverit) anything 
to [his slave] at the end of his life or orders for it to be donated (donare preceperit), that donation 
(donatio) shall remain valid, since that great authority, the apostle Paul, has commanded us to 
reward our servants for their loyalty. [The slave’s] servitude shall be counted as his counter-gift 
(launigild) since as a slave he would not have anything else from which he could give a launigild 
to [his lord]»: Leges Langobardorum, p. 200.



205

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

For the purposes of this article, however, what is most significant about 
Aistulf 12 is that, in clarifying some of the parameters of Liutprand, it ex-
plicitly indicates the expected form, from a mid-eighth-century perspective, 
by which a Lombard, whether healthy or sick, would dispose of his property: 
through charters (per cartola) declaring a donation, that is, donation char-
ters. This assumption underpins another piece of legislation, issued by Char-
lemagne in 801, that was intended to further clarify the meaning of Liutprand 
6/Aistulf 12. This text, the first chapter of the so-called Capitulare Italicum 
of 801, is entitled «De cartis donationum faciendis» (Regarding those making 
charter donations), and specifies that if any Lombard, reflecting on the state 
of human fragility, wishes to make a donation charter (cartam donationis) 
regarding his properties to whomever he wishes for the welfare of his soul, the 
resulting donation is to be irrevocable (that is, the individual may not reserve 
the right to sell or trade the property or, through a new charter, to alienate it 
again later to a different party)33. 

A brief survey of the documentary evidence from Farfa, as transcribed 
in Gregory of Catino’s cartulary, indicates some, albeit limited, evidence for 
knowledge of and interest in Liutprand 6/Aistulf 12 prior to the 1008 Raino 
document. In particular, the evidence indicates that as the later legislation 
expected, “deathbed dispositions” indeed took the form of donation charters, 
and that such charters were recognized as having legal force. 

We find Aistulf 12 referenced explicitly in the record of an 806 court 
case34. This document describes a dispute between the monastery of Farfa 
and the guardians of a young boy Leo, regarding a donation made by Leo’s 
father Ragefredus. Ragefredus, we learn, first decided to donate his immove-
able property to the monastery, but to reserve the moveable property for his 
son. Asked by the abbot and the whole congregation of monks if he did not 
wish to make better provision for his soul, he decided that all immoveable and 
moveable goods should pass to the monastery. In the court case Ragefredus’ 
decision as to how to dispose of his property is described as a «iudicatum», 
the language used by Liutprand 6, but Ragefredus’ actions are also described 
with the verbs donare and concedere, and the document in question is re-
ferred to as an «ordinatio vel donatio». The judges («iudices») accept the latter 
charter of Ragefredus, explicitly referencing and citing Aistulf’s law regarding 
the right of a Lombard to dispose of his properties to holy places through 
charters («per cartulares»)35 (although they also decide to apportion half of 

33  Capitulare Italicum 1, Capitularia regum Francorum, vol. 1, pp. 204-206, no. 98, here p. 
205: «Si quis Langobardus statum humanae fragilitatis praecogitans pro salute animae suae 
de rebus suis cartam donationis cuilibet facere voluerit, non, sicut actenus fieri solebat, ius sibi 
vendendi, commutandi et per aliam cartam easdem res alienandi reservet».
34  RF 2, pp. 150-151, no. 183 (806). I follow here the interpretation of the case as discussed by 
Pohl-Resl, Legal practice, pp. 214-215.
35  RF 2, pp. 150-151, no. 183: «sicut edicti paginam capitulationum domni Haistulphi regis con-
tinent. Ut si quis Langobardus in sanitate vel in egritudine per cartulares suos ordinaverit et 



206

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

the properties to Ragefredus’ son according to the laws of Lombard inheri-
tance). 

Chronologically closer to the 1008 Raino document is a donation charter 
from 95136. This is a charter by which a certain Gualdo donated certain prop-
erties to the monastery. This charter takes the standard form of a donation 
charter used at Farfa, but the document gives particular emphasis to the 
fact that the donation was made by Gualdo for the sake of the salvation of 
his soul and the recompense («mercedem») that he hopes to merit to receive 
from the Lord on the day of judgment, «quod modo in lectulo meo iaceo et 
gravem infirmitatem patior»37. The severity of Gualdo’s illness is again made 
clear at the end of the document, where it is specified that «Signum manus 
Gualdonis qui Amico vocatur, et qui propter gravem infirmitatem scribere 
non potuit, et hanc cartam fieri rogavit»38. We may regard the reference to 
Gualdo’s illness on a number of levels: as descriptive, factually reporting 
the circumstances in question; as rhetorical, lending poignancy to the final 
document recording Gualdo’s hope for eternal salvation; and as strategic, 
preemptively responding to an objection to the document by Gualdo’s heirs 
(for example on the grounds that it was not signed by Gualdo) by implicitly 
evoking the legal basis that underpins the transaction, namely, Liutprand 6, 
the right of individuals confined to their bed to dispose of their properties for 
the benefit of their souls.

4.  Guido’s documentary output: donation charters and brevia recording re-
nunciations

Thus far I have established that Liutprand 6 was understood, by subse-
quent legislation and ninth-tenth-century users of the law in the environs of 
Farfa, as pertaining, at least primarily, to charters, and more specifically to 
donation charters. Moreover, we may note that Liutprand 6 (as well as Liut-
prand 73 and Ch. 1 of the Capitulare Italicum) are cited relatively frequently 
in late tenth- and eleventh-century pro anima donation charters in favor of 
other central Italian ecclesiastical institutions39. That this law was applied to 

dixerit eas habere loca venerabilia, sic permanerent. Et nos sic iudicavimus, ut sicut per cartu-
lam feceret, sic haberet ipsum monasterium».
36  RF 3, pp. 88-89, no. 385 (951); this document was transcribed again later in Farfa’s register: 
RF 5, p. 217, no. 1230 (951). 
37  «Since I now lie in my bed and suffer a grave illness»: RF 3, p. 88, no. 385.
38  «This is the mark of the hand of Gualdo, who is called Amico, and who on account of his 
illness could not write, and asked for this charter to be made»: RF 3, p. 89, no. 385.
39  For example, more detailed citations of Liutprand 6 include donation charters to S. Bar-
tolomeo in Carpineto: Alexandri monachi Chronicorum liber, p. 177, no. 29 (1042) and Casauria: 
Iohannis Berardi Liber instrumentorum, vol. 4, p. 2836, no. 1969 (1049, April?). Less precise 
citations, which do not include reference to the condition of an individual being on his sick bed, 
are more common and include, for example, Volturno: Chronicon Vulturnense, vol. 3, p. 46, no. 
194 (994). For citations of Liutprand 73 and Ch. 1 of the Capitulare Italicum see Bougard, as 



207

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

donation charters is neither unexpected nor surprising: donation charters are 
after all one of the most frequently found types of so-called “private charters” 
that survive from early medieval Italy40. But it is important to emphasize this 
point because, as already mentioned above, the Raino document of 1008 that 
cites Liutprand 6 is a breve recording a renunciation, not a donation char-
ter. Of course, a skeptical reader might readily interject that the difference 
between the actions performed (a donation of property and the renunciation 
of claims to property) is slight: is there really any significance to the fact that 
Guido cited this law in a renunciation breve and not a donation charter? 

A quick overview of the corpus of Guido’s documentary production (as 
survives in Farfa’s cartulary) indicates, firstly, that Guido was not generally 
prone to cite law in the documents he redacted, and secondly, that he consis-
tently used the breve format for renunciations and charters for donations. I 
then turn to two further examples of brevia recording renunciations redacted 
by Guido in which Liutprand 6 is referenced. Both of these documents may 
be paired with donation charters redacted by Guido for the same individuals, 
arguably at the same point in time; in these donation charters Liutprand 6 is 
not invoked. From this we may conclude that Guido was more prone to invoke 
Liutprand 6 in cases of renunciation (where the application of the law was less 
than straightforward) than in cases of donation (where Liutprand 6 clearly 
applied).

A notary Guido, active in the Sabine region, was responsible for almost 
forty documents redacted between 999 and 1017 that survive as transcribed 
in Farfa’s cartulary41. All of these documents record transactions that bene-
fited the monastery of Farfa. Although Guido appears to have been a fairly 
common name in the late-tenth/early-eleventh-century Sabina42, it seems 
highly likely that these documents were redacted by the same individual43. 
Apart from the Raino document that is the focus of this article and the two 
further examples discussed below (both relating to Liutprand 6), none of the 
other surviving documents redacted by Guido include citations of law. This 
indicates the fairly exceptional nature of these documents.

cited in n. 1; I am currently working on an article related to the frequent citation of these three 
pieces of legislation.
40  For an introduction to “private charters” see Nicolaj, Lezioni, pp. 133-170; Bougard, Actes 
privés; Bougard, La justice, pp. 65-79.
41  For these documents, see n. 44 below and Tab. 1. A Guido also appears in documents from 
the mid-1020s to mid-1030s. Because of the gap in time I have not included these in my count. 
These are five donations – RF 3, pp. 253-254, no. 544 (1024); pp. 260-261, no. 551 (1023); pp. 
294-295, no. 590 (1036); pp. 297-298, no. 593 (1037); RF 4, p. 92, no. 688 (1033) – and a single 
sale: RF 4, pp. 95-96, no. 693 (1035).
42  See the entries for Guido listed in the index to the RF 1, p. CVI.
43  What speaks in favor of this interpretation is that, as Antonio Sennis has demonstrated, 
monasteries often cultivated links with specific notaries; this fits the Farfa evidence where a 
handful of names (which would appear to correspond to a handful of notaries) appear to have 
been responsible for most of the documents produced in favor of the monastery in the late tenth 
and early eleventh century: Sennis, Documentary practices, p. 323.



208

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

Roughly half of the documents redacted by Guido were charters, which 
overwhelmingly record donations44; the other half are brevia, all of which 
record renunciations (Tab. 1). These two types of documents are clearly dis-
tinguishable as such. The donation charters, as would be expected, are docu-
ments by which individuals transferred some (or all) of their property to the 
monastery for the sake of their souls (pro anima). Guido’s donation charters 
follow the conventional early medieval format of donation charters and are 
very similar to the donation charters redacted by other contemporary nota-
ries in the Sabina (as preserved in Farfa’s cartulary): after the invocation of 
God and the date, they take the form Constat me [name], and use a formu-
la along the lines of dedisse et per cartam tradidisse atque concessisse to 
describe the donation. Often these charters, after indicating the property in 
question, also include a formula specifying the basis for the individual’s rights 
to the property in question, such as «sicuti nobis eveniunt a materno vel pa-
terno iure, vel per qualecumque scripti monimen»45.

The other type of document frequently redacted by Guido were brevia 
recording renunciations (Tab. 1). In contrast to the well-established legal 
act and documentary type of the donation charter, this was, as will be dis-
cussed further below (in §5), a more variable documentary form in the late 
tenth- to eleventh-century Sabina. Yet there is no question that Guido un-
derstood the act of “renunciation” (refutare) as quite distinct from that of 
“donation” (dare/tradere/concedere) – requiring a distinct documentary 
form. Guido consistently entitles documents that describe an act of renun-
ciation brevia. The term refutare is never used in Guido’s charters (that is, 
documents, usually donations but also once a sale, that begin with the Con-
stat me formula). Conversely, the verb donare is never used in documents 
entitled brevia. 

The Raino document is a breve describing a renunciation. Two further re-
nunciation brevia redacted by Guido likewise reference or allude to Liutprand 
6. One of these is a «breve rememoratorium atque refutatorium» redacted 
by Guido in January 1009 (the day is not specified)46. This document, which 
includes the same arenga found in the Raino document, describes how, in the 
presence of witnesses, Leo, the son of Peter the Deacon, and Leo’s wife Mira, 
for the benefit of their souls and that of their relatives, renounced, in favor 
of the monastery, certain properties (specifically enumerated) that they held 

44  Donations (including those discussed below): RF 3, pp. 157-158, no. 444 (1001); p. 165, no. 
452 (1004); pp. 177-178, no. 468 (1006); pp. 178-179, no. 469 (1005); pp. 180-181, no. 471 (1006); 
pp. 182-183, no. 473 (1008); p. 184, no. 475 (1007); p. 187, no. 478 (1007); p. 188, no. 479 (1009); 
pp. 189-190, no. 481 (1009); pp. 192-193, no. 484 (1009); p. 193, no. 485 (1010); RF 4, p. 9, no. 611 
(1011); pp. 15-16, no. 617 (1011); pp. 23-24, no. 626 (1012); pp. 27-28, no. 630 (1012); pp. 38-39, 
no. 640 (1013); pp. 58-59, no. 659 (1012). One charter records a sale: RF 4, p. 29, no. 631 (1012).
45  «Just as [this property] came to us from maternal or paternal right, or through whatsoever 
charter»: as in RF 4, p. 9, no. 611.
46  RF 3, pp. 190-191, no. 482 (1009).



209

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

by three-generation emphyteutic lease47. After describing Leo’s renunciation, 
the breve adds «Qui domni imperatores constituerunt, ut quicquid iudica-
verit homo pro anima sua, firmum et stabile debet permanere. Sic namque 
diffinitum est»48. The reference to Liutprand 6 is much more abbreviated than 
the one found in the Raino document, but is nonetheless clearly identifiable 
as such. Significantly, neither the legal citation nor the rest of the text of the 
breve makes reference to Leo and Mira as being on their sickbed, an omission 
that appears to indicate an attempt to extend the application of this law to 
cases in which the individual was not in immediate danger of death49. The 
document concludes with a penalty clause and the signatures of Leo and Mira 
and witnesses.

A second document likewise redacted by Guido in January 1009 (again 
the day is not specified) also pertains to Leo, the son of Peter the Deacon, and 
his wife Mira50. We may presume that Guido redacted both documents at the 
same point in time. This document is a donation charter to the monastery: 
Leo and Mira, for the salvation of their souls, donate a property (in the same 
area as one of the properties included in the renunciation breve, likely in close 
proximity)51. This document follows the conventional template of donation 
charters: «Constat me Leonem filium cuiusdam Petri diaconi, et Miram ux-
orem meam communiter ab hac die pro redemptione animarum nostrarum 
concessisse et dedisse et per cartas tradidisse in monasterio sanctae dei ge-
nitricis Mariae»52. The borders of the property in question, a piece of land and 
vineyard, are specifically enumerated; thereupon the document stresses the 
finality of the transaction, including a penalty clause, «de rebus duplam et 
melioratam» (double and better of these properties), should Leo and Mira or 
their heirs contest the donation. Not included in the donation charter is any 
reference to, or invocation of, Liutprand 653.

47  Similar (although not identical) arengas are to be found in other brevia by Guido, as well as 
in brevia redacted by other notaries in the Sabina.
48  «For the lord emperors established that whatever a man decides for the benefit of his soul 
ought to remain valid and in effect. For thus it was decided»: RF 3, pp. 190-191, no. 482 (1009).
49  I am grateful to an anonymous reviewer for emphasizing this point.
50  RF 3, pp. 192-193, no. 484 (1009).
51  The property donated is described as being «in loco qui nominatur Lafrinianus», which is 
likewise the description of one of the three properties renounced. Moreover, both properties 
(that donated and that renounced) are described as being adjacent to property held by two of the 
same individuals. However, the two properties do not appear to have been adjacent (since both 
are surrounded on all sides by different properties). I am grateful to an anonymous reviewer for 
suggesting consideration of this point.
52  «It is established that I, Leo, son of one Peter the Deacon, together with my wife Mira, from 
this day, for the redemption of our souls, relinquished and gave and through charters handed 
over to the monastery of the blessed Mary mother of God»: RF 3, p. 192, no. 484.
53  In response to the objection that there would have been no need to cite Liutprand 6 in a 
donation charter and that this (and not the attempt to find an alternate source of authority for 
the redaction of the breve) explains the presence of the citation in the breve and its absence in 
the donation charter, it is worth emphasizing that Liutprand 6 is cited with relative frequency 
(both very specifically and more generally) in late-tenth- and early-eleventh-century pro anima 
donation charters to ecclesiastical institutions in central Italy: see above n. 39.



210

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

A similar situation is to be found in two documents redacted by the notary 
Guido in March 1011, both pertaining to Dodo, son of Azone. Again, we are 
presumably dealing with two documents redacted by Guido at the same point 
in time. One of these is a donation charter according to which Dodo donated 
properties to the monastery54. This document follows the conventional tem-
plate of donation charters and does not cite or invoke Liutprand 6. The other 
is a «breve recordationis», which recounts that «Dum esset Dodo filius Azonis 
iuxta monasterium sanctae dei genitricis Mariae iacens in lectulo infirmitatis 
suae, donec recte loqui potuit, recogitans dei misericordiam, fecit ad se veni-
re domnum Guidonem abbatem, et pro redemptione et absolutione animae 
suae refutavit ei ipsam terram quam habebat per scriptum tertii generis a 
suprascripto monasterio, ad partem sanctam monasterii»55. The breve then 
specifies the property and describes Dodo’s renunciation in the presence of 
witnesses56. In this document there is no mention of the authority of the “lord 
emperors” (or other reference to law as such), but the language used by the 
breve is that of Liutprand 6: Dodo is confined to his bed on account of his 
illness but is able to speak properly, and his action is for the benefit of his soul.

Thus, in January 1009 and again in March 1011, Guido redacted pairs of 
documents pertaining to the same individual(s). Each time these consisted 
of a donation charter in which no reference was made to Liutprand 6 and a 
renunciation document in which Liutprand 6 was referenced. Presumably in 
both cases the individuals in questions saw their two actions, a donation of 
property and a renunciation of property, both in favor of the monastery, as 
closely-related acts of beneficence. In particular, in the case of Leo and Mira, 
the donation gave the monastery a second piece of land in the same area as 
one of the properties that the couple renounced. In executing their disposi-
tions, Guido followed the “standard” format of such transactions: a charter 
for the donations and a breve for the renunciations. But in the two brevia (as 
in the 1008 Raino breve, although not as extensively or precisely as in that 
document), Guido invoked Liutprand 6. Why? Understanding the significance 
of this citation and the legal argument it entailed, I contend, requires stepping 
back and contextualizing these three brevia in the surviving corpus of Gui-
do’s brevia.

54  RF 4, p. 9, no. 611 (1011). 
55  «While Dodo, son of Azone, was lying on his sickbed, near to the monastery of the blessed 
Mary mother of God, [and] while he was able to speak properly, reflecting upon God’s mercy, 
he had the lord abbot Guido come to him, and for the redemption and absolution of his soul, 
he renounced to [the abbot] the land that he held through a third-generation lease from the 
aforementioned monastery, for the holy benefit of the monastery»: RF 4, p. 10, no. 612 (1011). 
This document also contains part of the same arenga included in the Raino and Leo/Mira doc-
uments, as well as other renunciation brevia redacted by Guido («Benedictus deus qui iustitiam 
ab iustia discernit»), but not the latter part about the power of writing.
56  In this instance there is no discernible relationship between the land donated and renounced. 



211

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

5.  A closer look at Guido’s brevia

The early medieval breve or notitia was a fairly flexible documentary type 
that was employed in a range of contexts57. In Brunner’s classic definition, a 
breve is an evidentiary document, that is, it serves to document the events 
described, in contrast to charters, such as donation charters, which Brunner 
deemed probatory documents, that is, documents which enact the transaction 
in question58. This strict distinction is by now dated; upon closer examination 
a starkly functional division between these two types of documents, charters 
vs. brevia, quickly breaks down. Nevertheless, Brunner’s schema does reflect 
the fact that these documentary types were generally used in different ways 
and different contexts.

At its most basic, the breve was any sort of list or record, but in legal 
contexts, we may, following Bougard, describe early medieval brevia as docu-
ments that record how certain “facts” were observed or commitments made in 
a “public” setting, that is, in the presence of an assembled group of peers who 
witnessed the events59. Brevia typically narrate the events in question, often 
using direct speech to report the claims of the different parties involved. One 
particularly studied genre of brevia (usually termed notitiae by the sources) 
are the records of court cases, but brevia also frequently record transactions 
between private individuals in a public context other than the court. And, as 
the evidence from Farfa demonstrates, it is often impossible to distinguish 
firmly between these two contexts. 

In the late ninth century the monastery of Farfa was abandoned by its 
monks; the monastery was re-established in the early tenth century60. By the 
end of the century the monastery’s fortunes were again on the rise. This is 
apparent in the increasing number of documents, as they survive in Farfa’s 
cartulary, attesting to the monks’ acquisition of new properties (through do-
nations or sales) or recovery of properties to which the monastery claimed 
to have title but which were de facto in possession of private individuals61. 
Such recoveries of property were effected by a private individual’s renuncia-

57  Nicolaj, Lezioni, pp. 180-205; Bartoli Langeli, Sui “brevi”; Ansani, Appunti.
58  Brunner, Carta und Notitia.
59  Bougard, La justice, pp. 74-75. For discussion of brevia at Farfa (and medieval Lazio more 
generally) see Toubert, Les structures, pp. 96-97, 1252-1254, 1256 n. 1, 1280 n. 1, 1307-1308 
(discussed below, text related to n. 108).
60  The classic account remains Schuster, L’imperiale abbazia, pp. 89-112, drawing on the De-
structio, a narrative text penned by Hugo, abbot of Farfa (998-1039), which describes the de-
cline of the monastery in the tenth century: Chronicon Farfense, vol. 1, pp. 27-51.
61  It should be emphasized that “renunciations” were not per se a new phenomenon of the tenth 
century, but that earlier documents, which arguably describe the same phenomenon, do not 
typically use the term refutare, which is so characteristic of these tenth- and eleventh-century 
documents. For example, a breve memoratorium redacted in 821 records how on the orders of 
an imperial missus a certain Teudipertus handed back («retradidit») certain properties: RF 2, 
p. 207, no. 250; a notitia brevis memoratorii from 807 describes how in a court case one party 
renounced («renuntiaverunt») claims to certain properties: RF 2, pp. 167-168, no. 204.



212

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

tion (refutatio) of that property. Sometimes such renunciations took place in 
the context of a court case in which one party was forced to renounce (refu-
tare) claims to property; at other times, it was a “voluntary” transaction that 
occurred outside the court (“voluntary” in the sense that individuals are de-
scribed as renouncing land by their own volition, which is not to say that these 
acts were truly purely voluntary and unprompted; we may, of course, presume 
explicit or implicit encouragement, pressure, or even coercion, on the part of 
the monks)62. In either case the documentary format used by notaries in the 
Sabina was always the breve, and, as we will see below, upon closer exam-
ination the distinction between these two types of renunciation (in court and 
adversarial vs. out of court and voluntary) is anything but clear cut. 

Renunciations become especially frequent in Farfa’s register from 998 
onward during the abbacies of Hugo (998-1009, 1014-1027 and 1036-1039) 
and Guido (1009-1014 and 1027-1036). On the one hand this gave rise to a 
recognized documentary type: a breve describing a renunciation. That con-
temporaries regarded this as a recognizable genre is indicated, for example, 
by the record of a court case from 999 that describes how the monastery’s 
opponents showed the court a «brevem refutatoriam», a document by which a 
previous abbot of Farfa (John) had supposedly renounced properties belong-
ing to the monastery (but which the monastery’s abbot Hugo claimed was a 
falsified document)63. On the other hand, however, as we shall see below, there 
continued to be considerable variation in how and where renunciations took 
place and in the way that the resulting brevia were redacted. This reflects in 
part the individual circumstances of each renunciation, but also apparent (as 
observed by Toubert, discussed below, §8) are larger trends in how renuncia-
tions occurred and how they were recorded. These longer-term changes, I will 
suggest, reflect the desires and needs of the consumers of these documents, 
and notaries’ search for legal solutions to accommodate their wishes.

Seventeen brevia describing renunciations redacted by Guido survive in 
Farfa’s cartulary (Tab. 1). Let us consider the first twelve of them together 
(we will consider the later ones below). These are documents redacted be-
tween 999 and February 1012. These documents are entitled along similar 
but slightly differing lines: Breve recordationis or Breve recordationis seu et 
refutationis or Breve recordationis et notitiam iudicatus/iudicati or Breve 
memoratorium atque refutatorium. All describe how individuals renounced 
properties to the monastery in the presence of witnesses. Often this is done by 
the Lombard ritual of taking a staff (per fustem/per virgam).

The earliest of Guido’s brevia dates to 99964. This document takes the 
form of the record of a court case. It is entitled «Breve recordationis et noti-

62  For brevia recording renunciations in northern Italy see Ansani, Appunti, pp. 132-143. In 
contrast to Sabina notaries’ use of the breve for voluntary renunciations, Roman notaries used 
the charter format to record these renunciations; see below, text related to nn. 104-105.
63  RF 3, pp. 149-151, no. 437 (999), here p. 149.
64  RF 3, pp. 145-146, no. 432 (999).



213

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[17]

tiam iudicatus facio ego Guido notarius de territorio Sabinensi per iussionem 
Grimarii iudicis». It describes how in the presence of named witnesses, Farfa’s 
advocate Hubert accused certain individuals, Homarius and Azone, of hold-
ing land unjustly («iniuste»). They respond: «Vaerum de ipsis rebus aliquan-
do habuimus scriptum, sed nos insimul reddidimus in monasterio sanctae 
Mariae»65. The judge («iudex») Grimarius then judges («iudicavit») that they 
should renounce the property to the monastery’s praepositus John and the 
monastery’s advocate Hubert. Homarius and Azone take a stick («fustem») 
and renounce the property and agree never to lay claim to the property again. 
The breve is signed by the notary Guido. What we have here is an authorita-
tive record, redacted explicitly by order («per iussionem») of the presiding 
judge, of a renunciation that took place in the presence of that judge and other 
witnesses.

In contrast to the 999 breve, most of Guido’s renunciation brevia do not 
present themselves as records of court cases. Yet they nevertheless follow a 
similar format. For example, a 1006 breve is entitled «Breve recordationis seu 
refutationis ego notarius Guido territorii Sabinensis per iussionem Huberti 
iudicis et ibi stantium vel residentium idoneorum hominum quorum nomina 
haec sunt»66. After listing these witnesses by name, the breve describes how 
two individuals, Teuza and Liutolfus, came to the monastery and in the pres-
ence of the aforementioned witnesses renounced certain properties in favor 
of the monastery. Finally, the breve specifies a penalty should the individuals 
or their heirs contest the renunciation. The document is signed by witnesses. 
Although not a trial in the sense that the monastery’s advocate did not accuse 
the individuals and the judge who was present did not “judge” anything, as in 
the 999 breve, this document describes a completed act (a renunciation) that 
took place in the presence of witnesses, including a judge, and the resulting 
breve is redacted on the authority of that judge.

Stepping back from these two examples, we may note that among the first 
twelve brevia redacted by Guido, all but two describe that they were written 
by Guido on the orders of a certain judge (per iussionem [so-and-so] iudicis); 
the two exceptions are the Raino document and the Leo/Mira document—the 
very two documents in which Liutprand 6 is explicitly cited67. Put another 
way, in precisely the two cases where the breve was not redacted on the au-
thority of a judge, Liutprand 6 is invoked.

65  «We truly had a lease of these properties once, but jointly we have returned it to the monas-
tery»: RF 3, pp. 145-146, no. 432, here p. 145.
66  RF 3, p. 177, no. 467 (1006).
67  For the presence of judges in early medieval “private” contracts see further Genuardi, La 
presenza, with discussion of the Farfa material on p. 42. Genuardi concludes, p. 56, that in 
Lombard regions there was a «nesso fra quella presenza del giudice e la forma della contrattazi-
one per “breve” o “notitia”». See also the remarks of Toubert, Les structures, p. 1253 n. 5, who 
concludes that one of the formal necessities of a “breve judiciaire” was the «iussio du président 
du plaid»; see also p. 1279 n. 1 and p. 1280 n. 1 for discussion of subsequent changes (discussed 
further below, n. 108).



214

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[18]

We are now in a position to make sense of the legal argument entailed in 
the citation of Liutprand 6 in the 1008 Raino breve. As understood by Guido, 
a renunciation was an act that typically derived its authority from a public 
ceremony presided over by a judge (iudex), an individual invested with the 
authority of “judging” (iudicare)68; the resulting breve recorded this complet-
ed act in an authoritative matter, that is, by means of the command (iussio) 
of the judge that it be written. But in the case of Raino, the renunciation took 
place without a presiding judge – and although witnesses were present these 
did not include a iudex – and the resulting document was not redacted on the 
orders of a iudex. Thus, both the transaction itself and the document record-
ing it were lacking in judicial authority.

 Invoking Liutprand 6 endowed both the transaction and the document 
with an alternate source of “judicial” authority. For, as the Raino document 
specifies, citing Liutprand 6, whatever a Lombard man “judges” («iudicaver-
it») while confined to bed for the sake of his soul «should remain in effect». 
Typically – so we may imagine Guido arguing – in the case of a renunciation 
(as in Guido’s 999 breve), it was a iudex who had the authority to judge (iudi-
care); but Liutprand 6 allowed for a Lombard confined to his bed to do so for 
the sake of his soul.

Guido’s “argument” thus took its starting point from the verbal ambi-
guity (from an eleventh-century perspective) of the legislation in question, 
which, as discussed above, does not use the language of gift-giving, thus 
making possible new interpretations that applied it to contexts other than 
donation69. Meanwhile the property in question is referred to by Raino as 
«terra mea»; it is framed as belonging to Raino, and thus satisfying anoth-
er prerequisite of Liutprand 6. Notably, however, Guido does not therefore 
“argue” that Raino’s renunciation was a “donation,” for the document he pro-
duced was a breve, not a charter70. Presumably it was taken for granted that 
a donation could only be performed for property that one owned; disposing 
of property that one leased (and had the right to continue leasing) required 
a different legal act, renunciation. Instead, Guido frames renunciations as a 
type of disposition (like donations) that individuals had the right to decide 
on when on their sickbed.

68  For the status of the iudex see Bougard, La justice, pp. 140-158; we should be clear that this 
was by no means yet a strictly technical or professional term; for the earlier period see Castag-
netti, Note e documenti.
69  This is not to dispute the semantic distinction in the Lombard laws between iudicare in the 
sense of iudicium dare and iudicare in the sense of disponere pro anima. However, that does 
not exclude the possibility that later readers of these texts may have chosen to interpret these 
terms to allow for slippage between these meanings.
70  We may contrast this to the approach of some Roman notaries who indeed used the charter 
format to enact renunciations; see below, text related to nn. 104-105.



215

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[19]

6.  Monastic coaxing and the problem of voluntary deathbed renunciations

Intriguingly, the documents preserved in Farfa’s cartulary allow us to 
identify a hypothetical storyline for Guido’s decision to invoke Liutprand 6 in 
the case of Raino, as well as a legal and documentary trajectory by which it 
became unnecessary. 

In 1003 Guido redacted a «breve recordationis seu refutationis» on the 
orders of the iudices Hubert and Benedict («per iussionem Huberti iudicis et 
Benedicti iudicis»). This describes a renunciation that took place in the pres-
ence of witnesses «ante lectum ubi iacebat domnus Hubertus filius quondam 
Tebaldi marchionis in infirmitate»71. (We may note that even though the in-
dividual was on his sickbed and thus the conditions of Liudprand 6 were met, 
the law was not cited). The monastery’s praepositus John and other monks 
remind Hubert that he holds properties that belong to the monastery and urge 
him to return them to the monastery for the salvation of his soul. Accordingly, 
Hubert takes hold of a staff («fustem») and renounces them to John. This, we 
are told, took place at the castellum Tophia at the house of the dying Hubert. 
The document is signed by the iudex Hubert and by witnesses. 

Together with the Raino breve and the later brevia for Leo/Mira and 
Dodo, we begin to see a world in which the monks of Farfa were attentive 
to those ill and confined to their beds, coaxing them to return properties to 
the monastery for the salvation of their souls. Frequently renunciations are 
described as taking place at the monastery of Farfa, but in the case of Hu-
bert son of Teobald and Raino, these individuals were confined to bed at their 
own homes. Monks went to visit such individuals, taking the opportunity to 
remind them of monastic properties that the monastery wanted to have re-
turned. 

In the case of Hubert son of Teobald (1003), the iudex Hubert (who ap-
pears elsewhere in the Farfa evidence) was available and, we may presume, 
accompanied the monks from the monastery to the house of Hubert son of 
Teobald (or met them there). This allowed for Hubert son of Teobald, although 
confined to his bed, to “publicly” renounce the properties in front of a judge, 
and for the renunciation breve to be redacted by judicial authority. But in the 
case of Raino (1008), it seems, a judge was not readily available72. In the ab-
sence of a judge, Raino could not renounce the properties before a judge, nor 
could the document be redacted by judicial authority. What were Raino, the 
presbyter Benedict and the notary Guido to do? The solution they decided on 
was to invoke Liutprand 6.

71  «In front of the bed where one Hubert, son of the marquis Teobald, was lying ill»: RF 3, p. 
125, no. 415.
72  Another possible indication of the ad hoc nature of this transaction is the break in the text 
(discussed above, following n. 9), which may indicate that the breve was written on a low-qual-
ity scrap of parchment, perhaps the only material on hand. This might suggest that the notary, 
hastening to Raino’s deathbed, did not come fully prepared to execute the transaction.



216

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[20]

Guido and/or the monks of Farfa seem to have been fairly satisfied with 
their legal innovation, as is indicated by Guido’s decision to invoke Liutprand 
6 again (albeit in a less extensive citation) less than a year later in the renun-
ciation breve regarding Leo and his wife Mira (1009)73. Indeed, in this docu-
ment, Guido attempted to extend the applicability of Liutprand 6 to cases in 
which an individual was not in immediate danger of death. Like the Raino 
document, this breve describes itself as «hoc breve rememoratorium atque 
refutatorium». In contrast with the case of Raino, the iudex Hubert was pres-
ent and witnessed the transaction. However, the resulting breve was not re-
dacted on the authority of Hubert. After specifying the penalty clause should 
Leo and Mira contest the renunciation, the concluding line of the document 
reads: «Unde hoc breve memoratorium atque refutatorium factum ad partem 
suprascripti monasterii, michi Guidoni notario scribendum iusserunt, mense 
et indictione suprascriptis»74. Who «they» are is then explained by the first 
signatory: «Signum manus suprascripti Leonis et Mirae uxoris eius, qui hoc 
breve refutationis fieri rogaverunt»75. (Here we are dealing with a mix of for-
mulas; brevia were typically redacted by the order (iussio) of someone, while 
donation charters were typically redacted at the request (rogare) of the indi-
viduals in question; the donation charter redacted by Guido for Leo and Mira 
reads: «Signum manus suprascripti Leonis et Mirae uxoris eius, qui una vol-
untate et consensu cartam istam communiter fieri rogaverunt»76). Hence, we 
may conclude that on the legal basis of Liutprand 6, Guido redacted this re-
nunciation breve at the request/order of Leo and Mira, rather than the iudex 
Hubert. Even though he could have used the iudex Hubert’s judicial authority 
to legitimize the document, Guido chose to use the renunciators’ own will as 
the impetus for the document instead, suggesting that the new solution based 
on Liutprand 6 was seen as a solid, and preferable, alternative to judicial au-
thority as the basis for legitimizing a voluntary renunciation by individuals 
on their sickbed.

As mentioned above, Liutprand 6 is also referenced, but not explicitly 
invoked as a law, in one further document redacted by Guido77. This is the 
«breve recordationis» redacted by Guido «per iussionem Guimarii iudicis» in 
1011, recording the renunciation of Dodo, who is described as being confined 
to his bed near the monastery of Farfa. The authority of a judge underpins this 
document, and although an alternative legal basis for the document is implic-
itly invoked (by referring to Dodo being confined to his bed and being able to 

73  See above, at nn. 46-50.
74  «Hence they ordered me, the notary Guido, to write this breve memoratorium atque refuta-
torium in favor of the aforementioned monastery in the aforementioned month and indiction»: 
RF 3, pp. 190-191, no. 482, here p. 191.
75  «Sign of the hand of the aforementioned Leo and his wife Mira who asked for this breve 
refutationis to be made»: RF 3, pp. 190-191, no. 482, here p. 191.
76  «Sign of the hand of the aforementioned Leo and his wife Mira who with a single will and 
consent asked for this charter to be made»: RF 3, pp. 192-193, no. 484, here p. 193.
77  See above, at n. 55.



217

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[21]

speak properly), the document does not rely on the legal authority of legisla-
tion (in that it does not refer to the “lord emperors” or otherwise make explicit 
that these facts satisfy the conditions of a specific law or legal principle). 

Beginning with a document in February 1011, however, and including the 
renunciation breve for Dodo in March 1011, Guido’s brevia recording “volun-
tary” renunciations manifest a new innovation vis-à-vis Guido’s earlier bre-
via78. This is the use of an obligation formula (obligare se), previously used by 
Guido only in donation charters, for the penalty clause at the end of the docu-
ment. Previous brevia had at times included a penalty clause expressed along 
the lines of “If they do this [i.e., contest the renunciation], let them pay”79; 
documents using the obligation formula express this as a self-imposed obliga-
tion: “I/we/he/she/they obligate myself/etc. to pay”80. Subsequent renuncia-
tion brevia redacted by Guido all include this obligation formula.

In subsequent brevia Guido continued to introduce new language into 
his preexisting template for voluntary renunciations. In a breve redacted (on 
judicial authority) in October 1011 Guido describes how the individuals re-
nouncing property came to the monastery «in pactuationem et bonam conve-
nientiam»81. This language, not found in any of Guido’s earlier brevia, contin-
ued to be used by Guido in subsequent brevia. 

Then, for the first time in May 1012 – a document redacted, as the datatio 
specifies, during the pontificate of Pope Benedict VIII (May 1012-1024) – and 
in four subsequent documents, redacted in July 1012 (twice), 1013 and 1017, 
Guido began to dispense with the formula per iussionem [of so-and-so] iudi-
cis (Tab. 1)82. These documents are entitled along the lines of Breve refutatio-
nis seu obligationis or Breve recordationis et refutationis seu obligationis or 
Breve memoratorium factum qualiter facta est convenientia (the conclusion 
to this last document refers to it as «hoc breve refutationis et obligationis»). 
None of these documents were redacted on the orders of a judge. All describe 
how individuals came to the monastery and renounced properties to the mon-
astery’s abbot or praepositus in the presence of witnesses (sometimes includ-
ing a iudex, sometimes not). All include the obligation formula, and many 
describe the individuals as coming in pactuationem et convenientiam and 
state that the resulting breve was redacted at their request.

One of these brevia may again be paired with a donation charter made on 
the same date for the same individual. This is a «Breve refutationis seu obliga-
tionis» redacted by Guido in July 1012 for a certain Samson, son of Guizone, 

78  RF 4, pp. 8-9, no. 610 (1011-February); cf. Tab. 1.
79  For example, RF 3, p. 177, no. 467 (1006): «Et si hoc facerent, componant in suprascripto 
monasterio, seu ad Hugonem abbatem vel ad eius successores, de auro purissimo libram j».
80  For example, in the renunciation breve for Dodo: RF 4, p. 10, no. 612 (1011): «Insuper ob-
ligavit se et suos haeredes componere de argento libras X, si aliquo tempore causaret aut conten-
deret ipsas res contra idem monasterium per se aut per suppositam vel submissam personam».
81  RF 4, pp. 26-27, no. 629.
82  RF 4, p. 110, no. 708 (1012-May); RF 4, pp. 22-23, no. 625 (1012-July); RF 4, p. 24, no. 627 
(1012-July); RF 3, pp. 196-197, no. 489 (1023); RF 3, pp. 220-221, no. 509 (1017).



218

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[22]

who, it specifies, came «in pactuationem et convenientiam» and, in the pres-
ence of witnesses, renounced property to the abbot, Guido83. The document is 
signed by Samson, who is said to have asked («rogavit») for this breve refu-
tationis to be made84, as well as by witnesses and the notary Guido. Likewise 
dating from July 1012 is a donation charter redacted by Guido by which Sam-
son donated properties to the monastery85. This takes the conventional form 
of a donation charter («Constat me Samsonsem […] propterea tradimus atque 
concedimus») and is signed by Samson, who, it specifies, asked (rogavit) for 
this donation charter to be made, along with witnesses and the notary Guido86. 

As the breve for Samson indicates, Guido continued to observe a distinc-
tion between donation charters and renunciation brevia, even after he adopt-
ed a new form for the latter. This form, the breve refutationis et obligationis 
could, from his perspective, be redacted on request of the individual in ques-
tion and did not require the authority of a judge to legitimize the renunciation. 
With the use of this documentary type, which could be used for all voluntary 
renunciations, not merely those conducted by individuals on their sickbeds, 
we may conclude that the invocation of Liutprand 6 became unnecessary – 
and its preservation in the form of the Raino document in the Farfa register is 
the chance survival of a legal road not taken. 

7.  Notarial trends and the breve refutationis et obligationis 

Guido was not the first to redact a breve refutationis et obligationis; to 
understand the significance of this form and its evolution, it is necessary to 
step back and observe its adoption by other notaries in the Sabina. As already 
noted by Toubert, discussed below (§8), a distinct shift is noticeable in the 
early 1010s, but we already see notaries experimenting with the form earlier.

Most notaries only appear a handful of times in the material preserved in 
Farfa’s cartulary. Here I focus on two notaries for whom, as for Guido, there 
survives a larger corpus of evidence. These are Iobo and Franco, both, like 
Guido, notaries in the Sabine region.

Iobo appears in twelve surviving Farfa documents ranging from 988 to 
1005. The documents are overwhelmingly brevia describing renunciations, of 
which there are ten; the other two documents by Iobo are a donation charter 
and an exchange charter. Iobo’s renunciation brevia frequently include some 
of the features that we have observed in the brevia redacted by Guido from 
1011 onward (Tab. 2). Already a 990 renunciation breve (the first surviving re-

83  RF 4, p. 24, no. 627 (1012).
84  RF 4, p. 24, no. 627: «Signum manus suprascripti Samsonis qui hoc breve refutationis fieri 
rogavit».
85  RF 4, pp. 23-24, no. 626 (1012). These properties have no discernible relationship to the land 
renounced.
86  RF 4, p. 23: «Signum manus suprascripti Samsonis qui hanc cartam donationis fieri rogavit».



219

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[23]

nunciation breve redacted by Iobo) describes that the party in question came 
«in pactuationem et convenientiam» and in the presence of judges and other 
witnesses renounced properties in favor of the monastery87. In July 999, Iobo 
redacted a «breve recordationis seu et obligationis», though this document 
does not use the obligation formula, and the conclusion to this breve specifies 
that it was redacted on the orders of the iudex Grimarius88. A «breve memo-
ratorum seu recordationis et obligationis» redacted in October 999 uses the 
obligation formula and is not said to be redacted on the authority of a judge89. 
From 1000 onward we see much greater standardization in Iobo’s renuncia-
tion brevia; when they are entitled breve obligationis they include the obli-
gation formula and often specify that the parties in question came in pactu-
ationem et convenientiam. What we see in Iobo’s brevia, I suggest, is Iobo 
initially experimenting with different forms, working out what was entailed 
in them, before settling on a type that he was satisfied with.

In contrast to Iobo, who appears to have been much more prone to try out 
new forms, Franco, another notary commonly found in the Farfa evidence, 
was, like Guido, much more conservative in redacting brevia that recorded 
renunciations. Based on the surviving evidence, Franco appears to have been 
active from 999 to 103590. There survive, by a rough count, approximately 40 
donation charters redacted by Franco and 16 brevia recording renunciations, 
as well as a handful of sales and exchanges, and two brevia that do not record 
renunciations91. Franco’s surviving brevia recording renunciations range in 
date from 999 to 1026 (Tab. 3). 

A change is noticeable in these brevia in 1011. The earliest brevia record-
ing renunciations, redacted in 999, 1009, and 1010 are entitled by Franco 
Breve recordationis or Breve recordationis et notitiam iudicati; the single 
Breve recordationis includes the obligation formula92. All three specify that 
they were redacted per iussionem [of so-and-so] iudicis. Then, for the first 
time, a renunciation breve from May 1011 omitted the formula per iussionem 
[of so-and-so] iudicis, although the renunciation was conducted in the pres-
ence of a judge who also signed the breve93. And another breve from May 1011 
is entitled Breve recordationis seu obligationis, uses the obligation formula, 
and specifies that the individuals came «in pactuationem et convenientiam» 

87  RF 3, p. 119, no. 409 (990).
88  RF 3, pp. 147-148, no. 435 (999), here 148: «Unde hoc breve memoratorium atque refutato-
rium sic factum et diffinitum, michi Ioboni notario domnus Guimarius dativus iudex scribere 
praecepit in mense et indictione suprascriptis».
89  RF 3, p. 154, no. 440 (999).
90  Here I have included all documents redacted by «Franco dativus et notarius», «Franco no-
tarius» and «Franco iudex», although it is possible, in the case of the last of these subscriptions, 
attested in one document, RF 3, pp. 207-208, no. 499 (1014), that we are dealing with a different 
Franco; see below n. 96.
91  These are two brevia obligationis: RF 4, p. 21, no. 623 (1012), involving Raino, mentioned 
above, n. 5, and RF 3, pp. 224-225, no. 513 (1018).
92  RF 3, p. 148, no. 436 (999); RF 4, pp. 3-4, no. 604 (1009); RF 4, p. 6, no. 607 (1010).
93  RF 4, p. 50, no. 632 (1011-May).



220

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[24]

(a phrase not used by Franco in the earlier renunciation brevia)94. Subsequent 
brevia are entitled along varying lines, sometimes using the term breve ob-
ligationis, sometimes not, but all but one use the obligation formula95. They 
frequently describe how the individuals came in pactuationem et convenien-
tiam or that facta est convenientia, and/or specify that the breve was made at 
the request of the individual renouncing property. Only a handful use the ex-
pression per iussionem [of so-and-so]; once this is on the orders of a judge96; 
in another this is on the order of Farfa’s abbot97; in two others it is on the 
orders of counts (one of these is on the order of counts, a bishop and judges)98. 

At a very similar time as Guido, then, there was a shift in how Franco re-
dacted brevia recording voluntary renunciations; this involved stressing the 
amicable nature of the settlement and generally redacting the breve on the 
request of the individual in question, not on the orders of a judge. In the case 
of Guido, we saw an introduction of the obligation formula beginning in Feb-
ruary 1011 and his dispensing with the per iussionem [of so-and-so] iudicis 
formula in May 1012. In the case of Franco, a change is noticeable already in 
May 1011, when Franco began dispensing with the formula per iussionem [of 
so-and-so] iudicis.

From a legal perspective, the basis for the breve refutationis et obliga-
tionis is readily to be found in the terminology used in these documents, in 
particular by their reference to individuals coming to the monastery in pactu-
ationem et convenientiam. Explicitly permissible, according to a law of Liut-
prand (Liutprand 91), were contractual agreements made by consent of both 
of the parties in question (as long as they were not against the law and did 
not pertain to questions of succession), even if this contract did not fall into 
the categories (such as donations) recognized by Lombard or Roman law99. 
Liutprand 91 (727) stipulates that scribes were required to compose charters 
either according to Lombard or Roman law but allowed that «si quiscumque 
de lege sua subdiscendere voluerit et pactionis aut convenentias inter se fecer-
ent, et ambe partis consenserent, isto non inpotetur contra legem, quia ambe 
partis volontariae faciunt»100. Thus, according to the terms of Liutprand 91, 
individuals might come to an amicable agreement that was legally binding, 

94  RF 4, pp. 12-13, no. 615 (1011-May).
95  This is RF 3, pp. 254-255, no. 545 (1024), which is the record of a complex court case involv-
ing many individuals.
96  RF 3, pp. 207-208, no. 499 (1014).
97  RF 3, pp. 219-220, no. 508 (1017).
98  RF 3, pp. 254-255, no. 545 (1024); RF 3, pp. 289-290, no. 584 (1026).
99  Leges Langobardorum, pp. 144-145, no. 91; discussed by Caprioli, Per Liutprando 91; Kosto, 
Convenientia, p. 26; Everett, Literacy, pp. 173-175; De Angelis, “De lege sua subdiscendere”. As 
discussed by De Angelis this law is cited in a handful of north Italian documents, and one from 
Fermo, from the second half of the eleventh century. 
100  Trans. (modified) Drew, The Lombard laws, pp. 183-184: «if anyone chose to diverge from 
his law, and they [such people] made a pact or agreement among themselves, and both parties 
consent, it shall not for this be accused of being against the law, since both do it voluntarily»: 
Leges Langobardorum, p. 145, no. 91.



221

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[25]

creating an obligation for one or both of the parties involved: a breve obliga-
tionis was a record of that obligation. Indeed, in a 1086 «breve promissionis et 
obligationis et renuctiationis et refutationis atque convenientie» from Fermo, 
in which a group of individuals agreed to renounce their claims to a property 
claimed by the bishop, Liutprand 91 is explicitly cited as the legal basis for the 
agreement101. Prior to the eleventh century the obligation formula had been 
used in charters in which individuals voluntarily entered into a contract that 
entailed an obligation on their part. Notaries now adopted it for a new type of 
voluntary contract, a voluntary renunciation.

Again, it should be emphasized that, as reflected in Iobo’s brevia, this doc-
umentary form was still being worked out in the late tenth century. This fits 
well with the evidence, highlighted by Nicolaj, that indicates renewed interest 
in the legal concept of the pactum among late-tenth- and early-eleventh-cen-
tury notaries in Rome102. For example, the arenga to the 998 record of a court 
case redacted in Rome, by a Roman notary but involving the monastery of 
Farfa (and preserved in Farfa’s cartulary) elaborates: «Omne vero pactum 
quod homines faciunt, placitum vocatur: placitum vero dictum est eo quod 
ambobus partibus placeat»103. Significant too is that Roman notaries likewise 
began to adopt the language of the pactum and convenientia in recording 
voluntary renunciations.

Roman notaries of the tenth-eleventh century, unlike their counterparts 
in the Sabina, used charters, not brevia, to record renunciations. Two sur-
viving renunciation charters, however, both redacted by the Roman notary 
John, vary in the language they use in describing these renunciations. One 
of these, redacted by John in 999, specifies how a certain Roman noblewom-
an, Teodora, and her sons renounced (refutasse) properties in favor of the 
monastery of Farfa104. In the second, a renunciation document redacted in 
October 1011 for the noblewoman Stefania, John used a hybrid format: this 
document begins as a charter «Certum est me» but concludes by describing 
itself as a «breve memoratorium et refutationis» written at the order of the 
dativus iudex John105. This document also describes Stefania as coming «in 
convenientiam et in amicalem pactuationem». In both examples, the individ-

101  Liber iurium, pp. 78-80, no. 43, cited in De Angelis, “De lege sua subdiscendere”.
102  Nicolaj, Cultura e prassi, p. 49.
103  «Truly every pact (pactum) that people make is called a placitum; what is pleasing to both 
parties is rightly called a placitum»: RF 3, pp. 141-143, no. 428 (998), here pp. 141-142. The same 
arenga is also included in RF 4, pp. 24-26 (1012), no. 628, here p. 24.
104  RF 3, pp. 154-155, no. 441 (999): «Certum est nos Theodoram nobilissimam foeminam (…) 
decessisse nec non et in omnibus deliberasse et diffinisse atque refutasse, nullo nos cogente 
neque contradicente aut vim faciente, sed propria, spontaneaque nostra voluntate». This char-
ter is said to have been redacted at the request of Theodora and her sons.
105  RF 3, pp. 195-196, no. 488 (1011-October): «Certum est me Stephaniam nobilissimam femi-
nam (…) decessisse nec non et in omnibus deliberasse et diffinisse ac refutasse, nullo me cogente 
neque contradicente aut vim faciente, sed propria spontaneaque et mea voluntate (…). Unde hoc 
breve memoratorium, et refutationis scriptum, michi Iohanni, nutu dei sanctae romanae aeccle-
siae scrinario, domnus Iohannes, domini gratia, dativus iudex scribere praecepit».



222

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[26]

uals in question undertook, ostensibly voluntarily, to renounce property, an 
act of munificence, which they presumably saw as analogous to a donation. 
The difference in these documents is a slight shift in the terminology used, 
which reflects, I argue, a new legal and conceptual underpinning of a volun-
tary renunciation, namely, that it was a pactum and conven(i)entia. This is 
also reflected by an unusually prolix arenga to a renunciation charter redact-
ed by another Roman notary, Leo, in 1005106. This charter, which records how 
a certain Benedict renounced rights to certain properties in exchange for a 
hundred pounds of gold, begins, «Licet in bona fide solius verbi optineat con-
ventio firmitatem, oportet tamen ea quae inter partes conveniunt scripturae 
testimonio roborari»107.

8.  Conclusions: legal sophistication and the breakdown of public justice

In his magisterial and unsurpassed study of medieval Lazio, Toubert 
briefly discussed the changes in the form of the brevia in the early eleventh 
century108. He argued that this documentary change — from the breve recor-
dationis sive refutationis redacted on juridical authority, to the breve obliga-
tionis agreed upon by the parties in question — was indicative of the appro-
priation of justice by monasteries like Farfa, a shift from the late-tenth- and 
early-eleventh-century public system of justice, of assemblies presided over 
by missi and counts, to the castral courts of the mid-eleventh century.

According to Toubert, until ca. 1010, the documentary type in use at Farfa 
remained the breve recordationis sive refutationis established by a notary in 
favor of the winning party on the formal command (iussio) of the territorial 
judges and the boni homines109. But «le vent tourne dans les années 1010», 
and the last of this “traditional” type of breve, according to Toubert, are four 
examples redacted in 1011 (all of which, we may note, were redacted by Gui-
do)110. The key date for Toubert is 1012: the crisis prompted by the death of 
Pope Sergius IV, the failed attempt by the Crescentii to control the choice of 
a new pope, and the family’s subsequently weakened power in the city and 
the Sabine region. Thereafter, Toubert noted, transactions that are termed 

106  RF 3, pp. 179-180, no. 470 (1005).
107  «It is permissible that a conventio receive stability by a good-faith word alone, but all the 
same it is fitting that those things that are agreed upon between parties be strengthened by the 
testimony of writing»: RF 3, p. 179. A similar arenga is used in another document redacted by a 
different Roman notary, Benedict, in 1015: RF 3, pp. 210-211, no. 502.
108  Toubert, Les structures, pp. 1307-1308, 1280 n. 1 and, more generally, for the appropriation 
of public justice, pp. 1274-1303; see also the comments by Wickham, Justice, pp. 222-232; Sergi, 
L’esercizio, pp. 313-345.
109  Toubert, Les structures, p. 1307: «Jusque vers 1010, l’acte final en usage dans les jeunes 
juridictions castrales est demeuré le breve recordationis sive refutationis établi par un notaire 
en faveur de la partie gagnante sur l’injonction formelle ( jussio) des juges territoriaux et des 
boni homines». 
110  Toubert, Les structures, p. 1307 and n. 2.



223

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[27]

voluntary or amicable become more frequent, in particular the breve obliga-
tionis: in these transactions judges are relegated to the status of spectators 
and privileged witnesses and no longer must issue an order (iussio) authoriz-
ing the court notary to draft a breve. In short, although judges and notaries 
(increasingly assimilated to each other) were ever more in demand for their 
role in authenticating more or less “private acts”, they had, Toubert argues, 
less authority than before. From Toubert’s perspective, then, the breve obli-
gationis was indicative of an erosion in the authority of the judges; the rise 
in these supposedly “voluntary” agreements reflected the breakdown of the 
traditional system of public justice. 

We may agree, generally speaking, with Toubert in his sketch of the doc-
umentary changes occurring in the environs of Farfa and the corresponding 
shift in the role of iudices that this entailed. Also convincing is his association 
of these changes with the monastic take-over of public justice in the course of 
the eleventh century. But according to Toubert, these changes were symptom-
atic of the deterioration («dégradation») of judicial culture that went hand in 
hand with a deterioration in legal knowledge and legal culture at the monas-
tery of Farfa (and elsewhere in medieval Lazio)111. Notaries and judges, Tou-
bert argued, had only a very summary knowledge of Lombard/Carolingian 
legislation, which they invoked only for rhetorical purposes112; these crumbs 
(«bribes») of juridical culture were never relevantly applied to diversified cases.

I have argued, however, for a very different assessment of the legal knowl-
edge and know-how involved in the citation of Liutprand 6 in the Raino breve. 
Here a very specific law, accurately quoted, was used to make a complex legal 
argument, implicit but distinctly perceptible, in favor of the authority of the 
document in question. This document was redacted in 1008, that is, precise-
ly at the cusp of the flood of changes observed by Toubert. This suggests a 
notably different explanation for the shift from the breve recordationis sive 
refutationis to the breve obligationis. Rather than being indicative of, and 
accomplished by, a deterioration in legal/judicial culture, it was justified, and 
facilitated, by legal sophistication. Let us return once more to the evidence 
to sketch out this trajectory and its relationship to the rise of castral justice.

When Hugo became abbot of Farfa in 998 he and many of his fellow monks 
were eager to recover lost monastic properties. This involved going to court, 
but monks likely also increasingly encouraged individuals, especially, we may 
presume, while ill, to voluntarily renounce claims to properties; monks also 
sought ways to facilitate such voluntary renunciations without the need for a 
public official. But – and this is what needs to be emphasized in contrast to 
Toubert – the monks wanted this to be done legally, that is, in accordance 
with accepted norms and royal/imperial legislation. 

111  Toubert, Les structures, pp. 1303-1305.
112  Toubert’s limited examples are listed on pp. 1303-1304 n. 2 (Lombard laws) and p. 1304 n. 1 
(Carolingian legislation); they do not include the 1008 Raino document.



224

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[28]

Accordingly, the notaries they employed experimented with different 
solutions, such as the invocation of Liutprand 6 or, what came to be the pre-
ferred solution, the breve obligationis. As we have seen, this shift was ini-
tially gradual; then in 1011 and 1012 it accelerated. Undoubtedly, as Toubert 
suggested, this must be correlated with the coronation in 1012 of a new pope, 
Benedict VII, who was favorably disposed to Farfa. As we have seen, a shift 
is noticeable in Guido’s documents precisely in May 1012 when Pope Benedict 
VIII became pope. But already in 1011 Guido’s documents showed signs of 
adopting the form of a breve obligationis, and it was also in 1011 that a change 
is noticeable in Franco’s documents. Again, the point to be made here is that 
although shifting constellations of power favored the monastery of Farfa, the 
result was, from a documentary perspective, not an abandonment of legal 
rules, but the use of legal sophistication to justify a documentary change that 
facilitated the monastery’s attempts to regain control of effectively-alienated 
property113.

Late-tenth- and eleventh-century monks and their notaries were, it 
seems, convinced by the need for their actions and documents to follow “the 
law”. They had differing interpretations as to what that entailed and made 
different arguments as to what was legal. Might a renunciation of land be 
considered a deathbed disposition of the type approved of by royal/imperial 
legislation? Might it be considered a pact/agreement voluntarily entered into? 
Much as the shift to castral justice may seem to us — and likely also seemed 
to contemporaries — an inherently illegal move to appropriate public justice, 
it was underpinned at Farfa by an attempt to do so legally.

113  Cf. Wickham, Justice, p. 227; Sergi, L’esercizio, p. 341.



225

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[29]

Table 1. Brevia recording reunciations redacted by Guido
RF 3, pp. 145-146, no. 432 (999): Breve recordationis et notitiam iudicatus facio ego Guido no-
tarius de territorio Sabinensi per iussionem Guimarii iudicis
RF 3, p. 125, no. 415 (1003): Breve recordationis seu et refutationis facio ego Guido notarius de 
territorio Sabinensi per iussionem Huberti iudicis et Benedicti iudicis
RF 3, p. 177, no. 467 (1006): Breve recordationis seu refutationis facio ego notarius Guido ter-
ritorii Sabinenis per iussionem Huberti iudicis
RF 3, p. 185, no. 476 (1008): hoc breve memoratorium atque refutatorium factum est, qualiter 
Raino filius cuidam Fulconis (…) pro eo quod domni imperatores constituerunt
RF 3, pp. 190-191, no. 482 (1009): hoc breve rememoratorium atque refutatorium factum est, 
qualiter ego Leo filius ciusdam Petri diaconi et Mira uxor mea (…) Quia domni imperatores 
constituerunt (Cf. RF 3, pp. 192-193, no. 484)
RF 4, p. 8, no. 609 (1011-January): Breve ricordationis facio ego Guido notarius territorii Sabi-
nensis per iussionem Guimarii iudicis
RF 3, p. 194, no. 486 (1011-February): Breve recordationis facio ego Guido notarius per iussio-
nem Guimmarii iudicis et Franconis iudicis
RF 4, pp. 8-9, no. 610 (1011-February): Breve recordationis seu notitiam iudicati facio ego Gui-
do notarius territorii Sabinensis, per iussionem domni Guimarii iudicis (…) obligaverunt se
RF 4, p. 10, no. 612 (1011-March): Breve recordationis facio ego Guido notarius per iussionem 
Guimarii iudicis (…) obligavit se (Cf. RF 4, p. 9, no. 611)
RF 4, pp. 10-11, no. 613 (1011-March): Breve recordationis facio ego Guido notarius per iussio-
nem Guimarii iudicis (…) obligavit se
RF 4, pp. 26-27, no. 629 (1011-October): Breve recordationis seu et refutationis facio ego Gui-
do notarius territorii Sabinensis per iussionem Gaidonis vicecomitis et Guimarii iudicis (…) in 
pactuationem et bonam convenientiam (…) obligavit se
RF 3, pp. 194-195, no. 487 (1012-February): Breve recordationis seu notitiam iudicatus facio 
ego Guido notarius per iussionem Guimarii iudicis (…) obligaverunt se
RF 4, p. 110, no. 708 (1012-May): Breve refutationis seu obligationis facio ego Guido notarius 
territorii Sabinensis quomodo venit Benedictus (…) obligavit se
RF 4, pp. 22-23, no. 625 (1012-July): Breve refutationis seu obligationis facio ego Guido no-
tarius territorii Sabinensis quomodo venit Franco et Burro (…) in pactuationem et convenien-
tiam (…) obligamus nos
RF 4, p. 24, no. 627 (1012-July): Breve refutationis seu obligationis facio ego Guido notarius 
territorii Sabinensis quomodo venit Samso (…) in pactuationem et convenientiam (…) obligo 
me (Cf. RF 4, pp. 23-24, no. 626)
RF 3, pp. 196-197, no. 489 (1013): Breve recordationis et refutationis seu obligationis facio ego 
Guido notarius territorii Sabinensis, quando venit Taxilo et…in pactuationem et convenien-
tiam (…) obligaverunt se
RF 3, pp. 220-221, no. 509 (1017): breve memoratorium factum qualiter facta est convenientia 
(… ) obligaverunt se (…) hoc breve refutationis et obligationis



226

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[30]

Table 2. Brevia recording renunciations redacted by Iobo
RF 3, p. 119, no. 409 (990): Breve recordationis facio ego Iobo notarius territorii Sabinensis de 
ipsa refutatione quam fecerunt parentes (…) in pactuationem et convenientiam
RF 3, pp. 120-121, no. 411 (994): Breve recordationis seu et notitiam iudicatus facio ego Iobo 
notarius de territorio Sabinensi, per iussionem Benedicti vicecomitis domni Crescentii, et per 
iussionem Franconis iudicis de civitate Castellana, et Roccionis iudicis (…) miserunt se in obli-
gationem
RF 3, pp. 126-127, no. 416 (998): Breve recordationis facio ego Iobo de territorio Sabinensi de 
ipsa refutatione quam fecit Leo
RF 3, pp. 147-148, no. 435 (999-July): Breve recordationis seu et obligationis facio ego Iobo 
notarius de territorio Sabinensi de ipsa intentione quam habuit domnus Hugo (…) in conve-
nientiam et in amicabile pactum (…) Unde hoc breve memoratorium atque refutatorium sic 
factum et diffinitum, michi Ioboni notario domnus Guimarius dativus iudex scribere praecepit
RF 3, p. 154, no. 440 (999-October): Breve memoratorium seu recordationis et obligationis 
facio ego Iobo notarius de territorio Sabinensi, de ipsa terra (…) obligo me (…) hoc breve refu-
tationis
RF 3, pp. 155-156, no. 442 (1000): Breve recordationis seu et notitiam iudicati et obligationis 
facio ego Iobo notarius de territorio Sabinensi de ipsa intentione quam habuit domus Hugo 
(…) in convenientiam et in amicam pacationem [sic] (…) obligavit se
RF 3, pp. 128-129, no. 419 (1003): Breve refutationis seu obligationis, facio ego Iobo notarius 
de territorio Sabinensi de ipsa refutatione quam fecit Adam (…) in pactuationem et convenien-
tiam (…) obligo me (…) Quia sic factum et diffinitum est per iussionem suprascripti domini 
Gaidionis vicecomitis et Guimarii iudicis
RF 3, pp. 175, no. 464 (1004): Breve recordationis seu et obligationis facio ego Iobo notarius de 
territorio Sabinensi de ipsa refutatione quam fecit Samson (…) in amicam convenientiam et in 
pactuationem (…) obligo me (…) breve istud refutationis
RF 3, pp. 176-177, no. 466 (1004): Breve recordationis facio ego Iobo notarius territorii Sabi-
nensis, per iussionem Huberti iudicis, de ipsa refutatione quam fecerunt Martinus
RF 3, p. 176: No. 465 (1005): Breve recordationis facio ego Iobo notarius territorii Sabinensis 
de ipsa refutatione quam fecit Sabbo



227

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[31]

Table 3. Brevia recording renunciations redacted by Franco
RF 3, p. 148, no. 436 (999): Breve recordationis facio ego Franco notarius per iussionem dom-
ni Hugonis abbatis et Huberti iudicis (…) obligavit se
RF 4, pp. 3-4, no. 604 (1009): Breve recordationis et notitiam iudicati facio ego Franco dativus 
et notarius territorii Sabinensis per iussionem domni Ottonis comitis et domni Rainerii episco-
pi sanctae sedis Sabinensis aecclesiae, et Burrelli vicecomitis et Franconis iudicis
RF 4, p. 6, no. 607 (1010): Breve recordationis et notitiam iudicati facio ego Franco dativus et 
notarius territorii Sabinensis per iussionem Guidonis vicecomitis et Guimarii iudicis
RF 4, p. 50, no. 632 (1011-May): Breve recordationis seu et refutationis ego Franco dativus et 
notarius territorii Sabinensis quomodo venit Stephanus
RF 4, pp. 12-13, no. 615 (1011-May): Breve recordationis seu obligationis facio ego Franco dati-
vus et notarius territorii Sabinensis, quomodo venerunt filii (…) in pactuationem et convenien-
tiam (…) obligaverunt se
RF 4, p. 51, no. 653 (1011-June): Breve refutationis facio ego Franco dativus et notarius ter-
ritorii Sabinensis, quomodo venit Azo (…) in pactuationem et in amicam convenientiam (…) 
obligamus nos
RF 4, pp. 51-52, no. 654 (1011-July): Breve recordationis et obligationis facio ego Franco da-
tivus et notarius territorii Sabinensis de ipsa refutatione quam fecit Berta (…) in pactum et 
convenientiam (…) obligo me
RF 3, pp. 202-203, no. 494 (1014): Breve recordationis seu obligationis facio ego Franco dati-
vus et notarius territorii Sabinensis de ipsa refutatione quam fecerunt Siefredus (…) obligave-
runt se
RF 3, pp. 207-208, no. 499 (1014): Breve rememoratorium atque refutatorium facio ego Fran-
co iudex territorii Sabinensis per iussionem Huberti iudicis (…) facta est convenientia (…) 
obligavit se
RF 3, pp. 219-220, no. 508 (1017):  Breve refutationis facio ego Franco notarius teritorii Sabi-
nensi, seu et notitiam iudicati per iussionem domni Hugonis abbatis (…) in convenientiam (…) 
obligaverunt se (…) hoc breve obligationis
RF 3, pp. 226-227, no. 515 (1018): hoc breve memoratorium atque refutatorium factum est (…) 
obligavit se
RF 3, p. 241, no. 531 (1020): Breve refutationis seu et obligationis facio ego Franco dativus et 
notarius territorii Sabinensis, quomodo venit Gaido (…) obligaverunt se
RF 3, p. 242, no. 532 (1021): Breve refutationis et obligationis facio ego Franco dativus et nota-
rius territorii Sabinensis (…) in pactuationem et convenientiam (…) obligamus nos
RF 3, pp. 254-255, no. 545 (1024): Breve refutationis seu obligationis facio ego Franco dativus 
et notarius territorii Sabinensis per iussionem suprascripti Oddonis comitis et Petri comitis et 
Iohannis aepiscopi et Huberti iudicis et Corbonis iudicis
RF 4, pp. 116-117, no. 714 (1025): Breve recordationis seu obligationis facio ego Franco dativus 
et notarius territorii Sabinensis quomodo venit Franco (…) in amicam convenientiam (…) obli-
go me
RF 3, pp. 289-290, no. 584 (1026): Breve recordationis seu refutationis facio ego Franco dati-
vus et notarius territorii Sabinensis per iussionem domni Ottonis et Crescentii insimul comi-
tum (…) per hoc breve obligationis seu refutationis obligaverunt se



228

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[32]

Fig. 1a-b: Raino breve (RF no. 476): Vatican, lat. 8487, pt. 1, f. 207rv (courtesy of the Biblioteca 
Apostolica Vaticana, with all rights reserved).



229

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[33]



230

Maya Maskarinec

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[34]

Works Cited

Alexandri monachi Chronicorum liber monasterii Sancti Bartholomei de Carpineto, ed. B. Pio, 
Roma 2001 (Fonti per la storia dell’Italia medievale, Rerum Italicarum scriptores, 3rd se-
ries, 5).

M. Ansani, Appunti sui brevia di XI e XII secolo, in «Scrineum», 4 (2006-2007), pp. 107-152.
A. Bartoli Langeli, Sui “brevi” italiani altomedievali, in «Bullettino dell’Istituto storico italiano 

per il Medio Evo», 105 (2003), pp. 1-23.
Capitularia regum Francorum, vol. 1, ed. A. Boretius, Hannover 1883 (MGH Capit. 1).
Chronicon Vulturnense, ed. V. Federici, 3 vols., Roma 1925-1938 (Fonti per la storia d’Italia 

58-60).
F. Bougard, Actes privés et transferts patrimoniaux en Italie centro-septentrionale (VIIIe-Xe 

siècle), in «Mélanges de l’Ecole française de Rome. Moyen Âge», 111 (1999), pp. 539-562.
F. Bougard, La justice dans le royaume d’Italie de la fin du VIIIe siècle au début du XIe siècle, 

Roma 1995 (Bibliothèque des Ecoles Françaises d’Athènes et de Rome, 291).
G. Brugnoli, La biblioteca dell’abbazia di Farfa, in «Benedictina», 5 (1951), pp. 3-15.
G. Brugnoli, Un elenco cinquecentesco di libri a Farfa, in «Benedictina», 5 (1951), pp. 317-318.
G. Brugnoli, Catalogus codicum farfensium, in «Benedictina», 6 (1952), pp. 287-303; 7 (1953), 

pp. 85-120.
C. Brühl, Überlegungen zur Diplomatik der spoletinischen Herzogsurkunde, in Atti del 9° Con-

gresso internazionale di studi sull’alto medioevo, Spoleto, 27 settembre - 2 ottobre 1982, 
Spoleto 1983, pp. 231-249.

H. Brunner, Carta und Notitia. Ein Beitrag zur Rechtsgeschichte der germanischen Urkunde, 
in Abhandlungen zur Rechtsgeschichte. Gesammelte Aufsätze, 2 vols., Weimar 1931, pp. 
458-486 [first printed in Commentationes philologae in honorem Theodori Mommseni, 
Berlin 1877, pp. 570-589].

S. Caprioli, Satura lanx 11. Per Liutprando 91, in Studi in memoria di Giuliana D’Amelio, 2 vols., 
Milan 1978, vol. 1, pp. 203-217 (reprinted in S. Caprioli, Satura lanx. Studi di storia del 
diritto italiano, Spoleto 2015, pp. 133-147).

A. Castagnetti, Note e documenti intorno alla caratterizzazione professionale dei giudici (se-
coli IX-inizio X), Verona 2008.

E. Cortese, Thinx, garethinx, thingatio, thingare, in «Rivista di storia del diritto» 61 (1988), 
pp. 33-64.

Chronicon Farfense di Gregorio di Catino, ed. U. Balzani, 2 vols., Roma 1903.
Constitutiones et acta publica imperatorum et regum (911-1197), ed. L. Weiland, Hannover 

1893 (MGH Const. 1).
G. De Angelis, “De lege sua subdiscendere”. Tradition and use of King Liutprand’s law no. 91 in 

Italian manuscripts and charters (ca. 800-1100), paper presented at “Early Medieval law 
in Italian charters and manuscripts”, Berlin 2021. 

K.F. Drew, trans., The Lombard laws, Philadelphia, Pa. 1996. 
N.C. Everett, Literacy in Lombard Italy, c. 568-774, Cambridge 2003.
P.L. Falaschi, La successione volontaria nella legislazione longobarda, in «Annali della Facoltà 

giuridica dell’Università degli studi di Camerino», 34 (1968), pp. 197-300.
G. Ferrari, Ricerche sul diritto ereditario in occidente nell’alto medioevo con speciale riguardo 

all’Italia, Padova 1914.
L. Genuardi, La presenza del giudice nei contratti privati italiani dell’Alto Medio Evo, in «An-

nali del Seminario Giuridico della Università di Palermo», 3 (1914), pp. 37-100.
Iohannis Berardi Liber instrumentorum seu Chronicorum monasterii Casauriensis seu Chro-

nicon Casauriense, ed. A. Pratesi, P. Cherubini, 4 vols., Roma 2017-2019 (Fonti per la storia 
d’Italia medievale, Rerum Italicarum scriptores, 3rd series, 14).

La giustizia nell’alto medioevo, secoli IX-XI, Spoleto 1997 (Settimane di studio del Centro ita-
liano di studi sull’alto medioevo, 44).

A.J. Kosto, The convenientia in the early middle ages, in «Mediaeval Studies», 60 (1998), pp. 1-54.
Leges Langobardorum, ed. F. Bluhme, A. Boretius, Hannover 1868 (MGH LL 4).
P.S. Leicht, Leggi e capitolari in una querimonia Amiatina dell’anno 1005-1006, in «Bullettino 

senese di storia patria», 14 (1907), pp. 536-557.
Liber iurium dell’episcopato e della città di Fermo (977-1266). Codice 1030 dell’Archivio storico 

comunale di Fermo, vol. 1, ed. D. Pacini, Ancona 1996 (Fonti per la storia delle Marche, 
n.s., 1.1).



231

Citation of Law as a Legal Argument in an Early 11th-Century Breve from Farfa

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[35]

M. Maskarinec, Legal expertise at a late-tenth-century monastery in central Italy, or Dispu-
ting property donations and the history of law in Benedict of Monte Soratte’s chronicle, in 
«Speculum», 94 (2019), 4, pp. 1033-1069.

M. Maskarinec, Monastic archives and the law. Legal strategies at Farfa and Monte Amiata at 
the turn of the millennium, in «Early medieval Europe», 29 (2021), 3, pp. 331-365.

G. Nicolaj, Cultura e prassi di notai preirneriani. Alle origini del rinascimento giuridico, Mi-
lano 1991.

G. Nicolaj, Lezioni di diplomatica generale, Roma 2007.
W. Pohl, Le leggi longobarde nell’Italia carolingia. Contesto e trasmissione, in Paolino d’A-

quileia e il contributo italiano all’Europa carolingia, Atti del Convegno internazionale di 
studi, Cividale del Friuli-Premariacco, 10-13 ottobre 2002, ed. P Chiesa, Udine 2003 (Libri 
e biblioteche, 12), pp. 421-437.

B. Pohl-Resl, Legal practice and ethnic identity in Lombard Italy, in Strategies of distinction. 
The construction of ethnic communities, 300-800, ed. W. Pohl, H. Reimitz, Leiden 1998 
(The transformation of the Roman world, 2), pp. 205-219.

Il Regesto di Farfa di Gregorio di Catino, ed. I. Giorgi, U. Balzani, 5 vols., Roma 1879-1892.
I. Schuster, L’imperiale abbazia di Farfa. Contributo alla storia del ducato, Roma 1921.
A. Sennis, Documentary practices, archives and laypeople in central Italy, mid ninth to ele-

venth centuries, in Documentary culture and the laity in the early Middle Ages, ed. W.C. 
Brown, M.J. Costambeys, M.J. Innes, A.J. Kosto, Cambridge 2013, pp. 321-335.

G. Sergi, L’esercizio del potere giudiziario dei signori territoriali, in La giustizia nell’alto me-
dioevo, pp. 313-345.

P. Toubert, Les structures du Latium medieval. Le Latium méridional et la Sabine du IXe siècle 
à la fin du XIIe siècle, Paris 1973 (Bibliothèque des Écoles Françaises d’Athènes et de Rome, 
221), Paris 1973 (repr. Rome 2015).

G. Vismara, La successione volontaria nelle leggi barbariche, in Studi di storia e diritto in 
onore di Arrigo Solmi, 2 vols., Milano 1941, Pt. 2, pp. 183-220, repr. in Scritti di storia 
giuridica, vol. 6, Le successioni ereditarie, Milano 1988, pp. 107-143.

G. Vismara, Leggi e dottrina nella prassi notarile italiana dell’alto medioevo, in Confluence 
des droits savants et des pratiques juridiques: actes du Colloque de Montpellier (12-14 
décembre 1977), Milan 1979, pp. 313-340, repr. in Scritti di storia giuridica, vol. 2, La vita 
del diritto negli atti privati medievali, Milano 1987, pp. 49-78.

G. Vismara, Storia dei patti successori, 2 vols., Milano 1941.
C. Wickham, Compulsory gift exchange in Lombard Italy, 650-1150, in The languages of gift in 

the early middle ages, ed. W. Davies, P.J. Fouracre, Cambridge 2010, pp. 193-216.
C. Wickham, Justice in the kingdom of Italy in the eleventh century, in La giustizia nell’alto 

medioevo, pp. 179-255.
S. Wood, The proprietary church in the medieval West, Oxford 2006.

Maya Maskarinec
University of Southern California
maskarin@usc.edu





233Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo  
dietro il nome nel monasterium Sancti Heliae*

di Alison Locke Perchuk

Intrinsecamente legata alla storia dell’arte e dell’architettura, la biografia rappresenta una sfida 
per i medievisti. Il problema che si pone non riguarda l’assenza di nomi ma il fatto che di rado 
essi siano congiunti a una vita. La storiografia è solita comparare più contesti nel tentativo di 
rintracciare elementi caratterizzanti una committenza che si possano poi applicare altrove. In 
questo saggio intendo procedere in senso opposto, partendo cioè dagli indizi forniti dallo stesso 
monumento – la chiesa monastica di Sant’Elia – per arrivare alla biografia del suo committente: 
tale approccio consente una riflessione teorica e pratica sul metodo dello studio biografico per 
il medioevo.

Positioned at the heart of art and architectural history, biography presents a real challenge for 
medievalists. The problem is not a lack of names; it is that in all but a few extraordinary cases 
they arrive stripped of further information. The usual strategy is to examine comparative cases 
in search of plausible patronal motivations that can then be applied to other monuments. In this 
article I work in the other direction, using clues provided by the monument itself – the monastic 
church of Sant’Elia – to arrive at a biography of its patron: an approach that permits both thero-
etical and concrete reflection on the biographical method in medieval studies.

Medioevo; secolo XII; Lazio; Castel Sant’Elia; storia dell’arte; biografia; committenza.

Middle Ages; 12th century; Latium; Castel Sant’Elia; art history; biography; patronage.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
DOI: 10.6093/1593-2214/8096

*  Una versione preliminare di questo contributo è stata presentata nell’ambito del panel dal 
titolo Fieri Fecit: Zum Stifterwesen in Rom und der Campagna Romana, 1050-1300/Fieri Fe-
cit: Patronage in Rome and the Campagna Romana from 1050-1300, IV Congresso Svizzero 
di Storia dell’Arte, Mendrisio, 6-8 giugno 2019. Desidero ringraziare le organizzatrici Almuth 
Klein, Sabine Sommerer e Angela Yorck von Wartenburg nonché i colleghi David Hobelleitner, 
Chiara Paniccia, Claudia Quattrocchi e Marialuisa Zegretti per il sostanzioso scambio di idee 
intrattenuto con me durante quei giorni. Mi sento, inoltre, di ringraziare Shane Bobrycki per 
l’aiuto offerto per la lettura metrica delle iscrizioni, Tommaso di Carpegna Falconieri per i pre-
ziosi consigli sulla ricerca prosopografica, William L. North per i suggerimenti relativi a Bruno 
di Segni e alla storia dell’educazione nella Roma medievale, e Chiara Paniccia per la stesura 
finale del testo italiano. I due peer reviewer anonimi mi hanno offerto consigli indispensabili. 
Il supporto istituzionale è stato offerto dall’Institute for Advanced Study, Princeton (NJ), dove 
ho trascorso l’a.a. 2018-2019 come Friends of the Institute for Advanced Study Member in the 
School of Historical Studies, e dalla School of Arts and Sciences della California State University 
Channel Islands. Traduzione a cura di Riccardo Facchini.



234

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

I nomi sono utili. Essi ci permettono di compiere classificazioni e di in-
serire oggetti all’interno di scatole concettuali, pratica che costituisce il pun-
to di partenza per una qualsiasi indagine: come possiamo infatti parlare di 
qualcosa che non ha un nome? Per gli storici dell’arte medievale, però, i nomi 
possono essere un’arma a doppio taglio. Per ogni artista o committente che è 
possibile identificare (per esempio, la coppia di laici Beno de Rapiza e Maria 
macellaria che commissionarono gli affreschi del miracolo di San Clemente 
nell’omonima chiesa romana)1 se ne trovano molti altri che, nella migliore del-
le ipotesi, possiamo definire dai contorni più ambigui. Cosa siamo in grado di 
dire, per esempio, dei vari Iohannes, Stefanus e Nicolaus che si rintracciano 
a Roma? Questi nomi, così ampiamente diffusi al tempo, risultano essere di 
scarsa utilità ai fini di un’indagine storico-artistica: dal secolo X al XIII, infat-
ti, circa un terzo degli abitanti maschili di Roma portava i nomi di Iohannes 
o di Petrus2.

Eppure continuiamo a essere attratti dai nomi: da un lato perché siamo 
soliti strutturare e modellare il nostro mondo, il nostro contesto sociale, at-
torno a essi; dall’altro perché sono stati proprio i nomi a rappresentare il pun-
to di inizio della storia dell’arte come disciplina, secondo quella tradizione 
inaugurata da Vasari nelle sue Vite de’ più eccellenti pittori, scultori e ar-
chitettori del 15503. L’autonomia degli artisti occidentali contemporanei e la 
contestuale ascesa di posizioni nominaliste all’interno della storia dell’arte 
contemporanea hanno poi favorito questa tendenza. Nonostante le molte e 
continue affermazioni in senso contrario, l’arte medievale ci ha tramandato 
una grande quantità di nomi ai quali, sfortunatamente, non corrispondono 
altrettante vitae4: come possiamo, quindi, servirci di nomi senza potervi as-
sociare dei chiari riferimenti biografici5?

I medievisti, in particolare, hanno frequentemente riconosciuto alcuni 
problemi metodologici trasversali insiti in quella “trappola biografica” pro-
pria delle discipline storico-artistiche6. La documentazione storica infatti è 
troppo spesso facilmente distorta dalla ricerca di collegamenti operati sulla 
base di singoli nomi, oppure dal voler dare priorità all’intento artistico ri-
spetto a quello di altre “intelligenze”7. La feticizzazione della narrazione bio-
grafica può indurre inoltre ad accettare come realtà vite fondamentalmente 
immaginarie, così come a lungo è accaduto per molte delle vite del Vasari. 

1  Romano, Riforma e tradizione, pp. 129-150.
2  Hubert, Évolution générale, p. 575.
3  Vasari, Le vite.
4  Per esempio, Claussen, Magistri doctissimi; Dietl, Die Sprache; Donato, Il progetto ‘Opere 
firmate nell’arte italiana / Medioevo’. Purtroppo il sito web di quest’ultimo contributo, http://
onh.giornale.sns.it, consultato il 17 aprile 2021, risulta non più accessibile il 7 giugno 2021. 
5  Cormack, ‘Faceless Icons’; Castelnuovo, I volti dell’artista; Claussen, Autorschaft als Egotrip.
6  Caskey, Whodunnit. Una panoramica dei problemi e delle possibilità è offerta dai saggi pub-
blicati sia in L’artista medievale sia in Medioevo: i committenti.
7  Ad esempio i tentativi di identificare gli artisti della Tavola del Giudizio universale nella Pina-
coteca Vaticana con quelli omonimi degli affreschi a Castel Sant’Elia; si veda Romano, Riforma 
e tradizione, p. 50.



235

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

Al contrario, la ricerca di dati anagrafici può incoraggiare a individuare un 
significato anche nei più banali dettagli personali. Credo che solo se pensiamo 
a una biografia come a un metodo per raccogliere le componenti intellettuali 
di un’opera d’arte e conferire loro una struttura, sia dal punto di vista artisti-
co sia concettuale, si può sviluppare una storia dell’arte di tipo biografico che 
abbia rilevanza per quanto riguarda il Medioevo: andando, cioè, alla ricerca 
dell’uomo (o della donna) che si cela dietro un nome.

Se si segue questo approccio, la biografia collettiva dei pittori sussunta 
dietro i nomi di «Iohannes et Stefanus fratres pictores romani et Nicolaus 
nepus Iohannis» si rivela fondamentale per una riflessione sulla chiesa ab-
baziale di Sant’Elia nel monasterium Sancti Heliae presso Castel Sant’Elia 
(Vt)8 (Figg. 1, 2, 3). La carriera di questa équipe di pittori avrebbe avuto inizio 
con un apprendistato nell’Urbe e con l’attività presso alcuni grandi cantieri 
romani tra il 1120 e il 1123 circa, come quelli del Palazzo lateranense e di 
Santa Maria in Cosmedin. La cultura figurativa (iconografica e stilistica) del-
le pitture di Sant’Elia, tipica di una bottega di famiglia di origine romana, è 
significativa per comprendere le modalità di rinnovamento della chiesa; gli 
artisti che vi lavorarono, infatti, furono selezionati proprio sulla base della 
loro biografia, cioè della loro carriera9. Lo stesso si può dire dei marmorari 
che realizzarono gli arredi liturgici di Sant’Elia, identificabili con Rainerius 
e i suoi figli – sebbene non si conservi alcuna firma in questo caso –, attivi 
inizialmente a Roma e poi in Tuscia10. Appurato che il passato professionale di 
questi artisti deve aver giocato un ruolo fondamentale nel loro reclutamento, 
chi decise di assegnare loro il compito di decorare la chiesa? Occorrerà identi-
ficare quell’intelligenza che individuò nelle loro personalità artistiche alcune 
caratteristiche necessarie alla realizzazione di un progetto specifico; è così 
che risulta possibile riflettere sul committente delle pitture.

Una certa storia dell’arte di impostazione sociale potrebbe ritenere che, 
poiché la committenza è frutto di circostanze, la biografia possa avere un’im-
portanza solo in quanto rivelatrice di quelle stesse circostanze e che, di con-
seguenza, la ricostruzione di una biografia in assenza di fonti scritte non ab-
bia valore. Quest’ultimo approccio, tuttavia, è esattamente quello che intendo 
perseguire in questa sede e consiste cioè nel sussumere dietro un nome – 
quello di “Bovo” – l’intelligenza di un committente, al fine di esaminarne il 
profilo biografico, la provenienza, il contesto sociale, culturale e politico in cui 
è vissuto. La presente ricerca, che rappresenta in parte un’indagine propria-
mente scientifica e in parte una sorta di test metodologico, è concepita quindi 
non tanto come una riflessione esclusiva sulla chiesa di Sant’Elia, quanto qua-

8  Hoegger, Die Fresken; Perchuk, Schismatic (Re)Visions; Perchuk, The Medieval Monastery. 
Per l’iscrizione si veda Miglio, Castel Sant’Elia, pp. 19-21, n. 9.1.
9  Riflessioni generali in Claussen, Perché non tante facciate.
10  Glass, Studies, pp. 10, 61-62; Claussen, Magistri doctissimi, pp. 36-53; Perchuk, Schismatic 
(Re)Visions, pp. 186-187.



236

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

le contributo più ampio agli studi sulla committenza e alla storia sociale. Essa 
si avvale di due insiemi di informazioni, uno testuale e uno visivo.

1.  Testi “biografici”

Le fonti scritte constano di quattro iscrizioni: due ancora esistenti, una 
frammentaria e un’altra ormai perduta11. A prima vista esse offrono solo in-
formazioni di tipo anagrafico. L’epigrafe relativa alla consacrazione di un al-
tare rende noto ad esempio che un uomo di nome Bovo ricopriva la carica di 
abate nell’anno 1126, anno in cui egli rinnovò un altare nella cappella appar-
tenente al monastero di Sant’Elia; la collocazione cronologica di un abbaziato 
al 1126 sta a significare che Bovo nacque probabilmente nell’ultimo quarto 
del secolo XI (Fig. 4). Che Bovo sia stato abate di Sant’Elia è confermato da 
altre due iscrizioni: una collocata nell’architrave sopra l’ingresso della cripta 
di Sant’Elia, l’altra un tempo inserita nel pavimento; queste epigrafi identifi-
cano, rispettivamente, l’abate come «Bovoni famulo [Dei]» e «dominus Bovo» 
(Figg. 5, 6). La quarta iscrizione, gravemente danneggiata, si snoda lungo il 
margine del registro pittorico inferiore dell’emiciclo absidale di Sant’Elia. Si 
tratta del registro collocato nella zona mediana dell’abside che rappresenta la 
Vergine Maria intronizzata e affiancata da arcangeli e da figure di sante. Una 
piccola immagine di monaco in atteggiamento di venerazione è posizionata 
appena alla sinistra della Vergine in asse con i tituli picti che riportano i nomi 
degli artisti, collocati nel catino absidale al di sopra (Fig. 7). Dell’iscrizione 
oggi sopravvivono unicamente le lettere «EAT» e «O[.]ACHVS PA»: una parte 
di questo titulus può essere sciolto con monachus12. La posizione privilegiata 
dell’immagine e del testo suggerisce che entrambe le fonti, testuali e figurati-
ve, si riferiscano alla persona di Bovo.

Se ci si affida all’etimologia è possibile individuare nel nome Bovo una 
radice germanica13. Questo dato, tuttavia, non è particolarmente utile: i Caro-
lingi infatti, durante la discesa nella penisola italica, importarono molti nomi 
germanici. Se la persistenza di tali nomi può in alcuni casi rappresentare un 
tentativo di conservare una sorta di memoria ancestrale, l’onomastica me-
dievale italiana suggerisce che il nostro caso (e l’argomentazione può vale-
re in generale) non deve necessariamente essere correlato a tale fenomeno14. 
A partire dal secolo XI, infatti, il nome Bovo è documentato anche a Roma, 
dove si rintraccia anche nella variante di “Bobo”; il nome fa la sua comparsa 

11  Miglio, Castel Sant’Elia, pp. 15-19, nn. 6-8, e p. 27, n. 9.7. I testi dei nn. 6, 7, e 9.7 sono trascrit-
ti nel presente contributo; Miglio trascrive così il n. 8: «[---] [fe]cit do(minus) Bo[vo] [---] / [---]
comiti sa[---] / [---]izo com(m)a[---]».
12  Miglio, Castel Sant’Elia, p. 27, n. 9.7.
13  Morlet, Les noms de personne, p. 59; Die Klostergemeinschaft, 3, pp. 148-149; Das Verbrüd-
erungsbuch, p. 64.
14  Carpegna Falconieri, Le trasformazioni; Hubert, Évolution générale; Schoolman, Aristo-
cracies.



237

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

altresì in Italia settentrionale e nell’Europa transalpina dove, però, risultano 
dominanti le forme “Boppo” e “Poppo”15. Per quanto riguarda i chierici ro-
mani conosciuti, il nome Bovo e le sue varianti sono documentate per diversi 
sacerdoti e cardinali ma nessuno di essi corrisponde all’arco temporale in cui 
si colloca la nascita del “nostro” Bovo; non è altresì rilevabile, più in generale, 
se tali chierici fossero monaci o abati16.

Volgendo invece attenzione alle denominazioni di cognome, una famiglia 
di “Boboni” è annoverata tra la «nuova aristocrazia urbana» (adotto una felice 
espressione di Chris Wickham per definire quelle famiglie benestanti, spesso 
di ceto mercantile, che emergono nelle fonti documentarie di area romana a 
partire dalla metà del secolo XI). La famiglia compare nelle fonti a partire 
dai primi anni del secolo XII – quando essa risulta legata ai papi Innocenzo 
II e Celestino II –, e alla fine di quel secolo aveva acquisito sufficiente capitale 
economico e livello culturale da poter insediare un proprio membro sul tro-
no pontificio: Giacinto Bobone, eletto pontefice con il nome di Celestino III 
(1191-1198). Wickham descrive i Boboni come «una famiglia di secondo piano 
all’interno del seguito papale dagli anni Dieci agli anni Cinquanta del XII se-
colo», ed è suggestivo immaginare il nostro Bovo – il quale, come vedremo in 
seguito, faceva parte del più ampio entourage di Callisto II – come uno dei 
primi della sua famiglia ad appartenere al seguito papale. Gli uomini della 
famiglia però raramente portavano il nome di Bobo e, quando ciò accadeva, 
era adottata solo questa forma17. Non abbiamo quindi prove sufficienti per 
sostenere l’appartenenza di Bovo alla famiglia dei Boboni.

Considerate le informazioni fin qui raccolte, occorre dunque limitarsi ad 
affermare che Bovo – committente, monaco e abate – proveniva con molta 
probabilità dall’Italia centrale o meridionale, plausibilmente da Roma. Ogni 
legame con la famiglia dei Boboni rimane una pura congettura.

Risulta, invece, più proficua la lettura ravvicinata di due delle iscrizioni 
rimaste integre, poiché esse rivelano alcuni aspetti della politica di Bovo, la 
sua coscienza storica e la sua formazione. L’iscrizione dedicatoria presente 
nella cappella di San Michele Arcangelo recita infatti: «† In nomine Domini 
ego Bovo abbas / renovavi hoc altare ad honorem / sanctae Trinitatis et om-
nium beatorum / spirituum ordinum et beati Gregorii pape / tempore domni 
Honorii II pape indictione IIII»18. La quarta indizione, durante il papato di 
Onorio II, cadde nel 1126, data supportata dall’analisi iconografica e stilistica 
dell’architettura e delle pitture di Sant’Elia19. Bovo è piuttosto esplicito riguar-
do il suo ruolo, definendosi infatti quale responsabile del restauro – renovavi 

15  Morlet, Les nom des personnes, p. 59; Die Klostergemeinschaft, 3, pp. 148-149; Das Ver-
brüderungsbuch, p. 64; Savio, Monumenta Onomastica, 1, pp. 847-863.
16  Carpegna Falconieri, Le trasformazioni, p. 626; Savio, Monumenta Onomastica, 1, pp. 847-
863 (e.g., Bovo presbyter, nn. 021831, 021832); Wickham, Roma medievale, pp. 286-288.
17  Wickham, Roma medievale, p. 287.
18  Si veda Miglio, Castel Sant’Elia, pp. 15-17, n. 6.
19  Poeschke, Der römische Kirchenbau; Kottmann, Die Datierung, pp. 11-27; Perchuk, Schi-
smatic (Re)Visions.



238

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

– di un altare preesistente, e non quindi della costruzione di un altare nuovo. 
Non è però noto a chi fosse dedicato l’altare in precedenza; in ogni caso, du-
rante il restauro da lui voluto esso fu intitolato alla Santissima Trinità, alle 
gerarchie angeliche, e a san Gregorio Magno. Tale iniziativa era decisamente 
in linea con la storia religiosa del luogo; la cappella era collocata infatti nel 
sito dove, secondo la tradizione, una voce divina avrebbe chiamato al cielo 
sant’Anastasio – abate di Sant’Elia nel secolo VI – e i suoi monaci. Tale even-
to, raffigurato in una pittura collocata nel transetto sud della chiesa di Sant’E-
lia, aveva sacralizzato il sito ecclesiale: fu papa Gregorio Magno a registrare 
l’episodio nei suoi Dialogi20. I riferimenti temporali indicano poi che Bovo e il 
suo monastero garantivano la loro fedeltà non a un particolare potere secola-
re o a una specifica autorità episcopale ma allo stesso papato romano. Questo 
rappresenta un dato molto importante poiché Sant’Elia si impone fisicamente 
sul confine tra i territori di influenza politica della Chiesa e dell’Impero: una 
frontiera piuttosto tormentata a partire dal 1080 almeno fino alla ratifica del 
Concordato di Worms21.

La seconda iscrizione nepesina individuabile nel monastero si trova pro-
prio nella chiesa di Sant’Elia. Realizzata da una mano coeva a quella prece-
dentemente analizzata e databile anch’essa intorno al 1126, essa è rilevante so-
prattutto per la sua costruzione metrica e per le numerose citazioni classiche 
e contemporanee racchiuse nelle dodici parole che la compongono. Tramite 
l’unione di un esametro con un pentametro, infatti, la figura di Bovo ha ispi-
rato un distico elegiaco dalla struttura classica, distico tuttavia imperfetto a 
causa di un errore nella quarta sede del pentametro: «Lūx īm|mēnsǎ Dĕ|ūs 
/ lū|mēn dē |lūmǐnĕ |fūlgēns // Bōvō|nī fǎmŭ|lō / sīs| prēcŏr au|xīlǐum.»22 
L’iscrizione, così suggestiva nella sua invocazione della luce divina, incornicia 
l’ingresso alla cripta di Sant’Elia dove richiama un contrasto apofatico tra 
l’oscurità della cripta stessa, luogo di sepoltura, e lo splendore della divinità. 
Il tema è richiamato anche dalla raffigurazione della sepoltura di Anastasio e 
dei suoi monaci, dipinta in asse con l’entrata della cripta. Se da un lato l’invo-
cazione della luce e del suo splendore sono tòpoi ricorrenti nelle iscrizioni del 
secolo XII, dall’altro le principali fonti che hanno ispirato l’epigrafe di Bovo 
non lo sono affatto. La frase «lux immensa Deus», infatti, è attestata soltan-
to nel verso di apertura della Invocatio al De triumphis Christi, una trilogia 
epica composta da Flodoardo di Reims, canonico del secolo X conosciuto so-
prattutto nelle vesti di storico della sua diocesi natale23. L’espressione «lumen 
de lumine» è utilizzata precisamente nello stesso De triumphis Christi, così 
come in opere di Ovidio, Adelmo di Malmesbury, Alcuino di York e in quelle 
di altri autori anonimi di epoca carolingia; la formula «de lumine lumen» 

20  Perchuk, Multisensory Memories.
21  Perchuk, Schismatic (Re)Visions.
22  Si veda Miglio, Castel Sant’Elia, pp. 17-18, n. 7.
23  Flodoardo di Reims, De triumphis Christi, col. 491. Su Flodoardo si vedano: Jacobsen, Flo-
doard von Reims; Roberts, Flodoard of Rheims.



239

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

si riscontra invece in Prudenzio, Sedulio e Beda24. L’espressione «lumen de 
lumine», come noto, è presente anche nel Credo niceno. L’unicità della prima 
frase, che non ho avuto modo di rintracciare in altre opere della letteratura 
medievale25, posta in opposizione alla diffusione della seconda, suggerisce che 
l’iscrizione di Bovo sia stata ispirata dall’opera di Flodoardo. Inoltre, il fatto 
che il poema di Flodoardo sia l’unica fonte a testimoniare la vita di Anastasio, 
oltre ai Dialogi di Gregorio Magno, permette di supporre che Bovo possa aver 
voluto in qualche modo “raccogliere” all’interno di Sant’Elia i riferimenti al 
monastero presenti nelle fonti a sua disposizione26.

Questa ipotesi è supportata da alcune corrispondenze tra metrica, lessico 
e significato presenti nell’iscrizione di Bovo e nel primo verso della Invocatio 
(le sillabe lunghe sono indicate in corsivo): «Lux immensa Deus, mundum 
fulgore serenans». Bovo – attraverso l’uso accorto della metrica e dei vocaboli 
– sembra quasi voler ostentare la sua formazione letteraria, e non unicamente 
nell’esametro di apertura. Il pentametro, infatti, unisce famulus, una parola 
piuttosto diffusa nella verseggiatura poiché inizia con due vocali brevi, con 
le espressioni sis precor e precor auxilium desunte dalla poesia tardo latina. 
Egli potrebbe aver addirittura percepito una sorta di affinità con Ovidio, le cui 
opere, solitamente composte in distici elegiaci, includono le espressioni «lu-
men de lumine sumi» e «fer, precor, auxilium»27. Bovo potrebbe aver voluto 
dimostrare, inoltre, la sua conoscenza dell’opera di Flodoardo che, all’interno 
del suo poema caratterizzato da una presenza predominante dell’esametro 
dattilico, adottava anche il distico elegiaco.

Seguendo questo percorso, ci troviamo quindi a poter definire Bovo quale 
committente di cultura elevata, con una discreta conoscenza della letteratura 
e della poesia, sia classica sia medievale, che ha familiarità anche con opere 
non particolarmente conosciute. Egli potrebbe essere nato in una famiglia ab-
biente e ambiziosa – quella dei Boboni e delle altre della «nuova aristocrazia 
urbana» – oppure, come nel caso del suo contemporaneo più anziano, Bruno 
di Segni, potrebbe aver dovuto la sua fortuna a qualcuno che ne aveva notato 
le qualità e favorito conseguentemente la formazione28. Dove Bovo studiò – se 
in un monastero come Montecassino o Cluny, in una scuola cattedrale con 
maestri di estrazione urbana come Bologna o Parigi, o nel contesto intellet-
tuale emergente del clero romano – rimane una questione aperta, sulla quale 
in seguito occorrerà tornare a riflettere. Al momento osservo semplicemente 
che la qualità delle iscrizioni è rilevante tanto quanto, se non ancor più, le 
informazioni che esse contengono.

24  Miglio, Castel Sant’Elia, pp. 17-18, n. 7.
25  Sondaggio della versione full-text on-line della Patrologia latina, eseguito alla University of 
California, Los Angeles, 19 aprile 2007.
26  Montecassino, durante il secolo XI, mostrò una tendenza simile, collezionando i lavori del 
grammatico Marco Terenzio Varrone, il quale, secoli addietro, aveva posseduto una villa nelle 
vicinanze dell’abbazia; si veda Newton, The Scriptorium, pp. 291, 319.
27  Rispettivamente Ovidio, Ars Amatoria, 3.93 e Fasti, 5.249.
28  North, In the Shadows, pp. 33-42.



240

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

2.  Immagini “biografiche”

Nell’effigie di Bovo collocata nell’abside di Sant’Elia è possibile individua-
re un altro esempio relativo all’inadeguatezza delle immagini “biografiche” 
per la compilazione di una vita. Se la consideriamo come un ritratto, e non 
come un tropo artistico – tale scelta può certamente essere oggetto di discus-
sione – la raffigurazione di un uomo di mezza età, così come suggerito da un 
volto ancora pieno, incorniciato da capelli bianchi e tonsurati, da ampi baffi e 
da una barba di media lunghezza, lascia supporre che egli possa essere nato 
in un arco temporale più vicino al 1075 che al 1100. Che questa immagine 
sia poi da considerare quale rappresentazione del committente è suggerito 
dalla sua collocazione, adiacente alla figura della Vergine, che occupa l’asse 
dell’emiciclo; Bovo, in tal modo, sembra quasi apparire al di sopra dell’altare 
insieme alla Vergine, sorvegliata dalla sua schiera di arcangeli (Fig. 8). L’im-
portanza della figura di Bovo è confermata, inoltre, dall’allineamento della 
sua raffigurazione con quelle dei santi Elia e Pietro presenti nel catino absida-
le, entrambi connotati da barba e capelli canuti, in contrasto alle tonsure ca-
stane dei giovani monaci dai volti imberbi rappresentati nell’affresco relativo 
alla vita di Anastasio (Fig. 9). I paramenti di Bovo sono anch’essi diversi da 
tutti gli altri, dal momento che egli è l’unico uomo a indossare un saio muni-
to di cappuccio. Tale veste, dipinta originariamente in blu su un fondo color 
ruggine, risulta oggi deperita in modo tale che i toni originali risultino visi-
bili solamente nell’area del cappuccio; le lunghe maniche si aprono all’altezza 
dell’avambraccio e, al di sotto, si intuisce la presenza di altri paramenti, come 
suggerito dalle maniche lunghe (più strette di quelle del saio) di colore bianco 
con pieghe color ruggine, e da un colletto realizzato negli stessi toni cromatici 
delle maniche. L’abito – nei colori, nella forma delle maniche, nella presenza 
di una veste sotto la tunica – richiama quello della Vergine e degli arcangeli. 
Tutti questi dettagli connotano Bovo come l’uomo “regolare” più importante 
negli affreschi, la cui devozione alla Vergine sarebbe così stata ricordata in 
eterno.

Francesco Gandolfo ha identificato due tipi di immagini di donatore nelle 
pitture murali e nei mosaici medievali di area romana: le «immagini di com-
mittenza» – solitamente chierici, rappresentati con dimensioni analoghe a 
quelle dei personaggi sacri che li accompagnano, che sostengono il modellino 
dell’edificio che hanno rinnovato – e le «immagini devozionali» – comune-
mente laici, rappresentati in dimensioni minori o collocati in aree subordi-
nate, che porgono altri generi di offerte, spesso cera o candele29. Bovo non 
rientra in nessuna delle due categorie: egli è infatti integrato nel registro ico-
nografico principale pur se raffigurato in scala molto ridotta rispetto agli altri 
personaggi sacri; non porge né un modellino della chiesa né altri tipi di offer-
te. Il suo atteggiamento è di venerazione e supplica; tuttavia egli non sembra 

29  Gandolfo, Il ritratto di committenza, pp. 24-25.



241

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

interpretare il ruolo di intercessore, sia perché non è dotato di aureola, sia 
perché la sua deferenza sembra maggiore rispetto a quella dei personaggi sa-
cri30. Al contrario, la figura a lui più affine è quella, di piccole dimensioni, del 
laico inginocchiato ai piedi di san Nicola dipinto nella Grotta degli Angeli, 
nei pressi della vicina Magliano Romano31 (Fig. 10). I dati biografici offerti 
dall’immagine aggiungono, quindi, ben poco alle conoscenze fin qui acquisi-
te: troviamo un committente di elevato status sociale, un monaco che aveva 
raggiunto la mezza età intorno alla metà del 1120, dotato di una particolare 
venerazione per la Vergine e desideroso di essere ricordato in eterno come 
partecipante alla liturgia monastica.

Il dover ricorrere a un paragone con un laico sottolinea la presenza di una 
lacuna nelle fonti documentarie e fa sorgere un quesito centrale, al quale il 
presente contributo non può offrire una risposta. Infatti, contrariamente alla 
forte presenza di fonti visive a Roma e nell’area romana che attestano imma-
gini di committenti laici, nei tre decenni che separano l’intervento di Deside-
rio a Sant’Angelo in Formis presso Capua (ante 1087) dalla committenza di 
papa Callisto II per la cappella di San Nicola al palazzo del Laterano (1123), 
si riscontra una quasi totale assenza di immagini di committenti ecclesiastici 
nell’Italia mediana, siano essi papi o altro. Sono a conoscenza solo di due altre 
simili immagini antecedenti al tardo secolo XII, a Roma: la raffigurazione, 
ormai perduta, di «Boninus presbyter monachus» a San Salvatore in Onda, di 
data incerta, e quella di Innocenzo II nel mosaico absidale di Santa Maria in 
Trastevere (1140-1144)32. Questa lacuna iconografica che si rileva è allora acci-
dentale o storiografica? Oppure quel tipo di rappresentazione indica partico-
lari posizioni di tipo sociale o teologico discusse in quegli anni centrali per la 
Riforma della Chiesa, posizioni che indussero a favorire la commemorazione 
della committenza ecclesiastica attraverso l’utilizzo di iscrizioni – spesso ab-
bastanza erudite – in luogo delle immagini?

Lo status di Bovo, la sua politica e la sua formazione vengono ancor più 
messi a fuoco se si considera la chiesa che fu eretta per sua volontà. L’architet-
tura di Sant’Elia infatti ha rappresentato una novità per l’area territoriale in 
cui si colloca: le pareti lisce, la presenza di finestre a tutto sesto in luogo delle 
feritoie, nonché le cornici dentellate che circondano l’esterno del transetto e 
dell’abside hanno a che fare molto più con le chiese commissionate da membri 
della Curia romana piuttosto che con il tipo di quelle realizzate nella Tuscia. 
Allo stesso modo le pitture della chiesa, gli arredi liturgici e la pavimentazio-
ne sono perfettamente assimilabili con quelli realizzati a Roma nello stesso 
periodo. Ben lungi dall’essere una sorta di imitazione di stampo provinciale, 
Sant’Elia è a tutti gli effetti una chiesa romana trapiantata nel nord del Lazio, 

30  Gandolfo, Il ritratto del committente; Bacci, Pratiche votive.
31  Tagliaferri, Il donatore; Bordi, Laïcs, nobles et parvenus; Tagliaferri, Laïcs, nobles et par-
venus.
32  L’immagine di San Salvatore in Onda è ormai perduta; si veda Romano, Riforma e tradizio-
ne, p. 304.



242

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

i cui pittori e marmorari possono essere ricondotti ai cantieri del Palazzo la-
teranense, di San Silvestro in Capite e di Santa Maria in Cosmedin, intrapresi 
sotto il patrocinio di papa Callisto II (1119-1124) e del suo camerlengo Alfano. 
L’utilizzo di maestranze che erano state in precedenza impegnate in iniziative 
promosse dal papato e dalla curia permette, quindi, di avere un’idea degli 
ambienti ecclesiastici all’interno dei quali si muoveva il nostro Bovo33.

Tornando ora alla prima iscrizione discussa essa testimonia una dedica-
zione della chiesa nel 1126: possiamo dunque dedurre una costruzione e de-
corazione dell’edificio negli anni immediatamente precedenti il 1126. L’analisi 
delle giunzioni della muratura e la disposizione del paramento murario della 
chiesa suggeriscono due diverse fasi: una durante la quale venne completata 
l’abside (iniziata in precedenza seguendo uno stile locale) e innalzate la navata 
centrale e quelle laterali, e un’altra che unì queste preesistenze architettoniche 
mediante l’erezione del transetto. Considerato il tempo necessario per la rea-
lizzazione delle pitture e l’allestimento dei marmi, possiamo immaginare una 
finestra di tre o quattro anni tra la demolizione della vecchia chiesa (o meglio 
la riorganizzazione di un cantiere che inizialmente aveva adottato una strut-
tura tipica del romanico italiano) e il completamento della nuova. Seguendo 
questa successione degli eventi è possibile collocare la nascita del progetto 
intorno al 1122-1123, cioè durante il pontificato di Callisto II e, soprattutto, 
dopo la fine della lotta per le investiture. Quest’ultima fu caratterizzata, nella 
sua fase finale, nel 1121 dalla cattura del rivale papale di Callisto, Gregorio 
VIII (Burdinus), nel 1122 dalla siglatura del concordato di Worms e nel marzo 
1123 dalla inaugurazione del primo Concilio Lateranense.

Occorre ora a considerare la geografia storica particolare in cui si trova la 
nostra chiesa: Sant’Elia è stata eretta esattamente sulla linea di confine tra i 
territori fedeli al papato e quelli sottoposti all’Impero (Fig. 11). La vicina città 
di Sutri fu in numerose occasioni luogo d’incontro tra il papa e l’imperatore, 
oltre a esser stata anche il teatro della cattura di Gregorio VIII; ancor più vici-
na a Castel Sant’Elia è Civita Castellana, città in cui si era rifugiato Clemente 
III (Guiberto di Ravenna) – l’antipapa, sostenuto dall’Impero, negli anni di 
Gregorio VII, di Vittore III e di Urbano II – che vi morì addirittura in odore di 
santità34; il monastero di Sant’Elia inoltre è situato a soli due chilometri dalla 
via Amerina, che conduceva da Roma a Ravenna. La rilevanza geo-politica di 
Sant’Elia è quindi evidente.

Gli affreschi di Sant’Elia sono limitati alla zona del transetto, il che sta a 
significare che ampi segmenti del suo programma pittorico furono progetta-
ti specificamente per la comunità monastica. L’unico muro ben visibile dalla 
navata è quello orientale e presenta una composizione di matrice romana: 
nell’abside una Traditio legis arricchita dalla presenza dei santi Elia e Ana-

33  Perchuk, Schismatic (Re)Visions. Claussen, Perché non tante facciate, propone un argomen-
to analogo per la facciata del duomo di Civita Castellana, eretta all’inizio del secolo XIII.
34  Yawn, Clement’s New Clothes.



243

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

stasio che sormonta un fregio con gli agnelli che convergono verso l’agnus 
Dei sanguinante e il registro raffigurante la Vergine e le sante descritto in 
precedenza; sull’arco trionfale, i 24 anziani dell’Apocalisse che sorreggono i 
calici con le mani velate35. Scene tratte dalle vitae di Anastasio (sulla parete 
orientale, quindi visibili dalla navata) e di Elia (su quella occidentale, quindi 
non visibili), definiscono rispettivamente gli altari nord e sud come luoghi 
deputati al culto dei due santi. Le pareti del transetto nord e sud presentano 
la più antica e ampia sequenza narrativa monumentale dell’Apocalisse nella 
penisola italiana, sequenza visibile tuttavia solo da una stretta angolatura da 
oltre il transetto36. L’intera composizione è tenuta insieme da una straordina-
ria serie di figure veterotestamentarie che indossano abiti militari e sosten-
gono filatteri recanti alcune iscrizioni; queste figure circondano il transetto 
all’altezza del cleristorio ma risultano invisibili dalla navata.

Non è questa la sede per discutere la creazione del programma decorativo 
e la sua organizzazione né per esporre argomentazioni dettagliate riguardanti 
il suo contesto e significato; chi scrive ha avuto modo di affrontare tali que-
stioni in altre occasioni37. Nel presente contributo sono infatti due gli aspetti 
delle immagini in oggetto che preme sottolineare a causa della loro rilevanza. 
Il primo è inerente alla particolarità della rappresentazione della Vergine che 
Bovo venera nell’abside. In questo caso la summenzionata vicinanza crono-
logica dell’opera al pontificato di Callisto II è confermata qualora si conside-
ri che la Vergine venerata dall’abate è raffigurata come una Madonna della 
Clemenza, ovvero alla stregua dell’icona di Santa Maria in Trastevere, tavola 
conservata in una delle basiliche stazionali di Roma, nota anche come titulus 
Calixti. Questa icona, fatta propria da Callisto II sia come immagine devo-
zionale sia come simbolo dell’autorità della Chiesa, si trovava raffigurata in 
posizione centrale nella cappella di San Nicola presso il palazzo del Laterano, 
parte di un progetto che doveva celebrare trionfalmente il Concordato di Wor-
ms, di poco precedente alla convocazione del primo Concilio Lateranense38 
(Fig. 12). Qui si disponevano Callisto II e Callisto I in ginocchio ai piedi della 
Vergine e i papi Silvestro I e Anacleto I ai lati. Essa può essere considerata 
la prima rappresentazione monumentale di committenza papale realizzata a 
Roma durante la Riforma gregoriana: un vero e proprio atto di auto-rappre-
sentazione che non sembra essere stato ripetuto fino ai mosaici di Innocenzo 

35  Bergmeier, The Traditio Legis, pp. 27-52.
36  Le sequenze narrative presenti nel Tempietto di Seppanibale (secoli VIII-IX) e nel Battistero 
di Novara (1000 ca.) sono molto parziali poiché si riferiscono solo a qualche capitolo del testo 
apocalittico mentre quella di San Pietro al Monte di Civate (1100 ca.) è strutturata in modo da 
impedire la ricostruzione di una linea temporale. Le pitture di San Severo a Bardolino (1150 
ca.) e della cripta di San Magno nel duomo di Anagni (1230 ca.) sono solitamente considerate 
posteriori a quelle di Sant’Elia.
37  Perchuk, Schismatic (Re)Visions; Perchuk, Multisensory Memories; Perchuk, The Medieval 
Monastery of Saint Elijah.
38  Romano, Riforma e tradizione, pp. 290-293, con bibliografia precedente; Perchuk, Anacle-
tus II.



244

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

II presenti a Santa Maria in Trastevere. L’icona è inoltre citata nella lunetta al 
di sopra della tomba di Alfano, ciambellano di Callisto, a Santa Maria in Co-
smedin, e fa infine la sua comparsa nell’abside di Sant’Elia. Qui Bovo mostra 
la medesima venerazione dei suoi omologhi romani dichiarando in tal modo 
anche la sua fedeltà politica ed ecclesiastica a Roma e, probabilmente, anche 
il suo legame con Santa Maria in Trastevere e con il suo cardinale, Pietro Pier-
leoni, membro di un’altra famiglia della nuova aristocrazia romana e futuro 
(anti)papa Anacleto II39.

Il secondo elemento degno di nota risulta più complesso e consiste nel 
considerare che le immagini funzionano spesso in un modo tra loro permea-
bile, intervisuale e multisensoriale. Esse sono, cioè, in costante dialogo le une 
con le altre, e con la più ampia cultura visuale e materiale all’interno della 
quale era immerso il monastero, con le sue pratiche liturgiche e finanche con 
gli stessi corpi degli abati e dei monaci. Adottando questo punto di vista si può 
intraprendere uno studio che sia di carattere interpretativo e, talora, anche 
esplicitamente esegetico. Al riguardo si possono offrire tre esempi. Nel tran-
setto settentrionale, la scena dell’ascesa di Elia e la sua presenza in paradiso 
si incontra con la rappresentazione, al livello del cleristorio, di almeno sei dei 
figli di Giacobbe, al fine di richiamare nell’altare nord della chiesa l’altare di 
Elia sul Carmelo (3 Re, 18, 30-39); in tal modo, Sant’Elia veniva identifica-
to come un luogo di ortodossia e ortoprassi, esemplificando così il precetto 
monastico della vita regolare come lotta spirituale40. Nel transetto sud, per il 
tramite dell’unione tra le vitae di Anastasio e della sua raffigurazione in cielo 
da un lato e la liturgia attuata presso il suo altare dall’altro, la coeva comunità 
monastica veniva idealmente collegata a quella concepita da Gregorio nei suoi 
Dialogi e costituiva così un potente strumento attraverso cui definire l’iden-
tità religiosa locale41. Il ciclo dell’Apocalisse raffigura poi la riformulazione di 
un testo che, durante i sette secoli precedenti, era stato trattato unicamente 
in maniera allegorica, e offre in tal modo una raffinata lettura della Donna 
vestita di sole (Ap. 12), interpretata come la Sponsa/Ecclesia del Cantico dei 
Cantici. Un messaggio questo, di tipo escatologico, ecclesiologico e (come ve-
dremo in seguito) politico, che avrebbe trovato la sua piena realizzazione poco 
più di un decennio dopo nell’abside di Santa Maria in Trastevere42.

Come accennato, quest’opera non ricopriva solo un significato monastico 
o ecclesiologico ma assumeva anche implicazioni di tipo politico. Se si data 
infatti l’esecuzione degli affreschi di Sant’Elia agli inizi del terzo decennio 
del secolo XII, la sua erezione e il suo programma decorativo sono contem-
poranei alla diffusione del fenomeno crociato nel Mediterraneo orientale e 
occidentale, al costante e laborioso processo di riforma ecclesiastica inaugu-

39  Carpegna Falconieri, Popes through the Looking Glass; Perchuk, Anacletus II.
40  Eph 6: 11-17; 2 Tim 2: 3-5; Prologo della Regola di san Benedetto. Si vedano: Rosenwein, 
Feudal War; Smith, Saints; Carpegna Falconieri, La vita monastica.
41  Perchuk, Multisensory Memories.
42  Riccioni, The Word in the Image; Kinney, Communication in a Visual Mode.



245

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

rato circa settant’anni prima, e come già accennato alla fine della lotta per le 
investiture. La venerazione per Anastasio collega, poi, il monastero di Sant’E-
lia a Gregorio Magno e alla conversione della penisola italiana alla cristianità 
e alla Chiesa di Roma. L’accento posto sull’ortodossia e sull’ortoprassi come 
fonti di ispirazione dell’altare di Elia si riferisce, quindi, non solo alla pratica 
monastica ed ecclesiologica, ma anche alla lotta della Chiesa contro i nemici 
esterni (l’Islam) e interni (simoniaci, nicolaiti, antipapi, imperatori)43. Gli af-
freschi dell’Apocalisse, allo stesso modo, si confrontano e si intrecciano con la 
letteratura che dibatteva sulla lotta per le investiture, sia che si tratti dei toni 
stridenti di Bonizo, vescovo della vicina Sutri, sia che si tratti delle sporadiche 
e sommesse critiche insite nell’esegesi scritturistica di Bruno di Segni44.

Questa oscillazione tra ecclesiologia, escatologia e politica si ravvisa an-
cor più attraverso il contenuto dei filatteri sorretti dai profeti nel transetto 
meridionale. Al riguardo saranno sufficienti tre esempi. La figura di Geremia, 
situata sulla parete orientale sopra l’altare di Anastasio, sostiene un cartiglio 
contenente un passo, oggi lacunoso, del profeta Ezechiele (nei seguenti stral-
ci, le parti in corsivo indicano il probabile contenuto delle epigrafi): «Idcir-
co unumquemque iuxta vias suas iudicabo, domus Israel, ait Dominus Deus. 
Convertimini et agite paenitentiam ab omnibus iniquitatibus vestris, et non 
erit vobis in ruinam iniquitas» (Ez. 18, 30)45. Amos è, invece, la prima figura 
presente sulla parete meridionale. Il testo che reca, posizionato esattamente 
sopra l’immagine di apertura del ciclo dell’Apocalisse, recita: «Haec ostendit 
mihi Dominus Deus, et ecce vocabat iudicium ad ignem Dominus Deus, et 
devoravit abyssum multam, et comedit simul partem» (Am. 7, 4)46 (Fig. 13). 
L’ultima figura sulla parete sud non è un profeta ma il re Samuele, che espone 
il passo: «Et ait Samuel, numquid vult Dominus holocausta aut victimas, et 
non potius ut oboediatur voci Domini? Melior est enim oboedientia quam vi-
ctimae, et auscultare magis quam offerre adipem arietum» (1 Sam. 15, 22)47. 
Obbedienza, penitenza, giudizio divino: questi temi erano al centro del pro-
getto di riforma ecclesiastica e il passo tratto dal libro di Samuele appare in-
fatti sul frontespizio del primo libro dei Re della Bibbia di Santa Cecilia48, una 
delle bibbie atlantiche prodotte a Roma verso la fine del secolo XI come parte 
di un processo di standardizzazione dei testi biblici49. I temi erano eviden-
ziati, poi, dalla presenza di bacula che le figure sorreggono sulle spalle, cioè 

43  Si veda Derbes, Crusading Ideology.
44  Perchuk, The Medieval Monastery, cap. 6.
45  «[---]QVIT[..] / VRIS»: Miglio, Castel Sant’Elia, p. 30, no. 9.8.
46  «DNS VO / CAVIT / IVDICI / VM AD /IGNE ET / DEVORA / BIT AD / VERSVS / MVLTA» 
(ibidem). 
47  Questo testo era visibile almeno fino al 1975 ma è andato perduto entro il 1999 poiché Luisa 
Miglio durante un sopralluogo rilevava la presenza soltanto della seguente scrittura: «[---] OR 
[---] SCVLTARE MAGIS» (ibidem).
48  Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Barb. lat. 587.
49  Yawn, The Italian Giant Bibles; Paniccia, I cantieri della Bibbia, p. 170 ha evidenziato la 
particolare selezione dei testi iscritti all’interno dei cartigli sostenuti dai profeti miniati nella 
Bibbia di Santa Cecilia (ante 1097) che espongono brani veterotestamentari adatti a veicolare 



246

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

di verghe che, nei testi monastici, evocano il potere di correzione assegnato 
all’abate dalla regola di san Benedetto, che includeva anche, qualora fosse ne-
cessaria, la punizione tramite pene corporali50.

Considerata la complessità dell’immaginario evocato, questo programma 
iconografico rivela anche una regia di intelligenza raffinata, capace di lasciar 
emergere contemporaneamente più letture all’interno di un unico registro 
figurativo (letture talora destinate a pubblici diversi), nonché desiderosa di 
sfruttare questi strumenti per produrre nuove interpretazioni della Scrittura; 
un fenomeno che Herbert Kessler ha identificato come un marchio di fabbrica 
di una «Gregorian reform theory of art»51. Inoltre, questo processo è stato 
considerato da Suzanne Lewis e Natasha O’Hear come “esegesi visiva”52, una 
definizione che ben si attaglia ai cicli iconografici di Sant’Elia, in particolare a 
quelle parti raffiguranti Elia e i figli di Giacobbe nel transetto settentrionale e 
nella sequenza dell’Apocalisse. 

È opportuno, ora, tornare a Bruno di Segni poiché è nella sua riflessione 
nel Liber Sententiae, relativa alle funzioni che doveva avere la decorazione di 
una chiesa, che Kessler ha individuato una delle prove testuali che suffragano 
questo approccio interpretativo53. Sia nel presentare l’Apocalisse quale testo 
dispiegato in modo sequenziale e leggibile in maniera ecclesiologica o stori-
co-escatologica, sia nel proporre un’esegesi specifica della Donna vestita di 
sole (Ap. 12) quale Sponsa/Ecclesia, la sequenza di Sant’Elia si inserisce age-
volmente nell’approccio esegetico e negli interessi propri di Bruno di Segni54 
(Fig. 14). Ovviamente, non si intende qui suggerire che Bruno sia stato l’ispi-
ratore (concepteur55) delle pitture di Sant’Elia; l’anziano vescovo e cardinale 
infatti era deceduto pochi mesi dopo il primo Concilio Lateranense, ovvero 
proprio nel momento in cui la chiesa iniziava a essere costruita e decorata. 
Tuttavia tale interpretazione può certamente essere un indicatore del milieu 
intellettuale all’interno del quale Bovo si era formato e aveva vissuto.

È opportuno, ora, soffermarsi brevemente proprio su quest’ultimo aspet-
to. Durante la fase iniziale delle ricerche che qui si presentano, ero giunta a 
presumere che Bovo non avesse ricevuto la sua educazione a Roma, essendo 
l’Urbe considerata un punto di riferimento ecclesiale piuttosto che intellettua-
le (almeno nella tradizione storiografica anglosassone). Sappiamo, ad esem-
pio, che alcuni illustri romani del periodo, come l’ambizioso Pietro Pierleoni 

un messaggio “riformato”. Tale episodio testuale e figurativo sembra analogo a quello che si 
manifesta nei cartigli monumentali di Sant’Elia.
50  Regola di san Benedetto, 2; Hillner, Monks and Children.
51  Kessler, A Gregorian Reform Theory of Art?; si veda anche Zchomelidse, Das Bild im Busch.
52  Lewis, Reading Images; Berdini, The Religious Art; O’Hear, Contrasting Images; Emmer-
son, Apocalypse Illuminated.
53  Kessler, A Gregorian Reform Theory of Art? Secondo Kessler, l’altro testo chiave consiste 
nella lettera di Pier Damiani a Desiderio relativa alla misteriosa tradizione romana di rappre-
sentare Paolo, e non Pietro, alla destra di Cristo nelle composizioni absidali raffiguranti la Tra-
ditio legis.
54  Bruno di Segni, Expositio in Apocalypsim.
55  Brenk, Le texte.



247

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

– futuro Anacleto II –, studiarono in luoghi diversi da Roma; e che altre per-
sonalità, fossero essi papi, cardinali o coloro che ricoprivano incarichi meno 
prestigiosi in curia, si erano formate a Parigi, Cluny o Montecassino. Bovo si 
potrebbe inserire perfettamente in questa categoria: una sua permanenza a 
Montecassino resta un’ipotesi piuttosto plausibile. È in questo luogo del resto 
che Bruno di Segni soggiornò prima come monaco (1099-1107) e poi come 
abate (1107-1111). La sua presenza in questi anni troverebbe corrisponden-
za con quella di un novizio – in questo caso il nostro Bovo – nato intorno 
al 1080/1090; la biblioteca di Montecassino, inoltre, era una delle poche che 
plausibilmente avrebbe potuto conservare una copia del De Triumphis Christi 
di Flodoardo di Reims.

C’è però un’altra possibilità: Bovo potrebbe aver ricevuto la sua educa-
zione a Roma, forse come chierico, prima di consacrarsi alla vita monastica. 
Sono noti, infatti, numerosi esempi di quanto le mura del chiostro fossero 
permeabili alla fine del secolo XI e agli inizi del secolo XII: Vittore III (1086-
1087) e Gelasio II (1118-1119) erano abati di Montecassino al momento della 
loro elevazione al soglio di Pietro e, come ricordato in precedenza, lo stesso 
Bruno di Segni si era ritirato per nove anni nell’abbazia benedettina, lascian-
do l’episcopato, prima di essere richiamato ai suoi doveri di vescovo da Pa-
squale II. Occorre poi considerare che il livello di alfabetizzazione presente 
tra il clero di Roma alla fine del secolo XI costituiva un grave problema a cui 
dover porre rimedio: questo si comprende, per esempio, tramite la prefazione 
composta da Attone, arcivescovo di Milano e cardinale di San Marco a Roma, 
nel suo nuovo breviarium a uso romano56. Una motivazione simile è offerta 
inoltre da Bruno di Segni nella prefazione a molte delle sue opere esegeti-
che; egli scriveva, infatti, su richiesta di coloro che intendevano aggiornarsi 
sui commentari alle Scritture al fine di individuare temi che fossero rilevanti 
per il loro tempo. Questo «making of a discursive community in Gregorian 
Rome», per usare le parole di William L. North, si tradusse in una trasfor-
mazione del sistema educativo del clero romano, che avvenne nello stesso pe-
riodo in cui Bovo si affacciava all’età adulta. Sono convinta che il concepteur 
di Sant’Elia fu Bovo, non Bruno di Segni, ma è molto probabile che l’abate 
conoscesse Bruno; egli potrebbe esser stato uno di quei fratres desiderosi di 
ricevere un’adeguata educazione alle Sacre Scritture a cui il vescovo indiriz-
zava la sua opera esegetica57.

Arriviamo dunque a svelare ciò che si cela dietro il nome di Bovo: un com-
mittente monastico di formazione intellettuale elevata, inviato probabilmente 
dallo stesso papa Callisto II da Roma al confine dei domini pontifici con il 
chiaro compito di contrassegnare questo territorio con i tratti della romanità 
attraverso l’architettura, l’arte e i temi della riforma monastica. I tradiziona-
li dati biografici di Bovo che ci sono stati trasmessi, presi isolatamente, non 

56  North, Reforming Readers.
57  Ibidem.



248

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

avrebbero mai permesso di arrivare a questa consapevolezza; al contrario, 
ci si è trovati nelle condizioni di dover ricostruire un genere di vita del tut-
to differente da quelle di tipo più tradizionale. E qui, una precisazione, anzi 
una confessione, metodologica: dobbiamo tener conto che il nostro “Bovo”, in 
realtà, potrebbe essere meno una persona specifica attestata da dati anagrafi-
ci che non un’“intelligenza patronale” a cui abbiamo assegnato questo nome, 
forse solo per convenienza58.

Una considerazione finale: in passato gli storici dell’arte hanno spesso 
frettolosamente considerato provinciali e derivative chiese come Sant’Elia, la 
cui importanza si limitava a ciò che esse potevano testimoniare – in virtù 
di un processo di imitazione – di altri luoghi più significativi. Nel suggerire 
il coinvolgimento di un settore più ampio della società medievale all’inter-
no di queste committenze “periferiche”, forse tali riflessioni su Bovo possono 
aiutare a ricondurre il Lazio settentrionale al di fuori della sua posizione di 
secondo piano; posizione che, in realtà, è stata causata più dal contesto socio-
politico moderno che non da quello di età medievale.

58  Crow, The Intelligence of Art.



249

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[17]

Fig. 1.  Il monasterium Sancti Heliae, Castel Sant’Elia. Veduta da ovest: sotto, la 
chiesa di Sant’Elia; sopra, la cappella di San Michele Arcangelo.

Figure

Tutte le immagini sono di proprietà dell’autrice tranne dove specificato diversamente.



250

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[18]

Fig. 3.  Chiesa di Sant’Elia. Firma degli artisti Iohannes, Stefanus e Nicolaus nella conca absidale.

Fig. 2.  Chiesa di Sant’Elia. Panoramica dell’abside e del transetto, visto da nord-ovest.



251

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[19]

Fig. 4.  Cappella di San Michele Arcangelo, Castel Sant’Elia. Iscrizione dedicatoria dell’abate Bovo.

Fig. 5.  Chiesa di Sant’Elia. Distico elegiaco inciso nell’architrave sopra l’entrata della cripta.



252

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[20]

Fig. 6.  Chiesa di Sant’Elia. Lapide medievale con iscrizione (ora perduta). Roma, Sopr. Beni 
artistici e storici per il Lazio, Gab. Fot. Neg. nr. 33402. Per gentile concessione della Direzione 
Regionale Musei Lazio – Archivio Fotografico.



253

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[21]

Fig. 7.  Chiesa di Sant’Elia. Raffigurazione di Bovo nell’emiciclo absidale.



254

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[22]

Fig. 8.  Chiesa di Sant’Elia. Insieme dell’abside, a illustrare le relazioni tra l’altare, il ciborio e 
gli affreschi.



255

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[23]

Fig. 9.  Chiesa di Sant’Elia. Affresco nella conca absidale.

Fig. 10.  Chiesa di San Giovanni, Magliano Romano. La figura di Righetto, già nella Grotta degli 
Angeli.



256

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[24]

Fig. 11.  Mappa delle località discusse nel testo. © Julian Wiggins.



257

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[25]

Fig. 12.  Costantino Caetani [Constantinus Caietanus], incisione della Cappella di San Nicola, 
palazzo del Laterano, in Pandulphus Pisanus, Sanctiss. d.n. Gelasii papae II. sacri montis Ca-
sini monachi, ex caietanis vrbis Caietae dvcibvs, Campaniae principibvs. vita, a cura di C. Cae-
tani, Roma 1638), p. 136 bis. IC6 G1193 638p. Houghton Library, Harvard University. Houghton 
Library, su concessione.



258

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[26]

Fig. 13.  Chiesa di Sant’Elia. Raffigurazioni dei profeti Amos e Giona nel transetto sud.



259

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[27]

Fig. 14.  Chiesa di Sant’Elia. Raffigurazione della Donna vestita di sole (Ap. 12, 1-6) nel transetto sud.



260

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[28]

Opere citate

L’artista medievale, a cura di M.M. Donato, Pisa 2008 («Annali della Scula Normale Superiore 
di Pisa», s. 4, Quaderni 16).

M. Bacci, Pratiche votive e ritratti di donatori nel Medioevo: prospettive comparative, in Me-
dioevo: i committenti, pp. 547-557.

P. Berdini, The Religious Art of Jacopo Bassano. Painting as Visual Exegesis, Cambridge 1997.
A. Bergmeier, The Traditio Legis in Late Antiquity and Its Afterlives in the Middle Ages, in 

«Gesta», 56 (2017), 1, pp. 27-52.
G. Bordi, Laïcs, nobles et parvenus dans la peinture murale à Rome, du VIIIe au XIIe siècle, in 

«Les cahiers de Saint-Michel de Cuxa», 47 (2016), pp. 37-44.
B. Brenk, Le texte et l’image dans la vie des saints au Moyen Âge: rôle du concepteur et rôle du 

peintre, in Texte et image. Actes du Colloque international de Chantilly (Chantilly, 13-14 
octobre 1982), Paris 1984, pp. 31-39.

S. Brunonis Astensis abbatis Montis Casini et episcopi signiensium Expositio in Apocalypsim, 
in Patrologia latina, 165, Paris 1854, coll. 603-736.

T. di Carpegna Falconieri, Popes through the Looking Glass, or ‘Ceci n’est pas un pape’, in 
Framing Clement III, (Anti)Pope, pp. 121-136.

T. di Carpegna Falconieri, Le trasformazioni onomastiche e antroponimiche dei ceti dominan-
ti a Roma nei secoli X-XII, in «Mélanges de l’École française de Rome. Moyen-Âge», 106 
(1994), 2, pp. 595-640.

T. di Carpegna Falconieri, La vita monastica come modello condiviso o contestato per la rifor-
ma della Chiesa (metà XI-XII secolo), in Ingenita curiositas. Studi sull’Italia medievale 
per Giovanni Vitolo, a cura di B. Figliuolo, R. Di Meglio, A. Ambrosio, Battipaglia 2018, I, 
pp. 371-383.

J. Caskey, Whodunnit? Patronage, the Canon, and the Problematics of Agency in Romanesque 
and Gothic Art, in A Companion to Medieval Art: Romanesque and Gothic in Northern 
Europe, a cura di C. Rudolph, Malden 2006, pp. 193-212.

E. Castelnuovo, I volti dell’artista medievale. Molte domande, poche risposte, in L’artista me-
dievale, pp. 3-10.

P.C. Claussen, Autorschaft als Egotrip im 12. Jahrhundert?, in Künstler Signaturen von der 
Antike bis zur Gegenwart, a cura di N. Hegener, Peterberg 2013, pp. 76-89.

P.C. Claussen, Magistri doctissimi romani: die romischen Marmorkunstler des Mittelalters, 
Stuttgart 1987 (Corpus cosmatorum, 1; Forschungen zur Kunstgeschichte und christlichen 
Archäologie, 14).

P.C. Claussen, Perché non tante facciate come quella di Civita Castellana? Identità e rivalità 
– periferia e centro, in La cattedrale cosmatesca di Civita Castellana, Atti del Convegno 
internazionale di studi (Civita Castellana, 18-19 settembre 2010), a cura di L. Creti, Roma 
2012, pp. 221-230.

R. Cormack, ‘Faceless Icons’. The Problems of Patronage in Byzantine Art, in Patronage, Power, 
and Agency in Medieval Art, a cura di C. Hourihane, University Park 2006, pp. 194-205.

T. Crow, The Intelligence of Art, Chapel Hill 1999.
A. Derbes, Crusading Ideology and the Frescoes of Santa Maria in Cosmedin, in «The Art Bul-

letin», 77 (1995), pp. 460-478.
A. Dietl, Die Sprache der Signatur. Die mittelalterlichen Künstlerinschriften Italiens, 4 vol., 

Berlin-München 2009 (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Institutes in 
Florenz, Max-Planck-Institut, 4:6).

M.M. Donato, Il progetto ‘Opere firmate nell’arte italiana / Medioevo’: ragioni, linee, strumen-
ti. Prima presentazione, in L’artista medievale, pp. 365-400.

R.K. Emmerson, Apocalypse Illuminated. The Visual Exegesis of Revelation in Medieval Illus-
trated Manuscripts, University Park 2018.

Flodoardi canonici Remensis Opuscula metrica: Invocatio, De triumphis Christi sanctorum-
que Palaestinae, De triumphis Christi Antiochae gestis, De Christi triumphis apud Ita-
liam, in Patrologia latina, 135, Paris 1863, coll. 491-886.

Framing Clement III, (Anti)Pope, 1080-1100, a cura di U. Longo, L.E. Yawn, in «Reti Medievali 
Rivista», 13 (2012), 1.

F. Gandolfo, Il ritratto del committente, in L’artista medievale, pp. 69-77.
F. Gandolfo, Il ritratto di committenza nella Roma Medievale, Roma 2004 (Unione Internazio-

nale degli Istituti di Archeologia Storia e Storia dell’Arte in Roma, Conferenze, 20).



261

«Bovo famulus Dei». Alla ricerca dell’uomo dietro il nome

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[29]

D. Glass, Studies on Cosmatesque Pavements, Oxford 1980 (B.A.R. International Series, 82).
J. Hillner, Monks and Children. Corporeal Punishment in Late Antiquity, in «European Review 

of History - Revue européene d’histoire», 16 (2009), 6, pp. 773-791.
P. Hoegger, Die Fresken in der Ehemaligen Abteikirche S. Elia bei Nepi: ein Beitrag zur roma-

nischen Wandmalerei Roms und seiner Umgebung, Frauenfeld 1975.
E. Hubert, Évolution générale de l’anthroponymie masculine à Rome du Xe au XIIIe siècle, in 

«Mélanges de l’École française de Rome. Moyen-Âge», 106 (1994), 2, pp. 573-594.
P.C. Jacobsen, Flodoard von Reims: sein Leben und seine Dichtung «De triumphis Christi», 

Leiden 1978 (Mittellateinische Studien und Texte, 10).
H.L. Kessler, A Gregorian Reform Theory of Art?, in Roma e la Riforma Gregoriana: tradizioni 

e innovazioni artistiche (XI-XII secolo), a cura di S. Romano, J. Enckell Julliard, Roma 
2007 (Études lausannoises d’histoire de l’art, 5), pp. 25-48.

D. Kinney, Communication in a Visual Mode: Papal Apse Mosaics, in The Papacy and Commu-
nication in the Central Middle Ages, a cura di I. Fonnesberg-Schmidt, W. Kynan-Wilson, 
G. Oppits-Trotman, E.L. Christensen, in «Journal of Medieval History», 44 (2018), 3, pp. 
311-332.

Die Klostergemeinschaft von Fulda im früheren Mittelalter, a cura di K. Schmid, München 
1978 (Münsterische Mittelalter-Schriften, 8).

D. Kottmann, Die Datierung der romanischen Wandmalereien von Castel Sant’Elia: zum 
Stand der Forschung, in Zeiten-Sprünge. Aspekte von Raum und Zeit in der Kunst vom 
Mittelalter bis zur Gegenwart. Studien zu Ehren von Peter K. Klein zum 65. Geburtstag, a 
cura di N. Hille, M.E. Müller, Regensburg 2007, pp. 11-27.

S. Lewis, Reading Images. Narrative Discourse and Reception in the Thirteenth-Century Illu-
minated Apocalypse, New York 1995.

Medioevo: i committenti, Atti del Convegno internazionale di studi (Parma, 21-26 settembre 
2010), a cura di A.C. Quintavalle, Milano 2011.

L. Miglio, Castel Sant’Elia, in Inscriptiones Medii Aevi Italiae (saec. VI-XII). Lazio-Viterbo, I, a 
cura di L. Cimarra, Spoleto 2002, pp. 19-21.

M.-T. Morlet, Les noms de personne sur le territoire de l’ancienne Gaule du VIe au XIIe siècle, I, 
Les noms issus du germanique continental et le creations gallo-germaniques, Paris 1971.

F. Newton, The Scriptorium and Library at Montecassino, 1058-1105, Cambridge 1999 (Cam-
bridge Studies in Palaeography and Codicology, 7).

W.L. North, In the Shadows of Reform. Exegesis and the Formation of a Clerical Elite in the 
Works of Bruno, Bishop of Segni (1078/9-1123), Tesi di dottorato, University of California, 
Berkeley 1998.

W.L. North, Reforming Readers, Reforming Texts. The Making of Discursive Community in Gre-
gorian Rome, in Urban Developments of Late Antique and Medieval Rome: Revising the 
Narrative of Renewal, a cura di G. Kalas, A. van Dijk, Amsterdam (in corso di pubblicazione).

N. O’Hear, Contrasting Images of the Book of Revelation in Late Medieval and Early Modern 
Art: a Case Study in Visual Exegesis, Oxford 2011.

C. Paniccia, I cantieri della Bibbia. Pittura e miniatura: il dialogo tra libro e parete in Italia 
centro-meridionale (secoli XI-XIII), Roma 2019.

A.L. Perchuk, Anacletus II, the Pierleoni, and the Rebuilding of Rome, ca. 1070-1150, in «Archi-
vio della Società romana di storia patria», 141 (2018), pp. 35-56.

A.L. Perchuk, The Medieval Monastery of Saint Elijah: a History in Paint and Stone, Turnhout 
(in corso di pubblicazione) (Studies in the Visual Cultures of the Middle Ages, 17).

A.L. Perchuk, Multisensory Memories and Monastic Identity at Sant’Elia near Nepi (VT), in 
«California Italian Studies» 6 (2016), 1, pp. 1-23.

A.L. Perchuk, Schismatic (Re)Visions. S. Elia near Nepi and S. Maria in Trastevere in Rome, 
1120-43, in «Gesta», 55 (2016), 2, pp. 179-212.

J. Poeschke, Der römische Kirchenbau des 12. Jahrhunderts und das Datum der Fresken von 
Castel Sant’Elia, in «Römisches Jahrbuch für Kunstgeschichte», 23-24 (1988), pp. 1-28.

S. Riccioni, The Word in the Image: an Epiconographic Analysis of Mosaics of the Reform in 
Rome, in Inscriptions in Liturgical Spaces, a cura di K.B. Aavitsland, T.K. Seim, in «Acta 
ad archaeologiam et artium historiam pertinentia», 24, n.s. 10 (2011), pp. 85-137.

E. Roberts, Flodoard of Rheims and the Writing of History in the Tenth Century, Cambridge 
2019 (Cambridge Studies in Medieval Life and Thought, 113).

S. Romano, Riforma e tradizione, 1050-1198, Milano 2006 (La pittura medievale a Roma, 312-
1431, a cura di M. Andaloro, S. Romano, 4).



262

Alison Locke Perchuk

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[30]

B.H. Rosenwein, Feudal War and Monastic Peace. Cluniac Liturgy as Ritual Aggression, in 
«Viator», 2 (1971), pp. 129-157.

G. Savio, Monumenta Onomastica Romana Medii Aevi (X-XII s.), 1, Roma 1999.
E.M. Schoolman, Aristocracies in Early Medieval Italy, ca. 500-1000 CE, in «History Com-

pass», 16 (2018), pp. 1-13.
K.A. Smith, Saints in Shining Armor. Martial Asceticism and Masculine Models of Sanctity, ca. 

1050-1250, in «Speculum», 83 (2008), 3, pp. 572-602.
E. Tagliaferri, Il donatore nell’iconografia e nelle iscrizioni degli affreschi laziali tra XI e XIII 

secolo: una spia della rinascita della società laica, in «Iconographica», 7 (2008), pp. 44-57.
E. Tagliaferri, Laïcs, nobles et parvenus dans la peinture murale du Latium, du VIIIe au XIIe 

siècle, in «Les cahiers de Saint-Michel de Cuxa», 47 (2016), pp. 45-50.
G. Vasari, Le vite de’ più eccellenti architetti, pittori, et scultori italiani, da Cimabue insino a’ 

tempi nostri: descritte in lingua Toscana, da Giorgio Vasari pittore Aretino. Con una sua 
vtile & necessaria introduzzione a le arti loro, Firenze 1550.

Das Verbrüderungsbuch der Abtei Reichenau, a cura di J. Autenrieth, D. Geuenich, K. Schmid, 
Hannover 1979 (MGH, Libri memoriales et necrologia, n.s. 1).

C. Wickham, Roma medievale. Crisi e stabilità di una città, 900-1150, Roma 2013 (ed. or. 
Oxford 2015). 

L.E. Yawn, Clement’s New Clothes. The Destruction of Old San Clemente in Rome, the Elev-
enth-Century Frescoes, and the Cult of (Anti)Pope Clement III, in Framing Clement III, 
(Anti)Pope, 1, pp. 175-208.

L.E. Yawn, The Italian Giant Bibles, in The Practice of the Bible in the Middle Ages. Production, 
Reception and Performance in Western Christianity, a cura di S. Boynton, D.J. Reilly, New 
York 2011, pp. 126-156.

N. Zchomelidse, Das Bild im Busch: zu Theorie und Ikonographie der alttestamentlichen Got-
tesvision im Mittelalter, in Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren: zur Korrelation von Text 
und Bild im Wirkungskreis der Bibel, a cura di B. Janowski, N. Zchomelidse, Stuttgart 
2003, pp. 165-189.

Alison Locke Perchuk
California State University Channel Islands
alison.perchuk@csuci.edu



263Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

L’imperatore Ludovico il Bavaro  
e le scomuniche pontificie. 

Uno scontro di strategie comunicative?*

di Eva Schlotheuber

Lo scontro dell’imperatore Ludovico il Bavaro con la curia papale nel XIV secolo ebbe un grande 
impatto storico. Tuttavia, furono storicamente efficaci non solo le prese di posizione politiche, 
giuridiche o teologiche, ma anche la loro comunicazione pubblica, oggetto di questo articolo. 
Quest’ultima fu alimentata sia dalle decisioni dei potenti sia dall’accettazione dei governati. Per 
cogliere la dinamica di questi processi di negoziazione, l’approccio metodologico della “gover-
nance multilivello” è particolarmente adatto. Nel processo comunicativo di questa controversia, 
nella quale il Papa e l’Imperatore lottano con tutti i mezzi per il predominio nella sfera pubblica 
quanto all’interpretazione dei fatti, si possono elaborare cinque diversi livelli di escalation, che 
portarono a una svolta storica nella relazione tra i due poteri.

The struggles of Emperor Louis the Bavarian with the papal curia in the 14th century had great 
historical impact. However, it was not only the political, legal or theological positions that were 
historically effective, but to the same extent their public communication, which is the focus of 
this article. It was fed by both the decisions of the powerful and the acceptance of the ruled. 
In order to capture the dynamics of these negotiation processes, the methodological approach 
of “multi-level governance” lends itself particularly well. In the communicative process of this 
dispute, in which the Pope and the Emperor struggle by all means for dominance in the public 
sphere regarding the interpretation of facts, five different levels of escalation can be worked out, 
which led to a historical turning point in the relationship between the two powers.

Medioevo; secolo XIV; Ludovico il Bavaro; discorso pubblico/comunicazione pubblica; Curia 
pontificia; livelli di escalation; scomunica.

Middle Ages; 14th century; Louis the Bavarian; public discourse/public communication; Papal 
Curia; levels of escalation; excommunication.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
DOI: 10.6093/1593-2214/8229

*  Il contributo ha le sue radici in una conferenza tenuta nell’ambito dell’iniziativa internatio-
nalization@home dell’Università degli Studi di Pavia. Tra i suoi obiettivi c’è anche quello di 
fornire un bilancio della ricerca tedesca sull’argomento. Ringrazio di cuore Roberta Ribotta 
(Göttingen) per la traduzione, Luca Foti per i preziosi commenti e soprattutto Daniela Rando 
per la revisione finale del testo e il suo grande sostegno.



264

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

La legittimazione e l’accesso al potere secolare, che nelle moderne demo-
crazie avviene per elezione, sono sempre stati una questione centrale per tutte 
le società. La contestazione della legittimità di una elezione, come è avvenuto 
in occasione delle elezioni presidenziali statunitensi del 3 novembre 2020, 
non è pertanto un fenomeno esclusivo del XXI secolo ma, al contrario, ha una 
lunga storia alle spalle. 

Le controversie trecentesche tra Ludovico il Bavaro e i papi si rivelarono 
decisive per l’evoluzione delle strutture politico-istituzionali dell’Europa me-
dievale, e soprattutto per il rapporto tra il papato e l’impero. Questo contra-
sto, che può essere definito una lotta per la sopravvivenza, ha sollecitato in-
numerevoli riflessioni sul piano filosofico, sociale e politico-teorico, da Dante 
(† 1321) a Guglielmo di Ockham († 1347), da Egidio Romano († 1316) a Marsi-
lio da Padova († 1342-1343), per citare solo alcuni di quanti intervennero in 
quel dibattito1. Ma come conseguenza del conflitto con la Curia avignonese, la 
struttura istituzionale del Sacro Romano Impero si consolidò e si sviluppò in 
direzione di una concezione “laica” dello stato. 

I diversi livelli del conflitto possono essere esaminati avvalendosi dell’ap-
proccio, mutuato dalla sociologia, della “governance multilivello”, che si con-
centra, oltre che sulle decisioni dei potenti, sull’accettazione dei governati. 
Tale metodo mostra la sua efficacia se si esaminano da prospettive diverse i 
processi di comunicazione in occasione della scomunica di Ludovico di Ba-
viera2. 

Il primo paragrafo di questo lavoro ha una funzione semplicemente intro-
duttiva, quella di proporre una rapida ricostruzione della situazione politica 
dopo la morte dell’imperatore Enrico VII di Lussemburgo e dopo la duplice 
elezione nel 1314 di Ludovico di Wittelsbach e di Federico d’Asburgo (che sfo-
ciò nell’insanabile contrasto risolto nel 1322). Ma è nella seconda parte del 
contributo, quella principale, che si tenterà di mettere a fuoco le varie tappe 
dell’escalation della lotta tra Ludovico il Bavaro e la Curia, e soprattutto la 
strategia comunicativa adottata dal pontefice in tale conflitto.

1.1.  Gli aspiranti al trono: il lussemburghese Giovanni di Boemia, Ludovico 
il Bavaro di Wittelsbach e Federico il Bello d’Asburgo

Con la morte prematura di Enrico VII nel 1313, non solo l’impero ma an-
che la nascente dinastia lussemburghese entrarono in crisi. Tre famiglie si 
contesero da quel momento in poi la carica di re dei Romani e futuro impe-
ratore: i Lussemburgo, gli Asburgo e i Wittelsbach3. Poteva sembrare favore-

1  Briguglia, Marsile de Padoue; Godthardt, Marsilius von Padua; Lauriello, Church and State; 
Miethke, Die Entwicklung politischer Theorie, pp. 33-57; Falkeid, The Avignon Papacy; Lee, 
Humanism. 
2  Botzem, Die Dynamik des Governance-Ansatzes, pp. 9-26; Europäische Governance.
3  Menzel, Die Zeit der Entwürfe; Hoensch, Die Luxemburger.



265

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

vole la posizione dei Lussemburgo: il figlio dell’imperatore Enrico, Giovanni 
di Lussemburgo, aveva ottenuto la corona di Boemia tramite matrimonio, e 
aveva allora 17 anni4; l’arcivescovo di Treviri Baldovino era il più anziano del-
la casata e fu proprio grazie a lui che l’influenza politica della famiglia si man-
tenne negli anni a seguire5. 

L’accesso alla dignità regia era nelle mani dei sette principi elettori6; que-
sto ristretto collegio si era definito alla fine del Duecento7 ed era composto da 
tre elettori ecclesiastici (gli arcivescovi di Magonza, Treviri e Colonia), e da 
quattro elettori laici (il conte palatino del Reno, il duca di Sassonia, il marche-
se di Brandeburgo e il re di Boemia). Spettava quindi loro creare nuove basi 
per la nomina del successore di Enrico VII. E, tuttavia, prima della bolla d’oro 
del 1356 non era ancora chiaro a quale membro o ramo della famiglia degli 
elettori laici, in caso di divisione ereditaria del territorio, spettasse l’esercizio 
del diritto elettorale; e inoltre nel 1313 nella cerchia dei principi elettori si 
nutrivano alcune riserve, riguardo sia alla persona e all’età di Giovanni di 
Boemia sia al fatto che l’implicito riconoscimento del fattore ereditario avreb-
be potuto limitare la loro capacità d’influenza. Di conseguenza nell’estate del 
1314 gli arcivescovi di Magonza, Colonia e Treviri, quando si resero conto che 
la candidatura di Giovanni era destinata al fallimento, indussero il giovane 
lussemburghese a ritirarla8, con la motivazione ufficiale che era troppo giova-
ne per l’incarico. 

I principi elettori presentarono quindi Ludovico di Wittelsbach come nuo-
vo candidato; ma anche Federico il Bello d’Asburgo avanzò delle pretese9.

1.2.  La doppia elezione del 1314. Ludovico il Bavaro e Federico il Bello

Ludovico, poi chiamato dal papa “il Bavaro”, era nato probabilmente nel-
la primavera del 1282 a Monaco di Baviera10. Il matrimonio dei suoi geni-
tori, Matilde d’Asburgo e Ludovico II dell’Alta Baviera, era stato il risultato 
di un’alleanza Wittelsbach-Asburgo in occasione dell’elezione del primo re 
di Germania (e re dei Romani) appartenente alla casata asburgica, Rodolfo, 
di cui Matilde era la primogenita. Federico d’Asburgo detto il Bello, nato nel 
1289, era figlio di un fratello di Rodolfo, Alberto I, a sua volta re dei Romani 
dal 1298; i due rivali nell’elezione erano quindi strettamente imparentati, in 
quanto cugini11. 

4  Pauly, Traum, pp. 549-579; Pauly, Johann der Blinde.
5  Balduin von Luxemburg.
6  Schulte, Die Goldene Bulle, pp. 484-489. 
7  Erkens, Anmerkungen zu einer neuen Theorie, pp. 376-381.
8  Pauly, Traum, pp. 549-579.
9  Menzel, Ludwig der Bayer, pp. 293-407.
10  Si veda da ultimo Ludwig der Bayer; Schneidmüller, Kaiser Ludwig IV., pp. 269-392; Kaiser 
Ludwig der Bayer; Thomas, Ludwig der Bayer, pp. 298-337. 
11  Clauss, Ludwig IV. und Friedrich der Schöne, pp. 255-270.



266

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

Matilde d’Asburgo curò che Ludovico ricevesse la sua prima istruzione 
presso la congregazione dei canonici agostiniani di Dießen sul lago di Am-
mersee; in seguito il giovane Wittelsbach fu inviato alla corte degli Asburgo 
a Vienna per un’ulteriore formazione, come era consuetudine a quell’epoca. 
Qui crebbe, sotto gli occhi di Alberto I d’Asburgo, insieme ai cugini Federico 
il Bello e Leopoldo. Tuttavia Ludovico non fu educato al governo di un regno 
e questo si rivelò, nei suoi primi anni, uno svantaggio12: egli non aveva infatti 
alcuna esperienza amministrativa e, nell’organizzare una propria cancelleria, 
non disponeva né di una rete di consulenti e diplomatici né di informazioni 
sufficienti sulle attività delle corti straniere13. 

Alberto I d’Asburgo, da parte sua, nell’autunno del 1306 aveva introdot-
to il figlio Federico il Bello nell’amministrazione del ducato d’Austria. Due 
anni dopo, tuttavia, Alberto fu assassinato da un nipote, Giovanni di Svevia, 
soprannominato il Parricida. Inizialmente, il giovane Federico (neppure ven-
tenne) ebbe qualche difficoltà a consolidare la presenza della sua casata nel 
concerto delle forze politiche dell’impero. E fu forse questo uno dei motivi per 
cui rivendicò la corona reale solo nel 1313, a cinque anni dalla morte del padre 
e dopo la morte di Enrico VII.

I due cugini si trovarono allora in competizione, in quanto concorrenti 
per la corona regia. Il monaco cistercense Giovanni di Viktring, nel Liber cer-
tarum historiarum (c. 1340-1343), narra un episodio abbastanza credibile. 
Ludovico e Federico il Bello, trovandosi di notte, come di consueto, nello stes-
so letto, avrebbero parlato dell’imminente elezione: Federico avrebbe cercato 
di persuadere il cugino a candidarsi al trono regio; Ludovico, dal canto suo, 
avrebbe risposto che le sue risorse erano troppo scarse per quello scopo, ma 
che Federico, ricco e potente, avrebbe potuto ottenere la corona, e lui lo avreb-
be sostenuto14.

In occasione delle trattative per l’elezione del successore di Enrico VII di 
Lussemburgo, Federico il Bello riuscì a convincere l’arcivescovo di Colonia, 
Enrico di Virneburg († 1332), a sostenere la sua candidatura, e la bilancia in-
clinò verso l’Asburgo15. L’arcivescovo di Magonza Pietro di Aspelt, probabil-
mente la personalità più influente fra i principi elettori, voleva però impedire 
a tutti i costi l’elezione dell’Asburgo16 ed organizzò dal canto suo l’elezione del 
giovane Wittelsbach.

12  Fondamentale al riguardo Suckale, Die Hofkunst. 
13  Bansa, Studien zur Kanzlei.
14  «et condicta die Fridericus et Ludwicus conveniunt in Salczpurga, ubi dum cubarent simul in 
uno lecto, de regno est sermo habitus inter eos, ita quod Fridericus Ludewico, ut super hoc in-
tenderet, persuaderet, Ludewicus eciam propter suarum facultatum maciem se non posse inten-
dere responderet, ipse autem dives et potens omnia ad hec spectancia affluencius adimpleret, se 
quoque ad ipsum rebus et persona in eius conplacenciam sedulum exhiberet»: Iohannis abbatis 
Victoriensis Liber, lib. IV (ad annum 1313), p. 52. 
15  Groten, Die Rolle, pp. 181-191; Kurmann, Heinrich II. von Virneburg, pp. 209-228.
16  Kirt, Peter von Aspelt, pp. 63-81.



267

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

 Il 19 dicembre 1314 Federico il Bello fu eletto re a Sachsenhausen da quat-
tro elettori, dei quali solo due erano incontestabilmente legittimati: l’arcive-
scovo di Colonia, Enrico di Virneburg, e Rodolfo, conte palatino del Reno e, 
ironia del destino, fratello maggiore di Ludovico il Bavaro. Due “voci” invece 
erano controverse: Rodolfo, duca di Sassonia-Wittenberg (che rivendicava per 
se stesso il voto elettorale sassone in concorrenza con il membro di un ramo 
collaterale della sua casa, il duca di Sassonia-Lauenburg) ed Enrico VI di Ca-
rinzia, che votò come re di Boemia nonostante tale voto spettasse, in realtà, 
al lussemburghese Giovanni di Boemia17. Ma il giorno seguente, il 20 dicem-
bre, ebbe luogo una seconda elezione. A Francoforte, fu eletto Ludovico, con 
cinque voti: quelli dell’arcivescovo di Magonza, dell’arcivescovo di Treviri, del 
marchese di Brandeburgo, del duca di Sassonia-Lauenburg e di Giovanni re 
di Boemia. Gli ultimi due voti (quelli spettanti al duca di Sassonia e al re di 
Boemia) furono dunque assegnati due volte (il 19 e il 20 dicembre); comunque 
Federico ne raccolse in totale solo quattro, contro i cinque di Ludovico18. 

Ambedue le elezioni erano dunque discutibili: divenne di grande impor-
tanza il giudizio del papa, il quale rivendicava il diritto di dare il proprio as-
senso al re dei Romani eletto, prima che questi potesse legalmente governa-
re. Ludovico il Bavaro e Federico il Bello inviarono entrambi un decretum 
electionis alla sede apostolica19, vacante dopo la morte di Clemente V avve-
nuta nel sud della Francia nell’aprile del 1314. Ma due anni più tardi il nuovo 
papa Giovanni XXII, eletto nell’agosto 1316, non diede l’assenso a nessuno dei 
due eletti. Per la Curia pontificia, il trono di Germania era vacante e, finché 
esso fosse stato considerato tale, il papa avrebbe avuto il diritto di agire come 
vicarius imperii, ossia come amministratore dell’impero20, arrogandosi ampi 
diritti d’intervento. 

Il diritto di ratifica rivendicato dal papa costituiva però una profonda in-
tromissione nella “costituzione” secolare dell’impero: Giovanni XXII sviliva 
le elezioni effettuate dai principi elettori e negava che la loro fosse la procedu-
ra legittima per accedere all’esercizio del potere secolare. 

Gli anni successivi furono dunque dominati dagli scontri tra i due candi-
dati. Benché l’elezione di Ludovico fosse dai più riconosciuta come legittima, 
gli Asburgo disponevano di una base di potere più ampia, e di maggiore di-
sponibilità finanziaria. La questione era quindi ancora aperta quando, nella 
tarda estate del 1322, si combatté vicino a Mühldorf, in Baviera, una delle 

17  Becher, Die Krönung, pp. 11-26; Büttner, Die Doppelwahl, vol. 1, pp. 294-338.
18  Büttner, Rituale, pp. 27-66; Schmoeckel, Canonice electus, pp. 67-104.
19  Constitutiones, 5, n. 94, p. 91 § 5. Schubert, Die deutsche Königswahl, pp. 140-146; Miethke, 
Die päpstliche Kurie, pp. 441-445.
20  Già Clemente V, nella sua bolla Pastoralis cura (1313), così si esprimeva: «Nos tam ex su-
perioritate, quam ad imperium non est dubium nos habere, quam ex potestate, in qua vacante 
imperio imperatori succedimus, et nichilominus ex illius plenitudine potestatis… sententiam 
et processus… de fratrum nostrorum consilio declaramus fuisse ac esse omnino irritos et ina-
nes» (Constitutiones, 4, 2, n. 1166, p. 1213). Si vedano Baethgen, Der Anspruch, pp. 163-164; 
Schlotheuber e Kistner, Kaiser Karl IV., pp. 531-538; Parent, Dans les abysses, pp. 45-51.



268

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

poche battaglie del medioevo che ebbero conseguenze politiche decisive21. Sul 
piano militare gli Asburgo erano di gran lunga superiori al Wittelsbach, ma 
Leopoldo, il fratello di Federico, giunse in ritardo con la sua cavalleria. All’o-
scuro di tale ritardo (Wittelsbach aveva intercettato tutte le lettere indirizzate 
da Leopoldo al fratello e così questi ignorava quando Leopoldo sarebbe arri-
vato), ansioso di combattere, l’Asburgo non volle attendere. Il 28 settembre, 
giorno di san Venceslao, il santo patrono della Boemia, fu scelto come giorno 
per la battaglia decisiva. Mentre Federico il Bello cavalcava sul campo ornato 
di tutte le sue insegne, Ludovico si nascose in una semplice armatura tra i 
suoi cavalieri22. Decisivo fu Giovanni di Boemia, che, avvezzo al combatti-
mento, venne in aiuto di Ludovico il Bavaro. Si trattò una lunga battaglia, e 
quando gli Asburgo verso mezzogiorno dovettero arrendersi, quasi nessuno 
riuscì a fuggire. 

La vittoria fu considerata alla stregua di un giudizio divino: si era palesato 
il diritto del più forte, il Wittelsbach. Quando lo sconfitto Federico gli fu con-
dotto davanti, secondo un cronista Ludovico avrebbe detto: «Cugino mio, non 
ho mai desiderato vedervi tanto quanto oggi», per poi farlo imprigionare nel 
castello di Trausnitz, una reclusione, peraltro, alquanto confortevole23.

Dopo la vittoria a Mühldorf, Ludovico era convinto di disporre finalmen-
te, dopo sette anni di contrasti, del potere regio. In realtà, da quel momento 
egli dovette affrontare un avversario molto più pericoloso, il papa Giovanni 
XXII24, che come si è accennato considerava vacante il trono regio e in quanto 
vicarius imperii si arrogò il diritto di nominare in Italia chi rappresentava 
l’impero. In altre parole, Giovanni XXII colse l’occasione per intervenire di-
rettamente nella politica del potere secolare25. 

In verità, il pontefice aveva un interesse limitato per il territorio dell’im-
pero a nord delle Alpi. Per papa Giovanni il nodo cruciale era piuttosto l’Italia; 
e la residenza ad Avignone, all’ombra della corona francese, aveva diminuito 
di molto l’influenza del pontefice sulla penisola. Con tutti i mezzi Giovanni 
XXII cercò da allora di impedire che Ludovico, in quanto re e poi imperatore, 
potesse affermarsi in Italia limitando l’influenza papale. 

In primo luogo, non riconoscendo la sua legittimità il papa ostacolò la di-
scesa in Italia che Ludovico stava preparando, per far valere il suo diritto alla 
dignità imperiale. In secondo luogo, dopo aver deposto tutti i vicari imperiali 
nominati da Enrico VII durante la sua spedizione italiana, Giovanni XXII no-
minò vicario imperiale di tutta l’Italia il più grande avversario del re tedesco 

21  Murr, Schlacht bei Mühldorf, 1322; Thomas, Ludwig der Bayer, pp. 101-109.
22  Clauss, Ludwig IV., pp. 263-264.
23  Die Chronik des Mathias von Neuenburg, p. 362: «Salutante autem eum Ludevico et dicente: 
‛Avuncule, libenter videmus vos hic’, ille consternatus animo non respondit»; Krieger, Die Hab-
sburger, p. 121. 
24  Thomas, Ludwig der Bayer, pp. 138-140; Parent, Entre rebellion, pp. 145-179; Parent, Dans 
les abysses.
25  Baethgen, Der Anspruch, pp. 163-165.



269

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

nel Regnum italico, il re di Napoli Roberto d’Angiò26. In termini di alleanze, 
gli Angioini in Francia erano schierati dalla parte del re di Napoli contro il re 
romano-tedesco e l’Inghilterra. 

Contro i signori ghibellini italiani (Visconti di Milano, Scaligeri di Verona 
ed Estensi di Ferrara), il papa aveva usato le armi del bando e dell’inquisizio-
ne, e indetto una crociata27. I Visconti e i loro alleati si rivolsero pertanto con 
una richiesta di aiuto al re Ludovico, che inviò in Italia, con una legazione 
armata – modesta ma sufficiente a scongiurare l’attacco pontificio-angioino 
contro Milano – il suo consigliere segreto Bertoldo di Neuffen28. Nel 1324 Gio-
vanni XXII reagì a questo pur modesto tentativo di ingerenza con la sua tipi-
ca durezza: proclamò eretico il Wittelsbach fulminando la scomunica, dalla 
quale il re si sarebbe potuto liberare entro la fine dell’anno solo attraverso una 
completa sottomissione29. Secondo le sue accuse, Ludovico si sarebbe arro-
gato, senza attendere l’assenso del papa, il nome e il titolo di re dei Romani, 
avrebbe esercitato in Italia i diritti imperiali e collaborato con i Visconti, bol-
lati come eretici30. 

Iniziava la lotta aperta. I papi ora dovevano cercare d’imporre in Europa 
la loro lettura dei fatti. Ecco perché sono così interessanti le strategie e le for-
me di comunicazione pontificie degli anni e decenni successivi: analizzeremo 
quindi nel dettaglio, nel secondo paragrafo, i cinque possibili livelli di escala-
tion della controversia. 

2.1.  I processi contro Ludovico il Bavaro: il primo livello di contrasto

Tra il terzo e il quinto decennio del secolo, non fu affatto facile per la Cu-
ria comunicare la propria decisione a proposito dell’“eresia bavarese” (error 
Bavaricus), anche se nulla fu lasciato di intentato31. 

I canali di comunicazione in questa grande controversia sono particolar-
mente rivelatori, poiché non meno di tre papi, con diverse strategie e diversi 
gradi di successo, cercarono di convincere della legittimità dei processi curia-
li tutta la “opinione pubblica” dei ceti dell’impero. 

L’eresia di Ludovico il Bavaro si radicava nella scomunica e nella revo-
ca del potere regio, proclamate il giovedì santo dell’anno 1324 e giustificate 

26  Kelly, The new Solomon.
27  Parent, Dans les abysses de l’infidélité, pp. 158-172, più in particolare, parte 2, cap. 4: sui 
processi per eresia nella Marca di Ancona (1320-1321), pp. 218-227; contro gli Estensi (1321), pp. 
230-236; contro i Visconti (1321-1324), pp. 237-271. Si vedano Brufani, I processi, pp. 167-180; 
per Todi Benedetti, I processi, pp. 691-715.
28  Bertoldo di Neuffen fu quindi scomunicato insieme a Ludovico; Thomas, Ludwig der Bayer, 
pp. 122-137.
29  Constitutiones, 5, n. 788, pp. 392-393; Miethke, Der Kampf Ludwigs des Bayern, p. 55.
30  Constitutiones, 5, n. 792, p. 617; Thomas, Ludwig der Bayer, pp. 172-174 e Jaser, Ecclesia 
maledicens, pp. 374-380.
31  Schlotheuber, Error Bavaricus, pp. 135-151.



270

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

dal papa con la persistente mancanza (dal 1314) del suo assenso all’elezione32. 
Questo mancato assenso divenne problema per Ludovico solo a partire dal 
1322, quando cioè, dopo il suo successo nella lotta alla successione al trono 
imperiale, iniziò a intervenire nell’Italia settentrionale.

Già il 3 ottobre 1322, pochissimi giorni dopo la battaglia di Mühldorf, 
papa Giovanni dichiarò in concistoro che nessun re di Germania (rex Alama-
nie) avrebbe potuto esercitare i suoi diritti sovrani, fino a quando la sua ele-
zione non fosse stata esaminata e confermata dal papa33. Peraltro il 4 ottobre 
alcuni cardinali, tra i quali Napoleone Orsini e Pietro Colonna, contestarono 
il fatto che il papa negasse al Wittelsbach la legittimità del potere regio dopo 
che questi, per sette anni, aveva comunque regnato e, alla fine, aveva avuto 
la meglio sul cugino nella competizione per il trono34. Come ha recentemen-
te sottolineato Mathias Schmoeckel, l’argomentazione canonica adottata da 
Giovanni XXII era particolarmente controversa, perché vietava a Ludovico 
l’esercizio dei diritti sull’impero con l’argomento che egli era stato sì eletto, ma 
non aveva ancora ricevuto l’approvazione pontificia35: mentre solo un’elezione 
contestata (in discordia), secondo il parere di molti, avrebbe dato al pontefice 
potere decisionale in forza del suo diritto di approvazione36. 

La situazione sarebbe cambiata dopo che Ludovico il Bavaro e Federico 
il Bello ebbero raggiunto un accordo nel trattato di Monaco del 5 settembre 
1325: da allora in avanti, infatti, non si sarebbe più potuto parlare di un’ele-
zione regia in discordia. Giovanni XXII, lui stesso giurista, nel sostenere il 
proprio diritto d’intervento ignorò quest’accordo; e ancora nove anni dopo l’e-
lezione, egli attaccò ripetutamente la legalità della scelta dei principi elettori, 
benché Ludovico avesse regnato senza contestazioni per tutto quel periodo. Il 
papa avrebbe continuato a insistere sul fatto che tutte le cariche ufficiali era-
no state sin dall’inizio illegittime; con tale argomentazione ovviamente egli 
entrava in contraddizione con le opinioni tradizionali di legisti e canonisti sui 
diritti del monarca eletto37. 

Ma torniamo al 1322. Nemmeno le obiezioni e le proteste dei cardinali 
sortirono effetto. Dopo altri tre giorni evidentemente drammatici, l’8 ottobre 
di quell’anno il papa diede avvio al primo processo per eresia contro Ludovi-
co, il «processus non sine magna nota», ovvero “con grande clamore” – una 
sorta di preludio al rito di pubblicazione della scomunica «cum magna so-

32  Schubert, Die deutsche Königswahl, pp. 140-146; Miethke, Die päpstliche Kurie, pp. 441-
445.
33  Constitutiones, 5, n. 788, pp. 392-393. 
34  Miethke, Der Kampf Ludwigs, p. 55. 
35  Schmoeckel, Canonice electus, pp. 100-101. È significativo che l’ampio dibattito dei canonisti 
contemporanei su questa questione sia sempre più al centro della ricerca. Giovanni XXII, es-
sendo lui stesso giurista, osò contrastare questo punto di vista legalmente incontestabile, come 
risulta chiaramente da questo studio. La grande importanza del discorso dei giuristi sull’impero 
e sui poteri imperiali è efficacemente dimostrata dal contributo di Daniela Rando, La forza 
vitale (in corso di stampa).
36  Schmoeckel, Canonice electus, p. 101.
37  Ibidem. 



271

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

lemnitate»38: la “grande solennità” era riservata all’imposizione dell’anatema, 
la più alta pena ecclesiastica, applicata contro «mostruosi crimini e tiranni 
che ignoravano i poteri della chiesa»39. L’atto d’accusa dell’8 ottobre fu affisso, 
come era uso, alle porte della chiesa di Avignone, ma il papa decise di non 
consegnarlo direttamente a Ludovico40. Non si trattava di un annullamento 
dell’elezione, se non altro perché, secondo il punto di vista papale, Ludovico 
non era ancora un re dei Romani: si era arrogato il «potere di governo del 
Regno e dell’Impero» («administratio regni et imperii»), «usurpando il nome 
e il titolo del suddetto regno dei Romani» («prefati Romani regni nomen sibi 
et titulum regium usurpavit»), e Giovanni XXII rimase fermo a questa lettura 
dei fatti41. 

Restava la richiesta che Ludovico si astenesse da ogni atto di governo fino 
a quando non avesse ricevuto l’assenso papale; se non avesse accolto il divie-
to papale, dopo la data stabilita sarebbe incorso nella scomunica. Dilemma 
ineludibile: se Ludovico avesse dato seguito alla richiesta del papa, avrebbe 
vanificato l’elezione dei principi elettori e dichiarato nulli i sette anni del suo 
governo; in caso contrario, il papa lo avrebbe inevitabilmente scomunicato. 

Fu solo l’inizio. In seguito si accumulò via via, dal punto di vista della 
Curia pontificia, un abuso dopo l’altro, fino a quando, nel settembre 1343, i 
capi d’accusa contro Ludovico assommarono a ben 68. Il re cercò d’impedire 
alla Curia di procedere contro di lui presentando appello, ma senza esito42. Il 
presupposto, sul quale il papa insisteva per un rientro in seno alla Chiesa, era 
che Ludovico deponesse il potere sovrano, cioè riconoscesse pubblicamente la 
necessità dell’assenso papale. Naturalmente tutto ciò fu inteso come una mas-
siccia violazione della “costituzione” imperiale, in quanto sminuiva i diritti 
elettorali e il voto dei principi elettori. 

Il giovedì santo del 1324 (12 aprile), papa Giovanni scagliò solennemen-
te l’anatema contro Ludovico in ragione dell’«immensa colpa, disobbedienza 
e disprezzo di Dio e della Chiesa romana»; inoltre minacciò di scomunica e 
interdetto tutti coloro che avessero obbedito a Ludovico43. La solenne procla-
mazione dell’anatema in quello specifico giorno era legata a una lunga tradi-
zione, soprattutto per la pubblicazione di processi speciali contro gli oppo-

38  Jaser, Ecclesia maledicens, pp. 374-380.
39  Guillelmus Duranti, Speculum iuris, lib. 2, Tit.: De sententia § Ut autem, 29, p. 781: «Il-
lud autem scias, quod in enormibus delictis et contra tyrannos claves ecclesiae contemnentes 
quandoque fertur sententia excommunicationis per episcopum cum magna solemnitate; et hoc 
dicitur anathema».
40  Constitutiones, 5, n. 792, pp. 616-619; Schütz, Die Appellationen, pp. 71-112; tuttora fonda-
mentale Müller, Der Kampf, vol. 1, pp. 56-58.
41  Constitutiones, 5, n. 792, p. 617; Thomas, Ludwig der Bayer, pp. 172-174.
42  Constitutiones, 5, nn. 909-910 (appelatio tercia, 22 maggio 1324), pp. 723-754.
43  Constitutiones, 5, n. 881, p. 693 («nec approbata persona sibi nomen regis Romanorum inde-
bite usurpavit»); Menzel, Zeit, p. 166; Schubert, Königsabsetzung, pp. 290-294. Sull’interdetto 
si veda il volume, con gli atti di un incontro veneziano del 2017, Das Interdikt, a cura di T. Da-
niels e Ch. Jaser (in corso di stampa). Ringrazio gli editori per avermi permesso di prendere in 
visione i testi in anteprima.



272

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

sitori politici del papato, perché era proprio durante la Settimana Santa che 
solitamente i fedeli e pellegrini accorrevano in curia. 

Christian Jaser ha recentemente esaminato in dettaglio le forme di pub-
blicazione dell’anatema. In primo luogo, la scomunica lanciata dal papa era 
annunciata cum magna solemnitate nel contesto di una messa con uno scam-
panio disordinato (pulsatio inordinata). Intorno al pontefice, dodici sacerdoti 
in piedi reggevano altrettante candele accese che, alla fine della cerimonia, 
venivano gettate a terra e spente, come atto rituale di maledizione e monito 
per le anime. Il secondo atto della publicatio prevedeva l’affissione della sen-
tenza alle porte della chiesa di Avignone, dal mattino presto fino all’ora terza. 
La sentenza veniva poi annunciata dai vescovi e dai sacerdoti di ogni diocesi 
in tutta l’Ecclesia proprio perché, secondo Jaser, «si trattava di mettere in 
opera una competenza centralizzata di disciplinamento e assoluzione» – ov-
vero il potere delle chiavi nella Chiesa – e perché la creazione di un’opinione 
pubblica costituiva una parte essenziale dell’operazione.

L’anatema era fondamentalmente una delle misure costitutive di una 
poena medicinalis, cioè una delle «pene con effetto curativo»44. Nel territo-
rio dell’impero, tale effetto curativo era ovviamente visto in modo differente. 
Dopo i recenti sette anni di controversie per il trono tra Federico d’Asburgo 
e Ludovico di Wittelsbach, la scomunica di quest’ultimo provocò ancora una 
volta una guerra civile45. L’11 luglio 1324 il papa negò al re ogni diritto di go-
verno e scomunicò chiunque osasse continuare a riconoscere Ludovico come 
re46. Ma nello stesso anno la città di Strasburgo si rifiutò di pubblicare le sen-
tenze papali e dichiarò per iscritto che in città c’erano un partito “asburgico” e 
uno “bavarese”: se la condanna papale fosse stata resa nota da parte del con-
siglio cittadino, ci sarebbe stato un grande spargimento di sangue, per non 
parlare delle conseguenze sulla sicurezza dei commerci. Per il Consiglio era 
d’obbligo una «comportamento sulla base del diritto» (cioè del diritto impe-
riale): «inoltre fino ad ora, in quanto comunità, ci siamo comportati secondo 
le leggi verso entrambi gli eletti [legaliter nos gessimus], dal momento che la 
comunità stessa non ha particolare inclinazione verso l’uno o l’altro»47. Poiché 
risultava impossibile, come veniva richiesto dalla Curia papale, proclamare 
solennemente il giudizio papale al clero e al popolo, il Capitolo del Marienstift 
di Aquisgrana inviò il suo cantor ad Avignone perché testimoniasse alla Curia 
qual era la situazione. Già al suo primo tentativo pare che questi fosse stato 

44  Jaser, Ecclesia maledicens, p. 379. 
45  Kaufhold, Gladius spiritualis; Kaufhold, Öffentlichkeit, pp. 435-454.
46  Constitutiones, 5, n. 944, p. 785, § 11: «ipsum Ludovicum ducem Bavarie omni iure, si quod 
ex electione sua predicta competere seu competisse poterat, a domino privatum denuntiamus et 
ostendimus nosque ipsum iure prefato sententiando privatum declaramus et privamus» (Iohan-
nis XXII. papae quartus processus contra Ludewicum regem, 1324 Juli 11); Menzel, Zeit, p. 
166.
47  Kaiser, Volk und Avignon, pp. 120-121; Schubert, Ludwig, pp. 189-190.



273

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

accolto con un’ostilità senza precedenti, giungendo a temere per la propria 
vita48. 

Lo stesso papa era ben consapevole delle conseguenze della sua decisione. 
In una lettera del 1325 Giovanni XXII protestò indignato perché i cittadini 
di Spira avevano rivolto al vescovo Emicho pesanti intimidazioni e terribili 
minacce, impedendogli così di rendere noti il divieto imposto a Ludovico e i 
processi di eresia. Anche dal Brandeburgo arrivavano notizie poco incorag-
gianti: il preposito Nicola di Bernau – che, in conformità con gli ordini papali, 
aveva invitato i cittadini di Berlino e Cölln a rifiutarsi di rendere omaggio al 
figlio primogenito di Ludovico, Ludovico il Romano margravio di Brandebur-
go – era stato ucciso da cittadini inferociti guidati dalle famiglie eminenti, 
presenti nei consigli delle due cittadine, e il suo corpo era stato bruciato sulla 
piazza del Mercato Nuovo vicino alle chiese di San Nicola e Santa Maria49. 
L’assassinio di un prete era considerato un crimine capitale, sicché Ludovi-
co von Neindorf († 1347), vescovo di Brandeburgo, alla fine del 1327 aveva 
imposto il primo interdetto documentato su Berlino e Cölln e scomunicato i 
consiglieri: fu proibita la celebrazione della messa e le attività liturgico-sacra-
mentali (battesimi, matrimoni, funerali). Il commercio nella città ne risentì 
notevolmente, poiché molti mercanti non volevano più fare affari con gli sco-
municati. Nicola di Bernau comunque era stato ormai ucciso, e solo nel 1335 si 
raggiunse un accordo riparatore, che a titolo di espiazione previde l’erezione 
di una croce sul luogo dell’omicidio (la via che portava a Spandau o Spandauer 
Strasse)50. La carica di legato pontificio in quegli anni richiedeva parecchio 
coraggio! 

2.2.  Il secondo livello di escalation: lo scontro aperto. L’incoronazione 
dell’imperatore e la deposizione del papa (1328)

Lo scontro raggiunse un livello più alto quando Ludovico partì per l’Italia 
nel 1327, ottenendo inizialmente notevoli successi grazie soprattutto al soste-
gno di Castruccio Castracani († settembre 1328), a cui assegnò il titolo di duca 
di Lucca51. Nonostante la scomunica e la condanna del papa, Ludovico il Bava-
ro nominò numerosi funzionari in loco e riuscì a esercitare una certa influen-
za su alcune aree dell’Italia centro-settentrionale: per esempio nel 1328 fu 
scelto addirittura come podestà dal comune di Todi52. La “risposta” papale a 
questo tentativo del re di esercitare i diritti imperiali in Italia fu l’avvio di due 
nuovi processi: con la bolla Quia iuxta doctrinam (3 aprile 1327) in cui vie-

48  Constitutiones, 5, n. 974, p. 812; Schubert, Ludwig, pp. 189-190.
49  Si veda, da ultimo, Helmrath, Das Interdikt, pp. 270-271; fondamentale è il contributo di 
Kurze, Der Propstmord, pp. 92-136.
50  Helmrath, Das Interdikt, p. 271.
51  Da ultimo Schwarz, Abkehr, pp. 119-146; Menzel, Zeit, pp. 169-176. 
52  Foti, The Day, pp. 155-179.



274

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

ne citato per la prima volta Marsilio da Padova, si covocava perentoriamente 
Ludovico ad Avignone entro il 1° ottobre, per rispondere all’accusa di eresia53; 
e pochi giorni dopo (8 aprile) con la Divinis exemplis il papa negava a Ludo-
vico tutti i diritti residui, i feudi imperiali ed ecclesiastici e persino il titolo 
ereditario di duca dell’Alta Baviera54. Adesso era solo “Ludovico il Bavaro”: e 
dato che ovviamente non rispettò il mandato di comparizione, fu dichiarato 
eretico da papa Giovanni. 

La condanna come eretico, abbinata con l’immediato scioglimento del 
giuramento feudale, apparentemente aveva lo scopo d’incoraggiare le oppo-
sizioni e le resistenze nel territorio e negli ambienti dell’impero, cosa che a 
sua volta avrebbe poi costretto Ludovico a ritornare sui suoi passi55. In realtà 
i legati papali trovarono grandi difficoltà nello svolgere il loro compito. Ad 
esempio il penitenziere Udalrico di Lenzburg, un eremitano al quale Giovanni 
XXII più volte affidò compiti difficili, per conto dell’arcivescovo di Magonza 
convocò clero e popolo per rendere solennemente pubblica, durante la messa, 
la sentenza di condanna. Ma quando egli cominciò a tradurne il contenuto in 
volgare, si levò un tumulto: «Cosa stiamo aspettando, prendiamo il disgrazia-
to monaco e gettiamolo nel Reno!»56. Vedendo che il furore degli astanti conti-
nuava ad aumentare, Udalrico fuggì verso l’altare maggiore, dove il celebrante 
aveva appena preso in mano l’eucarestia. Inseguito fin nel coro, si rifugiò in 
sacrestia, si tolse l’abito del suo ordine e fuggì dalla città in abito da laico, “con 
vesti dai colori vivaci” («vestibus virgatis»57).

Udalrico di Lenzburg fu comunque fortunato. Nel 1327 a Basilea la folla 
inferocita gettò nel Reno un anonimo clericus famosus, che aveva cercato di 
illustrare l’eresia del Wittelsbach. Costui cercò di mettersi al sicuro nuotan-
do, ma i cittadini lo inseguirono e lo picchiarono a morte58. Il cronista che 
racconta questi fatti, Giovanni di Winterthur non usa mezzi termini quando 
descrive le manovre dei legali papali come processus frivolos. La descrizione 
della feroce esecuzione dell’inviato a Basilea acquisisce nel racconto del cro-
nista un valore esemplare; e il trattamento ostile degli ambasciatori papali 
mostrò i suoi effetti. 

Lo scriba del vescovo di Costanza, Bertoldo di Tuttlingen, si convinse al-
quanto rapidamente dell’inutilità di pubblicare le lettere papali a Friburgo: 
in un documento si afferma in modo conciliante che egli, in quanto scriba 

53  Constitutiones, 6, 1, n. 274 (3 aprile 1327), pp. 185-186. Sul ruolo di Marsilio da Padova si 
veda Godthardt, Marsilius von Padua, pp. 189-196.
54  Constitutiones, 6, 1, n. 273 (3-9 aprile 1327), pp. 178-184.
55  Brieskorn, Drei päpstliche Akte, p. 243. Secondo Tommaso d’Aquino la solutio iuramenti 
significava che i sudditi, ipso facto, erano sciolti, qualora il sovrano fosse stato condannato per 
apostasia, da ogni suo comando e dal giuramento di obbedienza. D’altra parte, però, c’erano 
casi in cui lo scioglimento dal giuramento di obbedienza avveniva solo dopo la persistenza del 
principe nella scomunica. 
56  Kaiser, Volk und Avignon, p. 148; Schubert, Ludwig, p. 190.
57  Schubert, Ludwig, p. 190. 
58  Die Chronik, p. 101.



275

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

del vescovo di Costanza suo predecessore, Rodolfo (1322-1334), aveva conse-
gnato le lettere papali relative all’imperatore Ludovico, che avrebbero dovute 
essere bandite e condannate e che invece il papa voleva che fossero divulgate 
a Friburgo. I cittadini gli avevano chiesto, «gentilmente e amorevolmente», 
di non rendere pubbliche le lettere e piuttosto di portarle via. Bertoldo aveva 
loro assicurato che la corrispondenza non sarebbe arrivata né allora né mai59. 
Quanto la richiesta potesse apparire amichevole e amorevole, lo sperimentò 
l’inviato pontificio a Ratisbona: non appena fu noto il suo incarico, si ritro-
vò sequestrato. La mattina seguente fu rilasciato, con l’avvertimento che, «se 
fosse stato ritrovato con le lettere papali, sarebbe stata per lui la morte. Spa-
ventato, le gettò nel fiume»60. 

Dunque, la battaglia per ottenere credito ( fama) nei territori dell’impero 
difficilmente poteva essere vinta, e a lungo termine ciò risultava dannoso e 
controproducente per l’autorità pontificia. Nel 1327 un confidente della Curia 
pontificia, il preposito di San Severino a Colonia, Eidenrico, informò minu-
ziosamente papa Giovanni sulla situazione nell’impero: poiché la scomunica 
di Ludovico per lettera non aveva riscosso alcun effetto, si doveva intervenire 
con misure concrete61. Con schiettezza, Eidenrico fece presente che l’arcive-
scovo Valrammo di Colonia era fermamente dalla parte papale, ma che l’opi-
nione degli arcivescovi di Magonza e Treviri era difficile da valutare, e sarebbe 
stato possibile giudicarla solo in base alle loro azioni future. Eidenrico non 
nascose al papa che la situazione era senza sbocchi: a sud di Colonia tutti era-
no favorevoli a Ludovico, ad eccezione di Strasburgo, dove la città era divisa. 
Egli consigliava quindi di puntare su obiettivi sicuri, che potessero garantire 
vantaggi territoriali ai principi elettori ecclesiastici, cioè agli arcivescovi, nel 
caso in cui questi avessero rovesciato il Wittelsbach. 

Nel settembre del 1327 in effetti Giovanni XXII inviò il suo legato in Ger-
mania per convincere i tre arcivescovi, il re boemo Giovanni e gli altri elettori 
della necessità di una nuova elezione ai danni di Ludovico62. Queste misure 
disperate derivavano dal fatto che Ludovico il Bavaro si era spostato sempre 
più in direzione di Roma, dove il 17 gennaio 1328 si fece incoronare imperato-
re da due vescovi, alla presenza di Sciarra Colonna63. Mentre Wittelsbach an-
dava all’offensiva e preparava la deposizione del papa, l’inviato papale a nord 
delle Alpi convocò in fretta e furia i principi elettori per una nuova elezione 
imperiale64. Il papa autorizzò l’arcivescovo di Magonza, Mattia, a scegliere 
per essa un luogo diverso da Francoforte, qualora la città, considerata la ten-
sione del momento, fosse diventata troppo pericolosa65. Nella prima riunione 

59  Kaiser, Volk und Avignon, p. 150.
60  Schubert, Ludwig, p. 191.
61  Kaiser, Volk und Avignon, pp. 141-147.
62  Miethke, Kampf, pp. 61-63; Menzel, Zeit, pp. 170-174. 
63  Schubert, Ludwig, pp. 175-198.
64  Thomas, Ludwig der Bayer, pp. 227-228.
65  Constitutiones, 6, 1, n. 1005 (7 maggio 1328), p. 378.



276

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

degli elettori ribelli a Ludovico non si riuscì però a raggiungere un accordo 
definitivo. La sorte inoltre giocò un brutto scherzo ribaltando i piani papali, 
in quanto la contessa Loretta di Sponheim, adirata per varie altre questioni, 
senza esitare nel maggio fece catturare sulla Mosella l’arcivescovo Baldovino 
di Treviri, uno degli elettori più importanti, mettendolo fuori combattimento. 
L’arcivescovo di Magonza fissò una nuova data di elezione per il 15 novembre 
dello stesso anno, ma morì subito dopo. 

Non si procedette dunque all’elezione di un nuovo re dei Romani, e a Roma 
Ludovico il Bavaro poté deporre senza opposizioni papa Giovanni XXII. Il 
giorno dell’Ascensione, il 12 maggio, sui gradini della basilica di San Pietro, 
egli proclamò il “suo” nuovo papa, il francescano Pietro di Corbara, che si fece 
chiamare Nicolò V; e questi a sua volta, il giorno di Pentecoste, incoronò nuo-
vamente Ludovico imperatore66. La contesa si era ormai trasformata in uno 
scontro aperto in cui, a causa dell’interdetto gravante su tutti i sostenitori di 
Ludovico, la nobiltà, i cittadini e il clero dell’impero dovettero prendere posi-
zione. La liturgia costituiva il discrimine: non celebrare la messa significava 
rispetto dell’interdetto e fedeltà al papa, e viceversa celebrarla era il segnale 
della resistenza. 

I domenicani di Strasburgo, che avevano celebrato per molti anni sfidando 
il comandamento papale, furono probabilmente costretti dal severo capitolo 
generale dell’ordine, tenuto a Tolosa nel 1328, a seguire la linea pontificia67. 
Messi ormai a tacere, dovettero lasciare la città di Strasburgo e il convento 
rimase vuoto per tre anni e mezzo. Solo in un secondo momento, però, la città 
si scusò umilmente presso il papa. La lotta aperta e pubblica per il potere po-
litico, condotta a danno dei fedeli, aveva ormai eroso la fiducia nella Chiesa: 
secondo il rassegnato cronista Ugo di Reutlingen († 1360), in quegli anni i laici 
provavano un profondo disprezzo per il clero, sia regolare sia secolare68. 

2.3.  Il terzo livello di escalation. Una nuova qualità dell’accusa di eresia: la 
disputa sulla povertà (1328)

La contesa acquisì poi una nuova e, per Ludovico, pericolosa dimensione 
religioso-dogmatica quando l’imperatore nel settembre 1328 incontrò a Pisa 
le figure di spicco degli spirituali francescani. Il generale francescano Miche-
le di Cesena e alcuni suoi confratelli, tra cui Guglielmo di Ockham, erano 
giunti allo scontro aperto con papa Giovanni sulla questione della povertà69. 

66  Modonutti, Totus eris talis, pp. 194-201. La deposizione del papa da parte dell’imperatore 
significava un duro attacco all’autorità spirituale, giudicata molto negativamente, in quanto ille-
gittima, da parte dei contemporanei e nella successiva memoria degli umanisti; si veda Voltmer, 
Deutsche Herrscher, pp. 21-24. 
67  Jakob Twinger von Königshofen, pp. 469-470. Sull’interdetto comminato a causa di Ludo-
vico il Bavaro, fondamentale Kaufhold, Gladius spiritualis; Rüther, Bettelorden, pp. 243-246.
68  Kaiser, Volk und Avignon, p. 195.
69  Miethke, Der „theoretische Armutsstreit“, pp. 33-57.



277

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

I francescani evitarono la condanna per eresia, fuggendo segretamente da 
Avignone dopo che il papa, senza esitare, li aveva scomunicati. L’imperatore, 
prendendoli sotto la sua protezione a Pisa, legò indissolubilmente il suo desti-
no con il loro70. 

Con gli spirituali, Ludovico acquisì sostenitori e consiglieri di notevole 
spessore culturale; ma nello stesso tempo, dovendo quindi prendere posizio-
ne sul delicatissimo problema della povertà, fu costretto a scendere su un ter-
reno in cui, da laico illetterato e incompetente riguardo alla Sacra Scrittura, 
qual egli era, non aveva alcuna autorità71. Il giovedì santo dell’anno 1329 ad 
Avignone fu solennemente scagliato l’anatema contro Ludovico, contro il nuo-
vo papa Nicolò V da lui nominato e contro i frati francescani fuggiaschi. 

«Nemmeno coloro che avevano familiarità con l’argomento dovevano 
essere consapevoli dell’ampia portata delle censure che all’epoca gravavano 
sulla Baviera», ipotizza Heinz Thomas, valutando la situazione nell’Impero 
intorno al 133072. È un’affermazione discutibile, visto che un’ampia cerchia 
di persone era ben informata. L’accusa di eresia e, soprattutto, il collegamen-
to con la questione della povertà aprivano al papa nuovi canali di propagan-
da attraverso le reti europee degli ordini religiosi. Forse tenendo conto della 
violenza di cui erano fatti oggetto i legati e della scarsa efficacia delle lette-
re apostoliche, Giovanni XXII si servì ora del capitolo generale degli eremiti 
agostiniani (1328), dei cistercensi (1330) e dei domenicani (1328-1330) quali 
amplificatori nella divulgazione dei suoi processi per eresia73. L’eccezionalità 
di questa “azione” si può cogliere dal fatto che gli atti del capitolo generale 
dell’ordine domenicano non contengono usualmente alcuna presa di posi-
zione politica, tranne nel caso di Ludovico e in particolare proprio nel 1330, 
anno nel quale i superiori dell’ordine si incontrarono a Maastricht. 

Questo capitolo, trasferito da Colonia in tale città a causa dell’interdetto, 
dovette essere veramente memorabile, visto che fu processato in tale occa-
sione anche il noto predicatore Enrico Suso (che aveva cercato di difendere 
il grande predicatore e mistico domenicano Meister Eckart, minacciato da 
accuse di eresia a causa del suo Libriccino della verità74 e morto nel corso del 
processo avignonese). Quanto a Ludovico, non solo si decise di pubblicare la 
scomunica sua e dei francescani spirituali a lui ormai collegati, ma negli atti 
capitolari fu incorporato anche il testo integrale della sentenza papale (In-
strumenta publica condemnacionis fulminate contra Ludovicum Bavarum, 

70  Schmidt, Povertà, pp. 390-404; Burr, The Spiritual Franciscans, pp. 191-213; Godthardt, 
Marsilius; Thomas, Ludwig der Bayer, pp. 214-218.
71  Schlotheuber, Öffentliche Diskurse, pp. 410-411.
72  Thomas, Ludwig der Bayer, p. 261.
73  Acta capitulorum (ad annum 1328), pp. 178-179 («iniungentes, quod fratres in suis praedica-
cionibus iuxta formam mandati apostolici processus noviter factos contra dictum Bavarum cum 
omni diligencia studeant publicari»); si veda Rüther, Bettelorden, pp. 243-244.
74  Senner, Heinrich Seuse, pp. 10-12; Rohls, Offenbarung, p. 198.



278

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

Petrum de Corbaria et Michaelem de Cesena75). La condanna era “fulmi-
nante” perché ora comprendeva le formule di maledizione pertinenti, ovvero 
evocava con parole dei salmi la vicinanza a satana, la perdita dell’ufficio e la 
maledizione fisica di Ludovico e dei suoi discendenti76: giudizio e maledizione 
che a ogni processo erano stati progressivamente rafforzati. Le accuse venne-
ro elencate singolarmente per l’imperatore, per Michele di Cesena e Pietro di 
Corbara. Per Ludovico ora ammontavano a tredici, a partire dall’usurpazione 
del potere regio; i giuramenti di fedeltà che le comunità o gli individui aveva-
no prestato all’imperatore venivano ora esplicitamente sciolti. 

Dal momento che gli atti del capitolo venivano copiati per ciascuna pro-
vincia dell’ordine e per tutti i priori a capo dei conventi, un gran numero di 
persone dispose così da allora di una base documentaria sicura. Fu incarica-
to della pubblicazione il maestro generale dell’ordine domenicano, Barnaba 
Cagnoli (1324-1332), inquisitore e legato pontificio in Piemonte. Egli ordinò 
esplicitamente a tutti i priori provinciali e conventuali domenicani così come 
ai loro vicari, di annunciare la sentenza papale negli scritti e nelle prediche in 
lingua volgare. Costoro inoltre dovevano richiamare il popolo all’ubbidienza 
alla Sede Apostolica e alla lotta contro gli eretici ribelli e scismatici77. 

Il coinvolgimento degli ordini e, in particolare, dell’ordine domenicano, 
protetto da papa Giovanni XXII, nelle strategie di propaganda della Curia, 
spiega perché, ad esempio, Enrico di Herford, un frate domenicano della Ve-
stfalia, da un lato fosse molto ben informato, ma dall’altro stentasse a trovare 
un proprio punto di vista. Da un lato egli considerava assolutamente neces-
saria e inevitabile la lotta dell’imperatore per la tutela dei diritti imperiali, 
dall’altro però riteneva il suo intervento nella questione della povertà un gra-
ve errore, che lo rendeva di fatto un fautor hereticorum e lui stesso eretico78. 

L’offensiva comunicativa di Giovanni XXII ebbe come conseguenza che le 
varie cerchie di pubblico – il monastico, il dotto e l’aristocratico-cortigiano, 
per giungere fino ai circoli borghesi – progressivamente si osservassero e in-
teragissero tra loro79. Ciò ebbe anche la conseguenza che quei ceti sociali che 
in precedenza entravano raramente in relazione tra di loro, si prendessero 

75  Acta capitulorum, pp. 201-205. Alcuni domenicani dovevano essersi opposti, poiché il Capi-
tolo Generale minacciò con la pena detentiva coloro che sostenevano Ludovico il Bavaro a parole 
o per iscritto (p. 197).
76  Jaser, Ecclesia maledicens, pp. 410-413.
77  Acta capitulorum, p. 205: «Ego frater Barnabas, magister ordinis, sanctissimi patris ac do-
mini summi pontificis mandatis in omnibus volens obedire, dicta mandata apostolica in actis 
presentis capituli generalis fratribus denunciare precepi atque in virtute sancte obediencie 
mandavi diffinitoribus prefati capituli, ut copiam illorum articulorum, prout in hac schedula 
continentur, ad suas provincias diligenter fideliterque deportent ac per eosdem in virtute sancte 
obediencie preceptum misi ad omnes et singulos priores provinciales et conventuales ac eorum 
vicarios, ut omnia et singula ad dictam materiam pertinencia per se vel per alios fratres idoneos 
publicent in sermonibus publicis vulgarizando et ad obedienciam sancte Romane ecclesie dicto-
rumque rebellium hereticorum et scismaticorum confutacionem populos inducendo».
78  Schlotheuber, Öffentliche Diskurse, pp. 408-410; Modonutti, Totus eris talis.
79  Schubert, Ludwig, p. 194.



279

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[17]

ora in considerazione l’un l’altro e interagissero. Il discorso pubblico su Lu-
dovico il Bavaro, da anni scomunicato, fattosi ordinare imperatore a Roma 
senza il consenso del papa, assunse una nuova qualità e un nuovo spessore. Si 
delinea così un processo di formazione dell’opinione politica che Peter Moraw 
avrebbe potuto definire un aspetto della «condensazione della società» («Ver-
dichtung der Gesellschaft»)80. 

2.4.  La quarta tappa: la fallita svolta di Benedetto XII

Giovanni XXII morì nel dicembre 1334. Il suo successore Jacques Four-
nier, divenuto nel dicembre del 1334 papa Benedetto XII, riconobbe i pericoli 
che minacciavano la Curia in caso di sconfitta nella lotta per la fama81. Al 
nord delle Alpi, le città dell’impero, la nobiltà e parti del clero avevano comin-
ciato a raccogliersi in modo sempre più evidente dietro l’imperatore, sicché 
Benedetto tentò d’imprimere un cambio di direzione al processo in atto82. 

Nel 1335 egli scrisse al re di Francia Filippo VI che al riguardo avrebbe 
sì preso solo provvedimenti che non danneggiassero il re francese o il re Ro-
berto di Sicilia; se però Ludovico e i suoi seguaci fossero stati ricondotti nel 
seno della Chiesa e si fossero riconciliati con il pontefice, si sarebbero potu-
te comunque prevenire divisioni all’interno della Chiesa e ribellioni contro 
quest’ultima e contro la fede cattolica83.

Il nuovo papa apriva così al Wittelsbach una possibilità di riconciliazio-
ne. Nella primavera del 1335 Ludovico rilasciò al suo inviato, Marquardo di 
Randegg, la relativa lettera credenziale fregiandosi del titolo di imperatore. In 
concistoro, Marquardo tenne un discorso molto duro, imperniato sul concetto 
«Date a Cesare quello che è di Cesare» (Mt. 22:21), e la risposta del papa fu 
inizialmente piuttosto benevola84. Ma poi ci fu una svolta, giacché diverse le-
gazioni del re Filippo di Francia e di Roberto di Sicilia si mostrarono tutt’altro 
che neutrali. Ancor prima del concistoro decisivo dell’aprile 1337, i negozia-
tori di Ludovico sapevano che non ci sarebbe stata l’assoluzione. Un ulteriore 
discorso di Marquardo, che denunciava apertamente l’illegalità dei processi 

80  Moraw, Verfassung, pp. 229-235.
81  Schimmelpfennig, Benedikt XII., pp. 212-221; Plöger, Das Reich und Westeuropa, pp. 41-55.
82  Bueno, Definire l’eresia, pp. 229-234.
83  Vatikanische Akten, n. 1762 (28 ottobre 1335), p. 602: «Estimamus equidem, quod si Ludovi-
cus predictus eiusque sequaces, fautores et adherentes innumeri possint salvis premissis a via 
perditionis, per quam gradiuntur oberrantes extra ovile dominicum reduci ad gremium eccle-
sie, maximum obsequium deo lucrifaciendo sibi tot animas diabolice voracitati expositas procul 
dubio prestaretur obviareturque magnis periculis, que interdicti et excommunicationis senten-
tie, quibus illa regio Alamannie tot circumvoluta temporibus extitit, comminantur, presertim 
cum ex similibus scismata et rebelliones consueverint adversus ecclesiam et fidem catholicam 
periculose nimium alias pululari».
84  Schimmelpfennig, Benedikt XII., p. 217; Plöger, Das Reich und Westeuropa, pp. 41-55. Franz 
Josef Felten tenta di sviluppare un’altra lettura degli avvenimenti, senza tuttavia risultare con-
vincente: Felten, München, Paris und Avignon, pp. 1-16.



280

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[18]

papali contro l’imperatore, segnò poi la rottura delle trattative diplomatiche. 
Una lega tra Ludovico e il re inglese Edoardo III, iniziata nel 1335, minaccia-
va ora di assicurare a quest’ultimo un nuovo alleato in un’eventuale guerra 
contro il cugino, il re francese Filippo VI85: e due anni dopo, effettivamente, 
scoppiò la guerra dei Cent’anni. 

La politica di conciliazione di Benedetto era fallita e la sua breve svolta, 
opposta allo spirito dell’anatema, incontrò critiche all’interno del personale 
della Curia, per il quale non c’era alternativa alla strada intrapresa con i pro-
cessi di eresia86.

2.5.  La quinta tappa: nel 1338 una dimostrazione del potere imperiale senza 
conseguenze

Dopo il fallimento della pacificazione che per un momento sembrò esse-
re a portata di mano, i ceti che costituivano la struttura fondamentale della 
società e del regno tedesco si unirono più che mai saldamente dietro l’impe-
ratore. La controversia entrò in una nuova fase, con la minaccia di guerra rap-
presentata dall’accordo di alleanza anglo-imperiale, diretto principalmente 
contro la Francia ma ovviamente anche contro la Curia avignonese. 

All’assemblea dei ceti del regno di Germania, svoltasi a Sachsenhausen il 
17 maggio 1338, l’imperatore invitò gli inviati a intercedere per lui presso papa 
Benedetto, citando le parole del Vangelo di Matteo (Mt 18: 4): «Ma se non vi 
ascolta, allora sarà per me come un pagano», formula dal valore giuridico, per 
segnalare loro che se il papa non avesse risposto adeguatamente alle richieste 
dei ceti, essi potevano legittimamente rifiutarsi di obbedirgli87. Quell’anno ci 
furono molte iniziative politiche: la convocazione dei vescovi a Spira in mar-
zo; quella dei ceti a Francoforte in maggio; quella dei principi elettori a Rhens 
in luglio; e finalmente le due diete, rispettivamente a Francoforte in agosto e a 
Coblenza in settembre. Tutte furono potenti dimostrazioni di unità tra le varie 
componenti dell’impero contro il papa e tutte stilarono petizioni che ormai 
arrivavano quasi a getto continuo alla Curia avignonese. 

Il momento politico culminante fu la dieta di corte (Hoftag) tenuta a 
Francoforte, nel monastero dell’ordine teutonico a Sachsenhausen, il 6 agosto 
1338. Vi furono invitati non solo il re inglese e il re boemo, ma anche i prin-
cipi elettori, gli arcivescovi e i vescovi, gran parte degli ordini cavallereschi, 
giuristi e teologi, vari dottori e delegati delle città. Giovanni di Winterthur 
(† 1348-1349) riferisce che Ludovico, vestito con abiti reali decorati di gemme 
e scintillanti di oro e argento, con lo scettro e le altre insegne reali, presentan-
dosi davanti ai cavalieri, dimostrò la sua innocenza rispetto alle accuse che gli 

85  Menzel, Zeit, pp. 177-185.
86  Bueno, Definire l’eresia, pp. 234-244.
87  Schlotheuber, Öffentliche Diskurse, p. 409.



281

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[19]

erano state rivolte nel rispetto delle leggi (expurgavit se legitime). Dichiarò 
inoltre che lui stesso e i suoi antenati, per quanto potesse ricordare, erano 
stati da sempre devoti ortodossi e veri seguaci della fede cattolica. Era una 
chiara sfida al papa: anche senza l’approvazione dell’elezione e nonostante la 
scomunica, il legittimo imperatore presiedeva la dieta88. Ludovico effettiva-
mente non prese le armi e quindi non venne in aiuto del re inglese contro 
la Francia: lo scenario minaccioso rimase solo virtuale. E la Curia? Pierre 
Roger, divenuto più tardi (1342) papa Clemente VI, pronunciò, il mercoledì 
delle Ceneri nel 1338, un clamoroso sermone con il quale volgeva lo sguardo 
proprio al pericolo imminente della guerra: 

Sulla legittimità della guerra posso darvi informazioni sicure. È certo che sia il Bavaro 
(Bavarus) sia il re d’Inghilterra non possono avere motivo alcuno d’invadere il regno 
di Francia, un regno benedetto dove regna la giustizia, dove la sicurezza è forte e la 
fede fiorisce89. 

Tutto ciò cambiò le sorti della vicenda e Pierre Roger, che era lo specialista 
in Curia per le relazioni anglo-francesi, vide il conflitto da una prospettiva 
diversa rispetto ai suoi predecessori. Roger prese sul serio l’idea di convincere 
i principi elettori a rieleggere un nuovo re contro lo scomunicato Ludovico: 
solo pochi mesi dopo la sua incoronazione a papa, all’inizio del maggio 1342, 
concesse ai due lussemburghesi esiliati, Giovanni di Boemia e suo figlio Carlo, 
l’assoluzione. E ciò costituì un primo passo verso la rottura del fronte nemico. 

L’acuto notaio dell’arcivescovo di Treviri, Rudolf Losse, aveva previsto 
questo sviluppo e già nel tardo autunno del 1338 aveva scritto: 

Se egli [Ludovico] si mostra non quale energico aggressore ma piuttosto indifferen-
te, non sarà temuto dalla Curia romana. E se non è temuto, non sarà liberato dalla 
scomunica poiché l’umiltà e l’indulgenza non possono aiutare, come è chiaramente 
confermato dagli eventi passati90. 

Clemente VI riprese con vigore i processi contro Ludovico di Wittelsbach, 
sebbene costui, nel 1343, avesse inviato più volte suoi delegati con ampie prof-
ferte di riconciliazione91. Il giovedì santo del 1346, Clemente VI emanò la sen-

88  Die Chronik Johanns von Winterthur, p. 157: «Insuper regalibus vestibus gemmis, auro et 
argento ad modum fulguris coruscantibus indutus, sceptro quoque et aliis insigniis regalibus 
decoratus expurgavit se legittime coram omni multitudine milicie sue ibidem congregate… a 
viciis illis, que secundum decretalem incipientem ‘Venerabilem’ … ipsum impedire vel deicere 
possent, ostendens se et suos progenitores a tempore, quo non extat memoria, fidei katholice 
professores a cunabulis devotos et verissimos esse sectatores».
89  Thomas, Clemens VI., p. 87. 
90  Kaiser, Volk und Avignon, p. 287. Fondamentale è Nova Alamanniae, vol. 1.
91  Constitutiones, 7, 2, nn. 1185-1190, pp. 344-347. «Noverit enim sanctitas vestra, quod divina 
gracia inspirante et eciam moti ex verbis et persuasionibus prepositi supradicti [Marquard von 
Randegg] tantam de sanctitate vestra concepimus confidentiam, quod non solum in articulis 
nobis per ipsum expressatis, sed etiam in quibuscumque circa personam et statum et liberos 
nostros agendis stare volumus disposicioni et ordinacioni sanctitatis vestre et a vestra voluntate 
nullatenus resilire» (ibidem, n. 1198, p. 346).



282

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[20]

tenza definitiva di scomunica alla quale, come ultimo stadio della maledizio-
ne del sovrano e dei suoi discendenti fino alla terza generazione, si aggiunse la 
damnatio memoriae92. Secondo il papa, contro Ludovico si doveva procedere 
secondo giustizia; una concessione di grazia era quindi esclusa. 

Il nuovo verdetto doveva essere letto nelle diocesi tedesche, francesi, 
dell’Italia settentrionale e in quelle confinanti e doveva essere spiegato in lin-
gua volgare; fu inoltre compito dei domenicani pubblicarlo solennemente in 
Terrasanta. Heinz Thomas ha giustamente sottolineato che, quando Clemente 
VI nel 1343 prese la decisione di continuare la lotta pubblica contro Ludovi-
co, non c’erano ancora all’orizzonte altri candidati; il processo si svolse appa-
rentemente in piena autonomia93. L’alleanza della Curia e dei Lussemburgo 
condusse all’elezione di Carlo IV a re di Germania nel 1346 e per l’ennesima 
volta il papa ebbe fortuna: Ludovico il Bavaro, cadendo da cavallo, morì l’anno 
seguente94. 

Quando il canonico di Costanza Enrico Truchsess di Diessenhofen, nella 
sua Historia ecclesiastica, menzionò all’anno 1346 la contestata elezione di 
Carlo IV, riprese il concetto di inutilitas, ovvero l’inadeguatezza di Ludovi-
co come motivo tradizionale per la deposizione e come giustificazione papale 
per la candidatura del Lussemburgo95. Il canonico di Costanza sapeva come 
muoversi, avendo trascorso i decisivi anni 1331-1337 presso la Curia di Avi-
gnone: ma «Ludovico non cedette affatto i suoi poteri di governo, piuttosto 
continuò il trentatreesimo anno del suo regno e il diciottesimo dell’impero»96. 
Nella consapevolezza che la revoca del potere regio da parte della Curia era 
ingiusta, nel momento in cui, con Carlo IV, iniziarono a emergere nuove pro-
spettive, non si volle più tornare indietro. Fu e rimase sempre difficile propa-
gandare nell’impero l’error Bavaricus. 

3.  Conclusione

Tutte le “costituzioni” – sia quelle scritte sia quelle consolidatesi sulla 
base di un diritto consuetudinario (Gewohnheitsrecht) – sono un accordo “in 
positivo” che è generato da un contrasto. Per questa ragione, il conflitto di Lu-
dovico il Bavaro con la Curia avignonese fu di grande importanza, nonostante 
Ludovico fosse uscito sconfitto nella lotta contro i papi. 

92  Schwedler, “dampnate memorie Ludovici de Bavaria”, pp. 165-202, presenta, seppur in for-
ma sintetica, il graduale aumento dei processi di condanna.
93  Thomas, Ludwig der Bayer, pp. 342-344.
94  Hesse, Synthese, pp. 27-29.
95  Rexroth, Dauerhaft untauglich, pp. 77-97.
96  «Ubi predicti principes convenerunt et Karolum filium regis Bohemie in regem Romanorum 
elegerunt de consensu et auctoritate pape confisi, qui Ludewicum inutilem ex causis suprascrip-
tis reputavit, quamvis ipse ab amministratione regni non desisteret, sed se XXXIII. anno regni 
sui scriberet, imperii vero anno XVIII» (Heinrich Truchsess von Dießenhofen, Historia eccle-
siastica, p. 51).



283

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[21]

La conseguenza di questa aspra disputa fu che nel 1338 i principi elettori e 
i vari membri dell’impero si raccolsero dietro l’imperatore scomunicato e, non 
riconoscendo legittimità all’approvazione del papa, negarono il suo diritto di 
interferire nella struttura politico-istituzionale dell’impero. Tali avvenimenti 
sono stati molto discussi dagli studiosi, i quali però tendono a concentrarsi 
sulle controverse posizioni dell’imperatore bandito o del papa. In ogni caso, 
sono state storicamente efficaci non soltanto le posizioni politiche, giuridiche 
o teologiche, bensì anche le modalità dell’elaborazione di un discorso pubbli-
co, ciò che è stato l’oggetto specifico di questo saggio. 

Le varie forme di comunicazione pubblica contribuirono in modo signi-
ficativo alla dinamica dei processi di negoziazione, che si nutrivano sia delle 
decisioni dei potenti sia dell’accettazione – o non accettazione – dei governa-
ti. L’approccio metodologico della “governance multilivello” si presta quin-
di bene a cogliere le dinamiche di questi processi di negoziazione. Appare 
evidente che nello sviluppo comunicativo dello scontro, in cui sia il papa sia 
l’imperatore lottarono per il predominio nella sfera pubblica quanto all’inter-
pretazione dei fatti (Deutungshoheit), si possono individuare cinque diversi 
livelli di escalation. 

Mentre il papa ebbe a disposizione le forme canoniche di condanna con 
i rituali stabiliti, Ludovico il Bavaro poté in un primo momento solo reagire 
opponendosi (primo livello), finché non passò, in una successiva fase, all’of-
fensiva, facendosi incoronare imperatore a Roma (secondo livello). La disputa 
raggiunse un terzo livello non solo per quanto concerne le strategie di diffu-
sione delle informazioni, ma anche per la loro intensità, quando Ludovico il 
Bavaro avvicinò a sé i francescani esiliati, interferendo così nelle controversie 
teologiche relative alla povertà. La ricerca ha finora trascurato in larga misura 
il fatto che il papa potesse avvalersi a quel punto delle fitte reti di comuni-
cazione a livello europeo costituite dagli ordini religiosi, vale a dire eremiti 
agostiniani, cistercensi e soprattutto domenicani. Si trattò di una circostanza 
eccezionale: i documenti del capitolo generale dell’ordine domenicano solo in 
questa occasione rivelano un’interferenza politica. 

Negli anni dal 1328 al 1330 la Curia, oltre ad avvalersi dei propri legati, 
poté rendere pubblica e illustrare, sia in latino sia in volgare, la condanna 
dell’imperatore tramite i numerosi membri degli ordini religiosi in tutte le 
provincie, in tutte le grandi città, in ogni monastero e persino nel regno di 
Gerusalemme. Ne risultò una “campagna mediatica” senza precedenti. L’of-
fensiva comunicativa di papa Giovanni XXII ebbe come conseguenza che le 
varie cerchie di pubblico – il monastico, il dotto e l’aristocratico-cortigiano, 
per giungere fino ai circoli borghesi – furono informate e coinvolte, potendo 
quindi crearsi una propria opinione. Questo processo di formazione dell’opi-
nione politica rappresentò un grande passo verso la «condensazione» della 
società (la «Verdichtung der Gesellschaft» di Peter Moraw sopra richiamata). 

Tale offensiva non determinò tuttavia l’accettazione delle decisioni papali 
nell’impero: al contrario, avviò un processo di emancipazione, in particolare 
tra i circoli laici della società. Dopo una quarta fase, costituita dal fallito ten-



284

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[22]

tativo di accordo amichevole sotto Benedetto XII, lo sviluppo del processo di 
comunicazione nel Sacro Romano Impero condusse a una certa coesione dei 
ceti laici ed ecclesiastici a favore dell’imperatore e contro il papa (quinto livel-
lo). Il tutto si manifestò nelle numerose assemblee politiche e nelle diete del 
1338, trovando una forma scritta nel Rhenser Weistum dei principi elettori. Il 
candidato del papa, l’imperatore Carlo IV, non poté né volle più tornare indie-
tro dopo tale consenso a fatica conquistato, che divenne in seguito il nucleo 
della Bolla Aurea del 1356, la prima “costituzione” scritta del Sacro Romano 
Impero. 



285

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[23]

Opere citate

Acta capitulorum generalium Ordinis Praedicatorum, a cura di B.M. Reichert, vol. 2 (1304-
1378), Roma 1899.

F. Baethgen, Der Anspruch des Papsttums auf das Reichsvikariat. Untersuchungen zur The-
orie und Praxis der “potestas indirecta in temporalibus”, in F. Baethgen, Mediaevalia 1: 
Reichsgeschichte und Papstgeschichte, Stuttgart 1960, pp. 110-185.

Balduin von Luxemburg, Erzbischof von Trier - Kurfürst des Reiches 1285-1354. Festschrift aus 
Anlaß des 700. Geburtstages, a cura di F.J. Heyen e J. Mötsch, Mainz 1985.

H. Bansa, Studien zur Kanzlei Kaiser Ludwigs des Bayern vom Tag der Wahl bis zur Rückkehr 
aus Italien (1314-1329), Kallmünz 1968.

M. Becher, Die Krönung Friedrichs des Schönen in Bonn 1314, in Die Königserhebung, pp. 11-
26.

M. Benedetti, I processi di Giovanni XXII contro gli “eretici” di Todi, in Todi nel Medioevo 
(secoli VI-XIV), Atti del XLVI convegno storico internazionale. Todi, 10-15 ottobre 2009, 
Spoleto 2010, pp. 691-715.

S. Botzem, Die Dynamik des Governance-Ansatzes: vier Dimensionen von Wandel, in Gover-
nance als Prozess: Koordinationsformen im Wandel, a cura di S. Botzem, Baden-Baden 
2009, pp. 9-26.

N. Brieskorn, Drei päpstliche Akte und ihre Wirkung auf drei Gemeinschaften, in Verwandt-
schaft, Freundschaft, Bruderschaft. Soziale Lebens- und Kommunikationsformen im Mit-
telalter, a cura di G. Krieger, Berlin 2010, (Akten des Symposiums des Mediävistenverban-
des, 12), pp. 238-252.

G. Briguglia, Marsile de Padoue, Paris 2014.
S. Brufani, I processi inquisitoriali ‘politici’ contro i ribelli al tempo di Giovanni XXII. Rifles-

sioni su un concetto, in Una strana gioia di vivere: a Grado Giovanni Merlo, a cura di M. 
Benedetti e M.L. Betri, Milano 2010, pp. 167-180.

A. Brunnengräber e H. Walk, Der Mehrwert der Mehrebenenbetrachtung, in Multi-Level- 
Governance. Umwelt-, Klima- und Sozialpolitik in einer interdependenten Welt, a cura di 
A. Brunnengräber, Baden-Baden 2007, pp. 17-31.

I. Bueno, Definire l’eresia. Inquisizione, teologia e politica pontificia al tempo di Jacques Four-
nier, Roma 2016.

D. Burr, The Spiritual Franciscans. From Protest to Persecution in the Century After Saint 
Francis, Pennsylvania 2001.

A. Büttner, Die Doppelwahl und -krönung von 1314: Ludwig von Bayern und Friedrich von 
Österreich, in Der Weg zur Krone: Rituale der Herrschererhebung im römisch-deutschen 
Reich des Spätmittelalters, a cura di A. Büttner, Ostfildern 2012 (Mittelalter-Forschungen, 
35), vol. 1, pp. 294-338.

A. Büttner, Rituale der Königserhebung im Konflikt, in Die Königserhebung, pp. 27-66.
Die Chronik des Johannes von Winterthur, a cura di F. Baethgen (MGH, Scriptores Rerum Ger-

manicarum, N.S. 3), Hannover 1942.
Die Chronik des Mathias von Neuenburg (Chronica Mathiae de Nuwenburg), a cura di A. Hof-

meister, (MGH, Scriptores Rerum Germanicarum, N.S. 4), Hannover 1940.
M. Clauss, Ludwig IV. und Friedrich der Schöne, in Die Königserhebung, pp. 255-270.
Constitutiones, 4, 2, a cura di J. Schwalm (MGH, Leges, Constitutiones et acta publica impera-

torum et regum [1298-1313], 4, 2), Hannover 1909-1911.
Constitutiones, 5, a cura di. J. Schwalm (MGH, Leges, Constitutiones et acta publica imperato-

rum et regum [1313-1324], 5), Hannover 1909-1913.
Constitutiones, 6, 1, a cura di J. Schwalm (MGH, Leges, Constitutiones et acta publica impera-

torum et regum [1325-1330], 6, 1), Hannover 1914-1927 (ristampa 1981).
Constitutiones, 7, 2 a cura di M. Menzel (MGH, Leges, Constitutiones et acta publica imperato-

rum et regum [1340-1343], 7, 2), Wiesbaden 2019. 
Guillelmus Duranti, Speculum iuris, Basel 1574, ristampa anast. Aalen 1975.
F.R. Erkens, Anmerkungen zu einer neuen Theorie über die Entstehung des Kurfürstenkollegs, 

in «Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung», 119 (2011), pp. 
376- 381.

Europäische Governance im Spätmittelalter, Heinrich VII. von Luxemburg und die großen 
Dynastien Europas, Actes des 15es Journées Lotharingiennes; 14-17 oct. 2008, a cura di M. 
Pauly, Luxembourg 2010.



286

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[24]

U. Falkeid, The Avignon Papacy contested: An intellectual history from Dante to Catherine of 
Siena, Cambridge 2017.

F.J. Felten, München, Paris und Avignon im Frühjahr 1337. Anmerkungen zur Wirkmächtig-
keit von Geschichtsbildern, in Bayern und Europa. Festschrift für Peter Claus Hartmann 
zum 65. Geburtstag, a cura di K. Amann, Frankfurt 2005, pp. 1-16.

L.R. Foti, The Day the Emperor became Podestà: Negotiating Legitimacy in a Fourteenth- 
Century Commune, in «Viator», 49 (2018), pp. 155-179.

F. Godthardt, Marsilius von Padua und der Romzug Ludwigs des Bayern. Politische Theorie 
und politisches Handeln, Göttingen 2011 (Nova Mediaevalia, 6).

M. Groten, Die Rolle der nördlichen Rheinlande und des Kölner Erzbischofs bei der Wahl 
Friedrichs des Schönen, in Die Königserhebung, pp. 181-191.

Heinrich Truchsess von Dießenhofen, Historia ecclesiastica (oder Chronicon), in Heinrich von 
Diessenhofen und andere Geschichtsquellen Deutschlands im späteren Mittelalter, a cura 
di J.F. Böhmer e A. Huber, Stuttgart 1868 (ristampa 1969), vol. 4, pp. 16-125.

J. Helmrath, Das Interdikt in der städtischen Lebenswelt des späteren Mittelalters, in «Blätter 
für deutsche Landesgeschichte», 154 (2019) [Studien zur Kirchengeschichte des späteren 
Mittelalters. Zum Gedenken an Prof. Dr. Dietrich Kurze, a cura di Matthias Thumser], pp. 
259-276.

Ch. Hesse, Synthese und Aufbruch 1346-1410, Stuttgart 2017 (Gebhard Handbuch der deut-
schen Geschichte, 7b).

J. Hoensch, Die Luxemburger. Eine spätmittelalterliche Dynastie gesamteuropäischer Bedeu-
tung. 1308-1437, Stuttgart 2000.

Das Interdikt in der europäischen Vormoderne zwischen Kirchenrecht, sozialer Alltagspra-
xis und publizistischer Polemik, a cura di T. Daniels, Ch. Jaser e Th. Woelki (in corso di 
stampa). 

Jakob Twinger von Königshofen, Chronik, a cura di K. von Hegel, Leipzig 1870 (Chroniken der 
deutschen Städte 8; Die Chroniken der oberrheinischen Städte 1), pp. 230-498.

Ch. Jaser, Ecclesia maledicens. Rituelle und zeremonielle Exkommunikationsformen im Mit-
telalter, Tübingen 2013 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation, 75), pp. 374-380.

Johann der Blinde, Graf von Luxemburg, König von Böhmen 1296-1346. Tagungsband der 9es 
Journées Lotharingiennes 22.-26. Oktober 1996, Centre Universitaire de Luxembourg, a 
cura di M. Pauly, Luxemburg 1997 (Publications du CLUDEM, 14).

Iohannis abbatis Victoriensis Liber certarum historiarum, a cura di F. Schneider (MGH, Scrip-
tores Rerum Germanicarum, 36/2), Hannover 1910.

Die Königserhebung Friedrichs des Schönen im Jahr 1314, a cura di M. Becher e H. Wolter-von 
dem Knesebeck, Wien 2017.

Kaiser Ludwig der Bayer. Konflikte, Weichenstellungen und Wahrnehmung seiner Herrschaft, 
a cura di H. Nehlsen e H.G. Hermann, Paderborn 2002 (Quellen und Forschungen aus dem 
Gebiet der Geschichte, N.S. 22).

Kaiser, Volk und Avignon. Ausgewählte Quellen zur antikurialen Bewegung in Deutschland 
in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, a cura di O. Berthold, Leipzig 1960 (Leipziger 
Übersetzungen und Abhandlungen zum Mittelalter, 3).

Die Kaiser und die Säulen ihrer Macht. Von Karl dem Großen bis Friedrich Barbarossa. Aus-
stellungskatalog, a cura di B. Schneidmüller, Darmstadt 2020.

M. Kaufhold, Gladius spiritualis. Das päpstliche Interdikt über Deutschland in der Regie-
rungszeit Ludwigs des Bayern (1324-1347), Heidelberg 1994 (Heidelberger Abhandlungen 
zur mittleren und neueren Geschichte, N.S. 6).

M. Kaufhold, Öffentlichkeit im politischen Konflikt. Die Publikation der kurialen Prozesse ge-
gen Ludwig den Bayern in Salzburg, in «Zeitschrift für Historische Forschung», 22 (1995), 
pp. 435-454.

S. Kelly, The new Solomon: Robert of Naples (1309-1343) and fourteenth-century Kingship, 
Leiden 2003.

D. Kirt, Peter von Aspelt und Balduin von Luxemburg: Beziehungen und Vergleich zwischen 
zwei Erzbischöfen, in Balduin von Luxemburg. Erzbischof und Kurfürst von Trier (1308-
1354), a cura di R. Nolden, Trier 2010, pp. 63-81.

K.F. Krieger, Die Habsburger im Mittelalter. Von Rudolf I. bis Friedrich III., Stuttgart 20042.
P. Kurmann, Heinrich II. von Virneburg, der Koronator Friedrichs des Schönen als Donator 

des Dreikönigsfensters im Hochchor des Kölner Domes, in Die Königserhebung, pp. 209-
228.



287

L’imperatore Ludovico il Bavaro e le scomuniche pontificie

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[25]

D. Kurze, Der Propstmord zu Berlin 1324, in «Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchen-
geschichte», 60 (1995), pp. 92-136.

C.L. Lauriello, Church and State in Dante Alighieri’s Monarchia, Boston 2015.
A. Lee, Humanism and Empire: The Imperial Ideal in Fourteenth-Century Italy, Oxford 2018.
Ludwig der Bayer (1314-1347): Reich und Herrschaft im Wandel, a cura di H. Seibert, München 

2014.
M. Menzel, Ludwig der Bayer (1314-1347) und Friedrich der Schöne (1314-1330), in Die deut-

schen Herrscher des Mittelalters. Historische Porträts von Heinrich I. bis Maximilian I. 
(919-1503), a cura di St. Weinfurter, München 2003, pp. 293-407.

M. Menzel, Die Zeit der Entwürfe (1273-1347), Stuttgart 2012 (Gebhard Handbuch der deut-
schen Geschichte, 7a).

J. Miethke, Die päpstliche Kurie des 14. Jahrhunderts und die “Goldene Bulle” Kaiser Karls IV. 
von 1356, in Papstgeschichte und Landesgeschichte. Festschrift für Hermann Jakobs zum 
65. Geburtstag, a cura J. Dahlhaus e A. Kohnle, Köln-Weimar-Wien 1995, pp. 441-445.

J. Miethke, Der Kampf Ludwigs des Bayern mit Papst und avignonesischer Kurie in seiner 
Bedeutung für die deutsche Geschichte, in Kaiser Ludwig der Bayer, pp. 39-74.

J. Miethke, Der “theoretische Armutsstreit“ im 14. Jahrhundert. Papst und Franziskanerorden 
im Konflikt um die Armut, in Gelobte Armut: Armutskonzepte der franziskanischen Or-
densfamilie vom Mittelalter bis in die Gegenwart, a cura di H. D. Heimann, A. Hilsebein, 
B. Schmies, Paderborn 2012, pp. 243-284.

J. Miethke, Die Entwicklung politischer Theorie im Mittelalter, in Die sprachliche Formierung 
der Moderne: Spätmittelalter und Renaissance in Italien, a cura di O. Hidalgo e K. Non-
nenmacher, Wiesbaden 2015, pp. 33-57.

R. Modonutti, Totus ero talis.tibi qualis eris: Albertino Mussato ed Enrico VII, in Emperor, a 
cura di A. Huijbers e L. Scales (in corso di stampa).

P. Moraw, Von offener Verfassung zu gestalteter Verdichtung. Das Reich im späten Mittelalter 
1250 bis 1490, Frankfurt 1989 (Propyläen-Geschichte Deutschlands, 3). 

K.F. Müller, Der Kampf Ludwigs des Bayern mit der römischen Curie. Ein Beitrag zur kirchli-
chen Geschichte des 14. Jahrhunderts, 2 voll., Tübingen 1879-1880.

K.B. Murr, Schlacht bei Mühldorf, 1322, in Historisches Lexikon Bayerns < https://www.hi-
storisches-lexikon-bayerns.de/Lexikon/Schlacht_von_Mühldorf,_1322 > [ultima consul-
tazione 17.11. 2020].

Nova Alamanniae. Urkunden, Briefe und andere Quellen besonders zur deutschen Geschichte 
des 14. Jahrhunderts, vornehmlich aus den Sammlungen des Trierer Notars und Offizials, 
Domdekans von Mainz Rudolf Losse aus Eisenach in der Ständischen Landesbibliothek zu 
Kassel und im Staatsarchiv zu Darmstadt, a cura di E. Stengel, vol. 1, Berlin 1921.

S. Parent, Entre rébellion, héresie, politique et idéologie: remarques sur les procès de Jean 
XXII contre les rebelles italiens, in L’età dei processi. Inchieste e condanne tra politica e 
ideologia nel Trecento, a cura di A. Rigon e F. Veronese, Roma 2009, pp. 145-179.

S. Parent, Dans les abysses de l’infidélité: les procès contre les ennemis de l’église en Italie au 
temps de Jean XXII (1316-1334), Rome 2014.

M. Pauly, Der Traum von der Kaiserkrone: Die vergeblichen Bemühungen König Johannes von 
Böhmen um die Kaiserwürde, in «Zeitschrift für historische Forschung», 35 (2008), pp. 
549-579.

K. Plöger, Das Reich und Westeuropa: Zur Wende in der Politik Ludwigs des Bayern in den 
Jahren 1336-1337, in Regnum et Imperium. Die französisch-deutschen Beziehungen im 
14. und 15. Jahrhundert, a cura di St. Weiß, Paris 2008 (Pariser Historische Studien, 83), 
pp. 41-55.

D. Rando, La forza vitale di un’idea: l’Impero insegnato allo Studium di Padova nel primo 
Quattrocento, in Emperors and Imperial Discourse in Italy c. 1300-1500. New Perspec-
tives, a cura di A. Huijbers e L. Scales (in corsa di stampa).

F. Rexroth, Dauerhaft untauglich. Dis symbolische Inversion von Königsherrschaft im Rah-
men der spätmittelalterlichen europäischen Königsabsetzungen, in Idoneität – Genealo-
gie – Legitimation. Begründung und Akzeptanz von dynastischer Herrschaft im Mittelal-
ter, a cura di C. Andenna e G. Melville, Köln-Weimar- Wien 2015, pp. 77-97.

J. Rohls, Offenbarung, Vernunft und Religion, Tübingen 2012 (Ideengeschichte des Christen-
tums, I).

A. Rüther, Bettelorden in Stadt und Land: die Straßburger Mendikantenkonvente und das El-
sass im Spätmittelalter, Berlin 1997 (Berliner Historische Studien. Ordensstudien, 11). 



288

Eva Schlotheuber

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[26]

B. Schimmelpfennig, Benedikt XII. und Ludwig der Bayer. Zum Scheitern der Verhandlungen 
im Frühjahr 1337, in «Archiv für Kulturgeschichte», 59 (1977), pp. 212-221.

E. Schlotheuber e A. Kistner, Kaiser Karl IV. und der päpstliche Legat Aegidius Albornoz, in 
«Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters», 69 (2013), 2, pp. 531-579.

E. Schlotheuber, Öffentliche Diskurse über die Bildung des Königs. Die Herrscherpersönlich-
keit Ludwigs des Bayern im Spiegel der zeitgenössischen Chronistik, in Kaiser Ludwig 
der Bayer, pp. 387-412.

E. Schlotheuber, Error Bavaricus. Die Kommunikation des päpstlichen Interdikts über Ludwig 
den Bayern im Reich, in Kurie und Kodikologie. Festschrift für Claudia Märtl zum 65. Ge-
burtstag, a cura di J. Schwarz e G. Strack, Ostfildern 2021, pp. 135-151.

H.J. Schmidt, Povertà e politica. I frati degli Ordini mendicanti alla corte imperiale nel XIV 
secolo, in Ordini religiosi e società politica in Italia e Germania nei secoli XIV e XV, a cura 
di G. Chittolini e K. Elm, Bologna 2001, pp. 390-404.

M. Schmoeckel, Canonice electus, in Die Königserhebung, pp. 67-104.
B. Schneidmüller, Kaiser Ludwig IV. Imperiale Herrschaft und reichsfürstlicher Konsens, in 

«Zeitschrift für historische Forschung», 40 (2013), pp. 269-392.
E. Schubert, Die deutsche Königswahl zur Zeit Johanns von Böhmen, in Johann der Blinde, a 

cura di M. Pauly, pp. 140-146.
E. Schubert, Königsabsetzung im deutschen Mittelalter. Eine Studie zum Werden der Reichs-

verfassung, Göttingen 2005 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Götting-
en, Phil.-Hist. Klasse, III S., 267).

E. Schubert, Ludwig der Bayer im Widerstreit der öffentlichen Meinung seiner Zeit, in Kaiser 
Ludwig der Bayer, pp. 163-197.

P. Schulte, Die Goldene Bulle und die Kurfürsten als Säulen des Reichs, in Die Kaiser und die 
Säulen ihrer Macht. Von Karl dem Großen bis Friedrich Barbarossa. Ausstellungskatalog, 
a cura di B. Schneidmüller, Darmstadt 2020, pp. 484-489.

A. Schütz, Die Appellationen Ludwigs des Bayern aus den Jahren 1323/1324, in «Mitteilungen 
des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung», 80 (1972), pp. 71-112.

J. Schwarz, Abkehr vom päpstlichen Krönungsanspruch, in Kaiser Ludwig der Bayer, pp. 119-
146.

G. Schwedler, “dampnate memorie Ludovici de Bavaria“. Erinnerungsvernichtung als meta-
phorische Waffe im Konflikt zwischen Kurie und Kaiser Ludwig dem Bayern (mit Edition), 
in Sterben über den Tod hinaus. Politische, soziale und religiöse Ausgrenzung in vormo-
dernen Gesellschaften, a cura di C. Garnier e J. Schnocks, Würzburg 2012, pp. 165-202.

W. Senner, Heinrich Seuse und der Dominikanerorden, in Heinrich Seuses Philosophia spirit-
ualis. Quellen, Konzept, Formen und Rezeption. Tagung Eichstätt 2.-4. Oktober 1991, a 
cura di R. Blumrich e Ph. Kaiser, Wiesbaden 1994 (Wissensliteratur im Mittelalter 17, 
Schriften des Sonderforschungsbereichs, 226), pp. 3-31. 

R. Suckale, Die Hofkunst Kaiser Ludwigs des Bayern, München 1993.
H. Thomas, Ludwig der Bayer (1282-1347). Kaiser und Ketzer, Regensburg 1993. 
H. Thomas, Clemens VI. und Ludwig der Bayer, in Kaiser Ludwig der Bayer, pp. 75-117.
Vatikanische Akten zur Geschichte in der Zeit Kaiser Ludwigs des Bayern, a cura della Histo-

rischen Kommission bei der königlichen Akademie der Wissenschaften, Innsbruck 1891 
(ristampa 1973).

E. Voltmer, Deutsche Herrscher in Italien. Kontinuität und Wandel vom 11. bis 14. Jahrhundert, 
in Kommunikation und Mobilität im Mittelalter. Begegnungen zwischen dem Süden und 
der Mitte Europas (11.-14. Jahrhundert), a cura di S. de Rachewiltz e J. Riedmann, Sigma-
ringen 1995, pp. 15-26.

Eva Schlotheuber
Heinrich Heine Universitӓt Düsseldorf
Eva.Schlotheuber@uni-duesseldorf.de



289Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

«Molte spese pago più che non posso».  
Riflessioni sulla Chiesa toscana  

nell’età del primo catasto fiorentino  
(a partire dal caso di Volterra)

di Jacopo Paganelli

Il saggio analizza la situazione della Chiesa secolare toscana nei primi due decenni del XV secolo at-
traverso il caso di studio di Volterra. Dopo una disamina degli obblighi fiscali (sia laici sia ecclesiasti-
ci) a cui i preti erano sottoposti, si è proceduto a confrontare i dati estrapolati da due visite pastorali 
svolte nel 1413-1414 e 1422-1423 con quelli ricavati dal primo catasto fiorentino, della fine degli anni 
Venti. La tesi è che la prassi dei prelievi congiunti fra sede apostolica e comune di Firenze – inaugu-
rata dai pontefici “pisani” – indebolì significativamente la rete beneficiale (e la cura d’anime).

This paper analyses the situation of the Tuscan secular Church in the first two decades of the 
15th century through the case study of Volterra. After an examination of the tax obligations (both 
secular and ecclesiastical) to which the priests were subjected, the data extrapolated from two 
pastoral visits which took place in 1413-1414 and 1422-1423 have been compared with those 
taken from the first Florentine catasto (of the late 1420s). The thesis proposed is that the prac-
tice of joint levies between the Apostolic See and the commune of Florence – inaugurated by the 
“Pisan” popes – significantly weakened the network of benefices (and the pastoral care).

Medioevo; XV secolo; Toscana; Volterra; fiscalità ecclesiastica; cura d’anime.

Middle Ages; 15th century; Tuscany; Volterra; ecclesiastical taxation; pastoral care.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
DOI: 10.6093/1593-2214/8060

Abbreviazioni 
ACCV = Archivio Capitolare di Colle Valdelsa
ACMF = Archivio del Capitolo Metropolitano di Firenze
ASCV = Archivio Storico del Comune di Volterra
ASDPi = Archivio Storico Diocesano di Pisa
ASDVCap = Archivio Storico Diocesano di Volterra, fondo capitolare
ASDVVesc = Archivio Storico Diocesano di Volterra, fondo vescovile
ASFi = Archivio di Stato di Firenze
ASLu = Archivio di Stato di Lucca
BGV = Biblioteca Guarnacci di Volterra
BRP = Biblioteca Roncioniana di Prato.

Questo saggio deve molto alla rilettura attenta di Paolo Pirillo, sempre prodigo di utili consigli; 
ringrazio anche Roberto Bizzocchi per i preziosi spunti bibliografici. Per l’identificazione dei 
luoghi citati nel testo si rimanda a Repetti, Dizionario geografico fisico storico; mentre per le 
valute si veda Goldthwaite, Il sistema monetario. Nelle rilevazioni del primo catasto fiorentino, 
1 fiorino equivaleva a 4 lire (Conti, I catasti agrari, p. 44).



290

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

1.  Introduzione

Tornato da Roma e fermatosi a Maciuoli presso Arlotto, il piovano di San 
Cresci protagonista di una nota raccolta di motti e facezie, Paolo priore di San 
Sano (non lontano da Gaiole in Chianti) si lamentò per aver perso la causa per 
cui si era recato dal papa: egli, infatti, avrebbe voluto vedersi riconosciuta la 
pieve che aveva tenuto il fratello Niccolò, ma il processo era volto a suo sfa-
vore1. Cercando di risollevare l’animo sconsolato del priore, e facendo onore 
alla sua proverbiale arguzia, Arlotto invitò il suo ospite a considerare che le 
entrate della sua prioria erano più che sufficienti, visto che gli permettevano 
di «vivere come uno onorato prete»2. Non solo: egli avrebbe dovuto conside-
rarsi fortunato anche perché i proventi del suo beneficio non oltrepassavano 
la soglia critica dei 100 fiorini. Secondo il pievano, chi avesse avuto un’entrata 
superiore a quella sarebbe stato costretto a ingaggiare dei servitori, aumen-
tando così le spese e, contestualmente, il rischio di finire rovinato.

Non c’è modo di sapere se il pievano di San Cresci abbia convinto il pri-
ore delle necessità di contenere le entrate di un beneficio al di sotto dei 100 
fiorini, limite entro il quale Arlotto collocava anche la possibilità di salvare 
l’anima. Di certo, fra le qualità che l’anonimo biografo attribuisce ad Arlotto 
nell’introdurre le sue facezie c’è anche quella di essere stato un savio ammi-
nistratore delle res del suo beneficio: forte anche dell’imprinting del padre, 
che l’aveva avviato all’abaco e al commercio della lana, Arlotto aumentò le 
rendite della pieve di San Cresci sino a 150 fiorini, grazie alla cura con cui ne 
fece «cultivare, seminare, piantare» le terre3. Possiamo quindi ritenere che i 
consigli che Arlotto dispensò al priore di San Sano derivassero, in certo modo, 
da una conoscenza diretta, dall’aver sperimentato di persona le angosce e le 
tribolazioni che comportava amministrare un beneficio che assicurava oltre 
100 fiorini d’introito.

L’impressione, tuttavia, è che la particolare agiatezza dei due chierici pro-
tagonisti della novella da cui siamo partiti non possa essere generalizzata né 
estesa a tutti i benefici delle zone soggette a Firenze: basti considerare la si-
tuazione della diocesi di Pisa, territorio nel quale la visita pastorale dell’ar-
civescovo Filippo de’ Medici (1461-1474) censì enti anche molto importanti, 
come la parrocchia di Livorno, che però non superavano il gettito di 50 fiorini 
annui4. Né, allo stesso modo, la prosperità raggiunta dal pievano di Maciuo-

1  Motti e facezie del Piovano Arlotto, p. 173, motto n. 113. 
2  Il reddito medio (al netto delle detrazioni) dei cives di Firenze, come si desume dal catasto 
iniziato nel 1427, era di 55 fiorini all’anno (Herlihy, Klapisch-Zuber, I toscani e le loro famiglie, 
p. 334); 14 fiorini annuali, invece, erano «stimati sufficienti al mantenimento di una persona» 
(Conti, I catasti agrari, p. 45). 
3  Motti e facezie del Piovano Arlotto, p. 3.
4  Caturegli, Le condizioni della chiesa di Pisa; Luzzati, Filippo de’ Medici arcivescovo di Pisa; 
ma si veda ora La visita pastorale alla diocesi di Pisa. Per un inquadramento generale sulla 
Chiesa del Quattrocento si vedano Delaruelle, Labande, Ourliac, L’Église au temps du Grand 
Schisme; Rapp, L’Église et la vie religieuse; Bihlmeyer, Tuechle, L’epoca delle riforme; Vincent, 



291

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

li e dal priore di San Sano nella seconda metà del Quattrocento può essere 
proiettata indietro nel tempo, a coprire tutto il XV secolo: la stessa pieve di 
San Cresci, stando alle parole del biografo di Arlotto, «aveva già avuto alcuni 
negligenti rettori, onde era in ruina e spogliata di ogni sustanzia»5. Oltre agli 
eventuali demeriti dei rettori, a impoverire un beneficio contribuivano alcuni 
fattori strutturali, come lo sfilacciarsi del popolamento rurale verificatosi a 
cavallo fra Tre e Quattrocento. Quest’idea è ben suffragata dagli studi di Paolo 
Pirillo, il quale, sulla scia della lezione di Elio Conti, ha integrato l’analisi dei 
dati forniti dal catasto fiorentino (che risale alla fine degli anni Venti del XV 
secolo) con la lettura dei verbali delle visite pastorali fiesolane, in particolare 
quella compiuta dal vescovo Benozzo Federighi (1421-1450)6. Il quadro con 
cui il presule Benozzo si trovò a confrontarsi era caratterizzato da tinte assai 
fosche, impregnato dalla «profonda crisi che durava, ormai, da quasi un seco-
lo», con popoli scomparsi e le loro chiese «dirute o ridotte a oratori»7.

Ma lo smagliarsi della rete demografica causato dalla peste del 1348 e 
dalle sue recrudescenze – si pensi alle disavventure del novelliere Gentile 
Sermini, fuggito da Siena nel 1424 per scampare all’epidemia8 – si aggiun-
geva alla vertiginosa crescita della pressione fiscale durante i primi anni del 
Quattrocento, scaturita dalla particolare compenetrazione fra Firenze e il pa-
pato, o, per meglio dire, dal ruolo di primo piano che quella città giocò nelle 
convulse vicende seguite allo scisma pisano (1409) e alla sua ricomposizione 
sotto Martino V, eletto a Costanza (1415)9. Fu in quella temperie, infatti, che 
le magistrature fiorentine, in forza «di singole deroghe in serie, sempre ecce-
zionali ma ripetute», ottennero dai papi il permesso di prelevare dal clero del 
capoluogo, del contado e di tutti i territori soggetti quasi duecentomila fiori-
ni in pochi anni, spartendone i ricavati con la sede apostolica10. Impegnata 
nel consolidamento del suo stato a vocazione regionale dopo la presa di Pisa 
(1406), e nel contenimento delle ambizioni di Ladislao di Durazzo, Firenze 

Église et société en occident. Per una messa a punto storiografica relativa all’Italia si veda Peter-
son, Out of the Margins e Girgensohn, Sui rapporti fra autorità civile e Chiesa; per la Toscana 
si veda La Roncière, Religion paysanne et religion urbaine.
5  Motti e facezie del Piovano Arlotto, p. 3. 
6  Conti, I catasti agrari, pp. 87-97 e 125-127; Pirillo, Religione e superstizione; e Pirillo, La 
visita pastorale di Benozzo Federighi. La letteratura relativa alle visite pastorali è, ovviamente, 
vastissima; per un inquadramento relativo al tardo medioevo e all’età moderna citiamo soltan-
to Turchini, Una fonte per la storia della cultura materiale; Turchini, Per la storia religiosa 
del ’400 italiano; Carratori Scolaro, Le visite pastorali della diocesi di Pisa; Canobbio, Visite 
pastorali nel medioevo italiano; Parmeggiani, Visite pastorali e riforma a Bologna; La visita 
pastorale alla diocesi di Pisa. Per un inquadramento generale su questa tipologia di fonte si 
veda anche Cammarosano, Italia medievale, p. 234.
7  Pirillo, La visita pastorale, p. 63, e Pirillo, Religione e superstizione, p. 249.
8  Su di lui si veda Pseudo Gentile Sermini, Novelle.
9  Si veda l’ancora fondamentale Partner, Florence and the Papacy; da affiancare a Williams 
Lewin, Negotiating Survival. Sulla politica fiscale fiorentina nei confronti del clero si vedano le 
osservazioni di Peterson, La Chiesa e lo Stato territoriale.
10  La citazione in Bizzocchi, Chiesa e potere, p. 312; ma si veda anche Bizzocchi, Politica fiscale, 
specialmente le pp. 357-360; Bizzocchi, Chiesa e aristocrazia; e Bizzocchi, Ceti dirigenti, stato 
e istituzioni.



292

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

aveva un urgente bisogno di rimpinguare le sue casse, e trovò nelle res eccle-
sie (già assottigliate dalla rapacità del papato dell’età avignonese) un vasto e 
prezioso serbatoio di risorse cui attingere11.

Tuttavia, non sembra azzardato affermare che gli effetti delle crescenti 
richieste di contributi fiscali alle chiese siano stati vagliati prevalentemente 
da parte delle nuove formazioni statuali: si ha l’impressione, cioè, che l’ana-
lisi sulle «demands of the public order» che trasformarono, come abbiamo 
appena visto, i chierici in soggetti tassabili dal comune fiorentino, sia stata 
condotta soprattutto in funzione dell’irrobustimento dello stato territoriale12. 
Si ricava del pari la sensazione che gli studi sulla Chiesa toscana del primo 
Quattrocento abbiano privilegiato la documentazione “diplomatica” (prodot-
ta in occasione dei contatti fra la sede apostolica e il comune fiorentino) e 
“statuale” (emanata dalle magistrature di governo della città del giglio), e ab-
biano attinto relativamente poco ai depositi ecclesiastici, sia quelli di Firenze 
sia, soprattutto, quelli del territorio circostante, direttamente amministrato 
(come il Fiesolano) o a vario titolo sottomesso al centro egemone (come il Vol-
terrano)13. Connessa a questo orientamento v’è stata la tendenza a considerare 
le zone esterne a Firenze e alle sue immediate pertinenze, come ha notato 
Samuel Cohn, «as an extension of patronage networks emanating from the 
capital»14. A un livello ancor più generale, si può osservare che si è ragionato 
relativamente poco sulle chiese in quanto contribuenti fiscali, soggetti a una 
struttura di prelievo e drenaggio del denaro, fosse essa diocesana, papale o, 
anche, laica15.

Seguendo gli stimoli lanciati da Elio Conti prima e da Paolo Pirillo poi, at-
traverso l’incrocio delle fonti ecclesiastiche con i campioni catastali si proverà 
a gettare luce sulle condizioni delle pievi e delle parrocchie nel territorio di Vol-
terra all’inizio del Quattrocento, almeno per quella sezione del districtus dio-
cesano su cui si dispiegava, a vario titolo, l’egemonia della città gigliata: ovvero 
i territori di Gambassi e Montaione, una parte del comitato di Pisa, una parte 
del Samminiatese, la gran parte del Colligiano e i distretti di San Gimignano 
e Volterra16. A questo proposito, useremo le due visite pastorali riconducibili 

11  Sulla fiscalità pontificia in età avignonese ottimi spunti in Favier, Temporels ecclésiastiques. 
Sullo strutturarsi dello stato fiorentino nel corso del XV secolo si veda la bella sintesi di La Ron-
cière, De la ville à l’État régional; ma si veda anche Luzzati, Firenze e la Toscana. Per le vicende 
che condussero alla conquista di Pisa si veda Firenze e Pisa dopo il 1406; e Paganelli, Visconti, 
Gabriele Maria. 
12  Becker, Florence in Transition, p. 206, da cui la citazione nel testo; e Brucker, Firenze nel 
Rinascimento, cap. 5: Chiesa e fede.
13  Un recente e organico volume dedicato al funzionamento dei tribunali vescovili nella Tosca-
na del Trecento ha messo in chiaro che i depositi diocesani rappresentano una lente fondamen-
tale per guardare alla società del basso medioevo: Tanzini, Una Chiesa a giudizio.
14  Cohn, Piety and Religious Practice, p. 1122.
15  Su questo tema si vedano, ad esempio, Vecchi, Una collecta nella diocesi di Luni; e Paganelli, 
L’estimo delle chiese, con la bibliografia ivi citata.
16  Fiumi, Storia economica e sociale; Fiumi, Volterra e San Gimignano; Duccini, Il castello di 
Gambassi, pp. 83-85; Salvestrini, Gli statuti trecenteschi; Salvestrini, Castelli e inquadramen-
to; Paganelli, «Ab Elsa usque ad mare». Per orientarsi nel Volterrano è indispensabile Mori, 



293

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

all’episcopato di Stefano da Prato (1411-1435), l’una effettuata interamente dal 
vicario generale (1413-1414), l’altra perlopiù dal presule (1422-1423)17. I dati 
raccolti saranno vagliati alla luce dei volumi catastali inerenti chiese, priorie, 
monasteri, pievi, cappelle e ospedali del Volterrano: il primo è il campione ap-
prontato dagli ufficiali del catasto, che censisce 338 fra chiese e pia loca; il se-
condo, invece, raccoglie un centinaio di dichiarazioni presentate direttamente 
dai rettori, dagli economi e dai procuratori degli enti18. Mettere a confronto la 
documentazione di matrice ecclesiastica con quella catastale è un’operazione 
particolarmente agevole per Volterra: il suo archivio diocesano non solo è par-
ticolarmente ricco, ma conserva, come si è appena rilevato, anche due visite 
pastorali compiute nell’imminenza dell’importante censimento19.

L’attenzione sarà rivolta soprattutto alla situazione reddituale dei benefi-
ci, considerati come il più importante «legame col mondo» dell’ecclesia, e, in 
special modo, a quelli parrocchiali20. L’idea di fondo che ha mosso la ricerca è 
che la crisi demografica della seconda metà del Trecento, che nel Volterrano si 
rivelò dirompente, fosse acuita dalle richieste fiscali del papato e del comune 
fiorentino21. Si tratta di un tema pregnante per lo studio della società toscana 
d’inizio Quattrocento, non soltanto, in astratto, per l’«intrinsichezza fra clero 
e società civile» richiamata da Bizzocchi22, ma anche perché «ciò che più gra-
vemente minacciava la possibilità stessa della pastorale da parte del clero era 
[…] lo squilibrio e l’inadeguatezza del sistema beneficiale»23. Se non poteva 
mantenersi tramite le res ecclesie, e il suo beneficio non gli garantiva un teno-
re di vita appropriato, un prete era costretto «a procurarsi altre entrate a tutto 
scapito del suo impegno pastorale, se non addirittura ad abbandonare l’uffi-

Pievi della diocesi volterrana antica; da affiancare ora a Mori, Il vescovo Rainuccio Allegretti; e 
a Paganelli, Il Sinodo. Mentre la cittadina di San Gimignano fu integrata nel distretto fiorentino 
intorno alla metà del XIV secolo (Mori, Documenti e proposte), Volterra mantenne – anche se 
in via del tutto formale – la sua autonomia politica fino all’epoca del primo catasto fiorentino 
(Fabbri, Autonomismo comunale). La pieve di Colle Valdelsa, che, com’è noto, risultava plebs 
nullius, non fu raggiunta dai visitatori: qui le prerogative vescovili, così come le assoluzioni 
testamentarie (ACCV, Diplomatico n. 7), erano esercitate dall’arciprete. Il comune colligiano si 
oppose al compimento della visita da parte del vescovo Stefano, come si vede ibidem, n. 8, 23 
giugno 1425. Su Colle nel basso medioevo si veda Cammarosano, Storia di Colle.
17  Le due visite pastorali si trovano in ASDVVesc, Visite pastorali 2 e 3; la prima ha 66 carte, 
mentre la seconda 180. La prima visita è attualmente in corso di edizione da parte di chi scrive. 
Su Stefano da Prato si veda Walter, Buono, Stefano del; Bizzocchi, Chiesa e potere, ad indicem.
18  ASFi, Catasto n. 183 (dichiarazioni addotte dai rettori) e n. 193 (campione approntato dagli 
ufficiali del catasto). Il primo dei due volumi raccoglie, infatti, le seconde denunce presentate dai 
rettori delle chiese e dei luoghi pii fra la fine del 1428 e l’inizio del 1429 (Conti, I catasti, p. 120).
19  Si veda il repertorio delle visite pastorali toscane di Turchini, Studio, inventario, regesto, p. 
148. 
20  Bizzocchi, Clero e società, p. 35.
21  Sulla crisi demografica del Volterrano ha fatto il punto Ginatempo, Il popolamento del ter-
ritorio volterrano; da vedere insieme a Ginatempo, Motivazioni ideali e coscienza; e a Gina-
tempo, Crisi di un territorio (per la porzione di diocesi volterrana che faceva parte del Senese).
22  La citazione in Bizzocchi, Clero e Chiesa, p. 35.
23  Bizzocchi, Clero e società, p. 10. Sui compiti pastorali del clero un’utile messa a punto si trova 
in Swanson, Pastoral care.



294

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

cio», dedicandosi a occupazioni poco consone al suo ruolo24. Occorre, quindi, 
intraprendere una «disamina dell’economia parrocchiale», per verificare se, 
come ha rilevato Giorgio Chittolini per l’Italia padana, anche nella Toscana 
volterrana i redditi dei benefici fossero «spesso magri e insufficienti»25. 

Considerata la vastità della documentazione quattrocentesca, abbiamo li-
mitato lo spettro d’indagine ai primi due decenni del XV secolo; d’altra parte, 
lo scopo di queste pagine non è esaurire il tema del progressivo depaupera-
mento della rete della cura animarum ma, semmai, segnare una pista di ricer-
ca, e fornire un appiglio – attraverso un singolo étude de cas – per imbastire 
confronti con le altre diocesi della Tuscia. Vedremo che erano ben pochi i preti 
del Volterrano che potevano vantare entrate così cospicue come quelle evocate 
dalla novella del pievano Arlotto e del priore Paolo, e constateremo che i dati 
offerti dalle due visite pastorali del vescovo Stefano non si discostano troppo 
da quelli che ricaviamo dalle rilevazioni catastali. La sostanziale sovrappo-
nibilità del quadro offerto dalle due tipologie di fonti doveva scaturire anche 
dalla mole di spese che i preti erano costretti a pagare: in altre parole, per far 
fronte a un tale carico, essi dovettero diventare consapevoli delle potenzialità 
economiche dei loro benefici26.

2.  Prelievi ecclesiastici

«Di modo che vogliono si finischa di ruinar tutte le chiese […] et che ogni 
persona ecclesiasticha si disperi»27. Con queste parole l’abate di San Giusto, 
annotando, nel giugno 1553, un registro quattrocentesco del suo monastero, 
stigmatizzava i prelievi fiscali da parte della sede apostolica. Secondo l’abate, 
il profluvio di balzelli che si abbatteva sulle chiese e sui pia loca ne rendeva i 
rettori «non factori ma stiavi, perché li factori hanno il loro salario», e anzi era 
un segno della collera divina («Iddio è adirato […] vuole punirci con la iniquità 
e con la crudeltà di questi signori et punirci et flagellarci»). Un’opinione del ge-
nere non doveva essere troppo distante da quella degli ecclesiastici del secolo 
precedente: lo stesso Arlotto fu protagonista, in una delle sue facezie, di una 
burla nei confronti di Francesco da Fermo, vicario dell’arcivescovo fiorentino 
Rinaldo Orsini (1474-1508), accusato di aver messo in atto «estorsioni a tutto 

24  Bizzocchi, Clero e società, p. 10.
25  La citazione nel testo da Vauchez, La parrocchia, p. 189; Chittolini, Parrocchie, pievi e chie-
se, p. 77.
26  Del resto, gli ufficiali fiorentini avevano una discreta pratica con i beni delle chiese, visto che 
nel 1377 – in occasione della guerra fra Firenze e Gregorio XI – avevano redatto «inventari ana-
litici» per la messa in vendita del patrimonio ecclesiastico: si veda Sznura, La guerra tra Firen-
ze e papa Gregorio XI, p. 98. Come possiamo affermare ricorrendo a un’immagine impiegata 
da Carlo Maria Cipolla, fra la fine del Trecento e l’inizio del Quattrocento i rettori dei benefici 
dovevano difendersi da «toute une société qui passe à l’attaque» e che guardava con crescente 
cupidigia alle loro res (Cipolla, Une crise ignorée, p. 323; ma sul tema si veda anche Chittolini, 
Un problema aperto; e il più recente Salvestrini, La proprietà fondiaria).
27  BGV, ms 8491, IX, c. 114r.



295

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

il clero»28. Anche il rettore di Sant’Andrea di Bibbona (castello della diocesi di 
Volterra appartenente alla Maritima pisana) maturò forse un parere simile, a 
causa dei tributi che era costretto a versare: per punirne l’insolvenza, contro 
di lui erano state fulminate le censure ecclesiastiche, poi sospese dal vicario 
generale del presule volterrano nell’ottobre 141329.

A fine Trecento, anche l’agostiniano Luigi Marsili tuonò contro le «disor-
dinate spese di Vignone»: a suo dire, il papato impoveriva a tal punto le chiese 
che non bisognava chiedersi «se sono uficiate o cantate l’ore, ma se hanno 
tetti, uscia o serami»30. In effetti, sugli ecclesiastici gravava un folto numero 
di oneri pecuniari. Alcuni di loro (almeno quelli confermati dal pontefice) do-
vevano versare gli introiti netti del primo anno d’incarico alla sede apostolica 
(era la cosiddetta annata). Se il vescovo ne approvava l’elezione o direttamen-
te li eleggeva, invece, dovevano corrispondere una certa somma «pro collatio-
ne», per «pagare el privilegio e le scritture della collatione»31. Nei confronti 
dell’ordinario diocesano v’era anche da ottemperare al cosiddetto subsidium 
caritativum (forse introdotto dai vescovi sulla scorta dell’omonima tassa pa-
pale)32. Mentre non sappiamo se, come sembra probabile, la tassa sulla col-
lazione fosse tarata sull’estimo delle chiese, cioè sugli elenchi (le cosiddette 
libre) che ne riportavano i ruoli fiscali33, il subsidium era caratterizzato da 
una ratio progressiva, come illustra un esempio proveniente da Pisa: il 18 lu-
glio 1408, i monaci di San Pietro in Vincoli presero a mutuo la cifra (poco più 
di 19 fiorini) da destinare «reverendo in Christo patri et domino domino Ala-
manno […] pro suo cathedratico et caritativo subsidio […] secundum novum 
extimum dicti cleri»34. Anche a Firenze, il sussidio caritativo levato dal vesco-

28  Motti e facezie, p. 44.
29  ASDVVesc, Processi civili n. 49, VI, c. 28r.
30  Dalle Celle, Marsili, Lettere, II, n. 5, p. 483: «e questo perché alle disordinate spese di Vigno-
ne non bastano le offerende di san Piero e Paolo».
31  Favier, Temporels ecclésiastiques; Genequand, Des florins et des bénéfices. Per alcuni paga-
menti al vescovo in occasione di una collazione si veda ASDVVesc, Processi civili n. 50, c. 105r, 
1° giugno 1418 (pagamento di 8 lire); ibidem, n. 49, IX, alla data 22 aprile 1419. Ma si veda anche 
ibidem, n. 51, c. 5r (pagamento di 20 lire «occasione cuiusdam concessionis et collationis»); 
ibidem, Notarile nera n. 36, c. 11v («tassa collationis» versata dal pievano di Cellole); BRP, ms 
R.VIII.44, c. 4v, febbraio 1424 (pagamento di 5 lire «per collatione della cappella da Travale»). 
L’eterogeneità delle cifre suggerisce che anche il prelievo effettuato dal presule per la collazione 
di un beneficio avvenisse secondo l’estimo (infra). Per alcuni esempi pisani si veda ad esempio 
ASDPi, fondo arcivescovile, Mensa, Entrate e uscite n. 4, luglio-agosto 1430: c. 13r: «presbiter 
Lucas solvit pro collatione ecclesie Sancte Eufrasie» lire 14; «domina abbatissa Sancti Stefani 
solvit pro confirmatione sua et sue ecclesie» lire 60; lire 7 riscosse dall’arcivescovo «pro confir-
matione ecclesie de Malaventre domino plebano de Pugnano».
32  Lo sapevano bene i canonici del duomo di Volterra, che il 5 settembre 1413 furono esortati a 
pagare le 30 lire dovute al camerario vescovile «pro caritativo» (ASDVVesc, Processi civili n. 
49, VI, c. 24r). Per il subsidium pontificio si veda Samaran, Mollat, La fiscalité pontificale, p. 
56; e ASDVVesc, Processi civili n. 46, c. 27v, agosto 1407: «pro subsidio domini nostri pape».
33  Si veda Paganelli, L’estimo delle chiese.
34  ASDPi, fondo arcivescovile, Mensa, Contratti n. 20, c. 30r. Nel documento si fa riferimento 
ad Alamanno Adimari, arcivescovo della città tirrenica dal 1406 al 1411 (su di lui si veda Ronza-
ni, La Chiesa pisana). Sul cattedratico si veda infra.



296

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

vo Amerigo Corsini (1411-1434) fu tarato secondo un estimo35. Né si trattava 
di un’entrata disprezzabile per il vescovo, se è vero che, nel 1389, il presule 
volterrano Onofrio Visdomini (1384-1390) «obligavit caritativum subsidium 
nuper positum» in cambio di una forte somma di denaro36.

Il subsidium era dunque un prelievo che a Firenze, a Pisa e a Volterra 
era calibrato secondo una libra. Lo chiarisce ancor meglio la vicenda che, 
nel maggio 1412, coinvolse il pievano di Casaglia di Valdicecina, il quale, ci-
tato «pro caritativo subsidio domini episcopi», sostenne di essere allibrato 
(cioè ascritto al ruolo d’imposta) per un ammontare di 25 lire invece di 6037. 
Quest’ultima cifra corrisponde, in effetti, all’allibramento cui la pieve di Ca-
saglia era sottoposta sin dal 1356, quando, in occasione del sinodo convocato 
dal vescovo Filippo Belforti (1348-1358), fu redatto un censimento dei ruoli 
di tutto il clero volterrano, suddiviso in 6 sesti, ossia circoscrizioni (compre-
sa la città) con a capo un priore, e fornito di constitutiones che normavano 
la ripartizione della pressione fiscale38. Mentre non stupisce che la fiscalità 
fosse «il motivo più cogente» per lo sviluppo di una «identità collettiva dei 
chierici», come ha notato Lorenzo Tanzini, mette conto evidenziare che i dati 
delle dichiarazioni presentate agli ufficiali del catasto confermano l’ipotesi 
che nel Volterrano si usasse ancora la libra di metà Trecento, almeno per 
calcolare i tributi destinati al presule: in perlomeno tre casi nei quali i rettori 
esplicitarono l’entità dell’allibramento cui erano soggetti (cercando di por-
tarlo in detrazione), la cifra collima con l’importo registrato nel 135639. A 
scandire il prelievo vescovile era l’estimo della metà del XIV secolo, ma dalle 
operazioni di riscossione scaturivano scritture contabili che – sulla scorta 
di Paolo Cammarosano – potremmo definire effimere o leggere: ogni nuova 
levata faceva generalmente sì che le carte relative alla precedente andassero 
disperse40.

35  ACMF, Q n. 152, intestazione del registro, anno 1417: «qui appresso farò memoria di tutta 
l’entrata del charitativo subsidio di messer Amerigho Chorsini veschovo di Firenze». Il fatto che 
i ruoli fiscali siano tutti diversi fra loro suggerisce che la quota da pagare fosse stabilita secondo 
l’estimo. Sul Corsini si vedano le notizie di Rolfi, Gli arcivescovi di Firenze, pp. 53-55.
36  BGV, ms 8506, I, alla data 22 novembre 1389.
37  ASDVVesc, Processi civili n. 49, IV, c. 5v.
38  Paganelli, Il Sinodo, p. 133.
39  Si tratta delle chiese di San Michele di Padule, San Lorenzo di Villa San Lorenzo e San Maria 
di Villa Castello; si veda, rispettivamente: ASFi, Catasto n. 183, c. 436r, e Paganelli, Il Sinodo, 
p. 121 (25 lire e 3 soldi); ASFi, Catasto n. 183, c. 550r, e Paganelli, Il Sinodo, p. 121 (18 lire e 10 
soldi); ASFi, Catasto n. 183, c. 564r, e Paganelli, Il Sinodo, p. 120 (18 lire). Ma ai casi citati si pos-
sono aggiungere anche ASDVVesc, Processi civili n. 41, c. 35r (settembre 1402): il capitolo della 
cattedrale è allirato per 200 lire, come nel sinodo Belforti (Paganelli, Il Sinodo, p. 119), e come 
si calcola applicando la ratio di 8 denari d’imposta per ogni lira d’estimo; e ibidem, n. 42, II, c. 
2v (novembre 1403): il pievano di Castelfalfi è allirato come nel sinodo (Paganelli, Il Sinodo, p. 
125). La citazione nel testo da Tanzini, Una Chiesa a giudizio, p. 105.
40  La riscossione del subsidium era infatti annotata su di un apposito registro, menzionato in 
ASDVVesc, Processi civili n. 12, c. 93r: «cum nos invenimus in libro caritativi subsidii domini 
episcopi», anno 1368. Per la distinzione fra atti effimeri e atti durevoli (o fra atti leggeri e atti 
pesanti) si veda Cammarosano, Le campagne senesi, p. 173, e Cammarosano, Italia medievale, 
p. 65.



297

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

Le fonti permettono di avanzare un altro paio di osservazioni sul sussidio 
caritativo. La prima è che esso non si versava in una volta unica bensì in page, 
cioè in rate (almeno tre)41; la seconda è che quel tributo poteva essere riscosso 
in circostanze eccezionali, per premiare i meriti del vescovo, come fa intuire 
il mandato di citazione che, il 23 agosto 1417, il vicario episcopale di Volterra 
emise nei confronti del proposto di Pignano «vigore subsidii per universum 
clerum Vulterranum reverendo in Christo patri et domino domino Stepha-
no episcopo Vulterrano prestiti quando idem dominus episcopus reversus est 
de concilio causa remunerandi prefatum dominum episcopum de beneficiis 
per eum factis dicto clero Vulterrano»42. Il clero della diocesi aveva dunque 
deliberato di destinare al presule – una volta che fu terminato il concilio di 
Costanza – una certa somma di denaro, per ricompensarlo dei favori che ave-
va ottenuto in occasione della ricomposizione dello scisma, quando Giovanni 
XXIII fu abbandonato al suo destino. Non è inverosimile che Martino V, eletto 
a Costanza, si garantisse l’appoggio del clero di Volterra e del suo pastore at-
traverso concessioni che, allo stato, non sono note, ma che dovevano ricalcare 
quelle già deliberate da Giovanni XXIII (che aveva abbassato della metà la 
decima dovuta alla sede apostolica dai chierici del Volterrano «propter guer-
ras, pestes et alia supervenientia incomoda»)43. Benché il subsidium potesse 
avvicinarsi al donamentum, come si vide in occasione del ritorno di Stefano 
da Costanza, i due tributi restavano de iure distinti: il primo, infatti, era ri-
chiesto dal vescovo, mentre il secondo era (almeno formalmente) deliberato 
dal clero44. 

Gli oneri cui il titolare di un beneficio doveva ottemperare non finivano 
qui. Per affrontare le spese che riguardavano le comunità dei chierici, i priori 
dei rispettivi sesti bandivano (collegialmente, o ciascuno nel proprio sesto 
di competenza, per far fronte a esigenze particolari e specifiche) dei datia, 

41  ASDVVesc, Processi civili n. 49, II, c. 54v, gennaio 1413: dal vicario vescovile fu citata una 
serie di pievani «pro residuo secunde et tertie paghe charitativi domini episcopi»; e anche ibi-
dem, VI, c. 28v: il vicario vescovile ingiunse al rettore di San Michele di Monteterzi di versare 
40 soldi «pro tertia paga karitativi subsidii» (ottobre 1413). Per l’utilizzo del sostantivo paga 
anche nell’ambito della “rateizzazione” dei censi d’affitto ASDPi, fondo arcivescovile, Mensa, 
Entrate e uscite n. 3, c. 1v: 14 lire e 7 soldi versati al camerario arcivescovile «pro paga finenda 
in kalendis ianuarii 1410 pro parte solutionis pro molendino».
42  ASDVVesc, Processi civili n. 48, filza n. 41, c. 10v. 
43  ASDVCap, Diplomatico, n. 336: in questo documento il vescovo agisce da interveniens, fa-
cendo presente al papa «quod tam idem episcopus quam alii earumdem ecclesiarum, monaste-
riorum et locorum prelati, rectores et persone incumbentia et onera comode supportare non 
possent». Un riferimento alle disposizioni di Giovanni XXIII anche in ASDVVesc, Processi civili 
n. 50, c. 53r, giugno 1416. 
44  ASDVVesc, Processi civili n. 49, VI, c. 32v, agosto 1414: ordine del vicario episcopale al ret-
tore della chiesa di San Bartolomeo di Sillano di versare la cifra di 58 lire e 1 soldo, di cui 46 lire 
erano «pro residuo donamenti facti domino episcopo prelibato», mentre il resto era dovuto «pro 
karitativo subsidio». Da ibidem, c. 45r, maggio 1415, si capisce che la somma dovuta dal rettore 
di San Bartolomeo per il donamentum ammontava alla non certo piccola cifra di 100 fiorini. Al 
genere del donamentum ricondurrei anche la provisio richiamata ibidem, n. 43, c. 37r, gennaio 
1402: il vicario del vescovo ordinò al camerario generale del clero di versargli 12 fiorini «pro 
provisione facta dicto domino episcopo per priores totius cleri hoc anno». 



298

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

sostantivo che identifica delle contribuzioni graduate «secundum libram eo-
rum benefitii», quindi tarate sul coefficiente di un tot per ogni lira d’estimo.45 
Come s’intuisce, il subsidium caritativum era considerato un tipo di datium, 
visto che era calibrato sui valori riportati dalla libra ecclesiarum. L’entità del 
prelievo cambiava, ovviamente, a seconda delle necessità – «quando assai 
e quando pocho» – arrivando a toccare anche i 34 denari per lira d’estimo, 
come nell’agosto 1404, o i 5 soldi e 2 denari per lira d’estimo, come nel lu-
glio 141446. L’impressione è che tutte le spese che riguardavano il clero nella 
sua interezza fossero finanziate attraverso il meccanismo del datium: non c’è 
traccia, in altre parole, del versamento di “quote associative”47. Pure dalle at-
tività fiscali dell’universitas cleri scaturiva una certa quantità di documenta-
zione, anch’essa di natura effimera, che spesso si è salvata grazie a circostanze 
fortuite. A Volterra, per esempio, si conserva il registro di entrate e di uscite 
tenuto dal priore del sesto di Valdistrove fra il 1370-1393, che fu forse inviato 
alla curia vescovile (dove rimase negli anni a venire) in occasione di un pro-
cedimento per peculato48. 

Si poteva bandire un datium anche per corrispondere le somme destinate 
a mantenere i legati in partibus e a soddisfare le richieste degli emissari dei 
pontefici. Nel marzo 1402, il vicario vescovile ordinò al priore del sesto di 
Valdelsa di versare «omnem quantitatem pecunie datii impositi per priores 
sestorum» alla ratio di 12 denari per lira, al fine di pagare «contributionem 
datii domini Pieri de Sculo nuptii apostolici domini nostri pape» ed evitare, 
così, l’applicazione delle censure ecclesiastiche su Volterra. Se ne può evincere 

45  ASDVVesc, Processi civili n. 42, III, c. 28v. Ma si veda anche ibidem, n. 43, c. 26r, agosto 
1401: datium di 12 denari per lira imposto a ciascun ecclesiastico (menzionato anche ibidem, 
n. 41, c. 1r, gennaio 1399); e ibidem, n. 43, c. 32r, ottobre 1401, datium di 6 denari. Alla fine del 
loro mandato, i priori dei sesti erano sottoposti a una procedura di sindicatio, volta a verificarne 
l’operato (si veda la ragione del priore del sesto di città nel luglio 1414, esaminata da Giusto ca-
nonico del duomo e da Antonio priore di San Michele in ASFi, Notarile Antecosimiano n. 21119, 
c. 47v); l’esame doveva avvenire soprattutto attraverso i libri rationum, la cui redazione era già 
prevista dalle costituzioni del 1356 (Paganelli, Il Sinodo, p. 143: «item teneatur quilibet dicto-
rum priorum facere et habere unum librum pro expensis sui cleri in quo describat distinctim 
rationes cleri»).
46  Fra le spese dell’universitas cleri v’era anche il rimborso del pranzo che il vescovo offriva 
annualmente in occasione del sinodo (ASFi, Catasto n. 183, c. 375r; ASDVVesc, Processi civili 
n. 42, III, c. 26r; ASFi, Notarile Antecosimiano n. 21119, c. 47v). Per la “quota associativa” si 
veda Rigon, Clero e città.
47  ASDVVesc, Processi civili n. 43, c. 19v, ottobre 1403: «pro prandio facto prioribus per ca-
merarium domini episcopi» (l’entità del prelievo per rifonderlo era di 6 denari per ciascuna 
lira d’estimo); e ibidem, Mensa n. 122, c. 7r, anno 1402; ma si veda anche ibidem, c. 64r: messi 
a bilancio 22 fiorini che «danno l’anno al vescovado per lo desinare del sinodo», anno 1405; e 
ibidem, n. 123, c. 3v, anno 1420: 36 lire messe a bilancio «per lo desinare de’ priory de’ sexti». 
48  ASDVVesc, Decime, tributi, denunce di rendite n. 2 (ci riserviamo l’analisi di questa fonte in 
future occasioni di studio). Le costituzioni del clero non esente del 1356 (Paganelli, Il Sinodo, 
pp. 139-171) disponevano che il priore di ciascun sesto tenesse presso di sé un notaio, da ricom-
pensare con 10 lire all’anno; le scritture contabili dei sesti avrebbero dovuto convergere verso il 
camerario generale del clero («offitium dicti camerarii sit tenere penes se pecuniam, sigillum, 
instrumenta, iura et libros rationum universi cleri predicti non exempti et etiam tenere et habe-
re penes se constitutiones synodales domini episcopi Vulterrani»). 



299

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

che Pietro D’Ascoli, in qualità di emissario pontificio, avesse bandito egli stes-
so una posita, cioè un’imposta nei confronti del clero toscano (e volterrano), 
poi “girata” ai priori dei sesti per la riscossione49. Anche per remunerare il 
cardinale Baldassarre Cossa – il futuro antipapa Giovanni XXIII, legato in 
Romagna a partire dal 1402 – il clero volterrano fu sottoposto a un datium, 
stabilito dal protonotaro Aragonio Malaspina alla ratio di «viginti denario-
rum pro libra uniuscuiusque libratorum benefitiorum diocesis Vulterrane» 
nell’autunno 140350. Ma di datia per il porporato ve ne furono anche altri, 
perlomeno uno di 3 soldi e 6 denari per lira51. I chierici della diocesi, però, non 
versarono tutte le somme richieste dal Malaspina, che fulminò l’interdetto su 
Volterra. Così, oltre alle spese per la legazione, sulle chiese gravarono anche 
quelle per la rimozione delle censure ecclesiastiche52.

Vi era, infine, l’incombenza – potremmo dire consueta, e ormai secolare 
– di pagare la decima alla sede apostolica. L’ammontare di quel tributo po-
teva essere abbassato a discrezione del pontefice, sia per i benefici dell’intera 
diocesi (come abbiamo visto) sia, anche, per singole chiese: il 26 agosto 1412, 
ad esempio, poiché le sue entrate si erano ridotte «ad nihilum» e non bastava-
no più a corrispondere le 290 lire dovute al pontefice, l’abate di San Galgano 
ottenne da Pietro de’ Ricci, arcivescovo di Pisa (1411-1417) e collettore gene-
rale di Giovanni XXIII, la diminuzione dell’importo a 100 lire53. Tuttavia, un 
veloce confronto fra la decima di fine XIII secolo e quella dell’inizio del XV, 
relativamente ad alcune chiese esenti, permette di appurare che in quel torno 

49  ASDVVesc, Processi civili n. 43, c. 47v; e ibidem, n. 42, III, c. 18r. Si trattava di Piero di Vanni 
d’Ascoli, canonico di quella città e pievano di Santo Stefano a Campoli e di San Donato a Calen-
zano, e priore di San Iacopo sopr’Arno e di San Martino di Gangalandi, attestato nel capitolo 
fiorentino dal 1391 (per queste informazioni si veda Salvini, Catalogo cronologico, p. 26). Per i 
dazi imposti in occasione della sua missione in Toscana si veda ASDVVesc, Processi civili n. 43, 
c. 50v (aprile 1402); e ibidem, n. 42, III, c. 21r (giugno 1404).
50  ASDVVesc, Processi civili n. 43, c. 19v: «impositum fuit datium per executoriam reverendi 
in Christo patris et domini domini Arageris marchionis de Malespinis protonotarii nomini no-
stri pape», collettore del cardinale Baldassarre Cossa; e ibidem, n. 42, carta sciolta datata al 
16 novembre, presumibilmente 1403. Su Aragonio Malaspina, amministratore apostolico della 
diocesi di Luni, si veda Gualdo, Pietro da Noceto, p. 74; sul Cossa, invece, Uginet, Giovanni 
XXIII; e Lewin, Negotiating Survival, pp. 156-159. 
51  ASDVVesc, Processi civili n. 42, II, c. 4r.
52  Si veda ASDVVesc, Processi civili n. 42, II, c. 21v: il camerario generale del clero volterrano 
raccontò di essere stato a Firenze, nel novembre 1403, «pro tollenda escommunicatione cleri-
corum et canonicorum diocesis Vulterrane et interdicto tollendo ab ecclesia catedrali Vulterra-
na»; le censure ecclesiastiche erano state fulminate dal priore di Santo Stefano in Ponte, com-
missario del cardinale Cossa. Per confezionare la carta d’assoluzione, il notaio del porporato 
chiese in un primo tempo 10 fiorini, accordandosi poi per 5. Ancora l’8 luglio 1411, il vescovo di 
Volterra invocava l’aiuto del braccio secolare di Siena per costringere i morosi «ad solvendum 
datia pro legatione imposita per clerum Vulterranum tangentia dictos sestos» (ibidem, n. 49, 
III, alla data). Al mancato pagamento del datium in favore del cardinale, che evidentemente 
aveva demandato la riscossione di quel tributo al clero di Firenze, si lega anche la vicenda nar-
rata ibidem, n. 42, III, c. 15r: Piero di Landino cappellano nel battistero volterrano «fuit deten-
tus in palatio domini capitani balie civitatis Florentie ad petitionem cleri Florentini pro clero 
civitatis et diocesis Vulterrane».
53  ASCV, Diplomatico Badia, n. 1066. Sui tributi versati ai pontefici nel basso medioevo ha fatto 
recentemente il punto Genequand, Des florins et des bénéfices.



300

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

di anni (più di un secolo) non v’erano state grosse variazioni rispetto agli elen-
chi tardo-duecenteschi approntati dal collettore Alcampo54. Anche la decima 
papale, comunque, era convogliata verso il centro (rappresentato dal commis-
sario incaricato dal collettore apostolico e dai collaboratori di costui) da parte 
dei priori dei sesti55. E, qualora le operazioni di riscossione andassero troppo 
a rilento, le somme dovute potevano essere anticipate dal vescovo (il quale, 
alla fine del 1407, mutuò ai chierici della sua diocesi 200 fiorini proprio per 
corrispondere la decima)56. 

D’altra parte, il presule vantava altri crediti nei confronti dei suoi preti. 
In prima istanza, egli esigeva la «visitatio», cioè un prelievo (assimilabile al 
cattedratico) riscosso in occasione della visita pastorale. Il 3 luglio 1423, il 
vescovo Stefano ammonì i «non solventes visitationem», coloro, cioè, che non 
avevano pagato le somme dovute per la visita pastorale che egli aveva da poco 
effettuato; e il 16 ottobre, poiché il suo rettore non aveva ottemperato, fece 
sequestrare i proventi della chiesa di San Martino di Scandiccio, in Valdera, 
«pro visitatione facta de dicta ecclesia»57. Ma è una lettera che il vicario Fran-
cesco da Spello inviò ai chierici del Volterrano l’11 dicembre 1413 – a margine 

54  Traggo alcuni esempi dal confronto fra ASDVVesc, Processi civili n. 46, c. 21v, e Rationes 
decimarum, I, pp. 161-162: la chiesa di San Iacopo di Castelnuovo di Colle a fine Duecento era 
ascritta all’estimo per 2 lire e 3 soldi, mentre la sua libra era di 3 lire nel Quattrocento; la pieve 
di Colle aveva un estimo di 14 lire e mezzo, mentre nel Quattrocento era allibrata per 16; la 
chiesa di Santa Maria di Campochiarenti continuava ad avere una libra di 4 lire come nel tardo 
Duecento, e così la chiesa di San Cerbone di Quartaia, allibrata per 2 lire e mezzo. E così via.
55  Si veda ASDVVesc, Processi civili n. 46, c. 25r, giugno 1407: il camerario generale del clero 
dichiarò scomunicati una serie di chierici beneficiati «quia non solverunt decimam papalem pro 
duabus vicibus». Allo stesso mese risalgono i precetti del vescovo Ludovico Aliotti (1398-1411) 
nei confronti dei priori dei sesti, per indurli a versare al commissario apostolico le somme (600 
fiorini) che gli erano dovute entro la festa di San Giovanni (cc. 20v e 21v). Quel commissario 
era il magister Antonio da Gualdo, riscossore della decima indetta da Bonifacio IX per la riso-
luzione dello scisma (ASLu, Diplomatico Tarpea, 1407 aprile 26: lettera di accreditamento di 
Antonio a Paolo Guinigi). Circa l’operato dei priori nelle operazioni di riscossione della decima 
si veda la consegna dei proventi del tributo al vicario del vescovo Ludovico – commissario e 
sub-collettore di Antonio – da parte dei priori dei sesti di Montagna, Maremma e Valdera il 29 
luglio 1407 (ASDVVesc, Processi civili n. 46, c. 26v). Si può ritenere che, quand’era levata per 
fini “speciali”, la decima papale assumesse la titolatura di subsidium: si veda la dichiarazione 
del priore del sesto di Valdistrove risalente al 9 agosto 1408, quando ammise di aver incamerato 
solo 57 lire delle 222 che si dovevano raccogliere in quella sezione di diocesi «pro subsidio domi-
ni nostri pape» (ASDVVesc, Processi civili n. 46, c. 27v). Per il sussidio riscosso da Bonifacio IX 
per risolvere lo scisma si veda ASCV, † n. 73, uscita del luglio 1407 del convento di Sant’Agostino 
di Volterra, poco più di 33 lire; pressappoco la stessa cifra (8 fiorini) a carico del convento vol-
terrano si riscontra in ASDVVesc, Processi civili n. 46, c. 22r, che contiene l’elenco delle chiese 
tenute a versare il sussidio. È probabile che il tributo non fosse tarato sulla scorta dell’estimo 
diocesano cui abbiamo poc’anzi accennato, ma che si usasse quello adoperato per riscuotere la 
decima papale.
56  ASDVVesc, Processi civili n. 46, c. 46r. Diverso era il caso in cui il vescovo fosse designato in 
qualità di riscossore delegato della decima papale all’interno della sua diocesi, come si vede da 
ibidem, Decime, tributi, denunce di rendite 2, c. 5r (novembre 1364).
57  ASDVVesc, Processi civili n. 47, cc. 33v e 53r. Molti pagamenti della visitatio sono annotati 
proprio fra le carte della seconda visita compiuta dal vescovo pratese: ASDVVesc, Visite pasto-
rali n. 3, cc. 148v (chiesa di Sant’Andrea di Scarna), 149r (pieve di Santa Maria di Castello), 149v 
(San Biagio di Montauto), 150r (pieve di Tocchi), e via seguitando.



301

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

della visita pastorale che egli stesso stava portando a termine – a informare 
che l’importo che gli enti erano tenuti a versare era tarato sull’estimo dio-
cesano (si veda l’Appendice documentaria), analogamente a quanto abbiamo 
visto sopra parlando dell’arcivescovo Adimari. Non così, invece, avvenne per 
la visita compiuta dal fiorentino Amerigo Corsini all’inizio del 1413: prima 
di tutto, fu l’universitas cleri (e non i singoli beneficiati, come nel caso della 
visita volterrana) a corrispondere la visitatio al prelato fiorentino; in secondo 
luogo, gli importi non erano individuati sulla scorta dell’estimo, ma articolati 
in 2 fiorini e 5 lire per le pievi, e nella metà per le parrocchie e gli ospedali58. 

I contorni della massa dei prelievi che abbiamo richiamato affiorano dal-
la dichiarazione catastale del rettore della chiesa di San Benedetto di Villa 
San Benedetto, nel Sangimignanese, che asseriva di spendere fra le 7 e le 8 
lire all’anno «per datii, visitationi, decime papali, legati, messi apostolici»59. 
Il vescovo, infine, esigeva dalle chiese la quarta parte dei lasciti testamentari 
di cui erano state beneficiarie60; e, soprattutto, i chierici dovevano ricorrere 
al tribunale del presule – e pagare l’eventuale procurator, il notaio di curia 
e il nunzio per la redazione degli atti e per le citazioni – sia in caso di con-
troversie, sia per farsi assolvere dalle scomuniche fulminate per il mancato 
pagamento dei dazi e delle imposte diocesane61. Insomma, c’è più di un moti-

58  ACMF, R n. 75, intestazione del registro (29 dicembre 1412): «hic est liber sive quaternus con-
tinens impositam factam per infrascriptos officiales cleri ad infrascripta deputatos per dando 
et solvendo reverendo in Christo patri et domino domino Amerigo de Corsinis de Florentia (…) 
quantitatem florenorum et partem compositam secum occasione visitationis fiende»; e ibidem, 
c. 37r: «entrata di denari e quali ricevemo da’ priori e piovani e rettori sotoposti al vescovado di 
Firenze per la visitazione di monsignor Amerigo Chorsini (…) cominciando a dì primo di genaio 
anno 1412 tenutone contto per Iuliano priore di Sancti Apostoli». Sull’universitas cleri del Fio-
rentino preziose notizie si trovano in Peterson, Florence’s Universitas Cleri.
59  ASFi, Catasto n. 183, c. 396r.
60  Si veda la citazione nei confronti del rettore di San Cerbone di Montecerboli «ad solvendum 
quartam camerario domini episcopi» nel 1417 (ASDVVesc, Processi civili n. 48, 40, c. 12r); su 
questo prelievo Trexler, The Bishop’s Portion.
61  Aprile 1401, spese dei frati di Sant’Agostino di Volterra «alla chorte del veschovo» (ASCV, 
† n. 73, uscite dell’aprile 1401). Ma si veda anche ASDVVesc, Processi civili n. 42, IV, c. 17r: 
ordine del vicario a Giovanni cappellano di Pomarance di corrispondere alla curia vescovile 
10 soldi allo scriba e 10 soldi al nunzio (maggio 1407). Per i tribunali vescovili nella Toscana 
basso-medievale si veda il già menzionato Tanzini, Una Chiesa a giudizio. Sugli oneri a carico 
di chi accedeva al tribunale diocesano si veda ASDVVesc, Processi civili n. 53, carta sciolta nel 
faldone, anno 1412, elenco dei pagamenti: 2 fiorini per l’advocatus, 1 fiorino per il procuratore, 
40 soldi «notario curie domini episcopi» e 10 soldi «nuptio dicte curie»; queste spese furono ul-
teriormente tassate dal vicario vescovile per la cifra di 40 soldi. Sarebbe interessante appurare 
– in vista di approfondimenti futuri – se il tribunale del presule fosse più “economico” rispetto 
al foro cittadino (circostanza che potrebbe spiegare, insieme alla personalità del vescovo e dei 
suoi collaboratori, e alla loro peritia iuris, il frequente accesso dei laici ai tribunali vescovili che 
Tanzini ravvisa per la Tuscia trecentesca); senz’altro, però, anche «piatire» presso le corti laiche 
rappresentava una spesa, come si vede da ASCV, † n. 73, uscita del gennaio 1406: pagamento, 
da parte dei frati agostiniani di Volterra, del notaio podestarile, dei messi, della «roghagione 
della charta della sententia», della «lectera che podestà fe’ scrivere» per «ponere le richieste e 
pronuntiare le tenute»; ma si veda anche ASDPi, fondo arcivescovile, Mensa, Entrate e uscite n. 
2, c. 5r: spesa di 5 lire «in curia potestatis de Cascina et Sancta Maria ad Trebbium pro faciendo 
requiri multos comitativos qui debent multa pro affictibus», agosto 1407.



302

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

vo per credere che, come si espressero le monache di Santa Caterina di Colle 
nella loro denuncia catastale, gli enti pii e le chiese pagassero «a llor veschovo 
l’anno molte spese e gravezze»62.

3.  Prelievi secolari

Accanto e insieme agli oneri riconducibili alla sfera prettamente ecclesia-
stica, a carico dei pia loca e delle chiese c’erano anche i prelievi messi in atto 
dalle magistrature cittadine. Già dal Duecento i comuni tassavano le chiese, 
redigendo appositi estimi, e questa pressione non si alleggerì nei secoli suc-
cessivi63. Nel 1375, ad esempio, Firenze – che aveva cominciato a tassare le 
chiese a partire dagli anni Cinquanta del XIII secolo – bandì una prestanza 
«su tutta la proprietà fondiaria controllata dagli enti ecclesiastici»64. Nel feb-
braio 1399, invece, il monastero di Passignano vendette una casa per pagare 
«impositam dicto monasterio factam per offitiales comunis Florentie» «oc-
casione guerre in partibus Tuscie vigentis»65. Le operazioni immobiliari del 
cenobio sono illuminate da una provvisione del 21 giugno 1406, che fornisce 
un utile resoconto delle imposite subite in quel torno di anni dai monaci e dai 
preti: le magistrature della città del giglio, constatando che «nonnulli restant 
solvere de impositis», decisero una riduzione, «propter impotentiam et pau-
pertatem ipsorum», della metà delle cifre dovute in forza dei prelievi del 1397, 
del 1398 e del 140166. È a quest’ultima contribuzione che fece forse riferimento 
il camerario del vescovo volterrano Ludovico Aliotti al momento di annota-
re che, dall’importo dell’affitto dovuto al vescovado per un orto, si dovevano 
condonare un paio di fiorini agli affittuari perché questi ultimi «furono dal 
capitano de’ dieci [di balia] per la inposta del comune di Firenze»67. I prestiti 
forzosi che abbiamo detto (prestanze) erano riscossi sulla scorta di un estimo 
comunale, diverso da quelli ecclesiastici68.

62  ASFi, Catasto n. 183, c. 491r.
63  Si veda al proposito Dameron, Florence and Its Church, pp. 148-152: lo studioso americano 
ha calcolato che una significativa quota del bilancio fiorentino primo-trecentesco (fra il 10% e il 
20%) «derived in some fashion from ecclesiastical sources». Per un paragone con l’area lombar-
da e i suoi estimi ecclesiastici, approntati durante l’età popolare, si vedano Forzatti Golia, Estimi 
e tassazione; Biscaro, Gli estimi del comune.
64  Najemy, Storia di Firenze, p. 189; e Dameron, Florence and Its Church, p. 148, che sottolinea 
che le proteste da parte del clero nei confronti della tassazione imposta da Firenze furono piut-
tosto timide durante il XIII secolo. 
65  ASFi, Diplomatico S. Maria della Badia e Diplomatico S. Maria di Acquabella, 1392 dicem-
bre 14 («propter guerras et impositas occasione guerre dicto monasterio indictas per comune 
Florentie»).
66  Ibidem, Provvisioni n. 95, c. 80v. Si trattava, ovviamente, di prelievi utili a foraggiare le 
guerre anti-viscontee condotte da Firenze (sulle quali Lewin, Negotiating Survival, pp. 100 e 
sgg.).
67  ASDVVesc, Mensa n. 122, c. 47r. 
68  Violante, Economia, società, istituzioni, p. 130.



303

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

La città sull’Arno drenava denaro dalle chiese anche tramite i prelievi 
relativi al sale, ovvero acquisti obbligati di un tot di salgemma tarati an-
ch’essi sulla libra comunale: fra le carte dei registri del catasto non mancano 
casi di chierici beneficiati che provarono a portare i relativi importi in de-
trazione69. Ma non erano soltanto le magistrature laiche di Firenze a esigere 
pagamenti dal clero: anche il comune di Siena riscuoteva delle prestanze, 
tarate, a quanto sembra di capire, su una stima delle entrate in grano degli 
enti70. Nemmeno il comune di Pisa si faceva remore a tassare chiese e luoghi 
pii visto che, nel 1404, i canonici del duomo della città tirrenica presero in 
prestito 60 fiorini «pro solvendo taglias impositas clero Pisano pro comuni 
Pisano»71. A Volterra il comune aveva approntato un estimo delle chiese a 
partire, almeno, dal 1389: esso annovera 53 fra monasteri, conventi, pievi, 
parrocchie e ospedali del capoluogo e del comitato72. È tuttavia probabile che 
i ruoli della libra del 1389 fossero stati rivisti nel 1411, quando si paventava 
che i «datia comunis Vulterrani» provocassero il deperimento dell’ospedale 
urbano di San Lazzaro73. 

A San Gimignano, il rettore della chiesa di Pietrafitta raccontò al vicario 
Francesco da Spello, giunto lì in visita nel 1413, che le terre del suo beneficio 
erano incolte «propter debitum comunis», ovvero a causa dei debiti accumu-

69  Riguardo ai prelievi del sale si veda la vicenda della chiesa di San Pietro di Suvera, il cui 
rettore aveva impegnato il copertoio (dell’altare?) «pro datio salis ab executoribus comunis Flo-
rentie» (ASDVVesc, Processi civili n. 48, I, c. 3r). Ma si veda anche ASFi, Catasto n. 183, c. 410r, 
partita catastale della chiesa di San Giovanni di Pulicciano: spesa di 1 lira e 13 soldi quando 
«levò sale»; ibidem, n. 193, c. 423v, portata relativa alla chiesa di Santa Cristina di Gambassi, 
obbligata a versare 4 lire e 19 soldi per 3 quarti di sale al comune di Firenze; e ibidem, c. 428v, 
portata della chiesa di San Martino di Pillo. Circa le prestanze, invece, si vedano, fra le altre, le 
dichiarazioni ibidem, cc. 396r (chiesa di San Benedetto di Villa San Benedetto), c. 397r (chiesa 
di San Lorenzo in Ponte), c. 438r (pieve di Sant’Ippolito di Colle). Sulla fiscalità dei comuni e 
sull’avvicendamento fra tasse dirette e tasse indirette si vedano Herlihy, Direct and Indirect 
Taxation; Conti, L’imposta diretta; Ginatempo, Prima del debito. 
70  ASDVVesc, Mensa n. 122, c. 55v (72 lire e 18 soldi «al comune di Siena per le prestanze», 
anno 1404); ibidem, cc. 76v, 97r. Prestanze al comune di Siena attestate anche nel 1424 (BRP, 
ms R.VIII.44, c.18r). Riguardo alle colture della Toscana si veda Pinto, Il libro del biadaiolo; 
Pinto, La Toscana nel tardo medioevo.
71  ASDPi, fondo capitolare, Acta capituli n. 19, c. 1v. Sui canonici della cattedrale pisana si veda 
Carratori, Il Capitolo della Cattedrale. Di una «prestansa di settemigla fiorini» imposta «alla 
chericìa di Pisa» nel luglio 1375 parla l’anonimo autore della Cronica di Pisa, p. 269.
72  BGV, ms 5706, filza n. 38, doc. n. 38.
73  ASFi, Notarile Antecosimiano n. 7886, alla data 6 maggio 1411. Ma sui pagamenti al comune 
di Volterra si veda anche ASCV, † n. 73, uscita del novembre 1404 (che registra otto levate del 
datium da parte dei magistrati cittadini: «octo datii per Ciardino al chamarlingho del chomune 
in più volte»), e uscita del febbraio 1408. Anche nella locazione della pieve di Gabbreto e dei suoi 
beni per 4 anni, effettuata nel 1394, si menzionano i dazi del comune di Volterra (ASFi, Notarile 
Antecosimiano n. 19218, alla data 22 novembre 1394). Nell’estimo del 1389 l’episcopato non 
compare; nelle libre successive, però, dovette essere aggiunto, poiché nel 1407 il camerario del 
vescovo Ludovico mise a bilancio i pagamenti nei confronti delle magistrature volterrane, levati 
alla ratio di 4 soldi per ogni fiorino d’estimo (ASDVVesc, Mensa n. 122, c. 120r). Nel maggio 
1413, i priori di Volterra discutevano sul fatto che «clerici et non suppositi comuni Vulterrano 
conferre deberent expensis» «pro reparatione et refectione murorum» della città; della faccen-
da fu incaricata un’apposita commissione (ASCV, A Nera n. 32, III, c. 25v).



304

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

lati per versare le imposte comunali74. Ma in questa cittadina doveva essere in 
vigore anche una tassazione applicata sui lasciti effettuati pro remedio ani-
me: ne dà conto, ancora una volta, la visita del 1413-1414, durante la quale un 
testimone riferì al visitatore che «comune Sancti Geminiani cogit presbiteros, 
moniales, fratres, religiosos et omnes ecclesias ad solvendum extimum de le-
gatis pro Deo»75. Nonostante le censure ecclesiastiche fulminate contro i ma-
gistrati di San Gimignano, quel tipo di tassazione era ancora in vigore quando 
Stefano da Prato visitò il Sangimignanese all’inizio degli anni Venti, dato che 
un canonico della pieve riferì al presule che i chierici «solvunt datia comu-
ni illorum bonorum que sunt relicta per terrigenas, pro quibus solvenbantur 
comuni»76. Infine, le chiese dovevano anche versare le gabelle sulle merci in 
entrata e in uscita dalle città77.

Dai dati che abbiamo snocciolato emerge che le magistrature dei comuni 
toscani applicavano sugli enti ecclesiastici una tassazione ingente. Una cesura 
s’individua, però, a partire dal concilio di Pisa, in occasione del quale Firenze 
ottenne dai papi “pisani” – in quanto potenza dotata di un ruolo chiave «in 
resolving the schisms» – il permesso di esigere dal clero una serie di contri-
buzioni per decine di migliaia di fiorini, che servivano a foraggiare gli sforzi 
bellici contro Ladislao di Durazzo78. Il 16 novembre 1409 le magistrature del-
la città gigliata deliberarono la costituzione di una commissione incaricata 
di prelevare, in 4 anni, la somma di 100.000 fiorini «ecclesiis, monasteriis, 
hospitalibus, piis locis et benefitiis et locis ac personis ecclesiasticis» e di «di-
stribuere dictam quantitatem»79. Vi furono, com’è ovvio, degli evidenti pro-
blemi organizzativi, a causa della conformazione delle diocesi il cui capoluogo 
(come Pisa) era soggetto a Firenze, ma in cui esistevano zone poste al di fuori 
del dominio della città gigliata (per rimanere all’esempio pisano, alcuni ter-

74  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 17r. Il pagamento dell’estimo del comune di San Gimigna-
no fu dichiarato anche dai rettori delle cappellanie di San Iacopo e di San Giuliano nella pieve 
sangimignanese (ASFi, Catasto n. 183, cc. 449r e 490r).
75  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 58r. Anche a Firenze, dal 1407, «una piccola gabella sui 
contratti» fu «imposta su tutte le donazioni agli enti ecclesiastici» (Peterson, La Chiesa e lo 
Stato, p. 153). Così doveva essere anche a Pisa: si veda la provvisione «super taxationibus te-
stamentorum, legatorum et hereditatum Pisane civitatis et burgorum et subburgorum et etiam 
comitatus et districtus» dell’autunno 1374 (Archivio di Stato di Pisa, Comune, Divisione A, n. 
152, c. 16r).
76  ASDVVesc, Visite pastorali n. 3, c. 50r. Del consolidamento della «consuetudine» relativa al 
pagamento delle gabelle da parte del clero parla Bizzocchi, Politica fiscale, p. 359; si veda anche 
ASFi, Catasto n. 193, c. 393r: la canonica dei Santi Pietro e Leonardo di Casaglia, nel Sangimi-
gnanese, denunciò un’uscita di 22 lire per le imposte e le gabelle poste dal comune. 
77  Ci limitiamo a un paio di esempi tratti da ASDPi, fondo arcivescovile, Mensa, Entrate e usci-
te n. 2, anno 1407: c. 1v, soldi 48 versati per 3 carri di legna transitati dalla porta pisana di 
San Marco; e c. 6r, lire 8, soldi 8 e denari 8 di gabella per 55 staia di spelta condotte a Pisa da 
Poggibonsi.
78  La citazione nel testo da Lewin, Negotiating Survival; ma si veda anche Bizzocchi, Politica 
fiscale, p. 358. 
79  ASFi, Provvisioni n. 98, c. 92r (documento menzionato anche in Peterson, Florence’s univer-
sitas cleri, p. 187, e in Peterson, La Chiesa e lo Stato, p. 153).



305

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[17]

ritori a nord dell’Arno)80. Il nuovo tributo dovette pesare non poco sui bilanci 
delle chiese toscane: restando a Pisa, si può addurre il caso dei canonici della 
cattedrale, i quali, per pagare le «impositiones magnas clero impositas a Flo-
rentinis», furono costretti a chiedere in prestito la notevole somma di 400 
fiorini81. 

Il primo anello della catena della riscossione dell’imposta furono gli uffi-
ciali individuati dal comune di Firenze; costoro a loro volta designarono, in 
accordo col clero diocesano, dei chierici preposti a «distribuere» il prelievo, 
ad approntare, cioè, un estimo e a levare un datium sulla scorta della libra 
elaborata. La procedura è chiarita da un processo agitato davanti al vicario 
del vescovo di Volterra nell’aprile 1410: da esso si apprende, appunto, che il 
datium fu posto in esecuzione «el anno passato» da «certi clerici de Vulterra 
electi per clerum Vulterranum et per certos officiales de Florentia»82. Gli ec-
clesiastici incaricati di sovrintendere alla macchina del prelievo erano in tutto 
una dozzina, quindi un paio per ciascun sesto in cui era suddiviso il distretto 
diocesano83. Attraverso i sesti (e i loro priori) si articolò la macchina del dre-
naggio dei cespiti, in modi non troppo dissimili da quelli che caratterizzavano 
la raccolta dei datia84. Ma le procedure di trasferimento del denaro non furo-
no scevre da complicazioni, come indicano i numerosi reclami presentati alla 
curia vescovile dal mercator volterrano Piero della Bese: costui, infatti, aveva 
anticipato – senza poi ottenerne la restituzione – la cifra di 225 fiorini al clero 
della Valdelsa per la terza paga dell’imposta85.

Anche l’imposita sui chierici di 80.000 fiorini, levata da Firenze nel 1412 
in collaborazione con Giovanni XXIII, dovette procedere con modalità assi-
milabili a quelle appena dette. Già a partire dall’estate 1412 gli enti del Volter-
rano cominciarono a darsi da fare per ottemperare ai versamenti richiesti: il 
13 luglio, i camaldolesi di San Giusto giustificarono un affitto particolarmente 

80  ASDPi, fondo arcivescovile, Diplomatico n. 2510, 16 marzo 1414: visto che alcune chiese 
insolventi della diocesi pisana non potevano essere raggiunte dal braccio secolare fiorentino 
perché si trovavano nei territori sottoposti a Genova e a Lucca, le cifre che mancavano all’ap-
pello (poco più di 100 fiorini) «pro prima, secunda et tertia paga imposite florenorum centum 
milium» furono distribuite ai chierici di tutto il territorio fiorentino.
81  Ibidem, fondo capitolare, Acta capituli n. 19, c. 4r, si tratta di un regesto, nella fonte l’entità 
dell’interesse non è esplicitata. Parla dell’imposta dei 100.000 fiorini anche l’intestazione di 
ACMF, Q n. 168, febbraio 1413: «hic est liber sive quaternus malpagorum terzie paghe cm flore-
norum impositorum per comune Florentinum clericis et piis locis sibi subiectis».
82  ASDVVesc, Processi civili n. 48, I, c. 47v. 
83  Ibidem, n. 49, alla data 9 agosto 1411.
84  Ibidem: causa agitata da un notaio che ricorda che «ipse scripsit licteras preceptorias et com-
minatorias cum pena excomunicationis et aliis in dictis licteris contentis prioribus sextorum 
Vulterrane diocesis de solvendo dictam impositam». Ma si veda anche ASDVCap, Diplomatico, 
n. 335, luglio 1415 (100.000 fiorini).
85  Si veda ASDVVesc, Processi civili n. 48, 41, c. 2r, 12 luglio 1417, ordine del vescovo Stefano 
di ristorare Piero della Bese; costui, però, non era stato ancora rimborsato nel novembre 1418, 
e i chierici del sesto di Valdelsa, nel gennaio 1419, furono scomunicati (ibidem, n. 48, 41, c. 21v). 
Piero della Bese era spedalingo di Santa Maria nel 1402 (ibidem, Mensa n. 122, c. 7r); nel 1422 
occupava i pascoli della chiesa di Sant’Andrea di Miemo (ASDVVesc, Visite pastorali n. 3, c. 
124v). Su di lui alcuni cenni in Fiumi, Volterra e San Gimignano, p. 209.



306

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[18]

gravoso (e che assume più le sembianze di un’alienazione) «causa solvendi 
impositam positam dicto monasterio per comune Florentie de florenis octua-
gintam»86. Il drenaggio del denaro, ancora una volta, dovette essere articolato 
attraverso il meccanismo dei sesti della diocesi e, di nuovo, il pagamento fu 
dilazionato in page (almeno tre)87. Benché non sia chiaro se, e in che termini, 
i commissari apostolici si servissero dell’estimo già individuato per il prelievo 
dei 100.000 fiorini, un raffronto fra le cifre dovute da alcune chiese per la im-
posita del 1412 e i ruoli dell’allibramento diocesano di metà Trecento consente 
di escludere una relazione con la libra diocesana del 1356 (anche se, come si è 
visto sopra, quest’ultima restava la base per le contribuzioni di livello dioce-
sano)88. Vi sono, invece, indizi di un uso di scritture più risalenti da parte dei 
riscossori, elaborate in occasione della guerra degli Otto Santi (quando molte 
res ecclesie furono messe all’incanto)89. 

Contestualmente, si ha la sensazione che le operazioni di riscossione dei 
contributi relativi alla posita degli 80.000 fiorini avvenissero con un anda-
mento senz’altro più lento di quello relativo al balzello dei 100.000 fiorini, 
giacché nel 1427 (15 anni dopo che Giovanni XXIII aveva autorizzato il pre-
lievo) nel Volterrano operavano ancora «quatuor commissarii et subdelegati 
[…] a commissario et impositario domini pape super imposita et residuis ot-

86  BGV, ms 8491, IX, c. 59r. Al papa, oltre che una compartecipazione degli introiti riscossi 
dai chierici, restava la facoltà di eccettuare dalla contribuzione fiscale chiese e ordini reli-
giosi, come quello olivetano (si veda la bolla di Giovanni XXIII conservata in copia in ASFi, 
Diplomatico S. Andrea, 1414 dicembre 6; i monaci la produssero successivamente in giudizio 
davanti al vicario vescovile per essere esentati dai pagamenti: ASDVVesc, Processi civili n. 
52, c. 18r).
87  ASDVVesc, Processi civili n. 49, VII, c. 18v; n. 51, c. 28v, 28 gennaio 1421: «pro tertia paga 
lxxxm florenorum».
88  Si veda ASFi, Catasto n. 193, c. 503r, canonica di Montalpruno: 22 fiorini, a fronte di un 
allibramento diocesano di 7 lire (Paganelli, Il Sinodo, p. 133); e c. 624v, pieve di Morrona: 25 
fiorini, a fronte di un allibramento diocesano di 43 lire (Paganelli, Il Sinodo, p. 138). Ma si veda 
anche ASDVVesc, Processi civili n. 53, II, alla data 30 marzo 1424, petizione «commissarii of-
ficialium apostolicorum deputatorum in sesto Maritime Vulterrane diocesis super imposita et 
distributione octuaginta milium florenorum residui ipsius page»: 4 fiorini richiesti al pievano 
di Lustignano, a fronte di un allibramento diocesano di 40 lire (Paganelli, Il Sinodo, p. 133); 5 
fiorini richiesti allo spedalingo di Micciano, a fronte di un allibramento diocesano di 2 lire (Pa-
ganelli, Il Sinodo, p. 134). Alcune rationes dei prelievi relativi al clero fiorentino dal 1419 al 1431 
in ACMF, Q n. 177; 17,5 fiorini per ogni 100 d’estimo nel 1419, 15 fiorini per ogni 100 d’estimo fino 
al 1431, poi 10 fiorini per ogni 100 d’estimo. 
89  ASFi, Capitoli, Appendice n. 44, coperta interna anteriore: «memoriale de bonis venditis per 
comune Florentie spectantibus ad episcopatum Vulterranum (…) qualiter in catasto bonorum 
ecclesiarum existentium in camera armorum palatii populi Florentie, que bona fuerunt vendita 
per officiales comunis Florentie» nei pressi di Castelfalfi: la copia dal «catasto de’ preti» (come 
si chiamava il censimento delle res ecclesie della fine degli anni Settanta del XIV secolo) fu 
eseguita proprio nel 1413. Sulle vicende della guerra degli Otto Santi si veda Sznura, La guerra; 
e Trexler, Spiritual Power, nota 59 p. 123. Sulla documentazione relativa alle posite sui preti 
bandite dal comune di Firenze nel corso del XV secolo qualche lume anche da ASDVCap, Deli-
berazioni n. 1, cc. non numerate intitolate: «acatti di denari che il comune di Firenze à voluto da’ 
preti, frati e luoghi pii», anno 1486; il notaio Tommaso di ser Giuliano, «notarius officii accatti» 
del comune gigliato, dichiarò di estrarre copia «ex quinque libris impositorum» relativi agli 
anni 1478-1486.



307

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[19]

tantamilium florenorum exigendorum in dicto clero et diocesi»90. Non pare 
azzardato collegare questo trend meno efficiente al fatto che gli enti tassati 
erano in larga parte esangui e le loro casse quasi vuote. In effetti, mentre 
nessuna delle chiese accatastate alla fine degli anni Venti rammentò uscite 
relative al prelievo dei 100.000 fiorini, di 14 chiese che menzionarono spese 
per la contribuzione degli 80.000 fiorini, due si erano indebitate con presta-
tori ebrei, sempre più attivi, come hanno dimostrato Michele Luzzati e Ser-
gio Tognetti, nel rimpiazzare le tavole dei cristiani in Toscana91. Alla luce del 
fatto che fra le due imposte autorizzate dai pontefici (quella dei 100.000 e 
quella degli 80.000 fiorini) v’era stato un “alleggerimento” di 20.000 fiorini, 
le rimostranze di alcuni rettori – quelle che Conti definisce «schermaglie col 
fisco»92 – trovano così una loro raison d’être: a fiaccare le rendite dei benefici 
ecclesiastici dovette essere non una crescita dell’entità degli importi dovu-
ti ma, semmai, un infittirsi nell’avvicendamento delle imposizioni, le quali, 
come amaramente notò il prete di San Michele di Ranza, «tutto giorno si pon-
gono e non mi lasciano»93.

Né questa situazione di difficoltà è riferibile soltanto al Volterrano. L’8 
aprile 1428, il clero pisano e alcuni mercanti fiorentini (Bartolomeo di Bon-
signore degli Spinelli e i suoi soci) si accordarono per risolvere la lite che, dal 
1421, pendeva fra loro in ragione di 3000 fiorini che i mercatores avevano 
anticipato ai chierici per i loro obblighi fiscali94. Un collegio arbitrale designa-
to dalle parti stabilì che quella somma fosse saldata con un interesse del 12% 
all’anno, e che «per lo dicto chericato si debbia ponere una imposita in sul loro 
extimo» di 5 fiorini per lira, «e di questa imposita fia uno libro». Poiché, però, 
il chiericato pisano doveva anche – fra le altre cose – 600 fiorini a un ebreo 
di nome Isacco, alla posita levata per rimborsare i mercatores fu aggiunto un 

90  I 4 commissari erano Giusto di Puccio, canonico del duomo e priore di Santo Stefano; Fran-
cesco di Potente, pievano di Morba; Antonio di Bartolomeo, priore di San Michele; e Bartolomeo 
di Bartolomeo, spedalingo di Santa Maria. Essi incaricarono un monaco di San Giusto di ri-
scuotere le somme che i chierici morosi non avevano ancora versato; costui avrebbe guadagnato 
una somma di 5 soldi per ogni lira riscossa dagli inadempienti (ASFi, Notarile Antecosimiano 
n. 10054, c. 71r). 
91  Le chiese i cui rettori fecero esplicito riferimento a uscite o debiti relativi alla posita degli 
80.000 fiorini sono ibidem, Catasto n. 193, c. 456r (chiesa di Sant’Andrea di Scarna), c. 457v 
(chiesa di San Severo: «debito al giudeo per la ‘mposta»), c. 478v (chiesa di San Salvatore di 
Castelnuovo), c. 524v (chiesa di San Michele di Monterotto), c. 601v (chiesa di Santa Maria di 
Pulicciano), c. 621v (chiesa di San Iacopo di Colle: 5 fiorini mutuati da un prestatore ebreo), c. 
624v (pieve di Morrona), c. 367v (pieve della Nera), c. 370r (chiesa di San Martino di Montero-
dolfo), c. 421r (prioria di Sant’Antonio di Figline), c. 437v (pieve di Toiano), c. 442r (chiesa di 
San Martino di Camporbiano), c. 442v (chiesa di Mommialla), c. 452r (chiesa di San Vittore di 
Castel del Popolo). Per il prestito ebraico in Toscana fra la fine del Trecento e l’inizio del Quat-
trocento si veda Luzzati, Banchi e insediamenti ebraici; e Tognetti, «Aghostino Chane a chui 
Christo perdoni».
92  Conti, I catasti agrari, p. 38.
93  ASFi, Catasto n. 183, c. 554r.
94  ASDPi, fondo arcivescovile, Diplomatico n. 2537. Sugli Spinelli si veda Caferro, Jacks, The 
Spinelli of Florence.



308

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[20]

prelievo di 2 fiorini per lira95. Come si vede, quindi, la pressione fiscale eser-
citata sulle chiese fu un grosso affare per quei mercanti (come il volterrano 
Della Bese) e quelle compagnie (come quella degli Spinelli) che disponevano 
di capitali liquidi. Uno degli arbitri chiamati a risolvere la controversia era 
Bartolomeo di Bindo dei Canigiani, schiatta cui apparteneva il Dainello che, 
in quegli stessi anni, anticipò alcune somme di denaro al sesto volterrano 
della Valdera, e che, nel 1413-1414, deteneva la pieve di Orciatico, sempre in 
Valdera96. Non doveva trattarsi di casi isolati: nel 1429, ad esempio, il pievano 
di Toiano era debitore nei confronti di Dietisalvi di Nerone, «civis et campsor 
Florentinus», per la somma di 12 fiorini97.

4.  L’(in)adeguatezza della rete di cura d’anime

Nelle pagine precedenti si è cercato di fare il punto sulla pressione fisca-
le che gravava sulle chiese del Volterrano e della Toscana. Quella pressione 
rappresentava, per così dire, la somma delle imposte applicate dalle varie ar-
ticolazioni dell’Ecclesia (sede apostolica, cardinali, emissari pontifici, vesco-
vo diocesano), da un lato, e dei contributi richiesti dalle magistrature laiche 
(acquisti di sale, prestanze e gabelle), dall’altro. All’inizio del XV secolo, in 
seguito alle vicende dello scisma pisano, quelle due spinte separate si fusero 
in certo modo insieme, giacché Firenze e il papato si spartirono le due le-
vate di 100.000 e di 80.000 fiorini che abbiamo visto sopra. Se le puntuali 
dinamiche di quest’intersezione sono ancora da approfondire; qui interessa 
domandarsi quali furono le conseguenze del progressivo incremento della 
pressione fiscale sui preti del Volterrano. Abbiamo ipotizzato che quella cre-
scita contribuisse a destabilizzare la rete beneficiale della diocesi, già messa a 
dura prova dalla crisi demografica. Il modo migliore per cercare di rispondere 
all’interrogativo è quello di osservare le chiese attraverso la lente delle due 
fonti “panoramiche” che le descrivono: le due visite pastorali dell’episcopato 
di Stefano da Prato, per un verso, e il campione del catasto fiorentino della 
fine degli anni Venti, per l’altro.

L’incrocio delle due tipologie di fonti non è un’operazione scontata, visto 
che, banalmente, le loro finalità erano diverse: un atto di controllo e giurisdizio-

95  Un interesse del 12% segnalava «un affare relativamente sicuro»: si veda Tognetti, «Aghosti-
no Chane a chui Christo perdoni», p. 693.
96  ASDVVesc, Processi civili n. 58, c. 105v; ibidem, Visite pastorali n. 2, c. 39r. Si noti che nei 
procedimenti vescovili – almeno in quelli volterrani che stiamo esaminando – è molto raro che 
si faccia menzione dell’interesse dovuto dai chierici ai prestatori. Sui Canigiani alcune notizie in 
Kent, The Rise of the Medici, p. 245. Un’altra compagnia attiva nel prestito ai chierici era quella 
dei Della Fioraia (ASDVVesc, Processi civili n. 58, c. 53r), cui apparteneva la moglie del cancel-
liere Leonardo Bruni; su costoro si veda Field, The Intellectual Struggle, p. 130. La presenza di 
Simone di ser Piero Della Fioraia è attestata nella Maritima volterrana a inizio Quattrocento in 
ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 41r.
97  ASDVVesc, Processi civili n. 60, alla data 26 aprile 1429. Su Diotisalvi, amico di Cosimo, si 
veda Arrighi, Diotisalvi, Diotisalvi.



309

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[21]

ne, nel caso della visita, un censimento a fini fiscali, nel caso del catasto. Mentre 
al visitatore premeva appurare se un prete poteva risiedere presso il suo bene-
ficio e ottemperare ai suoi doveri pastorali, agli ufficiali del catasto interessava 
soprattutto sceverare la proprietà ecclesiastica da quella laica, tracciandone i 
contorni per poterla tassare. Eppure, entrambe le fonti riportano informazioni 
che possono essere utilmente accostate, specie quando gli amministratori degli 
enti o i testimoni presenti all’arrivo del visitatore fornirono delle stime riguar-
do ai redditi della chiesa o alla popolazione che il suo titolare aveva in cura98. 
La prima visita, compiuta dal vicario Francesco da Spello fra il 1413 e il 1414, 
censisce 303 chiese con cura d’anime: fra di esse v’erano 48 pievi, compresa 
quella del duomo di Volterra; la seconda visita, invece, effettuata fra il 1422 e 
il 1423, svolta in parte dal vescovo e in parte dal suo vicario, passa in rassegna 
287 chiese parrocchiali. C’è, però, da considerare il fatto che le visitationes si 
dipanarono anche in territori – invero piuttosto ampi e non certamente trascu-
rabili (si pensi ai pivieri di Casole, Montieri, Gerfalco, Prata, Pernina, Sorciano, 
Radicondoli, ecc.) – che ricadevano sotto la giurisdizione del comune di Siena e 
che, com’è ovvio, non risultano illuminati dal catasto fiorentino. 

Ma v’è un’altra ragione che complica il confronto tra le due fonti, ed è il 
fatto che i visitatori non menzionano i redditi di tutte le chiese. Non manca-
no, cioè, casi di chiese visitate, sia negli anni Dieci sia negli anni Venti del 
XV secolo, i cui introiti non sono segnalati. Infine, bisogna tenere presente 
lo iato temporale fra la redazione delle due fonti: fra il catasto e la prima vi-
sita passarono, infatti, quasi 20 anni nei quali, ovviamente, un rettore parti-
colarmente avveduto (come il nostro piovano Arlotto) avrebbe potuto incre-
mentare i redditi della sua chiesa, mentre un amministratore poco accorto 
avrebbe potuto annichilirne le entrate. Nel gennaio 1421, ad esempio, i fedeli 
della pieve di Tocchi informarono la curia vescovile di Volterra che il pieva-
no Bartolomeo «dilapidaverit et exportaverit bona ecclesie Sancte Marie»99. 
Lo stesso arcidiacono della cattedrale, che in precedenza era stato pievano di 
Rivalto, fu accusato di aver alienato i beni di quella pieve (fra cui il frantoio) 
traendone le somme necessarie ad acquistare il suo stallo capitolare100. Infine, 
dell’avvicendamento fra un rettore e l’altro potevano approfittare alcuni laici 
particolarmente intraprendenti che, come fecero i Marescotti con la chiesa di 
San Nicola ad Albano, si dettero da fare per occupare i redditi del beneficio101.

Il catasto ha dalla sua il vantaggio di offrire valutazioni per ogni reddi-
to, anche il più minuto (dall’olio al frumento, dall’orzo al vino): questa fonte 
contempla, infatti, ogni singolo cespite che passava per le mani dei rettori 
e gli attribuisce un valore in denaro (poi capitalizzato al 7%)102. Gli uomini 

98  Sottolinea la possibilità di «far assegnamento sui dati demografici abbastanza approssimati-
vi che forniscono le visite» anche Turchini, Studio, inventario, regesto, p. 46.
99  ASDVVesc, Processi civili n. 51, c. 29v.
100  Ibidem, n. 50, c. 220r; e Visite pastorali n. 3, c. 126r. 
101  Ibidem, c. 158v.
102  Conti, I catasti agrari, p. 44.



310

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[22]

dell’inizio del XV secolo non erano, ovviamente, immuni dalla tentazione di 
frodare il fisco, e occorre sempre guardare alle informazioni fornite dal cata-
sto con la dovuta cautela; è lecito però affermare che, visto che le dichiarazio-
ni catastali servivano anche a fissare i possessi immobiliari di un ente, arri-
vando a costituire un titolo di possesso, esse fossero caratterizzate (almeno 
nell’elencazione dei possessi di un ente) da un certo grado d’attendibilità103. A 
questo proposito, i dati offerti dalla visita pastorale costituiscono un terreno 
più sdrucciolevole, a causa delle diverse valutazioni reddituali fornite dagli 
interpellati (aspetto su cui torneremo fra poco) e, non da ultimo, in virtù del 
fatto che si è tendenzialmente insicuri riguardo all’eventuale considerazione 
della decima nel computo dei redditi di un beneficio. Anche nel Volterrano, 
infatti, si riscontra quella «malevolenza» nel versamento della decima messa 
in evidenza da Natale Caturegli per la diocesi di Pisa nella seconda metà del 
Quattrocento. Si prenda il caso dei parrocchiani della pieve di Caselle, i quali, 
come il visitatore annotò nel dicembre 1413, «non reddunt decimam»104. Ma 
gli esempi potrebbero moltiplicarsi.

Quest’aspetto emerge con nettezza se ci spostiamo nel campo della com-
parazione dei dati: nella prima visita, gli introiti della chiesa di San Michele 
di Rimignole sono ricondotti a 1 moggio di grano; nella seconda, si esplicita 
che il beneficio disponeva di 1 moggio di grano tratto dagli affitti, mentre un 
altro moggio era ricavato dalla decima (la quale quindi, nel primo computo, 
non era stata considerata); nel catasto, invece, le staia di frumento ricondotte 
alla decima diventano 20, con un’evidente diminuzione anche delle entrate 
attribuite alla terra (poco più di 3 fiorini)105. In alcuni casi, poi, gli interroga-
ti dal visitatore sembrano alludere, anche laddove non esplicitato, alla resa 
netta del beneficio, tolti, cioè, le tasse e i gravami, e riportati “a grano” tutti 
gli introiti: come alla chiesa di Sant’Andrea di San Gimignano, per la quale 
la prima visita riporta una resa di 5 moggia di grano, 20 barili di vino e 10 
libbre d’olio, mentre la seconda visita ne quantifica i redditi in 9 moggia san-
gimignanesi di frumento e il catasto ne stima le entrate in circa 44 fiorini e 
mezzo106. Quest’esempio suggerisce anche la difficoltà di muoversi attraverso 
il “non detto” relativo alle misure – ben note al visitatore, meno allo storico 
del XXI secolo – in uso nei diversi pivieri visitati107.

Insomma, l’apparente essenzialità – e, alle volte, contraddittorietà – di 
molte indicazioni fornite dalla visita pastorale non può essere presa come un 
marcatore della incapacità degli ecclesiastici di amministrare i loro redditi, 

103  Si veda Conti, I catasti agrari, pp. 58-59 e 124.
104  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 41v. La citazione nel testo da Caturegli, Le condizioni, 
p. 69.
105  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 18v e n. 3, c. 75r; ASFi, Catasto n. 193, c. 403v.
106  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 19v e n. 3, c. 74r; ASFi, Catasto n. 193, c. 417v.
107  Si veda il caso della chiesa di San Bartolomeo di Campiglia: stimata 1 moggio di reddito 
nella prima visita, e 1 moggio colligiano nella seconda (ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 24r; 
ibidem, n. 3, c. 82r; ASFi, Catasto n. 193, c. 457v). Un’utile guida alle misure in uso in Toscana 
nel basso medioevo si trova in Luzzati, Note di metrologia pisana.



311

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[23]

ma può essere imputata alle limitazioni connaturate alla fonte e alla sua re-
dazione: basti ricordare, in proposito, l’opera del notaio Lando da Morrona e 
del rettore di San Lorenzo di Gello, i quali, alla fine del Duecento, percorsero 
il sesto della Valdera censendo e annotando con acribia le fonti d’entrata dei 
singoli benefici (persino gli animali da cortile) riportandole a un’ipotetica resa 
in grano108. Bisogna considerare inoltre che né gli esaminati (i rettori e gli 
amministratori dei benefici) né gli esaminatori (il vescovo Stefano e i suoi 
vicari) erano degli sprovveduti: se è ragionevole ritenere che il presule, da ex 
funzionario della camera apostolica sotto Giovanni XXIII, si scegliesse colla-
boratori abili a maneggiare il denaro, i rettori del Volterrano, volenti o nolen-
ti, dovevano essere avvezzi a tenere il conto delle entrate delle loro chiese in 
forza di tutti gli obblighi fiscali cui dovevano assolvere. Anche se non saranno 
mancati tentativi di frodare il visitatore, è da tenere presente che quest’ulti-
mo, come si è visto sopra, esigeva il pagamento della visitatio basandosi sulla 
libra e che, soprattutto, poteva rendersi conto ictu oculi della condizione del 
beneficio presso il quale giungeva109.

Tenendo sullo sfondo queste avvertenze, e privilegiando gli enti impegna-
ti nella cura animarum, il confronto fra le due visite e il campione catastale 
si è dispiegato su un totale di 98 chiese, tutte annoverate dal catasto e cen-
site – con l’indicazione dei relativi redditi – in almeno una delle due visite. 
In 33 casi, gli introiti sono paragonabili e, in almeno un paio di evidenze, 
la situazione patrimoniale è del tutto sovrapponibile, pressoché traslabile da 
una fonte all’altra. Per quanto riguarda la chiesa di San Matteo al Posatoio, 
ad esempio, la seconda visita ricorda una terna di terreni da cui si ricavavano 
20 staia di grano: esattamente la stessa situazione che si ravvisa nel catasto 
di pochi anni dopo110. A Santa Maria Maddalena di San Gimignano si ravvisa 
una crescita del valore del beneficio nel corso degli anni: mentre, all’altezza 
della prima visita, i terreni erano sodi a causa dei debiti, quando vi giunse il 
secondo visitatore gli introiti complessivi della chiesa, computati la decima e 
gli affitti, arrivavano a poco più di 4 fiorini, diventati poco più di 6 all’altezza 
della redazione del catasto, quando l’amministrazione di Santa Maria Mad-
dalena era affidata a ser Stefano111. Invece, i possessi della pieve di Gambassi 
non subirono alcuna variazione fra la seconda visita e il censimento catastale, 
essendo valutati nelle due fonti 50 fiorini112.

Anche i terreni della chiesa di San Bartolomeo a Fugnano erano boscati 
all’altezza della redazione sia della seconda visita sia del catasto, e la chiesa 

108  Paganelli, L’estimo delle chiese.
109  Il pagamento della visitatio poteva essere sospeso o condonato in virtù della situazione par-
ticolarmente sfavorevole di un beneficio o dei suoi amministratori: Matteo di Colo, che deteneva 
i beni della chiesa di Santa Maria di Chianni, fu dispensato dal pagamento del balzello, venendo 
«licentiatus a domino vicario gratis», in quanto «senes et pauper» (ASDVVesc, Visite pastorali 
n. 2, c. 38v).
110  ASDVVesc, Visite pastorali n. 3, c. 37r; e ASFi, Catasto n. 193, c. 371v. 
111  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 17r, e n. 3, c. 75v; ASFi, Catasto n. 193, c. 401r. 
112  ASDVVesc, Visite pastorali n. 3, c. 85v.



312

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[24]

era – in entrambe le occasioni – senza rettore113; parimenti, le terre della chie-
sa di San Biagio di Renzano rimasero incolte per almeno un ventennio, visto 
che così le descrivono sia il catasto che la prima visita pastorale114. Anche la 
descrizione delle res della canonica di Guinzano nelle varie fonti segue una 
coerenza legata al mutare della gestione patrimoniale nel corso del tempo: 
se la prima visita quantifica i redditi dell’ente in un moggio di grano (equiva-
lente, alla ratio di 14 soldi ogni staio, a 4 fiorini e 4 soldi), la seconda visita 
censisce un podere incolto, senza esplicitarne il reddito, mentre il catasto ne 
calcola il valore in poco più di 4 fiorini, come al tempo della prima visita115. 
Infine, anche le entrate della pieve di Coiano pongono in luce una sostanziale 
uniformità se si confrontano le stime della seconda visita pastorale con quelle 
riportate dal catasto: entrambe rimandano a un’entrata di poco superiore agli 
80 fiorini116. Così come gli introiti della chiesa dei Santi Giusto e Giovanni di 
Barbialla, di patronato della Parte guelfa di Firenze117.

Invece, i redditi della pieve di Pignano furono sensibilmente abbassati da 
messer Matteo (già pievano all’epoca della seconda visita), tanto che gli uffi-
ciali del catasto non mancarono di annotare che «dicie pocho vero»: in effetti, 
mentre all’inizio degli anni Venti egli aveva allocato la pieve per la somma di 
30 fiorini all’anno, i redditi riportati nella sua denuncia catastale ammontava-
no a circa 25 fiorini118. Lo stesso meccanismo si vede in azione per la pieve di 
Orciatico: affittata per 50 fiorini all’inizio degli anni Dieci, ma accatastata per 
un reddito di neanche la metà (23 fiorini)119. Quello delle pievi di Pignano e 
di Orciatico non erano casi isolati: vi sono, infatti, altre 32 chiese i cui redditi 
risultano minori nel catasto rispetto a quelli segnalati dalla visita pastorale. 
Si prenda San Biagio di Montecatini: mentre nella seconda visita i suoi red-
diti sono stimati 2 moggia di grano (cioè quasi 17 fiorini, alla ratio di 14 soldi 
ogni staio di frumento), l’entrata riportata dal catasto si aggira intorno ai 4120. 
Sbaglieremmo, però, se usassimo queste constatazioni per sminuire l’attendi-
bilità della fonte catastale: infatti, se è indubitabile che per i preti era più facile 
frodare il fisco, in quanto persone soggette al foro ecclesiastico, è altrettanto 
vero che le dichiarazioni catastali servivano anche, come si è rilevato sopra, 
ad assicurare il titolo dei beni immobili (e i relativi proventi) di un ente121.

113  Ibidem, c. 68v; e ASFi, Catasto n. 193, c. 419r.
114  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 26r; e ASFi, Catasto n. 193, c. 411r, dove si dice che la 
chiesa «non truova rettore».
115  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 29v; ibidem, n. 3, c. 19v; e ASFi, Catasto n. 193, c. 415r. In 
tutti e tre i momenti presi in esame, quel beneficio ecclesiastico era vacante.
116  ASDVVesc, Visite pastorali n. 3, c. 98r; e ASFi, Catasto n. 193, c. 430v.
117  ASDVVesc, Visite pastorali n. 3, c. 95v; e ASFi, Catasto n. 193, c. 435r.
118  ASDVVesc, Visite pastorali n. 3, c. 160r; e ASFi, Catasto n. 193, c. 450r.
119  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 39r; e ASFi, Catasto n. 193, c. 548r. Anche per la pieve di 
Pava si ravvisa la stessa tendenza: affittata per 15 staia pisane di grano (uno staio pisano era cir-
ca 2,75 volte quello fiorentino: in tutto circa 29 fiorini), stimata poco più di 5 fiorini dal catasto 
(ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 38v; e ASFi, Catasto n. 193, c. 514v).
120  ASDVVesc, Visite pastorali n. 3, c. 125r; e ASFi, Catasto n. 193, c. 493v.
121  Conti, I catasti, pp. 58-59 e p. 124.



313

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[25]

Ricapitolando: dei rettori / amministratori / gestori dei 98 enti deputati 
alla cura animarum sui quali si può imbastire un confronto reddituale fra il ca-
tasto e le due visite pastorali, un terzo presentò ai redattori del catasto denunce 
dal profilo comparabile con i dati ricavabili dalla visita pastorale, mentre un 
terzo cercò di abbassare l’entità dei propri redditi. La motivazione delle frodi 
va presumibilmente ricercata nella commistione fra la fiscalità laica e la fisca-
lità ecclesiastica che si era raggiunta con le posite dei 100.000 e degli 80.000 
fiorini: i titolari dei benefici dovevano avere, cioè, il timore che le dichiarazioni 
esibite agli ufficiali del comune di Firenze – che avevano una dimestichezza di 
lungo corso con i beni delle chiese – potessero essere usate come base per nuove 
contribuzioni di quel genere, condotte in collaborazione fra la città gigliata e la 
sede apostolica. L’ultima quota delle 98 chiese, infine, è costituita da portate il 
cui valore superava quello denunciato in occasione delle visite pastorali; tutta-
via, in questi casi, la crescita potrebbe essere imputabile a miglioramenti nella 
gestione delle res del beneficio: i proventi della chiesa di San Matteo di San 
Gimignano, vacante all’inizio degli anni Venti e dotata di un podere che «re-
mansit multo tempore sodum», furono accatastati per quasi 21 fiorini, quando a 
gestirla c’era messer Deo dei Malavolti122. Lo stesso dovette avvenire a Signano: 
dai 4 e dai 5 fiorini ascritti alla chiesa di Santa Margherita dalla prima e dalla 
seconda visita, durante l’amministrazione di ser Nerio, si passò ai quasi 12 fio-
rini censiti dal catasto, quando il rettore era donno Girolamo123.

Fino a qui abbiamo osservato i redditi delle chiese in relazione alla loro 
maggiore o minore entità nelle varie fonti che li descrivono. Quest’operazio-
ne però – benché consigli di muoversi attentamente nella valutazione della 
situazione patrimoniale di ogni singolo ente, e induca a guardare in modalità 
contestuale alle visite pastorali e ai ruoli delle imposte elaborati dalle magi-
strature laiche – non ha procurato nuovi dati circa la “salute” della rete be-
neficiale della diocesi; semmai, essa fornisce le basi per un ulteriore passag-
gio nella nostra argomentazione. Se ci basiamo sulle stime relative al tenore 
di vita dei fiorentini nell’età del catasto (vi abbiamo fatto riferimento sopra), 
possiamo dividere le chiese del Volterrano in tre categorie reddituali: quelle 
i cui proventi annuali erano inferiori ai 14 fiorini, cifra che rappresentava il 
reddito medio degli abitanti delle città del comitato fiorentino; quelle le cui 
entrate oscillavano fra i 14 fiorini e i 55 fiorini, somma che costituiva l’entrata 
media delle famiglie urbane di Firenze; e quelle i cui cespiti avevano un’entità 
maggiore124.

122  ASDVVesc, Visite pastorali n. 3, c. 60r; e ASFi, Catasto n. 193, c. 395r.
123  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 16r; ibidem, n. 3, c. 68v; e ASFi, Catasto n. 193, c. 418v. 
Lo stesso dovette avvenire a Santa Cristina di Gambassi: mentre il primo visitatore la censì per 7 
lire di reddito, il catasto ne stimò i redditi per un ammontare di circa 12 fiorini e mezzo (ASDV-
Vesc, Visite pastorali n. 2, c. 29v, «redditus librarum vii»; e ASFi, Catasto n. 193, c. 423v); e così 
accadde anche a San Pietro di Libbiano, con il passaggio da 1 moggio di reddito, cioè circa 4 fio-
rini negli anni Dieci, a poco più di 8 fiorini alla fine degli anni Venti (ASDVVesc, Visite pastorali 
n. 2, c. 37r; e ASFi, Catasto n. 193, c. 538r).
124  Traggo le stime da Herlihy, Klapisch-Zuber, I toscani, p. 334.



314

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[26]

Delle 98 chiese di cui abbiamo incrociato la situazione reddituale descrit-
ta dal catasto con quella della due visite pastorali, 56 – ben più della metà 
– godevano di proventi annuali inferiori a quelli di una famiglia media del 
comitato fiorentino, 38 avevano entrate che non raggiungevano quelle di un 
medio nucleo familiare di Firenze, e solo una terna di enti (le pievi di San 
Gimignano, di Coiano e di Montaione) aveva introiti che oltrepassavano la 
soglia dei 55 fiorini. Se riportiamo questi dati su di un grafico, la situazione è 
la seguente:

Non c’è motivo di credere che le percentuali appena individuate, estra-
polate dal campione delle 98 chiese dette sopra, non possano essere estese 
all’insieme delle chiese del Volterrano. Si tratta, ovviamente, di categorizza-
zioni di massima, utili per ricavare ordini di grandezza più che istantanee dai 
contorni netti. Tuttavia, nonostante le riserve del caso, il quadro che abbia-
mo provato a disegnare dà l’idea di una generale e complessiva inadeguatezza 
della rete beneficiale a sostenere l’impegno pastorale dei curati. Prendiamo il 
caso della chiesa di Lano: il visitatore che vi giunse negli anni Dieci osservò 
che essa era priva di rettore ed era officiata a spese del comune locale; d’altra 
parte, come avrebbe potuto risiedervi stabilmente un curato se i redditi an-
nuali di quel beneficio ammontavano a poco più di un fiorino, ovvero a una 
somma del tutto irrisoria125? 

125  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 83v; e ASFi, Catasto n. 193, c. 455r.

Grafico 1. Redditi medi annuali dei rettori del Volterrano nei primi due decenni del XV secolo.
Dal confronto fra ASFi, Catasto, n. 193, e ASDVVesc, Visite pastorali nn. 2 e 3.

I fascia 
(redditi < 14 fiorini) 57%

II fascia (redditi > 14 
fiorini, < 55 fiorini) 27%

III fascia 
(redditi > 55 fiorini) 3%

area che oscilla tra la 
I e la II fascia 12%

area che oscilla tra la 
II e la III fascia 1%



315

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[27]

Una dinamica del tutto analoga emerge in relazione alla pieve di Pava 
di Valdera. Nel 1415, il suo rettore fu accusato dalla curia vescovile di non 
risiedere presso la pieve. Il pievano, però, fece notare che «fructus et reddi-
tus dicte plebis non sunt sufficientes ad substentationem dicti plebani quia 
fructus eius non excedit summam quatuordecim saccharum grani, de quibus 
solvi oportet datia, onera que excedunt summam florenorum trium pro anno 
quolibet»126. Il pievano di Pava individuò dunque la causa principale della sua 
non-residenza nel fatto che il suo beneficio – gravato da una ridda di impo-
ste – non poteva assicurargli una rendita sufficiente. La stessa motivazione si 
rintraccia in relazione alla chiesa di San Iacopo di Spicchiaiola, sulle pendici 
volterrane: nell’agosto 1403 i due amministratori esposero al vicario vesco-
vile, per ottenere una moratoria sui debiti a carico dell’ente, che le «posses-
siones dicte ecclesie non laborantur et multa datia evenerunt». Le richieste 
di sospensiva, però, non furono accolte, anzi la curia decretò il sequestro di 
due staia di grano di quella chiesa «pro datio imposito», per pagare, in tal 
modo, i dazi arretrati127. Anche i debiti dell’ospedale di San Lazzaro, nel mag-
gio 1411, furono ricondotti alla necessità di ottemperare all’«imposita [facta] 
dicto hospitali per comune et toto clero Vulterrano secundum concessionem 
facta dicto comuni Florentie per sanctissimum in Christo patrem et domi-
num dominum Alesandrum divina providentia papam»128. Possiamo, quindi, 
meglio contestualizzare alcune testimonianze che, a tutta prima, potrebbero 
sembrare iperboliche: come quella del prete officiante le chiese di Libbiano e 
di San Prospero di Montefoscoli, il quale riferì al visitatore Francesco che i 
redditi di quegli enti «consummuntur in datia et imposita»129.

Non si vuole, ovviamente, sostenere che la pressione fiscale, per quanto 
notevolmente cresciuta nei primi decenni del Quattrocento, fosse l’unico ed 
esclusivo fattore di deperimento della Chiesa volterrana; i suoi effetti, però, 
non sono da sottovalutare, dato che si abbatté su un contesto già compromes-
so dalla crisi demografica e dalla scomparsa d’intere comunità di fedeli. Anche 
se non possiamo, in questa sede, usare – sulla scorta della lezione di Elio Con-
ti – le due visite pastorali dell’episcopato di Stefano da Prato per approfondire 
il problema demografico (ci torneremo in future occasioni di studio), è eviden-
te che la carenza di uomini sfibrava la rete della cura animarum: basti citare 
l’esempio di San Michele di Arsiccioli nel piviere di Gambassi, il cui rettore, 
ser Domenico da Pillo, fece notare al vescovo Stefano che quella chiesa «alias 
fuit curata, nunc vero nullum habet popularem» e che «non recolligit decimas 
quia nullum habet populanum»130. Né mancano altri casi da cui si desume che 

126  ASDVVesc, Processi civili n. 50, c. 164r.
127  Ibidem, n. 44, c. 14v; e n. 42, III, c. 4v.
128  ASFi, Notarile antecosimiano n. 7886, alla data 6 maggio 1411. Il documento fa evidente-
mente riferimento all’imposta dei 100.000 fiorini.
129  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 38v.
130  Ibidem, n. 3, c. 85bisv. Per l’impiego delle visite pastorali fiesolane ai fini dello studio della 
demografia si veda Conti, I catasti, pp. 88-96.



316

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[28]

la rarefazione del popolamento e l’annichilimento del beneficio procedevano 
quasi di pari passo: la chiesa di San Michele di Macinatico, descritta come un 
ente un tempo prospero e redditizio, all’inizio del Quattrocento era povera, 
e ridotta ad avere in cura una o due famiglie131. I parrocchiani rendevano in-
fatti ai preti, oltre alle decime, anche lasciti pii, mortuaria e offerte di vario 
genere, come mette ben in chiaro la XXIX novella del Sermini, nella quale i 
populares di Pernina

così attendevano delle più belle e più fiorite cose che avevano; per modo che in mane di 
Pasqua, o altre feste solenni, l’altare della sua [scil.: del pievano] pieve sì come una piz-
zigaria di pollajuoli o di soffrittajuoli o di beccari diventato pareva, e la pietra sagrata 
pareva delle loro monete il banco Baratoli132.

Non si vuole neppure veicolare l’idea che tutti i rettori del Volterrano te-
nessero le spalle curve sotto il peso dei dazi e delle collette, come il povero ret-
tore di San Martino di Catignano, il quale «vendidit breviarium pro datiis»133. 
Né che l’eventuale ristrettezza economica provocasse, quasi in automatico, 
una crisi di zelo religioso tanto nei curati quanto nei rettori dei luoghi pii: 
sconsiglia di ritenerlo il caso della chiesa di Cusona, nel Sangimignanese, a 
cui il catasto permette di attribuire un reddito di 12 fiorini all’anno, e il cui 
rettore, nonostante le ristrettezze economiche, «bene se habet», tenendo in 
ordine i paramenti sacri134.

Né infine – e forse soprattutto – possiamo pensare che dovunque il li-
vello degli introiti dei benefici tendesse verso il basso: le chiese cittadine do-
vevano essere più “in salute”, come mostrano sia le entrate della canonica di 
San Michele, quantificabili in poco meno di 50 fiorini all’anno, sia le spese 
voluttuarie «pro zucharo, pictimis et aliis aromatitis confectis» compiute da 
un canonico di San Pietro in Selci135. Non dovevano stare troppo male in ar-
nese neppure le chiese che si trovavano poco distanti dalla cittadina di San 
Gimignano: la canonica di San Michele di Strada, ad esempio, assicurava al 
suo rettore proventi per una quarantina di fiorini; come si desume dalla sua 
partita catastale, essa disponeva di alcune botteghe affittate entro le mura del 
castello valdelsano136. 

131  Ibidem, n. 2, c. 20r.
132  Sermini, Novelle, pp. 506-507.
133  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 31v.
134  ASFi, Catasto n. 193, c. 400v; ibidem, ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 18v. Allo stesso modo 
si comportava lo spedalingo di Radicondoli che, benché «non potest habere necessaria vite sue», 
come scrisse il pievano Granello Belforti in una lettera del 1417, non mancava di fare le elemosine, 
e «cotidie est quidam infirmus cui quolibet mense dat medium starium grani et semper habet in 
hospitali pauperes» (ibidem, Processi civili n. 48, filza 40, c. 47r). Al di là dell’esagerazione insita 
nella descrizione di Granello, che forse voleva guadagnare allo spedalingo la benevolenza della 
curia vescovile, lo stile di vita seguito da quest’ultimo doveva essere sobrio e austero, almeno quel 
tanto che bastava perché le parole del pievano non risultassero mendaci di primo acchito.
135  Ibidem, Visite pastorali n. 2, c. 64v; ibidem, n. 3, c. 26r; ASFi, Catasto n. 193, c. 361r; ASDV-
Vesc, Processi civili n. 50, c. 24r.
136  Ibidem, Visite pastorali n. 3, c. 66r; ASFi, Catasto n. 193, c. 392v.



317

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[29]

Semmai, a colpire sono il numero relativamente basso dei redditi ingenti 
e i pochi casi di prosperità sopra le righe: se proviamo a calcolare la media 
delle entrate catastali di tutte le chiese e i luoghi pii del Volterrano (stavolta 
considerando le sostanze di romitori, prebende canonicali, altari, cappelle, 
ospedali, oratori, monasteri e conventi, al fine di ricavare una panoramica 
che abbracci la rete ecclesiastica della zona nel suo complesso) si ottiene una 
media di 19 fiorini al netto delle detrazioni: ben al di sotto dell’entrata media 
di una famiglia fiorentina di quegli anni (stimata, come si sa, 55 fiorini)137. Si 
tratta, anche in questo caso, di un calcolo viziato da una certa dose d’appros-
simazione; il dato, però, va tenuto in conto, non solo per fornire il contesto 
generale a ricerche sulle singole chiese del Volterrano, ma anche per conte-
stualizzare quelle «contromisure» intraprese dalla curia vescovile nel corso 
del Quattrocento138. All’altezza della seconda visita pastorale che abbiamo 
esaminato, il rettore di Anqua aveva ben tre chiese; ma come si sostentava, se 
i redditi dei suoi benefici, sommati, arrivavano a stento a tre lire139? È dunque 
verosimile che l’unione – di fatto – di più enti in persona rectoris fosse una 
pratica tacitamente tollerata, come forse nel caso di Anqua; altre volte, era 
usata dal vescovo per supplire ai magri bilanci a disposizione dei rettori: il 21 
aprile 1418 il presule comunicò a ser Francesco che egli avrebbe potuto tenere 
contestualmente le chiese di San Pancrazio e di Santa Lucia per il fatto che 
quella di San Pancrazio, da sola, «tibi victum posse minimum tribuere»140. 

Poiché non potevano mantenersi tramite il loro beneficio, i cui redditi era-
no per giunta falcidiati dal calo dei fedeli, molti preti erano costretti a ricorre-
re ad altre fonti d’entrata. C’era chi, come abbiamo visto, ne impegnava le res, 
come il rettore della chiesa di Ghizzano, che ipotecò il suo calice; chi le alie-
nava, come il pievano di Tocchi accusato di peculato, e quello di San Giusto di 
Valdistrove, che si mise a trafficare addirittura le tegole della sua pieve; e chi 
avviava vere e proprie attività imprenditoriali: se il cappellano della plebs di 
Lustignano «tenet hospitium et tabernam in domibus infrascripte cappelle», 
il rettore di San Bartolomeo di Sasso «facit mercantias porcorum»141. Ma il 
caso più eclatante è senz’altro quello del prete della chiesa di San Michele di 
Pusciano situata nel piviere di Casole d’Elsa. Nel marzo 1407, due parrocchia-
ni riferirono alla curia vescovile che il rettore

137  La somma dei redditi, invece, restituisce un totale di circa 6.363 fiorini. Gli enti più ricchi 
della diocesi erano la badia camaldolese di San Giusto (accatastata per 3.622 fiorini), l’episcopa-
to (3.506 fiorini), l’ospedale di Santa Maria della Scala di San Gimignano (2.903 fiorini), quello 
di Santa Maria di Volterra (2109), i cenobi olivetani di Volterra (1867 fiorini) e di San Gimignano 
(1.797 fiorini), il convento di Sant’Agostino di Volterra (1745), il monastero di Santa Maria di Co-
neo (1664 fiorini); questi enti avevano un reddito medio annuale rispettivamente di circa 253, 
245, 203, 148, 131, 126, 122 e 117 fiorini. 
138  Pirillo, La visita pastorale, p. 67.
139  ASDVVesc, Visite pastorali n. 3, c. 157v.
140  ASDVVesc, Processi civili n. 49, IX, alla data. Ma si veda anche ibidem, Notarile rossa n. 
21, c. 2r.
141  Ibidem, alla data 23 aprile 1418; ibidem, n. 50, c. 175v; ibidem, Visite pastorali n. 3, c. 141r; 
ibidem, Processi civili 49, III, alla data 8 luglio 1411; ibidem, Visite pastorali n. 3, c. 11r.



318

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[30]

male tractat dictam ecclesiam et bona ipsius videlicet incidendo quercus olivos pote-
rium dicte ecclesie et quod ipse dimisit ruinare domus dicte ecclesie et de lapidibus 
dictarum domorum et ecclesie fecit et coquit calcinam in quadam fornace facta per 
eum in cimiterio dicte ecclesie et in costructione dicte fornacis evoluit ossa corporum 
in dicto cimiterio sepoltorum142.

Il prete di Pusciano, a detta dei popolani, aveva quindi impiegato le pietre 
con cui era costruita la sua chiesa per ricavare della calcina e, aspetto che è 
tanto truce quanto sbalorditivo, aveva collocato la fornace sul cimitero provo-
cando la distruzione di alcune tombe e il dissotterramento dei cadaveri.

5.  Conclusioni

Arrivati a questo punto, riannodiamo brevemente le fila del discorso. Il no-
stro intento era verificare se le difficoltà della Chiesa toscana dell’età del primo 
catasto fossero imputabili anche a un aumento della pressione fiscale sui singoli 
enti: mentre, infatti, sono ben note le conseguenze della moria di metà Trecento 
sulla rete della cura d’anime, con parrocchie e villaggi che paiono letteralmen-
te inghiottiti nel nulla, meno chiari risultano gli effetti di una fiscalità sempre 
più ingente sul sistema beneficiale. La questione non è banale, perché, come 
ha puntualizzato Bizzocchi, il beneficio era il ponte fra la Chiesa e il secolo, in 
quanto offriva il sostentamento all’opera pastorale del curato e, al tempo stesso, 
strutturava la trama dei legami intessuta attorno all’ecclesia, attirando anche le 
ambizioni mondane di famiglie localmente eminenti. Abbiamo scelto di privi-
legiare il clero dedito alla cura animarum (benché si sia fatto cenno anche agli 
ospedali e al clero regolare) e d’impiegare soprattutto la documentazione volter-
rana, che offre la possibilità di comparare i dati del catasto della fine degli anni 
Venti del XV secolo con due visite pastorali compiute a distanza di un decennio 
l’una dall’altra, la prima fra il 1413 e il 1414, la seconda fra il 1422 e il 1423.

Poiché, come si è detto, la materia fiscale delle chiese è stata vagliata pre-
valentemente da un punto di vista “statuale”, mentre il livello locale (quello 
della Chiesa diocesana) è stato tenuto nell’ombra, abbiamo cercato di propor-
re una prima messa a punto della questione relativa alla natura dei prelievi. 
Abbiamo rilevato che a carico dei preti v’era un denso coagulo di tributi e 
balzelli dovuti all’ecclesia: sia quella “di vertice”, cui i beneficiati dovevano 
versare le annate, le decime apostoliche e le contribuzioni richieste dai legati 
in partibus e dai nunzi pontifici, sia quella “locale”, impersonata dalla cu-
ria vescovile. Quest’ultima esigeva del denaro all’atto della collazione di una 
chiesa, quando si levava il subsidium carititativum, in occasione della visita 
pastorale, ogni qual volta il notaio curiale redigeva un documento ufficiale 
e, più in generale, allorché gli ingranaggi del tribunale diocesano (composto 
almeno dal vicario, dai notai, dai nunzi) si mettevano in moto. 

142  Ibidem, n. 46, c. 12v.



319

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[31]

In ogni caso, l’analisi del caso volterrano ha permesso di appurare che la 
struttura portante di tutte le contribuzioni destinate all’ecclesia erano i sesti, 
le aree geografiche ad autonomia fiscale in cui era suddivisa la diocesi, ciascu-
no presieduto da un priore, a sua volta sottoposto all’autorità del camerario 
generale del clero. I priori avevano il compito di drenare il denaro verso il 
centro tramite il meccanismo del datium, una contribuzione tarata secondo 
l’estimo che, a inizio Quattrocento, seguiva ancora i ruoli fiscali elaborati nel 
1356 (almeno per i pagamenti di livello diocesano). Era attraverso il datium 
che il clero – dotato di sue costituzioni – provvedeva ai propri bisogni e ver-
sava all’ecclesia il denaro dovuto. Si trattava però, come si sarà intuito, di un 
circolo potenzialmente vizioso e, anche, di un ingranaggio che poteva lette-
ralmente stritolare i rettori: un beneficiato in difficoltà economica, che non 
poteva versare i datia, finiva per essere gravato delle censure ecclesiastiche 
ed era così costretto a spendere del denaro ulteriore per essere riabilitato dal 
vescovo o dal suo vicario. Se, però, le sue finanze non glielo consentivano, 
la chiesa del moroso restava interdetta e i fedeli rimanevano senza messa. 
Così accadde alla pieve di Sorciano, il cui pievano, come i populares raccon-
tarono al visitatore Francesco da Spello, «male officiat et […] ecclesia est in-
terdicta, domus prope plebem minatur ruinam»143. Fiaccato dai debiti non 
saldati, dall’interdetto e dalla posizione infelice (periferica rispetto al castello 
di Montalcinello, cui era stato concesso il fonte alla fine del XIV secolo), quel 
beneficio si presentava in pessimo stato e, soprattutto, sembrava avvitato in 
una spirale irreversibile144.

V’erano, poi, anche i prelievi riscossi dai comuni urbani, sotto forma di 
tassazione diretta (condotta sulla scorta degli estimi comunali), ibrida (che si 
estrinsecava nei prelievi sul sale) o indiretta (costituita dalle gabelle applicate 
addirittura sui lasciti pro anima). Dall’inizio degli anni Dieci, come abbiamo 
visto, Firenze ottenne dai pontefici il permesso di levare sul clero delle zone 
soggette due grosse contribuzioni di 100.000 e 80.000 fiorini; tuttavia, ben-
ché fossero di nuovo i priori dei sesti a occuparsi del “lavoro sporco”, ovvero di 
riscuotere il denaro, le loro operazioni erano coordinate da chierici nominati 
dalle magistrature fiorentine, i quali redassero nuovi estimi, forse prendendo 
spunto da quelli redatti in occasione della guerra degli Otto Santi, ponendo 
in atto una contribuzione presumibilmente più capillare, di certo meno incli-
ne ad “aggiustamenti” di dubbia equità. Questo modo di procedere ebbe una 
discreta durata, almeno fino alla fine del XV secolo: possiamo ricondurvi una 
levata di 50.000 fiorini del giugno 1478, una «impositio» di 30.000 nel marzo 
1479, una «impositio» «florenorum 70m videlicet 30m» nel febbraio 1480, una 
«quarta impositio» di 30.000 fiorini nel luglio 1482 e una di 40.000 nel giu-

143  Ibidem, Visite pastorali n. 2, c. 48r.
144  Per la concessione del fonte a Montalcinello si veda Paganelli, Su alcune presenze lombarde, 
p. 97.



320

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[32]

gno 1486145. A noi, però, preme rilevare che l’intervallo ristretto fra le posite 
del 1409 e del 1412 inferì un colpo durissimo ai magri bilanci di quei rettori 
che già dovevano fare i conti con una cura senza anime, privati degli introiti 
che, come si è visto, giungevano loro dal gregge dei fedeli. 

Per cercare di misurare i contorni della crisi, abbiamo messo a confronto 
i dati del catasto con quelli offerti dalle visite pastorali appena richiamate, 
restringendo l’indagine alle 98 chiese i cui redditi sono menzionati sia in una 
delle due visite sia nel catasto. Ne abbiamo ricavato che i dati rintracciati nel-
le due tipologie di fonti tendono a collimare, al netto dello scarto temporale 
che intercorre fra la loro redazione. V’è insomma una certa logica (benché 
alle volte difficile da individuare) che tiene insieme le cifre che incontriamo, 
seguendo la quale la visita e il catasto si corroborano generalmente a vicenda. 
Ne emerge, in particolare, che la condizione media del clero curato non era 
certamente brillante: poche erano le chiese il cui patrimonio offriva al titolare 
del beneficio una rendita cospicua, mentre molte – la maggioranza – erano 
quelle che gli garantivano un gettito mediocre. Abbiamo calcolato l’entrata 
media annuale delle ecclesie e dei pia loca del Volterrano estrapolandola dal 
catasto e quantificandola in 19 fiorini. Eppure, quella cifra è “gonfiata” dalle 
rendite degli enti più ricchi (ospedali, come quelli di Santa Maria di Volterra e 
di Santa Maria della Scala di San Gimignano, monasteri, come quello di San 
Giusto di Volterra, e conventi, come quello di Sant’Agostino di San Gimigna-
no, senza considerare il vescovato e il capitolo della cattedrale) i cui membri 
non esercitavano, almeno direttamente, mansioni di cura d’anime. Se, invece, 
ci concentriamo solo sulle 98 chiese che hanno costituito il campione visto 
sopra, otteniamo una cifra un po’ più bassa, ovvero 15 fiorini: praticamente, il 
reddito medio di una famiglia di comitatini.

Mentre nell’Italia padana fu spesso la rapacità dei signori a determinare 
la crisi di molte istituzioni ecclesiastiche, nel Volterrano il combinato disposto 
della crescita repentina della fiscalità, avvenuta nel corso degli anni Dieci, e 
della crisi demografica, esplosa alla metà del Trecento, gettò molti preti in una 
crisi nera146. Si prenda il caso della pieve di Toiano. All’inizio degli anni Dieci, 
la chiesa e i locali pertinenziali apparvero in rovina al visitatore; il pievano, 
soprattutto, «omnia impegnavit et calicem et missale et planeta et omnia»147. 
In effetti, all’altezza della redazione della portata catastale, in quella chiesa 

145  ASDVCap, Deliberazioni n. 1, cc. non numerate intitolate: «acatti di denari che il comune di 
Firenze à voluto da’ preti, frati e luoghi pii». Si potrebbe ipotizzare che ogni levata avvenisse sul-
la scorta di un estimo proprio o che fra i contribuenti intervenissero aggiustamenti su cui non è 
facile gettare lumi. Prendiamo l’esempio della canonica della cattedrale: per la posita del marzo 
1479, dell’ammontare di 30.000 fiorini, il capitolo versò 10 fiorini; tuttavia, per la levata del 
luglio 1482, anch’essa di 30.000 fiorini, i canonici versarono 15 fiorini. Il quadro non cambia se 
spostiamo lo sguardo su un altro ente. Consideriamo la prepositura di Pignano: 4 fiorini versati 
nel marzo 1479, 4 fiorini e 10 soldi nell’estate 1482; quanto alla prioria urbana di San Marco: 4 
fiorini nel 1479, 4 fiorini e mezzo nel 1482.
146  Per l’Italia padana si rinvia a Chittolini, Note sui benefici rurali.
147  ASDVVesc, Visite pastorali n. 2, c. 35v.



321

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[33]

«non v’è piovano, e non si truova chi lo voglia fare per lo debito», mentre i 
mutui accesi per pagare la tassa degli 80.000 fiorini ammontavano a 30 fio-
rini, ovvero a poco più di 4 volte la rendita annuale netta (cioè, al netto delle 
spese) della pieve (circa 7 fiorini)148. Né dovette esagerare di molto il curato 
della chiesa di Santa Maria di Casagliola quando, compilando la sua denuncia 
catastale, annotò: «e molte altre spese pago più che non posso»149. 

L’esiguità dei redditi di molti benefici aggiunge nuovi elementi per spiegare 
tanto la non-residenza di alcuni rettori, materialmente impossibilitati, come 
il pievano di Pava, a permanere in loco, quanto le non infrequenti alienazioni 
delle res ecclesie che assumono le fattezze di furti di necessità150. Forse lo fu 
quello compiuto dal rettore della chiesa di Castro Selva che portò via dalla 
sua chiesa «calicem et omnes fructus»151. A poco dovevano servire le unioni 
beneficiali in persona rectoris, probabilmente avvenute più de facto che de 
iure e tacitamente tollerate, e i tentativi della curia vescovile di costringere 
i beneficiati alla residenza attraverso le lettere monitorie152. Lo svolgimento 
stesso di due visite pastorali a così stretto giro da parte del vescovo Stefano e 
del suo vicario suggerisce che quest’ultimo avesse ben chiara la dimensione 
della crisi che attanagliava il suo clero.

In queste pagine si è dunque cercato di costruire un modello zonale che 
– per quanto approssimativo – possa diventare utile se confrontato con la 
realtà di altre diocesi della Toscana quattrocentesca. Per adesso, il quadro 
offerto dal Volterrano rafforza l’idea già espressa da Bizzocchi: in molte aree 
della diocesi l’inadeguatezza dei benefici comportò un «fallimento totale della 
pastorale» e un «abbandono della cura d’anime, per materiale impossibilità 
di sostenerla»153. Certo, ci saranno stati non pochi casi di avidità da parte del 
clero: fra i curati che misero in vendita i beni delle loro chiese abbiamo visto 
addirittura il caso del pievano di Rivalto che raggranellò la somma necessaria 
a “comprarsi” l’arcidiaconato in duomo attraverso le sostanze della sua pieve. 
Né saranno mancati casi di rettori pigri, indolenti, incapaci: come quello di 
San Lorenzo di Guardistallo, che un parrocchiano dipinse come talmente svo-
gliato da rifiutarsi di scendere le scale anche solo per andare a bere154. 

148  ASFi, Catasto n. 193, c. 437v. Estendendo lo sguardo ai piccoli benefici non curati, il pano-
rama rischia di non cambiare: alla cappella di San Giovanni nella pieve di San Gimignano, ad 
esempio, «al presente non v’è rettore perché è più la spesa che ‘lla entrata». È probabile che si 
trattasse di un escamotage, ideato dai patroni, teso a impietosire gli ufficiali del fisco e a stem-
perare la loro rapacità (ibidem, n. 183, c. 273r).
149  Ibidem, c. 408r.
150  Trova quindi una giustificazione senz’altro più “concreta” l’ammonizione del vescovo a 
non porre «sub fenebri obligatione» «vasa et ordinamenta Deo dedicata» del 22 febbraio 1421 
(ASDVVesc, Processi civili n. 52, c. 2v).
151  Ibidem, Visite pastorali n. 2, c. 50v.
152  Si veda l’ammonizione lanciata dal vicario vescovile il 15 novembre 1420 (ibidem, Processi 
civili n. 51, c. 61v).
153  Bizzocchi, Clero e Chiesa, p. 11.
154  La citazione nel testo si legge ibidem. Per il rettore di Guardistallo si veda ASDVVesc, Visite 
pastorali n. 2, c. 40v: «est piger ita quod si siti periret non iret inferius pro vino. Est totaliter 
trascuratus».



322

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[34]

Resta aperto, infine, il problema – cui abbiamo solo fugacemente accen-
nato, e che non è possibile affrontare qui – di quanto abbiano pesato, sull’as-
sottigliamento delle res ecclesiarum, i sequestri disposti dalle autorità fioren-
tine nel corso della cosiddetta guerra degli Otto Santi, svoltasi nella seconda 
metà degli anni Settanta del Trecento. È vero che quel conflitto si concluse 
con la promessa, da parte della città gigliata, di rifondere le chiese che erano 
state danneggiate dalle requisizioni; tuttavia, c’è da chiedersi quanto fu effet-
tivamente restituito alle chiese di ciò che era stato loro tolto. Come che sia, 
vi è più di una ragione per ritenere che la pressione fiscale abbia giocato un 
ruolo cruciale nel fiaccare le energie della Chiesa secolare toscana, proprio in 
corrispondenza del coagularsi dello stato a vocazione regionale e dell’ulterio-
re infittirsi dei legami, già saldi, fra Firenze e il papato. Il rigoglio economico 
di cui si beava Arlotto alla sua pieve di San Cresci restava, per molti preti del 
Volterrano dell’inizio del XV secolo, niente più che una chimera.



323Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Appendice documentaria

1413 dicembre 11

Missiva indirizzata da Francesco da Spello, vicario generale del vescovo di 
Volterra, al clero dei pivieri di Cellole e San Gimignano per ingiungere il pa-
gamento della visitatio. 

Archivio Storico Diocesano di Volterra, Fondo vescovile, Curia, Notarile rossa n. 21, c. 19v. Il 
supporto è una filza cartacea, legata in mezza pergamena, dell’ampiezza di 88 carte numerate 
progressivamente. La filigrana presenta il motivo dei tre monti attraversati da una linea vertica-
le che prende la forma di una croce patriarcale (assimilabile al n. 11683 del Briquet). L’estensore 
è ser Giovanni Gotti, notaio vescovile.
Sul margine sinistro della carta è listato: «lictera generalis pro visitatione».

Franciscus et cetera dilectis nobisa in Christo venerabilibus viris preposito plebis Sancti Gemi-
niani et plebano Sancte Marie de Cellulisb ceterisque canonicis atque cappellanis ecclesiarum 
prelibatarum ac prioribus seu ecclesiarum curatarum et non curatarum rectoribus seu aliis be-
neficiatis quibuscumque nominibus censeanturc salutem in Dominod et nostrorum obedientiam 
mandatorum. Exigit ut qui in partem solicitudinis videntur asumpti ne grex dominicus negli-
gatur ete lupus rapax capta preda valeat gloriari et ne ad huiusmodi ovilis custodiam deputati 
quorum negligentia non numquam subditi videntur errare et sic eorum sanguis de eorumdem 
pastorum et prelatorum manibus exquiratur; hinc est quod sanctorum patrum dispositione 
cavetur ut ad prefatam custodiam advocati per se seu per alios videlicet eorumdem vicarios 
generales si et quando noscunturf sunt impedimento legitimo prepediti eorumdem parrochia-
nosg seu diocesim debeant visitareh, subditorum crimina corrigentes, emendantesi similiter et 
plantantes. Unde nosj prefatum visitationis officium in predictis nuper plebibus et terre Sancti 
Geminiani actualiter exequentes quantum possibile fuit et humana fragilitas expoposcit cor-
rigenda correximus et minus bene gesta in posterum in melius reformanda pro modo culpe 
salutarem penitentiam imponentes. Quare cum nemo cogendus sit nec debeat suis stipendis mi-
litarik et licitum sit et congruum temporalia metere qui spiritualia seminavit. Eapropter, volens 
omnibus supradictis sub excomunicationis pena in personas et interdicti in ecclesias districte 
precipiendo mandamus quatenus hinc ad per totam quindecinam dieml futuri mensis ianuarii 
sicut inter nos sollevatus et comuni voluntate noscitur fuisse sancitum primam pagam videlicet 
tres soldos pro libra et in mediom futuri mensis martii duos soldos cum dimidio pro secunda 
pagan ser Bartholo Arrigi priori canonice Sancti Petri nostro in hac parte commissario debeatis 
omni exceptione remota libere persolvisse alias ex nunc pro ut ex tunc et ex tunc pro ut ex nunc 
in vos et vestrum quemlibet contrafacientem et non solventem ac in ecclesias vestras prefate 

a  Nobis è listato in interlinea superiore e aggiunto con un segno di richiamo.
b  Et plebano Sancte Marie de Cellulis vergato sul margine destro della carta; dopo plebano v’è 
de espunto.
c  Segue, espunto: nec non plebano de Cellulis aliisque prioribus seu ecclesiarum curatarum.
d  Segue, espunto: semp.
e  Segue, espunto: si.
f  Seguono tre lettere espunte.
g  Seguono tre parole espunte, forse: de eadem diocesi.
h  Segue, espunto: iuxta apostolum.
i  Segue una lettera espunta, forse il segno brachigrafico per et.
j  Segue, espunto: in quantum possumus.
k  Su un precedente militare.
l  Segue, espunto: mensis.
m  Segue una m, sormontata da un segno abbreviativo ed espunta.
n  Segue, espunto: in manibus.



324

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[36]

excomunicationis penas et interdicti in ecclesias ipso factoo volumus incurrisse et quas ex nunc 
pro ut ex tunc et ex tunc pro ut ex nunc una pro trina canonica monitione premissa et pro tri-
bunali sedentes ad nostrum solitum bancum iuris in vos et quemlibet vestrum contrafacientem 
et non solventem et vestras ecclesiasp sententialiter proferimus in his scriptis et cum crescente 
contumacia accrescere debeat et penaq dilecto nobis in Christo ser Bartholo prefato presentium 
tenore comictimus ac etiam demandamus ut qui in solutione prescripta fuerint negligentes pos-
sit et valeat eorumdem negligentium et male solventium sumptibus et expensibus quocumque 
voluerit pergravare advocato ad predicta brachio seculari cum quanto pluri a dictorum non 
solventium contumaciam et contemptumr in quorum et cetera. Die xi decembris in Sancto Ge-
miniano. Ego G. et cetera.

o  Segue, espunto: veluiss.
p  Segue, espunto: pro.
q  Segue, espunto: co.
r  Cum quanto pluri a dictorum non solventium contumaciam et contemptum aggiunto nel testo 
con un segno di richiamo.



325

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[37]

Opere citate

V. Arrighi, Diotisalvi Diotisalvi, in Dizionario biografico degli italiani, 40, Roma 1991, pp. 231-234.
M.B. Becker, Florence in Transition, Baltimore 1968.
K. Bihlmeyer, H. Tuechle, L’epoca delle riforme, a cura di I. Rogger, Brescia 1979 [ed. or. Pader-

born 1958] (Storia della Chiesa, 3).
G. Biscaro, Gli estimi del Comune di Milano nel secolo XIII, in «Archivio storico lombardo», 55 

(1928), pp. 344-495.
R. Bizzocchi, Chiesa e aristocrazia nella Firenze del Quattrocento, in «Archivio storico italia-

no», 142 (1984), pp. 191-282.
R. Bizzocchi, Ceti dirigenti, stato e istituzioni ecclesiastiche, in I ceti dirigenti nella Toscana 

del Quattrocento, Atti del convegno, Firenze, 10-11 dicembre 1982 e 2-3 dicembre 1983, a 
cura di D. Rugiadini, Firenze 1987, pp. 257-277.

R. Bizzocchi, Chiesa e potere nella Toscana del Quattrocento, Bologna 1987 (Annali dell’Istituto 
storico italo-germanico, 6).

R. Bizzocchi, Clero e Chiesa nella società italiana alla fine del Medio Evo, in Clero e società 
nell’Italia moderna, a cura di M. Rosa, Roma-Bari 1992, pp. 3-44.

R. Bizzocchi, Politica fiscale e immunità ecclesiastica nella Toscana medicea fra Repubblica e 
Granducato (secoli XV-XVIII), in Fisco, religione, Stato nell’età confessionale, a cura di H. 
Kellenbenz, P. Prodi, Bologna 1989, pp. 355-385.

G.A. Brucker, Firenze nel Rinascimento, Firenze 1980.
G.A. Brucker, Florentine Voices from the Catasto, 1427-1480, in «I Tatti Studies», 5 (1993), pp. 

11-32.
W. Caferro, P. Jacks, The Spinelli of Florence: Fortunes of a Renaissance Merchant Family, 

University Park 2001.
P. Cammarosano, Le campagne senesi dalla fine del sec. XII agli inizi del ’300, in Contadini e 

proprietari nella Toscana moderna, Atti del convegno di studi in onore di Giorgio Cencet-
ti, I, Dal Medioevo all’età moderna, a cura di G. Cherubini, T. Detti, M. Mirri, G. Mori, S. 
Soldani, Firenze 1979, pp. 153-222.

P. Cammarosano, Italia medievale. Struttura e geografia delle fonti scritte, Roma 1991.
P. Cammarosano, Storia di Colle di Val d’Elsa nel medioevo, III, Egemonia fiorentina e svilup-

po cittadino, parte seconda: L’avventura signorile: ascesa e caduta dell’arciprete Albizzo 
Tancredi, Trieste 2015 (Studi, 13).

E. Canobbio, Visite pastorali nel medioevo italiano: temi di indagine ed elaborazione dei dati, 
in Fonti ecclesiastiche per la storia sociale e religiosa d’Europa, XV-XVIII secolo, Atti del 
convegno, Trento, 28-30 novembre 1996, a cura di C. Nubola, A. Turchini, Bologna 1999 
(Quaderni, 50), pp. 53-91.

L. Carratori, Il Capitolo della Cattedrale nelle vicende pisane della fine del Trecento e degli inizi 
del Quattrocento, in «Bollettino storico pisano», 56 (1987), pp. 1-68.

L. Carratori Scolaro, Le visite pastorali della diocesi di Pisa (secoli XV-XX). Inventario e studio, 
Pisa 1996 (Biblioteca del Bollettino Storico Pisano. Fonti, 4).

N. Caturegli, Le condizioni della chiesa di Pisa nella seconda metà del secolo XV, in «Bollettino 
storico pisano», 19 (1950), pp. 17-124.

G. Chittolini, Note sui benefici rurali nell’Italia padana alla fine del Medioevo, in Pievi e par-
rocchie in Italia nel basso medioevo (sec. XIII-XV), Atti del VI congresso di storia della 
Chiesa in Italia, Firenze, 21-25 settembre 1981, Roma, Herder editrice e libreria, 1984 (Ita-
lia sacra. Fonti e documenti di storia ecclesiastica, 35-36), I, pp. 415-468.

G. Chittolini, Parrocchie, pievi e chiese minori nelle campagne padane (secoli XIV-XV), in 
Pfarreien in der Vormoderne: Identität und Kultur im Niederkirchenwesen Europas, a 
cura di M.C. Ferrari, B.A. Kümin, Wiesbaden 2017, pp. 61-94.

G. Chittolini, Un problema aperto. La crisi della proprietà ecclesiastica fra Quattrocento e 
Cinquecento, in «Rivista storica italiana», 85 (1973), pp. 353-393.

C.M. Cipolla, Une crise ignorée: comment s’est perdue la propriété ecclésiastique dans l’Italie 
du nord entre le XIe et le XVIe siècle, in «Annales. Histoire, Sciences Sociales», 2 (1947), 
pp. 317-327.

S.K. Cohn, Piety and Religious Practice in the Rural Dependencies of Renaissance Florence, in 
«The English Historical Review», 114 (1999), pp. 1121-1142.

E. Conti, I catasti agrari della Repubblica fiorentina e il Catasto particellare toscano (secoli 
XIV-XIX), Roma 1966.



326

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[38]

E. Conti, L’imposta diretta a Firenze nel Quattrocento (1427-1494), Roma 1984.
Cronica di Pisa. Dal ms Roncioni 338 dell’Archivio di Stato di Pisa. Edizione e commento, a 

cura di C. Iannella, Roma 2005.
G. Dalle Celle, L. Marsili, Lettere, a cura di F. Giambonini, Firenze 1991 (Studi e testi, 22).
G. Dameron, Florence and Its Church in the Age of Dante, Philadelphia 2005.
E. Delaruelle, E.-R. Labande, P. Ourliac, L’Église au temps du Grand Schisme et de la crise 

conciliaire (1378-1449), Paris 1962 (Histoire de l’Église, 14).
A. Duccini, Il castello di Gambassi: territorio, società, istituzioni (secoli X-XIII), Castelfioren-

tino 1998 (Biblioteca della «Miscellanea Storica della Valdelsa», 14).
L. Fabbri, Autonomismo comunale ed egemonia fiorentina a Volterra tra ’300 e ’400, in «Ras-

segna volterrana», 70 (1994), pp. 97-110.
J. Favier, Temporels ecclésiastiques et taxation fiscale: le poids de la fiscalité pontificale au 

XIVe siècle, in «Journal des savants», 2 (1964), pp. 102-127.
A. Field, The Intellectual Struggle for Florence. Humanists and the Beginnings of the Medici 

Regime, 1420-1440, Oxford 2017.
E. Fiumi, Storia economica e sociale di San Gimignano, Firenze 1961 (Biblioteca Storica To-

scana, 11).
E. Fiumi, Volterra e San Gimignano nel medioevo, a cura di G. Pinto, Siena 1983.
Firenze e Pisa dopo il 1406. La creazione di un nuovo spazio regionale, Atti del convegno, Firen-

ze, 27-28 settembre 2008, a cura di S. Tognetti, Firenze 2010 (Biblioteca Storica Toscana, 53).
G. Forzatti Golia, Estimi e tassazione del clero nel secolo XIII. Alcune precisazioni su Milano e 

Pavia, in «Bollettino della Società pavese di storia patria», 95 (1995), pp. 143-155.
P. Genequand, Des florins et des bénéfices: l’appareil fiscal pontifical au temps de la première 

modernisation des États (XIIIe-XVe siècle), in «Memini. Travaux et documents», 24 (2018), 
https://journals.openedition.org/memini/1126<openedition.org>.
M. Ginatempo, Crisi di un territorio: il popolamento della Toscana senese alla fine del medioe-

vo, Firenze 1988 (Biblioteca Storica Toscana, 24).
M. Ginatempo, Motivazioni ideali e coscienza della ‘crisi’ nella politica territoriale di Siena nel 

XV secolo, in I ceti dirigenti nella Toscana del Quattrocento, Atti del convegno, Firenze, 
10-11 dicembre 1982 e 2-3 dicembre 1983, a cura di D. Rugiadini, Firenze 1987, pp. 431-450.

M. Ginatempo, Il popolamento del territorio volterrano nel basso medioevo, in «Rassegna vol-
terrana», 70 (1994), pp. 19-74.

M. Ginatempo, Prima del debito. Finanziamento della spesa pubblica e gestione del deficit nelle 
grandi città toscane (1200-1350 ca.), Firenze 2000 (Biblioteca Storica Toscana, 38).

D. Girgensohn, Sui rapporti fra autorità civile e Chiesa negli Stati italiani del Quattrocento, in 
L’Italia alla fine del Medioevo: i caratteri originali nel quadro europeo, a cura di F. Salve-
strini, San Miniato 2006, pp. 117-142.

R.A. Goldthwaite, Il sistema monetario fino al 1600: pratica, politica, problematica, in R.A. 
Goldthwaite, G. Mandich, Studi sulla moneta fiorentina (secoli XIII-XVI), Firenze 1994 
(Biblioteca Storica Toscana, 30), pp. 9-106.

G. Gualdo, Pietro da Noceto, segretario particolare di Niccolò V (1447-1455), in Papato, stati 
regionali e Lunigiana nell’età di Niccolò V, Atti del convegno, La Spezia, Sarzana, Pontre-
moli, Bagnone, 25-28 maggio 2000, a cura di M.E. Vecchi, Sarzana 2004, pp. 73-84.

D. Herlihy, Direct and Indirect Taxation in Tuscan Urban Finance, in Finances et comptabilité 
urbaines du XIIIe au XVIe siècle, Atti del convegno, Blankenberge, 6-9 settembre 1962, 
Bruxelles 1964, pp. 384-405.

D. Herlihy, C. Klapisch-Zuber, I toscani e le loro famiglie, Bologna 1988 (Paris 1978).
D. Kent, The Rise of the Medici: Faction in Florence, 1426-1434, Oxford 1978.
C.M. de La Roncière, De la ville à l’État régional: la constitution du territoire (XIVe-XVe siècle), 

in Florence et la Toscane, XIVe-XIXe siècles. Les dynamiques d’un État italien, a cura di J. 
Boutier, S. Landi, O. Rouchon, Rennes 2004, pp. 15-38.

C.-M. de La Roncière, Religion paysanne et religion urbaine en Toscane (c.1280-c.1450), Alder-
shot 1994 (Variorum Collected Studies, 458).

M. Luzzati, Banchi e insediamenti ebraici nell’Italia centro-settentrionale fra tardo Medioevo 
e inizi dell’Età moderna, in Gli ebrei in Italia, I, Dall’alto Medioevo all’età dei ghetti, a cura 
di C. Vivanti, Torino 1996 (Storia d’Italia, Annali 11), pp. 175-235.

M. Luzzati, Filippo de’ Medici arcivescovo di Pisa e la visita pastorale del 1462-1463, in «Bol-
lettino storico pisano», 33-35 (1964-1966), pp. 361-408.

M. Luzzati, Firenze e la Toscana nel Medioevo, Torino 1987.



327

«Molte spese pago più che non posso»

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[39]

M. Luzzati, Note di metrologia pisana, in «Bollettino storico pisano», 31-32 (1962-1963), pp. 
191-220.

S. Mori, Documenti e proposte per una ricerca prosopografica sulla famiglia Salvucci di San 
Gimignano (secoli XIII-XIV), in Studi in onore di Sergio Gensini, a cura di F. Ciappi, O. 
Muzzi, Firenze 2013 (Biblioteca della «Miscellanea Storica della Valdelsa», 25), pp. 137-177.

S. Mori, Pievi della diocesi volterrana antica, in «Rassegna volterrana», 63-64 (1987-1988), pp. 
163-188; 67 (1991), pp. 3-123; 68 (1992), pp. 3-107.

Motti e facezie del Piovano Arlotto, a cura di G. Folena, Milano-Napoli 1953.
J.M. Najemy, Storia di Firenze. 1200-1575, Torino 2014 (Oxford 2008).
J. Paganelli, «Ab Elsa usque ad mare». Il confine fra il Volterrano e il Fiorentino (XII-XIII se-

colo), in «Eurostudium», 53 (2019), pp. 80-106.
J. Paganelli, L’estimo delle chiese della Valdera: un esempio di fiscalità diocesana della fine del 

Duecento, in «Rivista di storia della Chiesa in Italia», 73 (2019), pp. 43-67.
J. Paganelli, Il Sinodo del vescovo Filippo Belforti e la Chiesa di Volterra alla metà del Trecento, 

Volterra 2020.
J. Paganelli, Su alcune presenze lombarde nella Chiesa volterrana del Trecento: Giovanni da 

Milano e Giovannino da Cremona, in «Studi di storia medioevale e di diplomatica», 4 
(2020), pp. 89-112.

J. Paganelli, Visconti, Gabriele Maria, in Dizionario biografico degli italiani, 99, Roma 2020, 
<www.treccani.it>.

R. Parmeggiani, Visite pastorali e riforma a Bologna durante l’episcopato di Niccolò Albergati 
(1417-1443), in «Rivista di Storia della Chiesa in Italia», 69 (2015), pp. 21-47.

P. Partner, Florence and the Papacy in the Earlier Fifteenth Century, in Florentine Studies. 
Politics and Society in the Renaissance Florence, a cura di N. Rubinstein, London 1968, 
pp. 381-402.

D.S. Peterson, La Chiesa e lo Stato territoriale fiorentino (1375-1460), in Lo stato territoriale 
fiorentino (secoli XIV-XV). Ricerche, linguaggi, confronti, Atti del seminario internazio-
nale di studi (San Miniato, 7-8 giugno 1996), a cura di A. Zorzi e W.J. Connell, Pisa 2002, 
pp. 135-159.

D.S. Peterson, Florence’s Universitas Cleri in the Early Fifteenth Century, in «Renaissance Stu-
dies», 2 (1988), pp. 185-196.

D.S. Peterson, Out of the Margins: Religion and the Church in Renaissance Italy, in «Renais-
sance Quarterly», 53 (2000), pp. 835-879.

G. Pinto, Il libro del biadaiolo. Carestie e annona a Firenze dalla metà del ’200 al 1348, Firenze 
1978 (Biblioteca Storica Toscana, 18).

G. Pinto, La Toscana nel tardo medioevo. Ambiente, economia rurale, società, Firenze 1982.
P. Pirillo, Religione e superstizione, in La civiltà fiorentina del Quattrocento, a cura di E. Conti, 

A. Guidotti, R. Lunardi, Firenze 1993, pp. 247-268.
P. Pirillo, La visita pastorale di Benozzo Federighi ed il territorio della diocesi fiesolana nel 

basso medioevo, in Un archivio, una diocesi. Fiesole nel medioevo e nell’età moderna, 
Atti del convegno, Fiesole, 13 maggio 1995, a cura di M. Borgioli, Firenze 1996 (Cultura e 
memoria, 4), pp. 59-87.

Pseudo Gentile Sermini, Novelle, a cura di M. Marchi, Pisa 2012 (Biblioteca senese, 5).
F. Rapp, L’Église et la vie religieuse en Occident à la fin du Moyen Âge, Paris 1971 (Nouvelle 

Clio, 25).
Rationes decimarum Italiae dei secoli XIII e XIV, Tuscia, I, a cura di M. Giusti, P. Guidi, Città 

del Vaticano 1932.
E. Repetti, Dizionario geografico fisico storico della Toscana, Firenze 1833-1843.
A. Rigon, Clero e città. «Fratalea cappellanorum», parroci, cura d’anime in Padova dal XII al 

XV secolo, Padova 1988.
G. Rolfi, Gli arcivescovi di Firenze, in La Chiesa e la città a Firenze nel XV secolo, Catalogo della 

mostra, a cura di G. Rolfi, L. Sebregondi e P. Viti, Firenze 1992, pp. 53-55.
M. Ronzani, La Chiesa pisana dopo il 1406: arcivescovi e capitolo della cattedrale, in Firenze 

e Pisa dopo il 1406. La creazione di un nuovo spazio regionale, Atti del convegno, Firenze, 
27-28 settembre 2008, a cura di S. Tognetti, Firenze 2010, pp. 137-150 (Biblioteca Storia 
Toscana, 63).

F. Salvestrini, Castelli e inquadramento politico del territorio in bassa Valdelsa durante i se-
coli XI-XIII. L’area fra Montaione e San Miniato al Tedesco, in «Miscellanea storica della 
Valdelsa», 104 (1998), pp. 57-80.



328

Jacopo Paganelli

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[40]

F. Salvestrini, La proprietà fondiaria dei grandi enti ecclesiastici nella Tuscia dei secoli XI-
XV: spunti di riflessione, tentativi di interpretazione, in «Rivista di storia della Chiesa in 
Italia», 62 (2008), pp. 377-412.

F. Salvestrini, Gli statuti trecenteschi di San Miniato, Montaione e Gambassi, in Gli statuti 
bassomedievali della Valdelsa, Atti della giornata di studio, Gambassi Terme, 13 giugno 
1998, Castelfiorentino 1999, pp. 19-42.

S. Salvini, Catalogo cronologico de’ Canonici della chiesa metropolitana Fiorentina, Firenze, 
per Guglielmo Cambiagi stampatore granducale, 1782.

C. Samaran, G. Mollat, La fiscalité pontificale en France au XIVe siècle, Paris 1905.
R. Swanson, Pastoral care, pastoral cares, pastoral carers. Configuring the cura pastoralis in 

pre-Reformation England, in Pastoral care in medieval England. Interdisciplinary ap-
proaches, a cura di P.D. Clarke, S. James, London 2019, pp. 123-142.

F. Sznura, La guerra tra Firenze e papa Gregorio XI, in Coluccio Salutati e Firenze: ideologia 
e formazione dello Stato, Catalogo della mostra, a cura di F. Cardini, Firenze 2009, pp. 
89-101.

L. Tanzini, Una Chiesa a giudizio. I tribunali vescovili nella Toscana del Trecento, Roma 2020 
(I libri di Viella, 362).

S. Tognetti, «Aghostino Chane a chui Christo perdoni». L’eredità di un grande usuraio nella 
Firenze di fine Trecento, in «Archivio storico italiano», 164 (2006), pp. 667-712.

R. Trexler, The Bishop’s Portion: Generic Pious Legacies in the Late Middle Ages in Italy, in 
«Traditio», 27 (1972), pp. 397-450.

R. Trexler, The Spiritual Power. Republican Florence under Interdict, Leiden 1974.
A. Turchini, Una fonte per la storia della cultura materiale nel XV e XVI secolo: le visite pasto-

rali, in «Quaderni storici», 11 (1976), pp. 299-309.
A. Turchini, Per la storia religiosa del ’400 italiano. Visite pastorali e questionari di visita 

nell’Italia centrosettentrionale, in «Rivista di storia e letteratura religiosa», 13 (1977), pp. 
265-290.

A. Turchini, Studio, inventario, regesto, edizione degli atti delle visite pastorali: esperienze 
italiane e problemi aperti, in Le visite pastorali. Analisi di una fonte, a cura di U. Mazzo-
ne, A. Turchini, Bologna 1985 (Annali dell’Istituto storico italo-germanico, 18), pp. 97-148.

F.C. Uginet, Giovanni XXIII, antipapa, in Dizionario biografico degli italiani, 55, Roma 2001, 
pp. 621-627.

A. Vauchez, La parrocchia nel Medioevo, in A. Vauchez, Esperienze religiose nel Medioevo, 
Roma 2003 (Sacro/santo, 7), pp. 183-192.

M.E. Vecchi, Una collecta nella diocesi di Luni ed un inedito estimo del secolo XIV, in «Giornale 
storico della Lunigiana e del territorio lucense», 49-51 (1998-2000), pp. 256-303.

Il vescovo Rainuccio Allegretti e la sua Visita pastorale. Chiesa, istituzioni e società nella dio-
cesi di Volterra agli inizi del XIV secolo, a cura di J. Paganelli, Volterra 2019.

C. Vincent, Église et société en Occident, XIIIe-XVe siècle, Paris 2009.
C. Violante, Economia, società, istituzioni a Pisa nel Medioevo. Saggi e ricerche, Bari 1980.
La visita pastorale alla diocesi di Pisa dell’arcivescovo Filippo de’ Medici (1462-1463), a cura 

di M.L. Ceccarelli Lemut, † M. Luzzati, S. Sodi, Pisa 2021 (Biblioteca del Bollettino Storico 
Pisano. Fonti, 14).

I. Walter, Buono, Stefano del, in Dizionario biografico degli italiani, 15, Roma 1972, pp. 274-
275.

A. Williams Lewin, Negotiating Survival. Florence and the Great Schism, Madison 2003.

Jacopo Paganelli
Università degli Studi di Pisa
jacopo.paganelli@unipi.it



Materiali





331Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

La vexata quaestio della catacomba di San Vito  
nell’area del convento di Santa Maria della Vita  

a Napoli*

di Carlo Ebanista e Simone Marinaro

La notizia, sostenuta da una lunga tradizione erudita, per cui sotto il complesso di Santa Maria 
della Vita a Napoli si collochi una catacomba dedicata a san Vito, dove un tempo si ergeva una 
chiesa intitolata al medesimo santo, è stata sempre circondata da incertezza. Nonostante la ca-
tacomba sia tuttora irrintracciabile, lo studio, mosso dal fine di chiarire il complesso di fonti 
al riguardo, ha conseguito notevoli risultati, accertando l’esistenza storica e i caratteri della 
primitiva chiesa, individuando in loco numerose cavità ipogee non funerarie, nonché riportan-
do all’attenzione degli studiosi un’immagine mariana dimenticata, proveniente dagli ambienti 
sotterranei preesistenti al convento.

The information, supported by a long scholar tradition, that under the complex of Santa Maria 
della Vita in Naples there is a catacomb dedicated to san Vito, where a church entitled to the 
same saint once stood, has always been surrounded by uncertainty. Although the catacomb is 
still untraceable, the study, moved by the aim of clarifying the supporting sources, has achieved 
notable results, ascertaining the historical existence and the features of the primitive church, 
identifying numerous non-funerary underground cavities on side, as well as reporting to the 
attention of the researchers a forgotten image of the Virgin, coming from pre-existing under-
ground rooms of the convent.

Medioevo; Napoli; archeologia cristiana; archeologia rupestre; catacombe; cavità ipogee.

Middle Ages; Naples; Christian Archeology; Rupestrian Archeology; Catacombs; Underground 
quarries.

1.  Fra erudizione e archeologia: la nascita di una tradizione

A Napoli nella tarda antichità le sepolture si concentrarono principalmen-
te nel suburbio nord, in concomitanza con l’apparizione delle prime inuma-

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
DOI: 10.6093/1593-2214/7730

* I paragrafi 1, 2 e 4 sono stati redatti da Carlo Ebanista, mentre il 3 da Simone Marinaro.

Abbreviazioni
ASDNa = Archivio storico diocesano di Napoli
ASNa = Archivio di Stato di Napoli
BNN = Biblioteca Nazionale di Napoli.



332

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

zioni all’interno delle mura, prima isolate, poi raggruppate nei cimiteri strut-
turati intorno agli edifici di culto1. Se si escludono poche eccezioni, l’unica 
area cimiteriale extra-urbana ininterrottamente occupata fra la tarda anti-
chità e l’alto medioevo fu quella collocata a nord della città, tra la collina di 
Capodimonte e il vallone dei Vergini, dove dall’età ellenistica ai primi secoli 
dell’Impero erano sorti numerosi ipogei funerari, quattro dei quali, in rap-
porto alla presenza delle venerate tombe di vescovi di Napoli o giunti da altre 
città della Campania o dall’Africa settentrionale, divennero nuclei irradiatori 
delle catacombe comunitarie cristiane di San Gennaro, Sant’Efebo, San Seve-
ro e San Gaudioso2 (fig. 1, nn. 1-4). È noto che il fenomeno delle sepolture ad 
sanctos è strettamente legato alla credenza che le deposizioni usufruissero, 
grazie alla vicinanza alla tomba venerata, dell’energia salvifica attribuita alla 
presenza del corpo santo. Come a Roma, anche a Napoli furono create delle 
basiliche ipogee intorno alle tombe venerate per facilitarne la frequentazio-
ne devozionale da parte dei fedeli, ma nelle quali ben presto furono ricavati 
nuovi spazi funerari, rimasti in uso sino al VI-VII secolo, come indicano gli 
oggetti di corredo deposti nelle tombe3. 

Se la documentazione proveniente dal suburbio settentrionale, polo d’at-
trazione cultuale per la comunità cristiana, è particolarmente ricca dal V al 
VII secolo e quella della zona a sud della città appare decisamente più circo-
scritta, dal VI secolo nell’area urbana sembra, invece, delinearsi una mutata 
concezione culturale, per la quale le aree funerarie coesistono con lo spazio 
dei vivi, attestando il diffuso fenomeno di frammentazione delle sepolture4, 
in relazione ai diversi nuclei dell’abitato5, com’è ampiamente documentato nel 
resto della Penisola6. La più antica inumazione in un edificio di culto urbano 
è quella della clarissima femina Candida morta il 10 settembre 585 e sepolta 
nella chiesa di Sant’Andrea a Nilo7. Comunque si voglia accogliere il colle-
gamento tra gli edifici di culto e i nuclei cimiteriali napoletani di VI-VII se-
colo, sia quelli intramuranei, sia quelli esistenti nel suburbio meridionale, è 
indubbio che, venuto meno l’utilizzo funerario generalizzato delle catacombe 
dislocate a nord della città, i membri delle élites furono tumulati nelle chiese 
urbane che peraltro, in molte occasioni, avevano provveduto a restaurare o a 
fondare, secondo l’esempio degli stessi vescovi, anche se alcuni presuli (e, in 
qualche caso, anche i duchi) continuarono, almeno sino al IX secolo, a farsi 

1  Amodio, Le sepolture; Ebanista, Gli spazi funerari a Napoli fra tarda antichità e alto me-
dioevo.
2  Ebanista, Le sepolture vescovili ad sanctos, pp. 57-70.
3  Ebanista, Gli spazi funerari a Napoli fra tarda antichità e alto medioevo, pp. 275-276; Eba-
nista, Rivellino, Primi dati sui corredi funerari, p. 96.
4  Ebanista, Gli spazi funerari a Napoli fra tarda antichità e alto medioevo, p. 281.
5  Giampaola, Carsana, Febbraro, Roncella, Napoli: trasformazioni, p. 244.
6  A Roma, ad esempio, la seconda metà del VI secolo sembra segnare la fine del suburbio quale 
luogo ordinario di sepoltura, anche se tombe extramuranee sono documentate fino alla prima 
metà del VII (Fiocchi Nicolai, L’organizzazione, p. 56).
7  Ebanista, Gli spazi funerari a Napoli fra tarda antichità e alto medioevo, p. 272, fig. 9.



333

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

seppellire nel suburbio a nord della città presso le tombe di Agrippino e Gen-
naro8 (Fig. 1 n. 1). Non a caso, se il fenomeno delle inumazioni urbane assunse 
caratteri di sistematicità sin dalla metà del VI secolo9, fu solo dall’VIII secolo 
che la Chiesa, cui spettava l’accompagnamento sacramentale del defunto, por-
tò a compimento il processo di “appropriazione della morte”10. L’affermarsi 
del valore di redenzione della preghiera liturgica celebrata dai chierici a bene-
ficio delle anime dei defunti fece gradualmente scemare l’idea della protezione 
diretta del santo nei confronti dei corpi sepolti accanto alla sua memoria11, 
anche perché si era, intanto, avviato il processo di trasferimento dei loro resti 
in urbe, come testimonia la traslazione nella cattedrale di Napoli delle spoglie 
di 9 dei 18 primi presuli della città, patrocinata dal vescovo Giovanni IV lo 
Scriba (832-839)12.

Allo scopo di ampliare il quadro delle conoscenze sulla topografia cimite-
riale e sulla prassi funeraria a Napoli tra la tarda antichità e l’alto medioevo, 
nell’ultimo decennio la Pontificia Commissione di Archeologia Sacra ha av-
viato un progetto interdisciplinare di studio sulle catacombe di San Gennaro, 
Sant’Efebo, San Severo e San Gaudioso13 (fig. 1 nn. 1-4). Nell’ambito di queste 
attività, oltre alla rilettura dei vecchi scavi e allo studio dei relativi reperti, 
rientra l’avvio di nuove indagini sul campo allo scopo di chiarire alcune que-
stioni rimaste irrisolte ovvero di esaminare temi specifici. In questa sede, in 
via preliminare, diamo conto delle ricerche avviate in merito all’esistenza di 
una quinta catacomba, intitolata a San Vito, nell’area dove sorge il convento 
carmelitano di Santa Maria della Vita, nel rione Sanità14 (fig. 1 n. 5). La vexata 
quaestio, sorta nel tardo Cinquecento quasi in contemporanea con la fonda-
zione del convento, non è mai stata esaminata in maniera esaustiva, poiché gli 
autori che ne hanno trattato sinora – dagli eruditi della prima età moderna 
agli archeologi del XIX e XX secolo – hanno riproposto i dati in maniera ripe-
titiva, spesso aggiungendo di volta in volta nuovi dati e travisando, più o meno 
consapevolmente, quanto precedentemente sostenuto. 

Al fine di sgombrare il campo da informazioni fuorvianti o infondate, ab-
biamo esaminato la letteratura esistente sull’argomento, concentrandoci, al-

8  Ebanista, Le sepolture vescovili ad sanctos, pp. 283-284; Ebanista, Gli spazi funerari a Na-
poli fra tarda antichità e alto medioevo, pp. 63-70.
9  Fiocchi Nicolai, L’organizzazione, p. 56.
10  Cantino Wataghin, Lambert, Sepolture e città, p. 108.
11  Picard, Évêques, pp. 316-319; Canetti, La città, p. 211.
12  Ebanista, Gli spazi funerari, pp. 281-284.
13  Per la bibliografia prodotta nell’ultimo decennio si rinvia a: Ebanista, Padre Umberto Maria 
Fasola; Ebanista, “In cymiterio foris ab urbe”; Ebanista, Gli spazi funerari a Napoli nella tar-
da antichità: la catacomba di S. Severo; Ebanista, L’antiquissima immagine della Madonna; 
Ebanista, Bisconti, Fiore, Il cubicolo del cielo stellato.
14  Le indagini, svolte in collaborazione con il Centro “La Tenda” che gestisce il complesso, cu-
randone la manutenzione, sono state rese possibili dalla disponibilità di padre Antonio Vitiello, 
suo benemerito fondatore, di Antonio Rulli direttore dell’istituto, nonché dell’architetto Renato 
Carrelli che dirige i lavori di ristrutturazione e adeguamento delle fabbriche. A essi va il nostro 
più sentito ringraziamento per l’opportunità che ci è stata offerta e la proficua collaborazione.



334

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

tresì, sul materiale inedito conservato negli archivi napoletani. Grazie anche 
all’analisi degli ambienti ipogei esistenti nell’area del convento15, abbiamo poi 
incrociato i dati acquisiti, nell’intento di accertare l’esistenza delle gallerie ci-
miteriali e della chiesa di San Vito, la cui presenza è sempre stata considerata 
una presa d’atto ricavata dalla tradizione erudita. In particolare, le ricerche 
hanno permesso di appurare che effettivamente il convento si insediò intorno 
alla preesistente chiesa di San Vito, in maniera grosso modo analoga a quanto 
avvenne per i conventi di Sant’Eframo Vecchio, Santa Maria della Sanità e 
San Severo sorti, alla fine del Cinquecento, rispettivamente sulle chiese ru-
pestri di Sant’Efebo, San Gaudioso e San Severo, a loro volta parte integrante 
delle omonime catacombe16 (fig. 1 nn. 1-4).

Il primo riferimento all’esistenza della catacomba di San Vito nell’area del 
convento di Santa Maria della Vita si rinviene nella Descriptio Campaniae, 
veterumque monumentorum et locorum in ea existentium (comunemente 
conosciuta come Historia Neapolitana) composta da Fabio Giordano verso la 
fine del Cinquecento17. Giovanni Antonio Summonte, nell’Historia della città 
e regno di Napoli – edita nel 1601, ma compilata alla fine del secolo prece-
dente – ripeté la stessa scarna notizia18, senza aggiungere alcun dettaglio di 
rilievo, mentre Giulio Cesare Capaccio nel 1607 riferì che presso la catacomba 
di San Vito, su terreni acquistati da Ottaviano Suardo, fu eretto il convento 
carmelitano di Santa Maria della Vita19. Si deve a Cesare D’Engenio Caraccio-
lo nel 1623 l’inserimento nel dibattito di ulteriori dati, sulla cui attendibilità, 
però, non si è certi, considerato che, nel caso della catacomba di Sant’Efe-
bo, l’autore non ebbe alcuna remora a inventare di sana pianta la scoperta 
di un’iscrizione per dare credito all’inventio dei corpi dei santi Fortunato e 

15  Per la disponibilità e l’aiuto fornito nel corso delle ricerche esprimiamo un particolare ringra-
ziamento allo studio LabGraf del geometra Dante Occhibove e all’architetto Rosario Claudio La 
Fata che hanno realizzato i rilievi delle cavità (fig. 17).
16  Ebanista, “In cymiterio foris ab urbe”, pp. 306-307; Ebanista, L’antiquissima immagine del-
la Madonna, pp. 48-51; Ebanista, Gli spazi funerari a Napoli nella tarda antichità: la catacom-
ba di S. Severo, pp. 197-198.
17  BNN, Sez. Manoscritti, ms. XIII.B.26, F. Giordano, Descriptio Campaniae, Veterumque mo-
numentorum et Locorum in ea existentium, ff. 59v (segnala, a nord della città, l’esistenza di 
«templa coemeteriaque ad defunctorum sepulchra» con «cunicolationibus» realizzati «excava-
t[o] (…) in arcae modum tupho, alteraque alteri super incisa»; sono localizzati «sub Capimontio 
et Conicli» e precisamente «in Beati Euphemii, Severi, Gaudiosi nunc B. Mariae Sospitalis, S. 
Viti nunc Vitae et in Beati Ianuarii aedibus»), 69v («post Capimontium collis est quem vulgus 
Conochiam quasi Cunicolarem ab effossis cuniculis appellat c[um] in frequentes longissimo-
sque specus in Beatorumque Severi, Gaudiosi, nunc S. Mariae Salutaris, Viti et Ianuarii templa 
cavatus appareat»).
18  Summonte, Historia della città e regno di Napoli, p. 357 («Il 3. è detto S. Maria della Vita de 
frati Carmelitani»).
19  Capaccio, Neapolitanae historiae, pp. 429 («D. Mariae Sanitatis templum, pervetustum quo-
que, sed diu terrae aggeribus obrutum, antiquis Sanctorum imaginibus depictum. Erat illud 
coemeterium quatuor alijs D. Ianuarij, D. Severi, D. Fortunati, D. Viti, quod Mariae Vitae nunc 
dicatum est, simile, in quibus eadem structura conspicitur»), 431 («Quod aemulati carmelitae, 
procurante f. Andrea Baccario, empto solo ab Octaviano Stuardo iisdem fere diebus quibus Sa-
nitatis aedes erecta еst, proximum coemeterium d. Vito dicatum incolendum susceperunt; et 
chariorem esse hominibus vitam, quam sanitatem rati, Vitae nomine dixerunt»).



335

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

Massimo20. A suo avviso, i Carmelitani nel 1577 costruirono un nuovo edificio 
di culto che unirono all’antichissima chiesa di San Vito «di lavor mosaico, con 
pitture antichissime dentro d’una grotta»21. Nel precisare che la denomina-
zione del convento di Santa Maria della Vita derivava dall’antica intitolazione 
della chiesa rupestre, D’Engenio Caracciolo segnalò, altresì, che in passato 
nella chiesa si vedeva l’antico cimitero con molte sepolture, come a San Gen-
naro, Santa Maria della Sanità e San Fortunato22. L’accostamento a Santa Ma-
ria della Sanità, in verità, era stato già avanzato, alla fine del XVI secolo, dal 
gesuita Giovan Francesco Araldo nella sua Cronica: dopo aver riferito che nel 
1578 l’arcivescovo di Napoli concesse ai carmelitani l’antichissima chiesa di 
San Vito, aggiunse, infatti, che essa appariva molto simile a quella di Santa 
Maria della Sanità23.

Nel corso del Seicento le notizie fornite da D’Engenio Caracciolo furono 
riprese con leggere varianti da diversi autori o, come attestato in pochi casi, 
integrate con nuovi dati. In particolare Giovanni Antonio Alvina – autore nei 
primi anni Quaranta di un catalogo degli edifici di culto di Napoli rimasto 
inedito sino al 188324 – si discostò dalla testimonianza di D’Engenio Carac-
ciolo per alcuni aspetti di non secondaria importanza: a suo avviso, i frati fon-
darono la nuova chiesa in un terreno comprato dalla famiglia Suardo nel 1577 
sui resti di un’antichissima cappella di San Vito situata all’interno di una grot-
ta «di lavoro mosaico con bellissime pitture», ai suoi tempi appena visibili»25. 

Significative novità sono presenti nel volume edito nel 1654 da Carlo De 
Lellis, il quale segnalò che «dietro la chiesa vi è una grotte, o sia cimiterio an-
tichissimo», il quale «a caso fu ritrovato questi anni a dietro, mentre si stava 
fabricando un muro, ove sono diverse sepulture, inscrittioni, et antiche figu-
re di santi»; l’erudito aggiunse, inoltre, che i carmelitani – convinti che quel 
luogo avesse accolto la tomba di qualche martire – lo adoperarono come terra 
santa, costruendovi un altare e facendovi dipingere immagini devozionali26. 
Tra il 1666 e il 1688 De Lellis, in un manoscritto rimasto inedito27, si soffer-
mò sulle vicende della chiesa di San Vito, a differenza di quanto aveva fatto 

20  Sulla questione si veda: Ebanista, “In cymiterio foris ab urbe”, p. 313.
21  D’Engenio Caracciolo, Napoli Sacra, p. 623 («antichissima chiesa di santo Vito fatto di lavor 
mosaico, con pitture antichissime dentro d’una grotta»).
22  Ibidem («vedevasi gli anni a dietro nella presente chiese l’antico cimiterio, con molte sepoltu-
re, come in San Gennaro, in Santa Maria della Sanità, et in San Fortunato»).
23  Divenuto, Napoli l’Europa, p. 177 («fu dall’arcivescovo di Napoli concessa alli frati carmeli-
tani la chiesa di S. Maria della Vita, per avanti chiamata Santo Vito chiesa antiquissima, della 
quale non s’ha potuto sapere il vero fundatore (…) appare esser dell’istessa fattezza, che si vede 
la chiesa di Santa Maria della Sanità ivi appresso edificata già da s.to Gaudioso intorno gl’anni 
della nostra salute 570»).
24  Ricciardi, Precisazioni, pp. 136-138.
25  D’Aloe, Catalogo di tutti gli edifizi sacri, p. 678 («sopra le rovine d’una antichissima cappella 
di s. Vito sita nel proprio luoco dentro una grotte di lavoro mosaico con bellissime pitture de cui 
al presente a pena se ne vede qualche vestigio»).
26  De Lellis, Parte seconda, overo supplimento, p. 295.
27  De Lellis, Aggiunta alla Napoli sacra dell’Engenio Caracciolo, entro il 1689, a cura di Sci-
rocco e Tarallo.



336

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

nel 1654. Accogliendo la versione di Alvina, smentì D’Engenio Caracciolo che 
aveva parlato di “unione” tra la chiesa rupestre e quella eretta dai carmelitani; 
la coesistenza di due luoghi di culto, a suo avviso, era chiaramente smentita 
dall’assenza di «vestigio alcuno dell’antica di San Vito all’intutto diruta, sopra 
le reliquie della quale fu edificata l’altra»28 (ossia Santa Maria della Vita).

Alla fine del Seicento, mentre Pompeo Sarnelli trascrisse, quasi alla lette-
ra, il passo di D’Engenio Caracciolo sulla catacomba di San Vito29, il canonico 
Carlo Celano aggiunse altri dettagli30. È il caso, in primo luogo, dell’interco-
municabilità delle catacombe napoletane, argomento che ha a lungo impegna-
to gli eruditi, prima che fosse archiviato definitivamente negli anni Quaranta 
del secolo scorso31. Secondo Celano, dal cimitero di San Gennaro si sarebbe 
arrivati a quello di San Vito32, presso il cui accesso sorgeva l’omonima cap-
pella, che egli indicava come eretta dai fedeli, della quale segnalava i resti 
«con alcune dipinture a musaico» dietro l’altare maggiore, oltre a una parte 
del cimitero con «i loculi nelle mura»33. Dodici anni dopo, Andrea Mastelloni 
ribadì che i carmelitani «diroccarono buona parte del cimiterio» che sorgeva 
presso la chiesa di San Vito; si trattava di uno dei tanti che i Napoletani ave-
vano scavato nella collina a nord della città34. 

Nel 1781 Alessio Aurelio Pelliccia riportò nuovamente l’attenzione sulla 
catacomba di San Vito, fornendo alcune argomentazioni, non esenti da sviste. 
A suo avviso, i resti dell’accesso al cimitero sarebbero rimasti visibili «ante fo-
res huius templi» (ossia la chiesa del convento di Santa Maria della Vita) fino 
«ad exitum saeculi XV», allorché si rese necessario murarne l’ingresso per 
evitare che divenisse nascondiglio per delinquenti35. Emerge subito una pale-
se contraddizione, se si tiene conto che l’edificio di culto carmelitano – come 
già detto – venne eretto solo alla fine del XVI secolo. Inoltre, gli unici eruditi 
che avevano fino ad allora menzionato l’accesso alla catacomba, ossia De Lel-
lis e Celano, lo ponevano, chi più chi meno specificamente, alle spalle della 
chiesa del convento. La più infondata delle asserzioni di Pelliccia riguarda la 
sepoltura nella catacomba delle spoglie di san Marone, vescovo di Napoli, e di 
altri suoi successori; la supposizione è, infatti, basata unicamente sulla circo-

28  BNN, Sez. Manoscritti, ms. X.B.24, C. De Lellis, Aggiunta alla Napoli sacra dell’Engenio Ca-
racciolo, vol. 5, f. 130r-v; De Lellis, Aggiunta alla Napoli sacra dell’Engenio Caracciolo, entro il 
1689, a cura di Scirocco e Tarallo, p. 145.
29  Sarnelli, Guida De’ Forestieri, pp. 357-358.
30  Una situazione analoga si riscontra in merito alla riscoperta del cimitero di San Gaudioso 
alla fine del Cinquecento, a proposito della quale alcune informazioni fornite dal canonico si 
sono rivelate infondate alla luce dell’inedita documentazione d’archivio (Ebanista, L’antiquissi-
ma immagine della Madonna, p. 41, nota 2).
31  Una sintesi della questione è in Ebanista, Napoli tardoantica, pp. 328-329.
32  Celano, Delle notitie, pp. 64, 68.
33  Ibidem, p. 70.
34  Mastelloni, Ragguaglio, p. non num., ma 2 («uno de molti cimiteri, che a seppellire i morti 
fuori e lontano dalla città gli antichi abitatori di essa, scavati havevano nella collina che la spal-
leggia dal settentrione, quale dalle molte cave sotterranee dicevasi cuniculi, ed hoggi con voca-
bolo corrotto, la Conocchia»), da cui dipende Montorio, Zodiaco di Maria, pp. 56-57.
35  Pelliccia, De christianae ecclesiae, p. 71.



337

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

stanza che nel calendario marmoreo, realizzato fra l’847 e l’877 per la chiesa 
di San Giovanni Maggiore36, al 15 giugno la memoria di san Vito è registrata 
assieme alla depositio del vescovo Marone37. In merito alla chiesa di San Vito, 
Pelliccia segnalò la presenza di «quaedam (…) rudera in aditu cryptae»38. 
La notizia sembra ricalcare le testimonianze di Alvina e De Lellis, sebbene 
quest’ultimo, seguito da Celano, avesse precisato che le vestigia erano visibili 
alle spalle dell’altare maggiore della chiesa carmelitana. In quest’area Giusep-
pe Sigismondo nel 1789 segnalò l’esistenza dell’entrata – ormai murata – al 
cimitero che, dopo il taglio del costone tufaceo «per edificare la nuova chiesa 
in un piano perfetto» e «distaccata dell’intutto dal monte, per toglierle ogni 
umidità», era «rimasta alquanto alta dalla terra»39.

Qualche dato nuovo lo troviamo nell’opera edita da Giuseppe Sanchez nel 
1833 sulle cavità della Campania; lo studioso, a margine della fondazione del 
convento carmelitano, precisò, infatti, che nella nuova chiesa «fu incorporato 
l’oratorio conosciuto col nome di s. Vito, abbellito di musaico e di pitture, che 
mostravano le usanze e lo stato delle arti de’ secoli di Teodorico e di Desi-
derio»; si trattava di un’edicola «incisa nella roccia» che «faceva parte delle 
catacombe, e ne era uno degli aditi»40. Negli anni successivi, sebbene sempre 
sulla falsariga delle informazioni degli eruditi sei/settecenteschi, gli studiosi 
delle antichità cristiane cercarono di innalzare il livello della ricerca, tentan-
do un nuovo approccio metodologico, piuttosto critico nei confronti della tra-
dizione. È il caso di Andrea de Jorio41, ma soprattutto di Christian Friedrich 
Bellermann che, grazie anche ai dati acquisiti nel corso di un sopralluogo, di-
chiarò apertamente che la catacomba era inaccessibile, ipotizzando che aves-
se avuto origine da preesistenti cavità naturali o estrattive poste alle spalle 
della chiesa del convento, da lui erroneamente definita San Vito42.

Intanto anche gli storici della Chiesa e gli archeologi cristiani comincia-
rono a muovere critiche alla tradizione erudita. Nel 1859 Giovanni Scheril-
lo, ad esempio, respinse fermamente l’ipotesi, avanzata da Pelliccia, che la 
catacomba di San Vito avesse ospitato la sepoltura del vescovo Marone, una 
circostanza che avrebbe assegnato «il primo uso di questo cimitero verso la 
fine del secondo secolo»43. Sedici anni dopo, pur ammettendo che «di questa 
catacomba, già poco praticabile nel secolo di Celano, e da gran tempo mura-
ta, nulla sappiamo di particolare»44, si ricredette e, accogliendo aprioristica-
mente l’assunto che Marone fu sepolto nel cimitero di San Vito, cercò invano 
di rendere più attendibili le argomentazioni dell’erudito settecentesco con 

36  Ebanista, Il calendario marmoreo napoletano.
37  Pelliccia, De christianae ecclesiae, pp. 94-95.
38  Ibidem, p. 94.
39  Sigismondo, Descrizione della città di Napoli, pp. 72-73.
40  Sanchez, La Campania sotterranea, pp. 445-446.
41  De Jorio, Guida per le catacombe, pp. 16, 84.
42  Bellermann, Über die ältesten christlichen Begräbniſsstätten, pp. 65-66, 109, 112-113.
43  Scherillo, Della venuta di S. Pietro, p. 444, nota 2.
44  Scherillo, Archeologia sacra, p. 36.



338

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

farraginosi puntelli storici45. Agli inizi del Novecento, il suo allievo Gennaro 
Aspreno Galante smentì con convinzione l’ipotesi di Pelliccia sulla sepoltura 
di Marone nella catacomba di San Vito, dichiarando che non era possibile 
avanzare congetture sul cimitero, né sullo scomparso edificio di culto46.

Le fonti scritte, come sottolineò Hans Achelis nel 1936, non autorizzano 
a supporre la presenza di una tomba vescovile nella catacomba che, a suo av-
viso, dovette essere distrutta nel 1577 in occasione della fondazione del con-
vento47. In un saggio sulla topografia delle catacombe napoletane pubblicato 
nello stesso anno da Domenico Mallardo, allievo di Galante, la catacomba 
di San Vito non è per nulla menzionata, sebbene nella planimetria (fig. 2) ci 
sia un riferimento a Santa Maria della Vita48. Anche Antonio Bellucci, l’altro 
discepolo del Maestro, ammise la sostanziale oscurità delle informazioni sul 
cimitero di San Vito49. 

Negli anni Settanta si manifestò un rinnovato interesse per la catacomba 
di San Vito, nell’ambito delle ricerche avviate dalla Pontificia commissione 
di archeologia sacra nel cimitero di San Gennaro a Capodimonte50. Nicola 
Ciavolino, che a quelle indagini partecipò con grande impegno dal 1971 fino 
alla sua prematura scomparsa nel 1994, nel 1977 estese il raggio di interesse 
anche al complesso di Santa Maria della Vita, ma senza alcun risultato51. Otto 
anni dopo, nell’aggiornamento della Guida sacra di Galante, curato da Nico-
la Spinosa, Ileana Creazzo riferì che l’accesso alla catacomba sarebbe stato 
riaperto durante la seconda guerra mondiale, su iniziativa del Comune di Na-
poli, per allestirvi un ricovero antiaereo; in quell’occasione, secondo testimo-
nianze orali degli abitanti della zona, sarebbero stati intravisti degli altarini 
sulle pareti52. A tal proposito, occorre, tuttavia, rilevare che in un elenco del 
30 aprile 1943, relativo alla sezione Stella53, non compare un ricovero presso 
Santa Maria della Vita, allora sede di un ospedale54. Dopo un fugace accenno 
di Paola Delli Paoli, che nel 1991 assegnò la chiesa di San Vito all’età paleocri-

45  Ibidem, pp. 127-129.
46  Galante, Sulla catacomba di S. Vito, pp. 7-8, da cui dipende Monaco, La Riforma Tridentina, 
p. 51.
47  Achelis, Die Katakomben, p. 30.
48  Mallardo, Ricerche.
49  Bellucci, Il cimitero di San Gaudioso, p. 1.
50  Ebanista, Il contributo di Nicola Ciavolino; Ebanista, Padre Umberto Maria Fasola.
51  Spinosa, Ciavolino, S. Maria della Sanità, pp. 13-14, pianta I-D.
52  Galante, Guida sacra, a cura di Spinosa, p. 325, nota 167.
53  Abbiamo consultato il documento on line sul sito Napoli Underground che ora non è più at-
tivo (< https://web.archive.org/web/20150530234219/http://www.napoliunderground.org/in-
dex.php/it/foto/storia-ed-archeologia-piu-o-meno-sotterranea/storia-e-archeologia-piu-o-me-
no-sotterranea/elenco-dei-ricoveri-antiaerei-della-citta-di-napoli >), ma dal quale è stato 
scaricato e ripubblicato su Facebook (< https://m.facebook.com/groups/napoliretro/perma-
link/614566308619932/ >). 
54  Nell’elenco è, tuttavia, presente come operativo un ricovero “in grotta” per 4500 persone 
collocato a pochissima distanza dall’ospedale, cui si accedeva da via Vita n. 108 (con ogni pro-
babilità il tratto di via Sanità più vicino all’ospedale, dov’è presente ancora oggi un civico 108) 
e da via San Vincenzo n. 12; per questi ambienti si veda Forgione, Il sottosuolo, pp. 321-322, fig. 
159 nn. 32, 66, tab. 1.



339

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

stiana55, l’ultima in ordine di tempo a menzionare la catacomba è stata Mara 
Amodio che nel 2014 ha dato notizia di un «recente sopralluogo nella chiesa» 
del convento, nel corso del quale avrebbe verificato la presenza «nella parte 
retrostante l’altare di un varco ostruito da un muro»56.

2.  Dalla cappella di San Vito alla chiesa di Santa Maria della Vita

L’esistenza di un luogo di culto dedicato a san Vito potrebbe sembrare un 
espediente escogitato dagli eruditi napoletani per comprovare la fondazio-
ne del convento tardocinquecentesco nell’area di una catacomba. A Napoli la 
più antica attestazione del culto del santo, martirizzato secondo la tradizione 
in Lucania agli inizi del IV secolo57, è rappresentata – come già detto – dal 
latercolo del 15 giugno del calendario marmoreo, dove compare insieme a 
san Marone vescovo della città58. Nei Gesta Episcoporum Neapolitanorum, 
contenenti preziose informazioni sulle chiese sorte tra tarda antichità e alto 
medioevo in città e nel suburbio59, non vi sono riferimenti al culto di san Vito. 
Sebbene la presenza nel calendario napoletano lotteriano, databile tra la fine 
del XIII secolo e gli inizi del successivo, non più assieme a Marone, ma ai 
compagni di martirio, Modesto e Crescenzia, indichi il proseguimento della 
venerazione a Napoli60, occorre dire che la chiesa di San Vito non è menziona-
ta nei registri delle decime degli inizi del XIV secolo61. Neanche la cartografia 
storica aiuta a dirimere la questione, poiché le vedute di Napoli precedenti 
l’arrivo dei carmelitani nel 1577, ossia la Duperac-Lafrery del 1566 e quelle da 
esse dipendenti (Braun del 1572, Bertelli del 1570-1575, Duchetti del 1585), 
non forniscono elementi identificativi. Nelle vicinanze della basilica di San 
Gennaro extra moenia62, che dista meno di 500 m dal luogo in cui doveva 
sorgere la chiesa di San Vito, sono raffigurate delle costruzioni isolate, con 
ogni probabilità a carattere rurale; non va escluso che possa trattarsi di un 
accenno alla masseria Ramirez, attestata in quella zona sin dal 1537 e raffigu-
rata, a quanto pare, nella veduta di Napoli realizzata da Alessandro Baratta 
nel 162963 (fig. 3).

Le ricerche d’archivio hanno, tuttavia, dissipato ogni dubbio sull’esisten-
za di un luogo di culto dedicato a San Vito. La documentazione probatoria è 
costituita dalle inedite visite pastorali del 1586 e 1599; gli atti – purtroppo 

55  Delli Paoli, Il complesso di S. Maria della Vita, p. 230.
56  Amodio, Le sepolture a “Neapolis”, p. 136.
57  Amore, Vito, Modesto e Crescenzia.
58  A Napoli il culto di san Vito pare sia pervenuto non dalla Lucania, ma da Roma, dove si era 
affermato sin dal V secolo (Mallardo, Il calendario marmoreo, pp. 45, 94-95).
59  Gesta episcoporum neapolitanorum, a cura di Waitz.
60  Mallardo, Il calendario lotteriano, pp. 32, 48.
61  Inguanez, Mattei-Cerasoli, Sella, Rationes decimarum.
62  Ebanista, Nuovi dati sulla basilica di S. Gennaro, p. 327.
63  Ferraro, Napoli: atlante, pp. 18, 54.



340

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

privi di dati sulla configurazione dell’edificio – registrano i possedimenti fon-
diari e i censi, nonché alcuni documenti relativi al beneficio di San Vito. Il 
più antico riferimento ricorre negli atti della visita dell’arcivescovo Annibale 
Di Capua che il 23 ottobre 1586 si recò nella «Cappella in titulum simplicis 
beneficii dari solita sub invocatione sancti Viti; ad presens autem concessa 
fratribus ordinis sanctae Mariae Montis Carmeli et mutato nomine, nuncu-
patur Sancta Maria della Vita»; l’edificio, situato «extra menia huius civitatis 
neapolitanae in suburbio nuncupato delli Virgini», era retto da don Andrea 
de Franco (o de Franchis), titolare del beneficio64. Le carte regestate negli atti 
testimoniano l’esistenza della chiesa sin dal secolo precedente. Un atto di per-
muta di terreni, risalente al 1433, potrebbe rappresentare in assoluto la prima 
attestazione65; poiché manca il riferimento esplicito alla chiesa di San Vito, 
non va, tuttavia, escluso che il podere sia pervenuto alla chiesa in seguito, ma 
comunque anteriormente alla visita pastorale del 1586, allorché il documento 
di possesso fu presentato al vescovo. L’edificio di culto è, invece, espressa-
mente citato nello strumento del 21 maggio 1459 con cui Gabriele de Cursis, 
rettore «ecclesiae Sancti Viti extra muros neapolitanos», concesse in enfiteusi 
perpetua al «magistro Michaeli de Aprano sutori» tre moggi di terra arbusta-
ta dov’era «situata dicta ecclesia cum aliquibus criptis iuxta viam publicam 
iuxta viam vicinalem iuxta terram monasterii sancti Ianuarii ordinis sancti 
Benedicti et alios confines»66. Gli atti della visita del 1586 ci informano anche 
sull’ultimo religioso che dispose del beneficio di San Vito, prima che la chie-
sa fosse ceduta ai carmelitani: si tratta di fra’ Prospero Pignone, dell’«ordo 
sancti Ioannis Hierosolimitani», che deteneva il titolo sin dal 155767. Alla sua 
morte, il beneficio passò nell’aprile 1579 al già citato don Andrea de Franco 
(o de Franchis), come attestano la bolla emessa dall’arcivescovo di Napoli e la 
presa di possesso68. Nonostante la chiesa di San Vito fosse pervenuta ai frati, 
il beneficio – come si dirà – rimase di nomina arcivescovile69. In occasione 
della visita compiuta nel 1599 dal cardinale Alfonso Gesualdo, la «capellania 
Sanctae Mariae della Vita seu Sancti Viti» spettava a don Gerolamo de Franco 
(o de Franchis)70.

Allo stato dei fatti è pressoché impossibile ricostruire l’impianto della 
chiesa di San Vito che, come già detto, Araldo alla fine del XVI secolo assi-
milava a quella non lontana di San Gaudioso – oggi corrispondente grosso 

64  ASDNa, Visite Pastorali, 13, f. 742r.
65  ASDNa, Visite Pastorali, 13, ff. 744r-v.
66  ASDNa, Visite Pastorali, 13, f. 743v.
67  ASDNa, Visite Pastorali, 13, f. 743v.
68  ASDNa, Visite Pastorali, 13, f. 744v.
69  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 252, Platea di tutte l’heredità, donationi, e legati 
pervenuti al nostro monastero di Santa Maria della Vita sin dalla sua fondatione, f. 3. Il più 
recente riferimento ricorre nella settecentesca Nota de’ censi passivi del convento di Santa Ma-
ria della Vita, nella quale si legge che al re(verend)o beneficiato dell’antica cappella di S. Vito» 
sono assegnati «annui carlini diecinove e grana due» (ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 
6592, Santa Maria della Vita).
70  ASDNa, Visite Pastorali, 17, f. 291v.



341

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

modo al succorpo di Santa Maria della Sanità71 – che gli appariva «dell’istessa 
fattezza»72. Se diamo credito alle parole del gesuita, si doveva trattare di un 
luogo di culto rupestre o semirupestre. In mancanza di ulteriori dati sull’as-
setto tardocinquecentesco della chiesa di San Vito, non resta che affidarsi alle 
testimonianze degli eruditi del XVII secolo, i quali, però, come già detto, non 
sempre sono attendibili, perché vedevano una situazione progressivamente 
alterata dall’impianto delle nuove fabbriche del convento, non più corrispon-
dente all’edificio medievale. La collocazione dell’antichissima chiesa di San 
Vito «dentro d’una grotta», tramandata da D’Engenio Caracciolo73, ne confer-
ma, comunque, il carattere rupestre o semirupestre.

Dati inediti sulle modalità e i tempi della fondazione del convento presso 
la chiesa di San Vito sono emersi dalla lettura di due manoscritti. Il primo, 
intitolato Memorie storiche riguardanti l’Ordine de’ Carmelitani precipua-
mente in questa città e la fondazione del Convento di S. Maria della Vita74, 
fu stilato nel 1677 in occasione del centenario della fondazione, come preci-
sa l’anonimo autore75. Dodici anni dopo, nel 1689, venne redatta la Platea di 
tutte l’heredità, donationi, e legati pervenuti al nostro monastero di Santa 
Maria della Vita sin dalla sua fondatione76. I due manoscritti consentono di 
integrare significativamente le scarne e spesso contradditorie informazioni 
desumibili dalle fonti a stampa del XVII secolo che assegnano la fondazione 
al 157777, simultaneamente allo stanziamento dei domenicani presso la chiesa 
di San Gaudioso, eccezione fatta per Araldo che attribuisce l’evento all’an-
no successivo78. Notevole è, altresì, l’ampliamento delle conoscenze sull’ar-
gomento qui esaminato, così come si è verificato per la ricostruzione delle 
vicende legate all’installazione, negli stessi anni, del convento di Santa Maria 
della Sanità a San Gaudioso79 (fig. 1 n. 4). Se, tuttavia, in quel caso i resti della 
catacomba sono ben visibili, nel nostro – come si dirà – l’esistenza del cimite-
ro può essere solo supposta, ma non provata, dal momento che non sussistono 
testimonianze materiali dell’utilizzo funerario delle cavità esistenti nell’area 
del convento di Santa Maria della Vita.

71  Ebanista, L’antiquissima immagine della Madonna, pp. 60-64, figg. 2-3.
72  Divenuto, Napoli l’Europa, p. 177.
73  D’Engenio Caracciolo, Napoli Sacra, p. 623.
74  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 257, Memorie storiche riguardanti l’Ordine de’ 
Carmelitani precipuamente in questa città e la fondazione del Convento di S. Maria della Vita 
(d’ora in avanti Memorie storiche). 
75  Ibidem, f. 1r («Mi prefiggo il discorrere in questo capitolo della prima fondatione del convento 
della Vita, quale era lo spatio di un secolo (che appunto quest’anno 1677 è il centesimo da che fu 
eretto)»; il dato è stato recepito già in Monaco, La Riforma Tridentina, p. 8, dove il manoscritto 
è datato al 1677).
76  Platea (come nota 69).
77  Capaccio, Neapolitanae historiae, p. 431; D’Engenio Caracciolo, Napoli Sacra, p. 623; D’A-
loe, Catalogo di tutti gli edifizi sacri, p. 678; De Lellis, Parte seconda, overo supplimento, pp. 
292-293; Celano, Delle notitie, pp. 73-74.
78  Divenuto, Napoli l’Europa, p. 177.
79  Ebanista, L’antiquissima immagine della Madonna.



342

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

L’esame dei manoscritti ha permesso di accertare, in primo luogo, che 
Ottaviano Suardo non vendette ai carmelitani il suolo per edificarvi il con-
vento, come riferiscono gli eruditi seicenteschi80, ma ottenne che la chiesa 
di San Vito fosse ceduta ai frati, svolgendo quindi un ruolo di primo piano 
nella fondazione, come aveva intuito De Lellis81. Come si legge nelle Memorie 
storiche, Suardo convinse fra’ Prospero Pignone, rettore della chiesa di San 
Vito, a rinunciare ai suoi diritti sull’edificio a favore dei carmelitani; avutone 
il consenso, concertò con padre Francesco Baccario (Baccaro o Vaccaro), del 
convento del Carmine, le modalità da seguire82. Il nobiluomo e il carmelitano 
si rivolsero, quindi, al padre generale dell’Ordine, Giovanni Battista de Ru-
beis, che il 14 maggio 1577 autorizzò fra’ Francesco a erigere un convento «in 
loco vulgariter le Vergini nuncupato in civitate Neapolis», a patto che l’arcive-
scovo concedesse il suo assenso e che rendesse libera la chiesa ivi esistente, 
ossia San Vito, e che questa e i terreni adiacenti fossero donati al convento del 
Carmine83. Ottenuti i privilegi fondativi dal generale dell’Ordine, Ottaviano si 
recò dall’arcivescovo Paolo Burali d’Arezzo «a pregarlo del suo consenso»84. Il 
prelato acconsentì, facendo sì «che la chiesa di S. Vito passasse nel dominio 
libero de Carmelitani, riserbando solamente a sé, ed a’ suoi successori il con-
ferire la rettoria col suo censo annuo di due libre di cera, con le quali l’Abbate 
o Rettore si riconoscesse suddito dalla mensa arcivescovale»85. Il successivo 
12 luglio si fissarono i termini dell’accordo tra i carmelitani e Ottaviano Suar-
do: quest’ultimo e i suoi discendenti erano riconosciuti fondatori della chiesa 
e dell’erigendo convento, mentre i frati, a proprie spese, avrebbero provveduto 
ad affiggere lo stemma della casata sulle strutture conventuali e dell’edificio di 
culto, il cui altare maggiore doveva essere dedicato esclusivamente alla nobile 
famiglia86. Tuttavia, è meritevole di interesse il fatto che nell’accordo non si 
parla di Santa Maria della Vita, ma del convento «Sanctae Mariae Martyrum 
in loco, qui vulgo dicitur li Virgini»87. Per rendere effettiva la fondazione del 
convento, l’arcivescovo, che aveva intanto ricevuto un memoriale dai Suar-
do88, il 26 ottobre 1577 cedette ai carmelitani «il corpo della suddetta cappel-

80  Capaccio, Neapolitanae historiae, p. 431; D’Engenio Caracciolo, Napoli Sacra, p. 623; D’A-
loe, Catalogo di tutti gli edifizi sacri, p. 678; Celano, Delle notitie, pp. 73-74. 
81  De Lellis, Parte seconda, overo supplimento, pp. 292-293; De Lellis, Aggiunta alla Napoli 
Sacra (come nota 28), f. 130r; De Lellis, Aggiunta alla Napoli sacra dell’Engenio Caracciolo, 
entro il 1689, a cura di Scirocco e Tarallo, pp. 144-145.
82  Memorie storiche (come nota 74), f. 1v. La Platea, invece, riferisce che Giovanni Battista e 
Ottaviano Suardo per la devozione che «portavano alla detta nostra religione offersero una cap-
pella sotto il titolo di santo Vito, eretta estra le mura di detta città dove si diceva Fuori li Vergini 
seu a Santo Gennaro» (Platea [come nota 69], f. 1).
83  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 257, ff. 3r-4v, copia del documento del 14 maggio 1577. 
84  Memorie storiche (come nota 74), f. 2r.
85  Ibidem.
86  Platea [come nota 69], ff. 1-2; 257, ff. 1r-2r, documento del 10 maggio 1712.
87  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 257, f. 5v, copia del documento del 12 luglio 1577.
88  Memorie storiche (come nota 74), f. 2r («Nel memoriale presentato al cardinale arcivescovo 
fu esposto, che la cappella di S. Vito era vicina al monasterio della Salute», ed «essendo nella 
medesima valle, godevano il privilegio dell’istesso clima salubre»).



343

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

la», riservando a sé e ai suoi successori il beneficio89. Da parte loro i carmeli-
tani dovevano offrire ogni anno alla mensa arcivescovile di Napoli un cero di 
due libbre «per segno di recognitione»90. Il 26 ottobre non può essere assunto 
come data di istituzione del convento91, poiché l’atto di fondazione vero e pro-
prio venne stipulato dal notaio Prospero Faraldo il 21 novembre 1577, festività 
della presentazione al tempio della Vergine; Ottaviano Suardo si impegnò a 
fondare una chiesa sull’antica cappella di San Vito, dotandola di 700 ducati, 
e donandola ai frati92. Fra’ Francesco Baccario accettò l’offerta, a nome dei 
carmelitani, e prese possesso del luogo, impegnandosi a riconoscere Suardo 
quale fondatore93. Ancora una volta l’erigendo convento viene definito «San-
ctae Mariae Martyrum»94 e non di Santa Maria della Vita, a testimonianza 
che quest’ultima denominazione non era stata ancora coniata, unendo in un 
solo titolo la devozione alla Vergine e a san Vito95. Non a caso una settimana 
dopo, il 28 novembre, fra’ Prospero Pignone donò ai carmelitani la cappella, a 
condizione che nell’erigenda chiesa, oltre al titolo della Vergine si mantenesse 
anche quello di san Vito96. Il 18 gennaio 1578, avendo il padre generale ratifi-
cato l’atto di rinuncia di fra’ Prospero97, si rogò un ulteriore documento, grazie 
al quale il priore del convento del Carmine, Giuseppe Falcone, ricevé da Otta-
viano Suardo i 700 ducati destinati a essere mutati «in compra di beni stabili 
per la dote» della nuova chiesa98. La prima attestazione dell’attuale intitola-

89  Platea (come nota 69), f. 3.
90  Ibidem.
91  Memorie storiche (come nota 74), f. 2v («Alcuni autori che hanno scritto delle chiese e mona-
steri di Napoli, riferiscono la fondazione del convento della Vita a’ 26 di ottobre fosse perché in 
tal giorno fu spedito il beneplacito, e consenso dell’ordinario, ma non essendo ancora stipulato il 
contratto con la religione non potea dirsi per ancora fondato il convento»); la data del 26 ottobre 
è, invece, erroneamente accolta da Monaco, La Riforma Tridentina, p. 52.
92  Memorie storiche (come nota 74), f. 2v («determinava di fondar una chiesa sopra la cappella 
antica di S. Vito qual dotava di docati settecento, ed havutone di già il consenso dell’ordinario 
la donava alla religione del Carmine, obligandosi fra un mese procurarle il contentamento del 
rettore dell’abbadia»).
93  Ibidem («riconoscere don Ottaviano per fondatore con vari atti di grata riconoscenza, uno de 
quali fu il donare l’altare maggiore alla famiglia Suarda. Con questo fu preso il real possesso del 
luogo, e non molti giorni doppo anche il personale»).
94  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 257, ff. 11v-12r, 13r, copia del documento del 21 
novembre 1577.
95  Memorie storiche (come nota 74), f. 3v («Stabilito che la chiesa s’intitolasse della Madonna 
per distinguerla da tante altre che ne sono in questa sua di notissima città del medesimo titolo 
erano di parere di chiamarla S. Maria de Martiri, o per alludere alla Madonna de Vergini titolo 
della chiesa principale del borgo; o perché forse si persuadevano che le grotti contigue fussero 
state un tempo cimiterii di martirizzati, ma il pensiero non hebbe effetto perché l’opinione non 
haveva sossitenza, e né durò la denominatione solo per pochi mesi. Finalmente a riguardo della 
chiesa più vicina ultimamente intitolata della Sanità, perché la Vita della Sanità è base e fo(n)
damento, ed insieme per veneratione di s. Vito che anni immemorabili tenuto havea il possesso 
del luogo, convennero che quasi S. Maria di S. Vito, Santa Maria della Vita dovesse chiamarsi»).
96  Platea (come nota 69), f. 5 («l’antedetta cappella, con tutto il suo intiero stato. Con conditione 
però, che nella nova chiesa erigenda (…) oltre il titolo della beatissima Vergine madre di Dio 
havesse havuto a mantenere anco il titolo di santo Vito»).
97  Ibidem.
98  Ibidem.



344

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

zione compare, a quanto mi risulta, nell’atto notarile del 29 giugno 1580 con 
cui Andrea de Franco rinunciò, in cambio di un tributo annuo di otto carlini 
e di un cero e una palma «in die purificationis Beate Virginis et in dominica 
Palmarum», alla chiesa «Sancti Viti in presentiarum nuncupate Sanctae Ma-
riae della Vita extra portam Sancti Januarii huius civitatis»99. 

Le Memorie storiche descrivono l’area prescelta per accogliere il convento 
di Santa Maria della Vita come selvatico e adatto a nascondiglio di malfattori, 
ma al contempo «venerabile» per la presenza, nei pressi della «chiesetta», di 
cimiteri sotterranei, simili a quelli di San Gennaro e San Gaudioso100. Stan-
do all’anonimo redattore del manoscritto, alla chiesa erano «congiunti» una 
«grotta e cimiteri» con «varie sacre imagini»101.

L’insediamento dei carmelitani determinò la graduale scomparsa della 
cappella di San Vito e degli ipogei circostanti, in rapporto alla costruzione 
della nuova chiesa e del convento. Ancora una volta è l’anonimo autore delle 
Memorie storiche a informarci sullo stato dei luoghi e sulle vicende edilizie 
del convento, a riprova dell’accesso diretto all’archivio dei frati, oltre che alla 
probabile raccolta di testimonianze orali. Poiché il rettore aveva ceduto solo 
il «corpo della chiesa o cappella di S. Vito», i carmelitani con i 700 ducati 
avuti da Suardo ristrutturarono un’abitazione, situata nei paraggi, e la chiesa 
rupestre che cominciarono a officiare102. Leggermente diversa la versione di 
Mastelloni, secondo il quale i carmelitani acquistarono il suolo necessario per 
edificare la chiesa e il convento, ma in attesa di avviare i lavori se ne servirono 
come orto103. 

A causa delle modeste risorse del convento, dipendente nella fase iniziale 
della sua vita dal Carmine Maggiore104, le Memorie storiche ricordano che 
«per lo spatio intiero di vent’anni appena poté fabricarsi una chiesetta nuova, 
diroccata la cappella antica di S. Vito»105. La frase, alquanto equivoca, potreb-
be intendere sia che la «chiesetta nuova» venne eretta nell’arco dei vent’anni 
successivi alla fondazione durante il priorato di Baccario – che rimase alla 
guida del convento fino alla sua morte avvenuta nel 1593106 – sia che fu edi-
ficata un ventennio dopo. Questa seconda ipotesi sembrerebbe provata dalla 
testimonianza del carmelitano Mariano Ventimiglia, secondo il quale padre 

99  ASDNa, Visite Pastorali, 13, ff. 743r-v.
100  Memorie storiche (come nota 74), f. 1v («venerabile per i cimiterii che vi erano contigui alla 
chiesetta, e’ scavati nel monte, quali come che corrispondenti agli altri di S. Gennaro, e di S. 
Gaudioso fuor delle mura (quali hoggi diconsi della Sanità)»).
101  Ibidem, f. 3r.
102  Ibidem, f. 2v («accomodarono una casetta vicina, e rassettata al meglio che fu loro possibile 
quella sacra grotte (che altra non era in tal luogo) l’officiavano con molta loro consolatione, go-
dendo di stare in quel deserto»).
103  Mastelloni, Ragguaglio, p. non num., ma 5 («per fabricarvi chiesa e monasterio, compraro-
no il sito che stimarono essergli necessario, e fin che si fabricasse il chiostro e l’habitatione de 
monaci, se ne servirono per orto»).
104  Memorie storiche (come nota 74), f. 2v; si veda Ventimiglia, Degli uomini illustri, p. 256.
105  Memorie storiche (come nota 74), f. 3r.
106  Ventimiglia, Degli uomini illustri, p. 256.



345

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

Giovanni Angelo Jovene (1596-1620), successore di Baccario, trasse Santa 
Maria della Vita fuori dalle «primitive angustezze» e «perfezionò la fabrica 
del convento, e da’ fondamenti eresse la nuova chiesa»107. Tuttavia, poiché nel 
1677, come si legge nelle Memorie storiche, la nuova chiesa «era la metà di 
quella ch’è al presente», bisogna ritenere che il primo edificio di culto carmeli-
tano sia stato costruito nell’ultimo ventennio del Cinquecento, all’epoca di pa-
dre Baccario. D’altra parte, sappiamo che il 28 marzo 1598 il marchese di Cer-
chiara commissionò una custodia di legno dorato «da fare nella chiesa di S. 
Maria della Vita»108. A Jovene, come si dirà, va attribuito l’ampliamento nelle 
forme attestate nel 1677, di cui la veduta Baratta del 1629 fornisce un chiaro 
riflesso (fig. 3), come del resto quella a volo d’uccello eseguita da Didier Barra 
nel 1647, in cui l’edificio sorge alle falde di un colle ricco di vegetazione109.

L’autore delle Memorie storiche – servendosi anche dei «libri antichi delle 
spese» del 1604 – ricostruisce la configurazione spaziale del primitivo edifi-
cio di culto carmelitano, menzionando «l’altare maggiore, ed il luogo capace 
per sei altari minori quali di mano in mano furono eretti non dentro cappelle 
sfondate ma nel corpo stesso della chiesa»; si trattava degli altari «del Croci-
fisso, della Madonna del Carmine, dell’Annunciata, della Vittoria, di S. Grego-
rio, e di S. Vito»110. Una semplice aula, dunque, con tre altari per lato addossati 
ai perimetrali, ultimata anteriormente al 1604. Se le intitolazioni alla Vergine 
del Carmine e a san Vito appaiono scontate, le altre risultano particolarmente 
interessanti, perché riflettono antichi culti, quali l’Annunziata o san Gregorio 
(venerato, tra l’altro, nella vicina chiesa di San Gaudioso, come attesta un af-
fresco tuttora conservato111), oppure risentono dell’istituzione di più recenti 
festività, quali la Madonna della Vittoria, legata alla battaglia di Lepanto del 
1571 contro i Turchi. Avendo i carmelitani tagliato il bosco, la chiesa rimase 
isolata all’interno dell’orto dei frati, raggiungibile dalla strada attraverso un 
viottolo112.

3.  Il distacco dell’affresco con la Vergine e il Bambino dalla “grotta” e gli 
ampliamenti della chiesa di Santa Maria della Vita

Tra le «varie sacre imagini», presenti nella «grotta e cimiterii» contigui 
alla chiesa di San Vito, le Memorie storiche ricordano che la più ragguardevo-
le di tutte era quella «della Madre Santissima»113. Tra il 1577 e il 1677, forse in 

107  Ibidem, pp. 25, 256.
108  Nappi, Il Borgo dei Vergini, pp. 71-72.
109  Ferraro, Napoli: atlante, fig. 3.
110  Memorie storiche (come nota 74), f. 3r.
111  Ebanista, L’antiquissima immagine della Madonna, p. 57, fig. 10.
112  Memorie storiche (come nota 74), f. 3r («in mezzo di un horto chiuso qual serviva di giardino 
a religiosi, ma la porta di essa per un’angusta viottola havea l’uscita alla strada maestra; onde 
per dentro il giardino portavansi i secolari in chiesa alla messa»).
113  Ibidem.



346

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

occasione dell’erezione della chiesa carmelitana alla fine del XVI secolo, i frati 
«tagliarono un intiero pezzo di monte ov’era dipinta sin al suo mezzo busto» 
e la trasferirono sull’altare maggiore della nuova chiesa114, alla cui dedica ma-
riana rispondeva perfettamente115. Queste notizie rivestono una significativa 
importanza per la vexata quaestio della catacomba di San Vito, considerato 
peraltro che – come si dirà – l’immagine è tuttora conservata (figg. 4a-b), seb-
bene non sia stato possibile esaminarla da vicino. L’anonimo autore delle Me-
morie storiche descrive il manto azzurro che copre la fronte della Vergine, dal 
volto «bello e modesto», che tiene a sinistra il Bambino benedicente, nonché 
gli abiti «leonati» indossati da entrambi116. A suffragio della sua identificazio-
ne con un’«opera di pennello o goto o francese», indica che «possono servire a 
testimonio della sua antichità alcune lettere longobarde» e altre simili imma-
gini visibili nelle adiacenti cavità117. 

Ulteriori informazioni sull’affresco e sul suo distacco sono fornite da Ma-
stelloni118. Dimostrando di conoscere le Memorie storiche, da cui attinge alcuni 
passi, il frate attribuì le ragioni del distacco alle modalità con cui i carmelita-
ni, a causa delle ristrettezze economiche, avevano proceduto alla costruzione 
della chiesa, oltre 120 anni prima (assegnando, quindi, implicitamente l’opera-
zione agli anni immediatamente successivi all’acquisizione della chiesa di San 
Vito nel 1577119): anziché, infatti, erigere un grande edificio sul «rialto della 
falda della collina», essi «si fermarono nel fondo della valle, ed essendo disco-
scesa ed angusto, per haver luogo in piano, diroccarono buona parte del Cimi-
terio»120. Nel tagliare il costone tufaceo, rinvennero un’immagine della Vergine 
che fu staccata e collocata nella nuova chiesa121. L’effigie – precisa Mastelloni 
– «è di mezzo busto, ma rappresentante la Beata Vergine in piedi, coperta da 

114  Ibidem, f. 3v («dichiarata la beata Vergine signora del luogo, tagliarono un intiero pezzo di 
monte ov’era dipinta sin al suo mezzo busto, e dalla grotte la trasferirono alla chiesa collocando 
l’imagine nell’altare maggiore»).
115  L’autore delle Memorie storiche ritiene il dipinto un «gran presaggio della venuta de carme-
litani in questo luogo» (ibidem).
116  Ibidem («le scende il manto azzurro su’ la fronte sotto della quale fra due occhi grandi e 
vivaci cala il naso profilato, le aguzza alquanto il mento; sono fiorite le labbra, e tali tutte le 
fattezze quali si richiedono per componere un volto alquanto bello e modesto. Tiene dalla parte 
sinistra il bambino qual sta con destra alzata in atto di benedire; e della madre, e del Figlio sono 
gli habiti leonati»).
117  Ibidem («È ella opera di pennello o goto o francese, e possono servire a testimonio della sua 
antichità alcune lettere longobarde che sin’ al giorno d’hoggi si leggono nelle grotti intorno ed 
altre imagini di somiglianti fattezze»).
118  Mastelloni, I mercordi di Santa Maria della Vita, da cui dipende Montorio, Zodiaco di Ma-
ria, pp. 56-57.
119  Mastelloni, Ragguaglio, p. non num., ma 3.
120  Ibidem, p. non num., ma 2.
121  Ibidem, p. non num., ma 3 («Nel tagliare il masso del monte, che l’impediva la luce, illumi-
nata la grotta, spuntò dalle tenebre di essa una luce più grata: dipinta in faccia del monte istesso 
una bellissima, e giocondissima immagine di Maria. Più lieti del caro acquisto, che se in quelle 
catacombe scavato havessero un tesoro («procurarono da pratici pipernieri far distaccare dal 
masso quel pezzo di Monte, in cui era dipinta la sacra immagine, dalla testa alla cintura; e riu-
scitogli felicemente, fattala incasciare tra grosse tavole, nella nuova chiesa che fabbricarono, la 
riposero»).



347

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[17]

lungo manto, che dalla testa, sotto di cui traspare candido drappo, cala in ter-
ra. Sostiene su le braccia incrociate il pargoletto suo figlio, che di tonaca talare 
vestito, tiene con la sinistra un libro (il libro com’è da credere dell’evangelio)», 
mentre con l’altra benedice122. Aggiunge, inoltre, che «il volto della beata Ver-
gine è tra lungo e rotondo, gli occhi belli e maestosi; il naso profilato; inarcate 
le ciglia, floride e gratiose le labbra, spatiosa la fronte, ma ricoperta dal manto 
che discende fin presso gli occhi con un segno di croce nella parte che cuopre 
il capo, il colore che tira al biondo, e di fattezze assai corrispondenti a quelli 
che i padri greci vicini ai tempi degli Apostoli, scrissero c’havesse Nostra Si-
gnora»123. Nel paragonare l’effigie alla Salus populi Romani della basilica di 
Santa Maria Maggiore e supporre che «sia copia, o imitazione almeno» dei 
ritratti mariani attribuiti all’evangelista Luca, Mastelloni la ritiene «di mano 
greca, e per conseguenza più tosto di buon’aria, che di buon disegno», nonché 
«antichissima, e forse intorno ai tempi del gran Costantino»124. Basa la sua da-
tazione non solo sui «tratti del pennello», ma anche sulla presenza di «alcuni 
caratteri greci, che pur a mia ricordanza leggevansi nell’istessa grotta»125.

Come già anticipato, sulla base delle testimonianze fornite dalle Memorie 
storiche e da Ventimiglia, la chiesa tardocinquecentesca dovette essere in-
grandita sotto il priorato di padre Jovene nei primi due decenni del Seicento, 
venendo a occupare una piccola parte dello spazio che la separava dalla stra-
da126 e assumendo la fisionomia riprodotta nella veduta Baratta del 1629 (fig. 3) 
nonché nella Pianta del territorio denominato di Fonseca sito nel borgo della 
Stella disegnata da Francesco Venosa nel 1660 che ci è pervenuta attraverso 
tre copie, molto simili tra di loro, eseguite da Donato Gallarano nel 1718127. In 
questi tre disegni la chiesa è raffigurata come un’aula mononave terminante 
con un’abside e affiancata a est da un piccolo edificio a pianta rettangolare; in 
due copie, alla faccia interna delle pareti della chiesa sono addossati quattro 
pilastri che scandiscono cinque cappelle128 (fig. 5). La terminazione absidata 
si evince anche dalla stampa pubblicata da Mastelloni nel 1675 (fig. 6): ai lati 
dell’altare, al di sotto della ricca veste dell’addobbo realizzato sei anni prima 
in occasione dei festeggiamenti per la canonizzazione della carmelitana Ma-
ria Maddalena de’ Pazzi, sono raffigurate due porte centinate129. 

Alcune scritture contabili, provenienti dall’Archivio storico del Banco di 
Napoli, documentano i lavori commissionati da Jovene tra il 1602 e il 1621 
nella chiesa e nel chiostro130. Le attività edilizie si svolsero, infatti, in conco-
mitanza con l’ampliamento del convento, di cui abbiamo notizia da documenti 

122  Ibidem, p. non num., ma 4.
123  Ibidem.
124  Ibidem.
125  Ibidem.
126  Memorie storiche (come nota 74), f. 3r.
127  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 2819, ff. 1-3; si veda Ferraro, Napoli: atlante, fig. 6.
128  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 2819, ff. 2-3.
129  Mastelloni, La prima chiesa, pp. 257-258.
130  Nappi, Il Borgo dei Vergini, pp. 72-73. 



348

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[18]

inediti del 1609 e 1613, relativi alle vertenze giudiziarie con l’adiacente masse-
ria Ramirez, le cui strutture sovrastavano quelle dei carmelitani131. Secondo 
Mastelloni, dopo la costruzione del convento, «avanzando anco molta terra 
dall’altra parte della Chiesa, vi fabbricarono alcune case per ritrarne la ren-
dita», le quali – poiché impedivano la vista dell’edificio di culto e rendevano 
poco – furono abbattute per ricavarne una piazza, nella quale fu innalzata 
una croce di termine132. La demolizione avvenne dopo il 1629, dal momento 
che le case sono raffigurate, a destra della facciata della chiesa (ossia a est), 
nella veduta Baratta (fig. 3), mentre non compaiono in una planimetria del 
1685 (fig. 7), nella quale, all’angolo tra la proprietà carmelitana e quella do-
menicana, è indicato un «suolo che si controversa»133. La contesa, discussa 
presso la Nunziatura Apostolica tra luglio e novembre 1685, nacque a seguito 
dell’apertura di una finestra nella loggia di un palazzo di proprietà dei dome-
nicani della Sanità contiguo al convento di Santa Maria della Vita134; come ri-
ferisce Mastelloni, i carmelitani per dimostrare ai deputati del Tribunale del-
la Fortificazione che il terreno apparteneva al convento fecero eseguire uno 
scavo (potremmo dire “archeologico”) nello spazio già occupato dalle case135. 

Nel secondo quarto del XVII secolo il convento di Santa Maria della Vita 
cominciò a distaccarsi dal Carmine Maggiore, alle cui dipendenze si trovava 
sin dalla fondazione, divenendo sede fra il 1629 e il 1631 di una comunità di 
stretta osservanza136 e nel 1660 della provincia autonoma137. L’autore delle Me-
morie storiche equipara questi due eventi all’istituzione del convento138.

L’impianto della chiesa di Santa Maria della Vita patrocinato da padre Jo-
vene rimase in larga parte immutato sino all’ultimo quarto del XVII secolo, 
allorché si provvide a ricostruire il presbiterio, separando l’edificio dal retro-
stante costone tufaceo. In previsione di questo intervento, finalizzato a liberare 
la chiesa dall’umidità, l’11 aprile 1680 i carmelitani stipularono un accordo con 
i domenicani di Santa Maria della Sanità che cedettero 415 passi di terreno 
alle spalle di Santa Maria della Vita, ricadenti nella masseria Ramirez di loro 
proprietà sin dal 1633; dal canto loro, i carmelitani si impegnarono a ultimare 
entro due anni lo sbancamento del terreno, il taglio del costone tufaceo e la co-
struzione del muro di contenimento con i contrafforti nonché a non realizzare 
edifici nello spazio vuoto circostante la chiesa e il convento in conformità con 

131  ASNa, Processi antichi, Sacro Regio Consiglio (ordinamento Zeni), 153, fascicolo 5.
132  Mastelloni, Ragguaglio, p. non num., ma 5.
133  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 1027, f. 14; si vedano: Colletta, Napoli. La carto-
grafia pre-catastale, p. 154, cat. C.III- n. 16 (dopo il 1680); Delli Paoli, Il complesso di S. Maria 
della Vita, p. 230, nota 8; Ferraro, Napoli: atlante, p. 21, fig. 7 (XVIII secolo).
134  ASNa, Cappellano Maggiore, 1093, fascicolo 7.
135  Mastelloni, Ragguaglio, pp. non num., ma 5-7.
136  Monaco, La Riforma Tridentina, pp. 54-58.
137  Ibidem, pp. 66-68.
138  Memorie storiche (come nota 74), f. 1r (il quale convento fu «fondato tre volte rinascendo 
sempre più perfetto di prima. La prima fondatione deve riconoscersi da’ signori Suardi, la se-
conda dal Carmine Maggiore, la terza da sé medesimo all’hora che vi s’introdusse una più stret-
ta osservanza, quella che al presente si professa»).



349

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[19]

la pianta disegnata dal regio ingegnere Luca Antonio de Natale con la collabo-
razione dei tavolari Antonio Galluccio e Matteo Stendardo139. Nel rilievo, fir-
mato dal tecnico e in scala di palmi napoletani, è indicata l’area ceduta dai do-
menicani e il progetto di ricostruzione del presbiterio con transetto e cupola140 
(fig. 8). Del documento esistono due copie: la prima, rimasta sinora inedita, è 
del tutto analoga a quella firmata da de Natale, tanto da essere attribuibile allo 
stesso autore141 (fig. 9) mentre l’altra – impropriamente ritenuta l’originale142, 
ma in realtà redatta agli inizi del XVIII secolo da fra’ Angelico Majorino143 (fig. 
10) – si differenza per l’assenza della proiezione della cupola e la presenza della 
scala a chiocciola che collega la chiesa al chiostro144. Prima di realizzare il rilie-
vo allegato allo strumento notarile dell’11 aprile 1680, de Natale dovette elabo-
rare varie proposte di perimetrazione dell’area da acquisire, in rapporto forse 
anche all’evoluzione del progetto del nuovo presbiterio. Sembrano dimostrarlo 
due piante – molto probabilmente copie di suoi disegni eseguite da Majorino145 
– che costituiscono delle versioni intermedie dell’elaborato (fig. 8). Nella prima 
in ordine di esecuzione (fig. 11) è rappresentata una chiesa a navata unica con 
atrio e presbiterio rettangolare146 che non può corrispondere all’edificio am-
pliato da Jovene, il quale, come già detto, terminava con un’abside (fig. 5). La 
parete di fondo del presbiterio è addossata al costone tufaceo (prima del suo 
arretramento verso nord), tracciato in verde, analogamente a quanto si vede 
nella Pianta della massaria e casa di Ramirez (fig. 12) realizzata da Majorino 
nel 1715147. L’altra planimetria (fig. 13) presenta, invece, una proposta proget-

139  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 995, ff. 415r-416r; Archivi notarili, Archivi dei 
notai del XVII secolo, 484, protocollo 13 (Mezzacapo, 1680); si vedano, altresì, Delli Paoli, Il 
complesso di S. Maria della Vita, p. 230, nota 9 e Ferraro, Napoli: atlante, p. 4.
140  ASNa, Archivi notarili, Archivi dei notai del XVII secolo, 484, protocollo 13 (Mezzacapo, 
1680); si veda Ricciardi, I Carmelitani a Napoli, fig. 7.
141  ASNa, Piante e disegni, XIX, 21.
142  Colletta, Napoli. La cartografia pre-catastale, p. 156, cat. C.III- n. 15; Delli Paoli, Il com-
plesso di S. Maria della Vita, fig. 126; Ferraro, Napoli: atlante, fig. 8.
143  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 995.
144  La presenza della scala a chiocciola, l’annotazione «Angelicus extraxit» visibile nell’ango-
lo inferiore destro (fig. 10) e quella segnata a sinistra («Pianta della chiesa della Vita fatta da 
Luc’Antonio de Natale, in conformità della quale si stipulò l’instrumento») attestano che si trat-
ta di una copia della planimetria di de Natale (fig. 8) eseguita da Majorino; la scala, assente nel 
disegno originale, caratterizza, infatti, la pianta annessa alla Platea del convento della Sanità 
redatta nel 1715 (ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 983).
145  L’attribuzione a Majorino sembra dimostrata dalla presenza della scala a chiocciola (vedi 
nota precedente) e dall’allineamento del chiostro al perimetrale sinistro della chiesa, laddove 
nei disegni di de Natale (figg. 8-9) le due strutture sono divergenti. Sul disegno, in un secondo 
momento, è stato tracciato a matita il profilo del terreno acquisito che poi venne stabilito defini-
tivamente nella planimetria del 1680.
146  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 1027, f. 21; si vedano Colletta, Napoli. La carto-
grafia pre-catastale, pp. 153-154, cat. C.III- n. 12 (copia di Majorino da De Natale del 1680); 
Delli Paoli, Il complesso di S. Maria della Vita, fig. 128 (Majorino); Ferraro, Napoli: atlante, fig. 
6 (anonimo XVIII secolo).
147  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 983, f. 116; si vedano Colletta, Napoli. La carto-
grafia pre-catastale, pp. 153-154, cat. C.III- n. 13 (copia di Majorino da De Natale del 1680); 
Delli Paoli, Il complesso di S. Maria della Vita, fig. 127 (Majorino); Ferraro, Napoli: atlante, fig. 
12 (Majorino).



350

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[20]

tuale più complessa nella quale la chiesa ha cinque cappelle per lato (a destra, 
quella più vicina all’altare fuoriesce dalla navata) e il presbiterio, a pianta mi-
stilinea e con un vano retrostante148, che ricade nell’area acquisita dai domeni-
cani per arretrare verso nord il limite del costone tufaceo. Secondo Paola Delli 
Paoli, queste due planimetrie (figg. 11, 13), insieme alla Pianta della massaria e 
casa di Ramirez (fig. 12) documenterebbero, invece, «l’originario impianto del 
complesso monumentale»149, del quale la studiosa ha pubblicato una pianta di 
fase (fig. 14). A suo avviso, la copia della pianta di de Natale del 1680 (fig. 10) 
sarebbe il progetto di ampliamento che doveva comportare la «demolizione 
della parte terminale della fabbrica, insieme con l’originario cappellone, per 
la realizzazione di un ampio transetto e di un’abside semicircolare, oltre che 
nella riduzione da cinque a quattro cappelle per lato»150. Dalla pianta Carafa 
di Noja, elaborata entro il 1775 (fig. 15) – prosegue la studiosa – si evincerebbe 
ciò che fu effettivamente realizzato: «la nuova chiesa, pur seguendo l’idea di 
progetto, presenta un’ulteriore riduzione delle cappelle – portate al numero di 
tre per lato – ed un transetto al quale succede un lungo presbiterio absidato, 
affiancato da due corpi secondari longitudinali»; questi ultimi, a suo avviso, 
sarebbero «le strutture residue dell’antica fabbrica, un tempo parzialmente in-
terrate»151. All’atto notarile dell’11 aprile 1680 sono allegati la supplica indiriz-
zata il 1° settembre 1679 dai carmelitani alla Sacra congregazione dei vescovi 
e regolari per ottenere l’agognato ampliamento e la relazione compilata da de 
Natale il 10 marzo 1680152. Come si legge nella supplica, l’umidità proveniente 
dalla retrostante collinetta di proprietà dei domenicani danneggiava così tanto 
il convento e la chiesa che ne risentivano finanche «l’ostie consecrate dentro 
la pisside» nell’altare maggiore; solo lo spianamento di parte della collinetta 
e la creazione di uno spazio vuoto che isolasse le strutture avrebbero risolto il 
problema, consentendo allo stesso tempo di ingrandire la chiesa153. Nella re-
lazione, invece, de Natale indica l’estensione della superficie da acquisire per 
ricavare il «vacuo», secondo il perimetro riportato nell’allegata planimetria 
(fig. 8). Lo spazio vuoto sarebbe stato sufficiente per la costruzione del transet-
to, del coro e della cupola, come «con chiarezza si vede nell’acclusa pianta»154. 
La masseria Ramirez non avrebbe ricevuto danni dall’operazione, ma avrebbe 
perso solo una parte del proprio territorio perché, anche dopo l’ampliamento, 

148  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 1027, f. 19; si vedano Colletta, Napoli. La carto-
grafia pre-catastale, pp. 153-154, cat. C.III- n. 14 (copia di Majorino da De Natale del 1680); 
Delli Paoli, Il complesso di S. Maria della Vita, fig. 129 (Majorino); Ricciardi, I Carmelitani a 
Napoli, fig. 6 (copia di Majorino da De Natale del 1680).
149  Delli Paoli, Il complesso di S. Maria della Vita, p. 234, nota 11.
150  Ibidem, nota 12.
151  Ibidem, nota 13.
152  ASNa, Archivi notarili, Archivi dei notai del XVII secolo, 484, protocollo 13 (Mezzacapo, 
1680), ff. 58r-64v; gli allegati sono collocati senza numerazione tra i ff. 60v e 61r.
153  ASNa, Archivi notarili, Archivi dei notai del XVII secolo, 484, protocollo 13 (Mezzacapo, 
1680), supplica alla Sacra congregazione dei vescovi e regolari.
154  ASNa, Archivi notarili, Archivi dei notai del XVII secolo, 484, protocollo 13 (Mezzacapo, 
1680), Relazione di Luca Antonio de Natale.



351

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[21]

la chiesa sarebbe stata sufficientemente distante e la sua cupola non avrebbe 
recato fastidio. Anche altri spazi di servizio e di passaggio al convento della 
Vita che si dovevano realizzare – dice de Natale – avrebbero sottratto solo la 
parte di terreno necessaria per le dette opere.

Nel 1689 i carmelitani demolirono, quindi, il presbiterio155, ricostruendolo 
in proporzioni maggiori con transetto e cupola, dopo aver tagliato il retro-
stante costone tufaceo su cui si ergeva la masseria per creare uno spazio vuoto 
intorno alle nuove strutture156 (figg. 8-10). Questa operazione dovette causare 
la definitiva scomparsa di quanto rimaneva della chiesa rupestre di San Vito 
e delle adiacenti cavità segnalate dagli eruditi tra la fine del Cinquecento e la 
metà del Seicento, rendendo impossibile l’accertamento della veridicità delle 
testimonianze in assenza di scavi archeologici. I lavori – che accrebbero la 
monumentalità della chiesa, come emerge dalla pianta Carafa di Noja (fig. 15) 
– erano ancora in corso nel 1692157 e nel 1700158 e furono ultimati solo intorno 
al 1730 allorché è attestato un pagamento al marmoraro per il nuovo altare 
maggiore e le «altre grade di marmo che sta facendo per li due cappelloni 
e per le lapidi delle sepolture»159. Ulteriori lavori di restauro e abbellimento 
sono, comunque, documentati per tutto il XVIII secolo160. 

La soppressione del convento di Santa Maria della Vita, avvenuta nell’ago-
sto 1806161, avviò un processo di degrado architettonico del complesso e della 
chiesa, privati della presenza carmelitana per essere rifunzionalizzati a scopi 
civili, prima come manifattura di porcellane e poi come ospedale162. A segui-
to della soppressione, l’affresco con la Vergine e il Bambino (figg. 4a-b), che 
nel 1704 campeggiava sull’altare maggiore della chiesa, fu trasportato nella 
chiesa del Santissimo Sacramento all’Infrascata (detta anche di Santa Maria 
Maddalena de’ Pazzi) in via Salvator Rosa, divenuta sede nel 1818 della con-
fraternita del Santissimo Sacramento che era stata fondata nel 1634 in Santa 
Maria della Vita163. Non sappiamo con esattezza quando l’icona fu trasferita 
nella nuova sede, dov’è attestata per la prima solo nel 1904, allorché Galante, 
nel segnalare che «di questa Imagine nessuna Guida della città nostra fa men-
zione», richiamò «l’attenzione di chi volesse per avventura studiar ed investi-
gare tutte le fasi del cemetero e del tempio di S. Maria della Vita»164. Allorché 

155  Mastelloni, Ragguaglio, p. non num., ma 5.
156  Delli Paoli, Il complesso di S. Maria della Vita, p. 234, fig. 130; Ferraro, Napoli: atlante, p. 
20, fig. 8.
157  Celano, Delle notitie, p. 74.
158  Parrino, Napoli città nobilissima, p. 413.
159  Nappi, Il Borgo dei Vergini, p. 74.
160  Ibidem, p. 71.
161  Strazzullo, Situazione, p. 65.
162  Nobile, Descrizione della città di Napoli, p. 683; Ceva Grimaldi, Memorie storiche della 
città, p. 351; Puoti, Istituti di beneficenza, p. 268; Celano, Notizie del bello, a cura di Chiarini, 
p. 346; Galante, Guida sacra, pp. 447-448; Caròla-Perrotti, Porcellane e terraglie, pp. 836-844, 
869-875.
163  Lazzarini, Confraternite napoletane, pp. 633-635.
164  Galante, Sulla catacomba di S. Vito, p. 12.



352

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[22]

nel 1927 la confraternita del Santissimo Sacramento dovette trasferirsi nella 
chiesa della Santissima Trinità alla Cesarea165, non molto lontana dalla prece-
dente sede, l’affresco fu collocato in una cappella laterale dove si trova tuttora, 
subendo dunque un terzo spostamento. 

Poiché la chiesa della Trinità è al momento inaccessibile, abbiamo potuto 
esaminare il dipinto solo grazie ad alcune fotografie166 (figg. 4a-b). Nella cap-
pella si trova un’edicola in legno policromo di gusto neogotico costituita da 
tre alti pannelli articolati in due registri separati da una cornice167 (fig. 4b): in 
quello superiore, campeggia un tondo con il volto di Cristo tra due stemmi con 
gli acronimi dell’arciconfraternita e di Santa Maria della Vita e la data 1905; 
nel registro inferiore, scomparsi i due dipinti laterali, si riconosce l’immagine 
della Vergine con il Bambino, già conservata nella chiesa dei carmelitani, in-
serita in una cornice centinata e protetta da un vetro. Due corone d’argento, 
unitamente a due aureole e alcuni elementi vegetali in metallo dorato, nascon-
dono gran parte dell’affresco (fig. 4b), lasciando in vista solo i volti, le mani e 
parte delle vesti, molto probabilmente ridipinte. Queste circostanze non con-
sentono di valutare pienamente l’affidabilità delle descrizioni fornite dall’au-
tore delle Memorie storiche (1677) e da Mastelloni (1704), le quali differiscono 
per alcuni dettagli. È il caso, in primo luogo, del manto della Vergine: le Me-
morie storiche dicono che è azzurro168, mentre Mastelloni individua anche un 
drappo di colore candido sul capo di Maria; a suo avviso, Maria era raffigura-
ta all’impiedi, sebbene ne vedesse solo il mezzobusto169. Il volto della Vergine 
– secondo le due fonti – ha il naso profilato, le labbra floride e begli occhi170; 
le Memorie storiche riportano anche un mento aguzzo171, mentre Mastelloni 
aggiunge ulteriori particolari, come le ciglia e la fronte spaziosa ricoperta fino 
agli occhi dal manto, sul quale ravvisava un segno di croce all’altezza della 
fronte172. Al momento è certo solo che la Madonna ha lo sguardo rivolto verso 
destra e sorregge il figlio sul braccio sinistro con la mano destra incrociata 
sulla sinistra. Il Bambino, che indossa un abito giallo simile, a quanto pare, a 
quello della madre, benedice con la mano destra, mentre nell’altra regge qual-
cosa che potrebbe essere «il libro (…) dell’evangelio» segnalato da Mastelloni, 
il quale, come già detto, riscontrò stringenti analogie con la Salus Populi Ro-
mani, custodita in Santa Maria Maggiore a Roma173. In questa icona – varia-

165  Lazzarini, Confraternite napoletane, p. 634.
166  Per la cortese disponibilità, ringraziamo il priore della confraternita del Santissimo Sacra-
mento, avvocato Paolo Irollo, il signor Ferdinando Genovese, autore degli scatti, e padre Eduar-
do Parlato, direttore dell’Ufficio diocesano Beni Culturali dell’arcidiocesi di Napoli.
167  Un’immagine dell’edicola è pubblicata dal Museo virtuale di architettura (< https://www.
muva.gallery/cms/chiesa-della-ss-trinita-alla-cesaraea >).
168  Memorie storiche (come nota 74), f. 3v.
169  Mastelloni, Ragguaglio, p. non num., ma 4.
170  Memorie storiche (come nota 74), f. 3v; Mastelloni, Ragguaglio, p. non num., ma 4.
171  Memorie storiche (come nota 74), f. 3v.
172  Mastelloni, Ragguaglio, p. non num., ma 4.
173  Ibidem.



353

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[23]

mente datata fra il V e il XIII secolo174, ma forse di origine tardoantica175 – le 
mani della Vergine, a differenza della tipologia diffusa dal X secolo, sono in-
crociate, con due dita della destra rivolte verso il basso, secondo una variante 
documentata a Roma nel VII secolo da un affresco con la Vergine e il Bambino 
in Santa Maria Antiqua176. Un altro esempio è rappresentato dalla Madonna 
col Bambino attestata nella cattedrale di Rossano Calabro dalla fine del X 
secolo177. A Napoli una Vergine con le mani incrociate, derivante dal modello 
romano della Salus, è conservata nei depositi del Museo di Capodimonte178.

Sebbene le fotografie non permettano di esprimersi con certezza (consi-
derato anche che l’immagine è ridipinta), si può avanzare qualche considera-
zione sulla cronologia. Di certo va esclusa l’attribuzione al IV secolo proposta 
da Mastelloni, il quale credette di riconoscervi una «mano greca» e avvicinò 
l’affresco alla Salus populi Romani, per la posa della Vergine e del Bambino179. 
Occorre, tuttavia, rilevare che già ai suoi tempi l’affresco non doveva essere 
ben leggibile, se si considera che nel volume in cui illustrò l’affresco staccato 
dalla “grotta” (fig. 4b) il frate preferì inserire una stampa con la Vergine che 
allatta il Bambino, inquadrata in una nicchia su colonnine180 (fig. 16). Più at-
tendibile è l’identificazione, avanzata dall’autore delle Memorie storiche, con 
un’«opera di pennello o goto o francese»181, cioè di età bassomedievale. A una 
conclusione non dissimile pervenne Galante, il quale, pur ritenendola prove-
niente da ambienti cimiteriali, la stimò non antichissima, anche se forse di 
«fattura anteriore al secolo XIV»182. Il dipinto non ha nulla in comune con le 
immagini mariane eseguite fra tarda antichità e alto medioevo nella vicina 
chiesa rupestre di San Gaudioso sulla quale, alla fine del Cinquecento, sorse il 
convento di Santa Maria della Sanità183 (fig. 1 n. 4). Escluso che possa trattarsi 
di un’opera eseguita entro il X secolo, allorché il modello della Vergine con 
le mani incrociate era ancora diffuso, il dipinto potrebbe rappresentare una 
ripresa bassomedievale dell’iconografia della Salus. A ogni buon conto la col-
locazione dell’affresco nella “grotta” – corrispondente, con ogni probabilità, 
alla chiesa di San Vito – segnalata dalle Memorie storiche e da Mastelloni ne 
attesta la frequentazione cultuale, sebbene non sia possibile, in considerazio-
ne delle probabili ridipinture, datare con certezza l’immagine, i cui tratti for-
mali potrebbero anche rimandare al Quattrocento, epoca cui risale la prima 

174  Noble, Topography, celebration, and power, p. 64; Noreen, The icon of Santa Maria Mag-
giore, p. 660, fig. 1.
175  Wolf, Salus populi romani, pp. 22-28.
176  Marchionibus, Icone in Campania, p. 124.
177  Di Dario Guida, Icone di Calabria, pp. 29-41, fig. 6, tavv. V-VI; Pace, Between East and West, 
p. 425; Marchionibus, Icone in Campania, pp. 123-124, fig. 67.
178  Di Dario Guida, Icone di Calabria, p. 34, fig. 11.
179  Mastelloni, Ragguaglio, p. non num., ma 4.
180  Mastelloni, I mercordi di Santa Maria della Vita, p. non num.
181  Memorie storiche (come nota 74), f. 3v.
182  Galante, Sulla catacomba di S. Vito, p. 12.
183  Ebanista, L’antiquissima immagine della Madonna, pp. 51-58, figg. 1, 6-7, 10.



354

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[24]

attestazione documentale dell’edificio di culto184. Di sicuro il dipinto non può 
costituire una prova della presenza di una catacomba, sebbene – come vedre-
mo – la sua esistenza non possa essere del tutto esclusa. 

4.  Le cavità nell’area del convento: fonti scritte ed evidenze materiali

In assenza di indagini archeologiche non è possibile accertare se la chiesa 
di San Vito fu demolita completamente, alla fine del Cinquecento, per edifica-
re il nuovo edificio di culto o se questo ne reimpiegò alcune strutture (magari 
quelle più interne, a ridosso del rilievo collinare), mantenendo almeno in par-
te un carattere rupestre o semirupestre. Se diamo credito a D’Engenio Carac-
ciolo e Alvina, che negli anni Venti e Quaranta del XVII secolo segnalarono 
rispettivamente l’esistenza di «pitture antichissime dentro d’una grotta» con 
molte sepolture dell’«antico cimiterio»185 e «bellissime pitture de cui al pre-
sente a pena se ne vede qualche vestigio»186, si direbbe che il vecchio edificio di 
culto e/o i resti della presunta catacomba non furono del tutto distrutti, come 
si verificò, grosso modo negli stessi anni, nella vicina chiesa di San Gaudioso, 
in occasione della costruzione del convento di Santa Maria della Sanità187 (fig. 
1 n. 4). Qualche dubbio sembra emerge, invece, dalla duplice testimonianza 
di De Lellis, il quale nel 1654 dichiarò che «dietro la chiesa vi è una grotte, o 
sia cimiterio antichissimo, quale a caso fu ritrovato questi anni a dietro, men-
tre si stava fabricando un muro, ove sono diverse sepulture, inscrittioni, et 
antiche figure di Santi»188, laddove tra il 1666 e il 1688 escluse la coesistenza 
di due luoghi di culto, in virtù dell’assenza di «vestigio alcuno dell’antica di 
San Vito all’intutto diruta, sopra le reliquie della quale fu edificata l’altra»189 
(ossia Santa Maria della Vita). Dirimente appare un’informazione tramanda-
taci dall’anonimo redattore delle Memorie storiche, il quale riferisce che il 15 
giugno la reliquia di san Vito veniva esposta «in chiesa, perché la sua cappella 
antica scarpellata nel monte nel cortile della sacristia per l’humidità non può 
più officiarsi con la decenza dovuta»190. 

Si direbbe, quindi, che nel 1677 l’antica cappella di San Vito, ceduta ai car-
melitani un secolo prima, era ancora riconoscibile, avendo preservato il ca-
rattere rupestre. Resta, tuttavia, da accertare dove fosse situata perché non è 
chiara la localizzazione del «cortile della sacristia», considerato che nel 1685, 
«dalla parte della strada del borgo de Vergini sopra il largo, accosto la chiesa» 

184  Supra, note 65-66.
185  D’Engenio Caracciolo, Napoli Sacra, p. 623.
186  D’Aloe, Catalogo di tutti gli edifizi sacri, p. 678.
187  Ebanista, L’antiquissima immagine della Madonna, pp. 48-51.
188  De Lellis, Parte seconda, overo supplimento, p. 295.
189  De Lellis, Aggiunta alla Napoli Sacra (come nota 28), f. 130rv; De Lellis, Aggiunta alla 
Napoli sacra dell’Engenio Caracciolo, entro il 1689, a cura di Scirocco e Tarallo, p. 145.
190  Memorie storiche (come nota 74), f. 16v.



355

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[25]

(fig. 7), ossia sul lato est, si prevedeva di costruire «la sacrestia nuova»191. I 
lavori condotti nel convento e nella chiesa tra il 1689 e il 1730 cambiarono pro-
fondamente l’assetto dei luoghi, determinando la definitiva scomparsa della 
cappella di San Vito, come avvenne a Sant’Efebo, a seguito dell’edificazione del 
convento di Sant’Eframo Vecchio192 (fig. 1 n. 2). Il 24 dicembre 1727 il “mastro” 
Carmine Santaniello ricevette un pagamento di 4 ducati a saldo del compenso 
dovutogli, tra l’altro, per «il monte tagliato dietro il coro della nuova chiesa» 
di Santa Maria della Vita e per la demolizione di «due pilastri et un restaglio 
di pilastro dell’antico chiostretto della sacrestia e due tompagni delle cappelle 
della chiesa vecchia»193. Un indizio sulla collocazione di queste strutture ci vie-
ne da una delle piante che Majorino trasse, a quanto pare, da disegni redatti da 
de Natale (fig. 11) durante la stesura del progetto di taglio del costone tufaceo 
e di costruzione del nuovo presbiterio: la sagrestia (indicata con la lettera D) è 
posta tra l’atrio dell’edificio di culto e il chiostro, a nord del quale è rappresen-
tato il cortiletto al piano di detta Chiesa» (lettera F)194. Se la sagrestia indicata 
nella pianta (fig. 11: D) corrispondesse a quella citata nelle Memorie storiche, 
avremmo la prova che la chiesa rupestre di San Vito sorgeva effettivamente 
«ante fores huius templi», come scriveva Pelliccia nel 1781195. Del tutto fuor-
viante è, invece, l’affermazione di Galante, secondo il quale «l’antico oratorio 
restò chiuso dietro la parete dell’abside» della chiesa di Santa Maria della Vita 
nel 1746196; lo studioso si lasciò forse suggestionare dalla presenza dell’epigrafe 
apposta in quell’anno sulla facciata dell’edificio di culto197.

Gli eruditi sono concordi nel collocare le gallerie cimiteriali alle spalle 
della chiesa di Santa Maria della Vita. Occorre, tuttavia, valutare attentamen-
te le loro testimonianze in stretta connessione con la fase dell’edificio di cul-
to cui si riferiscono. Quando, infatti, de Lellis nel 1654 scriveva che «dietro 
la chiesa vi è una grotte, o sia cimiterio antichissimo»198 alludeva all’edificio 
ampliato da Jovene (fig. 3) che ancora aderiva al costone tufaceo. Celano, in-
vece, nel 1692 – ossia tre anni dopo la demolizione del presbiterio di quella 
chiesa199 – segnalava dietro l’altare maggiore «una parte del cimiterio con li 
suoi loculi nelle mura (…) otturato con gagliarde mura»200. È evidente che il 
canonico non poté vedere nulla perché all’epoca era in atto il cantiere per la 
ricostruzione, al termine della quale nel 1730 l’area già ubicata alle spalle del 
vecchio presbiterio venne a trovarsi all’interno della chiesa (fig. 15), mentre il 

191  ASNa, Cappellano maggiore, 1093/7, foglio non num., ma 1r.
192  Ebanista, “In cymiterio foris ab urbe”.
193  Nappi, Il Borgo dei Vergini, p. 74.
194  ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 1027, f. 21.
195  Pelliccia, De christianae ecclesiae, p. 71.
196  Galante, Sulla catacomba di S. Vito, p. 7, da cui dipende Monaco, La Riforma Tridentina, 
p. 51.
197  Sigismondo, Descrizione della città di Napoli, p. 73.
198  De Lellis, Parte seconda, overo supplimento, p. 295.
199  Mastelloni, Ragguaglio, p. non num., ma 5.
200  Celano, Delle notitie, p. 74.



356

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[26]

costone tufaceo era stato arretrato di diversi metri. Isolata è la testimonianza 
di Sigismondo, il quale nel 1789 segnalò che – a seguito del taglio del banco 
di tufo e della ricostruzione del presbiterio – l’ingresso della catacomba (cui 
si perveniva attraverso il chiostro) appariva murato e ricoperto da un affresco 
con il «santissimo crocifisso»201, del quale non vi è più traccia.

La più antica attestazione di cavità nell’area del convento ricorre negli 
atti della visita pastorale del 1586, in cui si menziona il terreno dove sorgeva 
la chiesa di San Vito «cumaliquibus criptis, iuxta viam publicam, iuxta viam 
vicinalem, iuxta terram monasterii Sancti Ianuarii ordinis sancti Benedicti 
et alios confines»202. Se la genericità della denominazione non consente di 
appurare la funzione di questi ipogei, due documenti del 1616 e 1664 forni-
scono utili informazioni sulle cavità circostanti il convento: il primo è rela-
tivo al pagamento di 10 ducati a Giovan Battista Brenca «in conto di pietre 
che taglia nelle grotte di detto monastero per fare la lamia della chiesa»203; 
l’altro, invece, attesta il versamento di 35 ducati al tagliamonte Aniello Sacco 
«per tante pietre da lui tagliate nel monte del monastero»204. L’attività estrat-
tiva del tufo, ancora documentata nel 1839205, è testimoniata da alcune cave 
esistenti nell’area del convento che, in questa sede, vengono analizzate per 
la prima volta allo scopo di accertare se possono aver svolto una funzione 
cimiteriale. 

Gli ipogei, che si sviluppano lungo i lati nord e ovest del chiostro, a quote 
inferiori, appartengono a quattro settori, qui denominati con le lettere A, B, C 
e D (fig. 17), al momento solo in parte accessibili. Testimonianze orali indicano 
la presenza di un quinto settore nella parte centrale del chiostro, dov’è visibile 
un pozzo per il prelievo dell’acqua206. Il settore A, che si apre a “elle” al di sotto 
dei corridoi ovest e nord del chiostro, al momento non è praticabile, ma pare 
consentisse l’accesso agli altri tre. Dal braccio ovest del chiostro si entra in un 
complesso di cavità di medie e piccole dimensioni (B1, B2, B5, B6), collegate 
da un corridoio dal profilo sinuoso (B3, B4). Il settore C, cui si accede dal lato 
nord del chiostro tramite una scala, è solo in parte esplorabile, poiché ricolmo 
di detriti e calcinacci. Appare costituito da ipogei di medie e grandi dimen-
sioni con funzione di cave (C2, C5, C6) o cisterne, come indicano i pozzi per il 
prelievo dell’acqua dai vani soprastanti (C1), e poi reimpiegati come deposito; 
oltre ad alcuni ambienti più piccoli (C3, C4) che si dipanano verso ovest, sul 
lato opposto si riconoscono una serie di collegamenti (in parte murati) con il 
cortile prospiciente il perimetrale ovest della chiesa. Nell’angolo nord-ovest 
del chiostro, alle spalle di un’edicola neogotica si sviluppa il settore D che è 

201  Sigismondo, Descrizione della città di Napoli, pp. 72-73.
202  ASDNa, Visite Pastorali, 13, f. 743v.
203  Nappi, Il Borgo dei Vergini, p. 72.
204  Ibidem, p. 73.
205  De Jorio, Guida per le catacombe, p. 88; Bellermann, Über die ältesten christlichen Be-
gräbniſsstätten, pp. 109, 112-113.
206  Da questo ipogeo provengono, a quanto pare, i reperti ceramici conservati in una vetrinetta 
negli ambienti del convento.



357

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[27]

costituito da uno stretto cunicolo (D1), a sezione trapezoidale, che prosegue in 
linea retta verso ovest, sfociando in un ambiente rettangolare (D2), nel qua-
le sono presenti le pedarole dei cavamonti. Gli ipogei finora ispezionati non 
presentano tracce di utilizzo funerario che consentano di riconoscervi le gal-
lerie cimiteriali descritte dagli eruditi. Considerato, inoltre, che della chiesa 
di San Vito non rimane nulla e che non conosciamo la collocazione originaria 
dell’affresco di età bassomedievale staccato dalla “grotta” (fig. 4b), al momen-
to l’esistenza di un cimitero tardoantico è fondata solo sulle testimonianze 
degli eruditi. Al fine di smentire o appurare questa consolidata tradizione, oc-
correrebbe avviare una campagna di scavi negli ipogei, attualmente colmi di 
detriti e solo parzialmente rilevabili, oltre che nella chiesa. In attesa dell’avvio 
delle indagini archeologiche207, al momento è possibile considerare solo in via 
ipotetica che la chiesa di San Vito e il convento di Santa Maria della Vita siano 
sorti nell’area di un complesso cimiteriale tardoantico. 

Qualora si accertasse l’effettiva presenza di una quinta catacomba, ci tro-
veremmo innanzi a puntuali analogie con i cimiteri di Sant’Efebo, San Severo 
e San Gaudioso (fig. 1 nn. 2-4), nei quali tra tarda antichità e alto medioe-
vo sorse una chiesa ad corpus ovvero iuxta corpus, di natura rupestre o se-
mirupestre, presso la quale venne poi fondato un convento: rispettivamente 
Sant’Eframo Vecchio nel 1530208, San Severo nel 1573209 e Santa Maria della 
Sanità nel 1577210. Nella catacomba di Sant’Efebo erano stati sepolti l’eponi-
mo vescovo nella seconda metà del III secolo e Urso che occupò la cattedra 
napoletana agli inizi del V secolo211. Il cimitero di San Gaudioso aveva, invece, 
accolto le spoglie di san Nostriano, vescovo di Napoli, e del presule nordafri-
cano, che avrebbe dato il nome alla catacomba e alla chiesa212. Nel cimitero di 
San Severo, secondo la tradizione, si trovava il corpo di quel vescovo (fine IV 
secolo-inizi V), prima che fosse traslato in città, nella basilica da lui fondata213. 

La situazione verificatasi a San Vito con l’arrivo dei carmelitani nel 1577 è 
assai simile a quanto accadde quasi nello stesso tempo a San Gaudioso con i 
domenicani (fig. 1 n. 4). Capaccio e d’Engenio misero opportunamente in rela-
zione la fondazione dei due conventi, rilevando una sorta di “emulazione” da 
parte dei carmelitani214. Nella chiesa di San Gaudioso peraltro venne scoperto 
un affresco raffigurante la Vergine con il Bambino, molto più antico di quello 
rinvenuto in San Vito (fig. 4b), che, come quest’ultimo in Santa Maria della 
Vita, costituì il nucleo irradiatore di un nuovo culto, quello della Vergine della 

207  Negli scavi condotti nel 2019 nell’area del convento, sotto il controllo della Soprintendenza 
archeologia, belle arti e paesaggio per il comune di Napoli, non sono emersi dati riconducibili a 
una frequentazione di età tardoantica.
208  Ebanista, “In cymiterio foris ab urbe”, pp. 305, 307.
209  Ebanista, La catacomba di S. Severo, pp. 197-198.
210  Ebanista, L’antiquissima immagine della Madonna, pp. 42, 44, 46.
211  Ebanista, “In cymiterio foris ab urbe”, p. 306.
212  Ebanista, L’antiquissima immagine della Madonna, pp. 58-64.
213  Ebanista, La catacomba di S. Severo, p. 197.
214  Capaccio, Neapolitanae historiae, p. 431; D’Engenio Caracciolo, Napoli Sacra, p. 623.



358

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[28]

Sanità, che soppiantò la devozione per san Gaudioso215. Anche la chiesa di San 
Vito era ancora frequentata e officiata alla fine del XVI secolo, quando giunse-
ro i carmelitani, ma non abbiamo prove dell’esistenza di un culto legato a una 
sepoltura venerata, considerata peraltro l’inattendibilità della deposizione di 
san Marone. Solo a titolo di suggestione, segnalo che nella vicina Pozzuoli, 
nell’area di una necropoli subdiale romana sulla via Campana, con significa-
tive tracce di frequentazione in età paleocristiana216, nel 1655 venne fondata 
una cappella dedicata a san Vito217 che ha dato il nome alla contrada.

215  Ebanista, L’antiquissima immagine della Madonna, pp. 51-56, figg. 1, 6-7.
216  Bisconti, Le più antiche testimonianze.
217  Ambrasi, D’Ambrosio, La diocesi e i vescovi di Pozzuoli, p. 125.



359

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[29]

Fig. 1. Napoli, planimetria con le catacombe, le chiese e i conventi esaminati: 1, San Gennaro; 2, 
Sant’Efebo/Sant’Eframo Vecchio; 3, San Severo; 4, San Gaudioso/Santa Maria della Sanità; 5, 
San Vito/Santa Maria della Vita (elaborazione grafica R.C. La Fata).



360

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[30]

Fig. 2. Pianta della zona cimiteriale paleocristiana di Napoli (da D. Mallardo, Ricerche, Napoli 
1936).



361

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[31]

Fig. 3. Particolare dalla veduta Baratta del 1629: 1, San Gennaro; 2, Santa Maria della Vita; 3, 
Santa Maria della Sanità; 4, San Severo; 5, Sant’Eframo Vecchio (da < https://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/btv1b52504785x > con modifiche di R.C. La Fata).



362

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[32]

Fig. 4a. Napoli, chiesa della Santissima Trinità alla Cesarea. Edicola con l’affresco della Vergine 
e il Bambino, già nel convento di Santa Maria della Vita (fotografia F. Genovese).



363

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[33]

Fig. 4b. Affresco con la Vergine e il Bambino, già nel convento di Santa Maria della Vita (foto-
grafia F. Genovese).



364

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[34]

Fig. 5. Pianta ichnografa del territorio denominato di Fonseca sito nel Borgo della Stella di 
questa Città […] delineato isola per isola nell’anno 1660 dal fu tavolario Francesco Venosa, e 
da me riveduta (ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 2819, f. 3).



365

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[35]

Fig. 6. L’altare maggiore della chiesa di Santa Maria della Vita nel 1669 (da Mastelloni, La prima 
chiesa, p. 256v).



366

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[36]

Fig. 7. Pianta dello «spiazzo situato avanti la Venerabile Chiesa della Vita», 1685 (ASNa, Corpo-
razioni religiose soppresse, 1027, f. 14).



367

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[37]

Fig. 8. Luca Antonio de Natale, planimetria con l’area da sbancare alle spalle del convento di 
Santa Maria della Vita, per l’ampliamento della chiesa, 1679 (ASNa, Archivi notarili, Notai del 
XVII secolo, 484, 13).



368

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[38]

Fig. 9. Luca Antonio de Natale (?), planimetria con l’area da sbancare alle spalle del convento di 
Santa Maria della Vita per l’ampliamento della chiesa (ASNa, Piante e disegni, XIX, 21).



369

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[39]

Fig. 10. Angelico Majorino, Copia della pianta (fig. 8) redatta da de Natale nel 1679 (ASNa, Cor-
porazioni religiose soppresse, 995, f. 417).



370

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[40]

Fig. 11. Angelico Majorino (?), planimetria con l’area da sbancare alle spalle del convento di 
Santa Maria della Vita per l’ampliamento della chiesa (ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 
1027, f. 21).



371

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[41]

Fig. 12. Pianta della massaria e casa di Ramirez (ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 983, 
f. 116).



372

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[42]

Fig. 13. Angelico Majorino (?), planimetria con l’area da sbancare alle spalle del convento di 
Santa Maria della Vita per l’ampliamento della chiesa (ASNa, Corporazioni religiose soppresse, 
1027, f. 19).



373

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[43]

Fig. 14. Chiesa di Santa Maria della Vita, pianta con le fasi costruttive (da Delli Paoli, Il comples-
so di S. Maria della Vita, fig. 130).



374

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[44]

Fig. 15. Carafa di Noja, Mappa topografica della città di Napoli e de’ suoi contorni, 1775; al n. 
542 la chiesa e il convento di Santa Maria della Vita (da < http://digitale.bnnonline.it/index.
php?it/149/ricerca-contenuti-digitali/show/85/ >).



375

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[45]

Fig. 16. Stampa con la Madonna che allatta il Bambino (da Mastelloni, I mercordì di Santa Ma-
ria della Vita, p. non num.).



376

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[46]

Fig. 17. Planimetria delle cavità sottostanti il complesso di Santa Maria della Vita (elaborazione 
grafica dell’architetto R.C. La Fata e studio LabGraf).



377

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[47]

Opere citate

H. Achelis, Die Katakomben von Neapel, Leipzig 1936.
D. Ambrasi, A. D’Ambrosio, La diocesi e i vescovi di Pozzuoli. «Ecclesia Sancti Proculi Puteola-

ni episcopatus», Pozzuoli 1990 (Puteoli Resurgentes, 2).
M. Amodio, Le sepolture a “Neapolis” dall’età imperiale al tardo-antico, Napoli 2014.
A. Amore, Vito, Modesto e Crescenzia, in Bibliotheca Sanctorum, vol. 8, Roma 19984, pp. 1244-

1246.
C.F. Bellermann, Über die ältesten christlichen Begräbniſsstätten und besonders die Katakom-

ben zu Neapel mit ihren Wandgemälden, Hamburg 1839.
A. Bellucci, Il cimitero di San Gaudioso e la leggenda delle intercomunicazioni fra i cimiteri 

paleocristiani di Napoli, Napoli 1941.
F. Bisconti, Le più antiche testimonianze della diffusione del Cristianesimo a Pozzuoli, in «L’os-

servatore romano», 6 luglio 2007, p. 8.
L. Canetti, La città dei vivi e la città dei morti. Reliquie, doni e sepolture nell’alto medioevo, in 

«Quaderni storici», 34 (1999), 100, pp. 207-236.
G. Cantino Wataghin, C. Lambert, Sepolture e città. L’Italia settentrionale tra IV e VII secolo, 

in Sepolture tra IV e VIII secolo, 7° Seminario sul tardo antico e l’alto Medioevo in Italia 
centro settentrionale (Gardone Riviera, 24-26 ottobre 1996), a cura di G.P. Brogiolo, G. 
Cantino Wataghin, Mantova 1998, pp. 89-108.

G.C. Capaccio, Neapolitanae historiae, vol. 1/2, Neapoli 1607.
A. Caròla-Perrotti, Porcellane e terraglie napoletane dell’Ottocento, in Storia di Napoli, vol. 9, 

a cura di E. Pontieri, Napoli 1972, pp. 833-879.
C. Celano, Delle notitie del bello, dell’antico e del curioso della città di Napoli, Giornata settima, 

Napoli, nella stamperia di Giacomo Raillard, 1692.
C. Celano, Notizie del bello, dell’antico e del curioso della città di Napoli, vol. V, a cura di G.B. 

Chiarini, Napoli 1860.
F. Ceva Grimaldi, Memorie storiche della città di Napoli dal tempo della sua fondazione sino 

al presente, Napoli 1857.
T. Colletta, Napoli. La cartografia pre-catastale, in «Storia della città», 34-35 (1985), 2-3, pp. 5-178.
S. D’Aloe, Catalogo di tutti gli edifizi sacri della città di Napoli e suoi sobborghi, tratte da un 

ms. autografo della chiesa di s. Giorgio ad forum, in «Archivio storico per le province na-
poletane», 8 (1883), 1-4, pp. 111-152, 287-315, 499-546, 670-737.

C. D’Engenio Caracciolo, Napoli Sacra, Napoli, per Ottavio Beltrano, 1623.
A. De Jorio, Guida per le catacombe di S. Gennaro de’ Poveri, Napoli 1839.
C. De Lellis, Parte seconda, overo supplimento a “Napoli sacra” di don Cesare d’Engenio Ca-

racciolo, Napoli 1654.
C. De Lellis, Aggiunta alla Napoli sacra dell’Engenio Caracciolo, entro il 1689, Napoli, Bibliote-

ca Nazionale “Vittorio Emanuele III”, ms. X.B.24, a cura di E. Scirocco e M. Tarallo, vol. 5, 
Napoli-Firenze 2013 (Fondazione Memofonte, Studio per l’elaborazione informatica delle 
fonti storico-artistiche).

P. Delli Paoli, Il complesso di S. Maria della Vita: da antica cittadella conventuale a centro 
di assistenza sanitaria e sociale, in Il Borgo dei Vergini. Storia e struttura di un ambito 
urbano, a cura di A. Buccaro, Napoli 1991, pp. 229-236.

M.P. Di Dario Guida, Icone di Calabria e altre icone meridionali, Soveria Mannelli (CZ) 1993.
F. Divenuto, Napoli l’Europa e la Compagnia di Gesù nella «Cronica» di Giovan Francesco 

Araldo, Napoli 1998.
C. Ebanista, Napoli tardoantica: vecchi scavi e nuovi approcci per lo studio delle catacombe, 

in La trasformazione del mondo romano e le grandi migrazioni: nuovi popoli dall’Europa 
settentrionale e centro-orientale alle coste del Mediterraneo, Atti del Convegno interna-
zionale di studi, Cimitile, Santa Maria Capua Vetere 16-17 giugno 2011, a cura di C. Ebani-
sta, M. Rotili, Cimitile 2012 (Giornate sulla tarda antichità e il medioevo, 4), pp. 303-338.

C. Ebanista, Le sepolture vescovili ad sanctos: i casi di Cimitile e Napoli, in Aristocrazie e 
società fra transizione romano-germanica e alto medioevo, Atti del Convegno internazio-
nale di studi, Cimitile, Santa Maria Capua Vetere 14-15 giugno 2012, a cura di C. Ebanista, 
M. Rotili, San Vitaliano 2015 (Giornate sulla tarda antichità e il medioevo, 6), pp. 47-80.

C. Ebanista, Gli spazi funerari a Napoli nella tarda antichità: la catacomba di S. Severo, in 
Territorio, insediamenti e necropoli fra tarda antichità e Alto Medioevo, Atti del Conve-
gno internazionale di studi “Territorio e insediamenti fra tarda antichità e alto medioevo”, 



378

Carlo Ebanista e Simone Marinaro

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[48]

Cimitile, Santa Maria Capua Vetere, 13-14 giugno 2013 - Atti del Convegno internazionale 
di studi “Luoghi di culto, necropoli e prassi funeraria fra tarda antichità e medioevo”, Cimi-
tile, Santa Maria Capua Vetere, 19-20 giugno 2014, a cura di C. Ebanista, M. Rotili, Napoli 
2016 (Giornate sulla tarda antichità e il medioevo, 7), pp. 169-202.

C. Ebanista, Gli spazi funerari a Napoli fra tarda antichità e alto medioevo, in Città, spazi 
pubblici e servizi sociali nel Mezzogiorno medievale, a cura di G. Vitolo, Salerno 2016, pp. 
251-293.

C. Ebanista, Il contributo di Nicola Ciavolino alla conoscenza della catacomba di San Gennaro 
a Napoli: le indagini archeologiche del 1971-1972, in Nicola Ciavolino a vent’anni dalla 
scomparsa: il presbitero, lo studioso, l’archeologo, Atti del Convegno di studi, Napoli, 8 
maggio 2015, Napoli 2016, pp. 31-108.

C. Ebanista, “In cymiterio foris ab urbe”. Nuovi dati sulla catacomba di S. Efebo, in Territorio, 
insediamenti e necropoli fra tarda antichità e Alto Medioevo, Atti del Convegno interna-
zionale di studi “Territorio e insediamenti fra tarda antichità e alto medioevo”, Cimitile, 
Santa Maria Capua Vetere, 13-14 giugno 2013 - Atti del Convegno internazionale di studi 
“Luoghi di culto, necropoli e prassi funeraria fra tarda antichità e medioevo”, Cimitile, 
Santa Maria Capua Vetere, 19-20 giugno 2014, a cura di C. Ebanista, M. Rotili, Napoli 2016 
(Giornate sulla tarda antichità e il medioevo, 7), pp. 305-354.

C. Ebanista, L’antiquissima immagine della Madonna: dalla catacomba di San Gaudioso alla 
chiesa di Santa Maria della Sanità a Napoli, in Immagini medievali di culto, a cura di V. 
Lucherini, Roma 2018, pp. 41-70.

C. Ebanista, Nuovi dati sulla basilica di S. Gennaro extra moenia a Napoli tra medioevo ed 
età contemporanea, in Le Archeologie di Marilli. Miscellanea di studi in ricordo di Maria 
Maddalena Negro Ponzi Mancini, a cura di P. de Vingo, Alessandria 2018, pp. 305-337.

C. Ebanista, Padre Umberto Maria Fasola e la catacomba di S. Gennaro a Napoli: nuovi dati 
sulle campagne di scavo del 1973-74, in «Rivista di archeologia cristiana», 44 (2018), pp. 
527-618.

C. Ebanista, Il calendario marmoreo napoletano: dalla basilica di S. Giovanni Maggiore all’a-
trio paleocristiano dell’insula episcopalis, in Acri Sanctori Investigatori. Miscellanea di 
studi in memoria di Gennaro Luongo, a cura di L. Arcari, Roma 2019 (Forma aperta. Ri-
cerche di storia, culture, religioni, 1), pp. 645-682.

C. Ebanista, F. Bisconti, P. Fiore, Il cubicolo del cielo stellato. Recenti restauri e scoperte nella 
catacomba napoletana di S. Efebo, in «Rivista di Archeologia Cristiana», XCVII (2021), 
pp. 7-52.

C. Ebanista, A. Rivellino, Primi dati sui corredi funerari della catacomba di S. Gennaro a Na-
poli: i complementi d’abbigliamento, in Luoghi di culto e archeologia funeraria, Atti VIII 
Congresso Nazionale di Archeologia Medievale (Matera, 12-15 settembre 2018), a cura di F. 
Sogliani, B. Gargiulo, E. Annunziata e V. Vitale, III, Firenze 2018, pp. 94-97.

I. Ferraro, Napoli: atlante della città storica. Stella, Vergini, Sanità, Napoli 2007.
V. Fiocchi Nicolai, L’organizzazione dello spazio funerario, in Christiana loca. Lo spazio cri-

stiano nella Roma del primo millennio, Catalogo della mostra (Roma, 5 settembre-15 no-
vembre 2000), a cura di L. Pani Ermini, I, Saggi, Roma 2000, pp. 43-58.

G. Forgione, Il sottosuolo, in Il Borgo dei Vergini. Storia e struttura di un ambito urbano, a cura 
di A. Buccaro, Napoli 1991, pp. 313-324.

G.A. Galante, Guida sacra della città di Napoli, Napoli 1872.
G.A. Galante, Sulla catacomba di S. Vito volgarmente di S. Maria della Vita in Napoli. Relazio-

ne letta all’Accademia nella tornata del 16 maggio 1904, in «Rendiconti della reale accade-
mia di archeologia lettere e belle arti in Napoli», 22 (1908), Appendice, pp. 1-12.

G.A. Galante, Guida sacra della città di Napoli, a cura di N. Spinosa, Napoli 1985.
Gesta episcoporum Neapolitanorum, a cura di G. Waitz, Hannoverae 1878 (MGH, Scriptores 

rerum Langobardicarum et Italicarum saec. VI-IX), pp. 398-436.
D. Giampaola, V. Carsana, S. Febbraro, B. Roncella, Napoli: trasformazioni edilizie e funzionali 

della fascia costiera, in Le città campane fra tarda antichità e alto medioevo, a cura di G. 
Vitolo, Salerno 2005, pp. 219-247.

M. Inguanez, L. Mattei-Cerasoli, P. Sella, Rationes decimarum Italiae nei secoli XIII e XIV. 
Campania, Città del Vaticano 1942.

A. Lazzarini, Confraternite napoletane. Storia, cronache, profili, vol. 2, Napoli 1995.
D. Mallardo, Ricerche di storia e di topografia degli antichi cimiteri cristiani di Napoli, Napoli 1936.
D. Mallardo, Il calendario lotteriano del sec. XIII, Napoli 1940.
D. Mallardo, Il calendario marmoreo napoletano, Napoli 1947.



379

La vexata quaestio della catacomba di San Vito

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[49]

M.R. Marchionibus, Icone in Campania: aspetti iconologici, liturgici e semantici, Spoleto 2011 
(Studi e ricerche di archeologia e storia dell’arte, 10).

A. Mastelloni, La prima chiesa dedicata a S. Maria Maddalena de Pazzi, Napoli, per Girolamo 
Fasulo, 1675.

A. Mastelloni, I mercordi di Santa Maria della Vita […] Parte seconda. Dalla Pentecoste al fine 
dell’Anno, Napoli, per Nicolo Abri, 1704.

A. Mastelloni, Ragguaglio dell’Immagine di Santa Maria de la Vita di Napoli, in A. Mastelloni, 
I mercordi di Santa Maria della Vita […] Parte seconda. Dalla Pentecoste al fine dell’Anno, 
Napoli, per Nicolo Abri, 1704, pp. non num.

G. Monaco, La Riforma Tridentina nel Carmelo di Napoli, Napoli 1967.
S. Montorio, Zodiaco di Maria ovvero le dodici Province del Regno di Napoli, Napoli, per Paolo 

Severini, 1715.
E. Nappi, Il Borgo dei Vergini. Edifici sacri e antichi palazzi. Notizie, in Ricerche sul ’600 na-

poletano, pp. 63-80.
G. Nobile, Descrizione della città di Napoli e delle sue vicinanze divisa in trenta giornate (Un 

mese a Napoli), parte prima, Napoli 1855.
T.F.X. Noble, Topography, celebration, and power: the making of a papal Rome in the eighth 

and ninth centuries, in Topographies of power in the early Middle Ages, a cura di M. de 
Jong, F. Theuws, C. van Rhijn, Leiden-Boston-Köln 2001, pp. 45-91.

K. Noreen, The icon of Santa Maria Maggiore, Rome: an image and its afterlife, in «Renaissan-
ce Studies», 19 (2005), 5, pp. 660-672.

V. Pace, Between East and West, in Mother of God. Representations of the Virgin in byzantine 
art, a cura di M. Vassilaki, Milano 2000, pp. 425-432.

D.A. Parrino, Napoli città nobilissima, antica, e fedelissima, vol. 1, Napoli, Nuova Stampa del 
Parrino, 1700.

A.A. Pelliccia, De christianae ecclesiae primae, mediae et novissimae aetatis politia. Disserta-
tiones […], vol. 4/3 (ma 3/2), Neapoli, ex officina Josephi de Dominicis, 1781.

J.Ch. Picard, Évêques, saints et cités en Italie et en Gaule: études d’archéologie et d’histoire, 
Rome 1998 (Collection de l’École française de Rome, 242).

F. Puoti, Istituti di beneficenza e loro edifizi (capo VI), in Napoli e i luoghi celebri delle sue vici-
nanze, vol. II, Napoli 1845, pp. 255-300.

E. Ricciardi, Precisazioni sul manoscritto di San Giorgio ad Forum, in «Napoli nobilissima. 
Rivista di topografia ed arte napoletana», 7 (2006), pp. 135-140.

E. Ricciardi, I Carmelitani a Napoli. Chiese, conventi e “santi deserti”, in Ricerche sul ’600 
napoletano, pp. 85-96.

Ricerche sul ’600 napoletano. Saggi in memoria di Oreste Ferrari 2007, Napoli 2008.
G. Sanchez, La Campania sotterranea e brevi notizie degli edificii scavati entro roccia nelle 

Due Sicilie ed in altre regioni, vol. 2, Napoli 1833.
P. Sarnelli, Guida de’ forestieri, curiosi di vedere, e d’intendere le cose più notabili della regal 

città di Napoli, Napoli, presso Giuseppe Roselli, 1685.
G. Scherillo, Della venuta di S. Pietro apostolo nella città di Napoli, Napoli 1859.
G. Scherillo, Archeologia sacra del canonico Giovanni Scherillo, vol. 1, Napoli, Torino 1875.
G. Sigismondo, Descrizione della città di Napoli e i suoi borghi, vol. 3, Napoli, fratelli Terres, 1789.
A. Spinosa, N. Ciavolino, S. Maria della Sanità: la chiesa e le catacombe, Napoli 1979.
F. Strazzullo, Situazione dei monasteri soppressi a Napoli dopo il concordato del 1818, in «Na-

poli nobilissima. Rivista di topografia ed arte napoletana», Serie 3, 13 (1974), pp. 64-69.
G.A. Summonte, Historia della città e regno di Napoli, Napoli, appresso Gio. Iacomo Carlino, 1601.
M. Ventimiglia, Degli uomini illustri del regal convento del Carmine Maggiore di Napoli, Na-

poli, per Luca Lorenzi, 1756.
G. Wolf, Salus populi romani: die Geschichte römischer Kultbilder im Mittelalter, Weinheim 1990.

Carlo Ebanista
Università degli Studi del Molise
carlo.ebanista@unimol.it 

Simone Marinaro
Università di Napoli Federico II
simon510@hotmail.it





381Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture  
tra X e XII secolo: un progetto  

per ricostruire l’archivio e la biblioteca 

di Corinna Mezzetti, Antonio Manfredi, Anna Berloco,  
Chiara Guerzi e Giovanni Isabella*

L’articolo illustra un progetto di studio e valorizzazione del patrimonio manoscritto dell’ab-
bazia di Pomposa, che vedrà la prossima realizzazione di un portale e di un catalogo integrato 
dei documenti dell’archivio, dei manoscritti della biblioteca (secoli X-XII) e della bibliografia 
pomposiana.

The paper presents a project which aims to enhance the manuscript heritage of the Pomposa 
abbey, through the design of a web environment in which the archive and the library of the an-
cient abbey (10th-12th centuries) will be inter-connected and contextualized, together with their 
documents and books, in a historical frame. 

Medioevo; secoli X-XII; abbazia di Pomposa; documenti; manoscritti; catalogo.

Middle Ages; 10th-12th centuries; Pomposa abbey; documents; manuscripts; catalogue.

Nell’archivio e nella biblioteca di Pomposa si sono sedimentate le trac-
ce del ruolo religioso, politico ed economico giocato dall’abbazia nell’Italia 
del pieno medioevo, nonché del prestigio culturale e spirituale raggiunto dal 
centro benedettino sul delta del Po, crocevia di uomini e di scritture. Un pa-
trimonio di carte e di manoscritti, che è stato segnato nei secoli da un destino 
comune di dispersione, con tempi, ragioni e modalità diverse per i documenti 
dell’archivio e per i codici della raccolta libraria.

Il progetto L’abbazia di Pomposa e le sue scritture apre le attività del 
“Cantiere Pomposa”, un cantiere di lavoro, appunto, che vuole essere una 
cornice per studi dedicati all’abbazia di Pomposa e che prenderà corpo in un 
portale dedicato al monastero padano e alle molte strade di ricerca per riper-
correrne la storia e indagarne gli aspetti ancora da studiare.

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021)
<http://rivista.retimedievali.it>

ISSN 1593-2214
DOI: 10.6093/1593-2214/7748

* Giovanni Isabella, Anna Berloco e Chiara Guerzi sono autori, rispettivamente, dei sottopara-
grafi 3.1, 3.3 e 3.4; Antonio Manfredi è autore dei sottoparagrafi 4.5-4.8 e, insieme a Corinna 
Mezzetti, del paragrafo 2; quest’ultima è autrice di tutto il testo rimanente.



382

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[2]

Il progetto che qui si presenta si pone l’obiettivo di ricostruire virtual-
mente l’unità originaria dei due nuclei di testimonianze – le carte dell’archivio 
(secoli X-XII) e i manoscritti della biblioteca (secoli XI-XII) – oggi custoditi 
in diversi fondi e sedi di conservazione, in Italia e all’estero: tracce più fragili, 
ma altrettanto parlanti, delle architetture rimaste a testimoniare un momento 
altissimo di vitalità istituzionale e pastorale di Pomposa nel pieno medioevo.

Il progetto nasce da un’idea di Corinna Mezzetti, nell’ambito del cantiere 
già in corso per l’edizione critica delle carte dell’archivio di Pomposa1, e di 
Antonio Manfredi, nella cornice di una lenta sedimentazione di dati connes-
sa con la ricostruzione di una delle biblioteche monastiche più significative 
dell’Italia padana2. Nell’ottica del cantiere di lavoro aperto ad altre future pro-
spettive di studio su vicende, aspetti e materiali legati alla storia del centro 
pomposiano, la collaborazione nel ruolo di referenti scientifici del progetto, 
accanto a Manfredi e Mezzetti, è stata estesa ad Anna Berloco, Chiara Guerzi 
e Giovanni Isabella.

Il progetto del cantiere pomposiano è stato accolto ed è promosso dalla 
Deputazione provinciale ferrarese di storia patria, e sono in corso di forma-
lizzazione collaborazioni istituzionali con Regione Emilia-Romagna - Servi-
zio Patrimonio culturale, Arcidiocesi di Ferrara-Comacchio, Archivio Privato 
dell’Abbazia di Montecassino, Archivi di Stato di Modena, Milano e Roma, 
Gallerie Estensi - Biblioteca Estense di Modena, Università degli studi di Bo-
logna - Dipartimento di Storia Culture Civiltà, Istituto Storico Italiano per il 
Medioevo3.

La realizzazione tecnica del portale è affidata alla cura di Comperio srl, 
con l’obiettivo di pervenire a sintesi tra i dati della ricerca storica e filologica e 
le disponibilità offerte oggi dalla tecnologia per la ricostituzione in unità e la 
fruizione a distanza di un patrimonio che ha nella dispersione una delle sue 
caratteristiche più evidenti e significative.

1  I primi passi del progetto di edizione sono ricostruiti in Mezzetti, Per un’edizione. Il primo 
volume con l’edizione del nucleo più antico di carte è uscito nel 2016, Le carte dell’archivio.
2  Per le ultime riflessioni sugli studi e le prospettive di lavoro sulla biblioteca di Pomposa, si 
veda Manfredi, Conclusioni.
3  È in via di definizione il comitato scientifico del progetto, costituito da rappresentanti degli 
enti aderenti e da studiosi o personalità competenti sul tema: Franco Cazzola, Chiara Guerzi 
e Corinna Mezzetti (Deputazione provinciale ferrarese di storia patria), Antonio Manfredi e 
Anna Berloco (Biblioteca Apostolica Vaticana), Giovanni Isabella e Tiziana Lazzari (Università 
di Bologna), Mauro Fogli e Riccardo Piffanelli (Arcidiocesi di Ferrara-Comacchio), dom Maria-
no Dell’Omo (Archivio Privato dell’Abbazia di Montecassino), Patrizia Cremonini (Archivio di 
Stato di Modena), Teresa De Robertis (Università di Firenze), Antonella Ghignoli (Università 
la Sapienza di Roma), Camilla Fusetti (Comperio srl), don Stefano Gigli (Parrocchia di Pompo-
sa), Cesare Bornazzini (Associazione Caput Gauri) e da referenti di Regione Emilia-Romagna, 
Archivio di Stato di Roma, Archivio di Stato di Milano, Biblioteca Estense di Modena e Istituto 
Storico Italiano per il Medioevo.



383

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[3]

1.  L’abbazia di Pomposa e la sua storia: alcuni tratti essenziali

Nel 1001, l’imperatore Ottone III concede a Pomposa lo statuto di mona-
stero imperiale. Il diploma rappresenta una svolta nella storia dell’abbazia e 
apre la stagione di potere e prosperità che caratterizza la parabola pomposia-
na nel pieno medioevo4. Poche sono le notizie su Pomposa prima dell’inter-
vento ottoniano e quasi nulla sappiamo della sua fondazione: in assenza di 
cronache o altre testimonianze documentarie sul periodo delle origini, le fonti 
archeologiche restituiscono il profilo di un piccolo edificio di culto datato al 
VI secolo, destinato forse alla cura delle anime5.

Solo nell’874 Pomposa emerge nelle fonti scritte, come bene conteso tra il 
papa e la Chiesa di Ravenna6. E una seconda testimonianza dell’896 mostra 
ancora l’abbazia nell’orbita ravennate: la comitissa Engelrada dona al figlio 
Pietro, diacono della Chiesa di Ravenna, alcune proprietà pomposiane che 
deteneva forse in enfiteusi. Segue un silenzio delle fonti fino alla fine del X 
secolo, quando Pomposa è ormai sotto il controllo degli Ottoni: dopo alter-
ni passaggi con cui il monastero viene assegnato a San Salvatore di Pavia e 
all’arcivescovo ravennate, il diploma di Ottone III del 1001 ne suggella l’auto-
nomia da Ravenna e da ogni altro potere signorile. 

Si apre il secolo d’oro di Pomposa: tra donazioni e conferme da parte di 
numerosi papi e imperatori, l’abbazia arriva a controllare un immenso patri-
monio, esteso dal Delta del Po fino all’Esarcato e alla Pentapoli, con proprietà 
disseminate in buona parte dell’Italia centro-settentrionale.

Tre abati, Guido, Mainardo e Girolamo, sono alla guida di Pomposa nel 
secolo XI: lo splendore raggiunto dall’abbazia rimane scolpito nelle architet-
ture della sua chiesa, consacrata da Guido nel 1026, e del campanile, eretto 
sotto Mainardo nel 1063, a completare il caratteristico skyline che accoglie, 
oggi come nel passato, chi arriva a Pomposa lungo la via Romea7.

L’abbazia si afferma come centro culturale di primo piano nel quadro 
dell’Italia padana. A Pomposa sotto l’abbaziato di Guido (1010-1046), il mo-
naco Guido getta le basi per la sua rivoluzione musicale con l’invenzione delle 
note, prima di riparare ad Arezzo dove scrive i trattati che l’hanno reso ce-
lebre8. L’abbazia disponeva forse già a quel tempo di una discreta raccolta 
libraria, ma si deve all’abate Girolamo (1078-1106) il maggiore impulso al suo 
arricchimento, con la confezione di codici nello scriptorium monastico: la sua 
politica culturale trova suggello nella lettera-catalogo scritta dal monaco En-
rico nel 1093, una testimonianza straordinaria della biblioteca di Pomposa 

4  Isabella, Santa Maria di Pomposa.
5  Punto di riferimento imprescindibile per la storia pomposiana, in particolare sulle vicende 
storico-artistiche del complesso, rimane ancora oggi Salmi, L’abbazia.
6  Per una sintesi della storia di Pomposa nei secoli, Mezzetti, Le carte, pp. IX-X. Si vedano 
anche Samaritani, Presenza e Pomposa. Storia arte architettura.
7  Russo, Indagini e studi.
8  Guido d’Arezzo.



384

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[4]

e al tempo stesso una delle più convinte difese della lettura dei classici tra le 
mura del chiostro9.

Nella seconda metà del XII secolo ha inizio una lenta ma inesorabile de-
cadenza. I nuovi equilibri di potere che si profilano a Ferrara tra XII e XIII se-
colo, in particolare con l’ascesa della signoria estense, si ripercuotono sulle vi-
cende pomposiane, traducendosi in una escalation di attacchi e dispute legali 
che erodono gradualmente il patrimonio monastico. Alle difficoltà esterne si 
intrecciano il degrado ambientale dell’isola pomposiana per le trasformazioni 
degli assetti idrografici del territorio e i problemi di carattere interno, con la 
contrazione numerica della famiglia monastica, l’allentarsi della disciplina ed 
episodi di cattiva amministrazione: queste le coordinate entro cui si muove la 
vita a Pomposa nei secoli del basso medioevo.

Nel XIV secolo, due parentesi fugaci di ripresa sembrano rallentare la pa-
rabola di decadenza. La politica di risanamento economico e rinnovamento 
normativo promossa a inizio secolo dall’abate Enrico (1302-1320) e l’azione 
dell’abate Andrea da Fano (1336-1361) con la revisione degli statuti si rifletto-
no nei due cantieri decorativi che abbelliscono gli interni del complesso mo-
nastico: gli affreschi voluti da Enrico nel refettorio e nella sala capitolare e il 
grandioso ciclo della chiesa abbaziale, commissionato da Andrea al pittore 
Vitale da Bologna e allievi10. 

Il declino di Pomposa si consuma all’inizio del XV secolo, con l’istituzione 
del regime della commenda: dopo alcuni amministratori vicini alla famiglia 
estense, la nomina nel 1452 di Rinaldo Maria d’Este ad abate commendatario 
chiude la secolare avanzata dei signori di Ferrara su Pomposa. La fase estense 
del governo abbaziale11 culmina nell’incameramento di buona parte delle pro-
prietà pomposiane, confluite nel patrimonio di casa d’Este con la creazione di 
una prepositura. L’ultimo abate commendatario, il cardinale Ippolito d’Este, 
rimette per volontà del duca Ercole I il monastero pomposiano al pontefice, 
che nel 1492 ne sancisce l’annessione alla congregazione di Santa Giustina di 
Padova (poi Congregazione cassinese).

Nel 1553 la comunità di Pomposa, con il tesoro superstite di libri e docu-
menti, si trasferisce a Ferrara, nella nuova sede cittadina di San Benedetto. 
A Pomposa rimangono pochi monaci fino alla soppressione definitiva nel 
1653, che riduce l’antica abbazia a semplice parrocchia della diocesi di Co-
macchio.

9  Pomposia monasterium modo in Italia primum: la biblioteca di Pomposa; Manfredi, «Amis-
sis rastris»; Manfredi, Classici e formazione monastica; Manfredi, Pomposa e Montecassino.
10  Fedozzi, L’Abbazia.
11  Mezzetti, La tradizione.



385

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[5]

2.  Un progetto che parte da lontano: gli studi sull’archivio e sulla biblioteca 
di Pomposa

Il progetto affonda le radici in una lunga tradizione di studi pomposiani12, 
dedicati in particolare al recupero delle fonti manoscritte dell’antica abba-
zia13. 

Tra XVII e XVIII secolo, la grande stagione dell’erudizione ecclesiastica 
post-tridentina ha posto le basi per la conoscenza e la conservazione del fondo 
archivistico di Pomposa con un articolato programma di riordino, schedatu-
ra, trascrizione ed edizione dei documenti14. Un’attività efficace che ha con-
sentito di trasmettere, in una stagione benedettina molto differente da quella 
medievale, un patrimonio davvero ingente.

Nel segno del ritorno alle fonti, e in linea di continuità con i lavori degli 
eruditi, si è mossa la storiografia pomposiana degli anni Sessanta del Nove-
cento, animata dagli studi di Antonio Samaritani e culminata nel convegno 
internazionale del 1964, che ha tracciato lo stato dell’arte e ha gettato le basi 
per nuove linee di ricerca sull’abbazia15.

Al centro degli interessi di Samaritani è sempre stato lo scavo sui docu-
menti dell’archivio, a partire dalle pubblicazioni nel 1958 degli Statuta Pom-
posiae e nel 1963 dei regesti settecenteschi di Bacchini nei Regesta Pomposiae 
(aa. 874-1199)16: all’orizzonte, l’obiettivo di un codice diplomatico pomposia-
no17. Ma la situazione conservativa delle carte di Pomposa, disperse in vari 
istituti italiani dopo le vicende scaturite dalle soppressioni napoleoniche, e 
l’accesso non facile ai documenti, si sono rivelati per Samaritani ostacoli non 
superabili, facendo arenare il progetto di edizione. Rimane suo grande merito 
l’aver avviato alle stampe un primo piano sistematico di regestazione dei do-
cumenti dell’archivio, purtroppo arrestato alle carte entro il XII secolo, senza 
aver dato seguito ai regesti delle fonti dei secoli successivi, che pure lo studio-
so aveva annunciato in preparazione18.

Se per i documenti dell’archivio i lavori si arrestano alle fasi preparatorie 
del codice diplomatico, per i manoscritti e gli studi sulla biblioteca di Pom-
posa già nel 1896 un giovanissimo erudito, Giovanni Mercati, aveva curato 
un’edizione del catalogo del 109319, aprendo con un vero colpo di genio una 
nuova stagione di studi sulla raccolta libraria. A partire da quel lavoro, pre-

12  Due recenti volumi miscellanei raccolgono contributi dedicati alle vicende storiche, culturali 
e storico-artistiche di Pomposa, segnando il passo sui più aggiornati studi sul centro padano: 
Pomposa. Storia e L’abbazia di Pomposa. Agli aspetti storico-artistici delle fasi più antiche del 
complesso abbaziale è dedicato Russo, Indagini.
13  Vasina, Rassegna degli studi.
14  Le carte dell’archivio, pp. XXVII-XXXVI.
15  «Analecta Pomposiana», 1 (1965).
16  Samaritani, Statuta Pomposiae; Samaritani, Regesta Pomposiae.
17  Samaritani, Lo stato attuale; Mezzetti, Antonio Samaritani.
18  Ibidem, p. 40.
19  Mercati, Il catalogo della biblioteca.



386

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[6]

se avvio un programma di studi che approdò alla fondamentale monografia 
sulla biblioteca, curata da Giuseppe Billanovich nel 199420. In mezzo, a far da 
tramite tra i due, gli studi di Augusto Campana21, mai approdati purtroppo 
alle stampe, ma più volte ripresentati in importanti momenti di studio22, con 
l’intento di sostenere generosamente una ricerca che si dimostrava da subi-
to assai ardua, per il destino ben diverso della raccolta libraria pomposiana, 
dispersa e distrutta, rispetto all’archivio, egualmente disperso, ma ben più 
largamente conservato. Campana e Billanovich avevano però collegato, sulla 
base del lavoro di Mercati, l’antica raccolta alla nascita trecentesca dell’Uma-
nesimo in Italia: una novità significativa, che poneva Pomposa agli albori di 
un fenomeno davvero decisivo per la cultura europea23.

I più recenti studi sulle carte dell’archivio e sui codici della biblioteca si 
collocano nell’alveo di questa complessa tradizione di studi, radicata nella mi-
gliore erudizione moderna e ripresa in una stagione di intensi studi storici e 
filologici. Per le fonti archivistiche, Corinna Mezzetti ha raccolto il testimone 
di Samaritani, avviando un progetto di edizione critica delle carte entro il XII 
secolo24: non più un codice diplomatico, ma una ricostruzione virtuale, tra 
le pagine dell’edizione, della fisionomia dell’archivio tra X e XII secolo25. Per 
la raccolta libraria, Antonio Manfredi prosegue l’eredità di studi di Mercati, 
Campana e Billanovich, dedicando ricerche ai manoscritti di Pomposa26: in 
cantiere, l’edizione critica dei cataloghi della biblioteca, dalla lettera-catalogo 
del monaco Enrico del 1093 all’inventario “estense” del 1459.

Proprio questo inventario patrimoniale, redatto dal notaio Francesco Pel-
lipari su impulso dell’abate commendatario Rinaldo Maria d’Este, riunisce 
nella descrizione il nucleo dei libri della biblioteca e le casse con i documenti 
dell’archivio, ancora conservati nei locali dell’abbazia prima del trasferimento 
a Ferrara nel 155327. È il punto di svolta documentario e culturale tra autunno 
del medioevo e umanesimo maturo che già si apre al Rinascimento e all’età 
moderna.

Quasi a riportare nuovamente manoscritti e documenti entro uno spazio 
comune, il presente progetto vuole intrecciare le informazioni sull’archivio e 
sulla biblioteca di Pomposa nella dimensione virtuale di un portale e di un 

20  Pomposia monasterium modo in Italia primum: la biblioteca di Pomposa.
21  Manfredi, Conclusioni, p. 237. 
22  L’ultimo intervento di Campana sui codici di Pomposa fu presentato con il titolo Appunti per 
la biblioteca di Pomposa al convegno Primo Umanesimo, ma il contributo non venne purtrop-
po mai pubblicato. Altrettanto inediti rimasero altri due suoi interventi al convegno del 1964 
(«Analecta Pomposiana», 1, 1965), uno sulle iscrizioni e un altro sulla biblioteca (Per la storia 
della biblioteca di Pomposa). 
23  Libri manoscritti e a stampa.
24  Le carte dell’archivio.
25  Mezzetti, Per un’edizione; Mezzetti, L’archivio dell’abbazia; Mezzetti, Carte processuali.
26  Manfredi, «Amissis rastris»; Manfredi, Classici e formazione monastica; Manfredi, Pom-
posa e Montecassino.
27  Inguanez, Inventario di Pomposa. Per una ricostruzione del contesto “politico” della com-
menda estense entro cui fu condotta questa ricognizione, Mezzetti, La tradizione, pp. 48-49.



387

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[7]

catalogo e offrire così agli studiosi uno strumento di lavoro che raccolga le 
conoscenze attuali sulle carte e sui codici, presenti nuovi dati e ne integri 
la descrizione alla luce dei cantieri di lavoro in corso, ampliando grazie alle 
tecnologie digitali le potenzialità di ricerca e di studio del patrimonio mano-
scritto dell’abbazia di Pomposa. 

3.  Il progetto L’abbazia di Pomposa e le sue scritture nel portale “Cantiere 
Pomposa”

Il progetto prevede la realizzazione di un portale dedicato all’abbazia di 
Pomposa, alla sua storia e alla ricchezza del suo patrimonio manoscritto, che 
sarà strutturato in due sezioni principali: “Testi” e “Catalogo” (fig. 1).

La sezione “Testi” sarà articolata in sottosezioni con pagine dedicate a: 
Storia, Archivio, Biblioteca, Arte e architettura. La sezione “Catalogo” presen-
terà un catalogo integrato delle descrizioni dei documenti dell’archivio (secoli 
X-XII), dei manoscritti della biblioteca (secoli XI-XII) e delle risorse biblio-
grafiche di argomento pomposiano.

3.1.  Storia

La sottosezione “Storia”, a cura di Giovanni Isabella e Corinna Mezzet-
ti, presenterà una sintesi della vicenda storica dell’abbazia di Pomposa, con 
particolare risalto ai passaggi istituzionali che hanno determinato la storia 
archivistica delle sue carte:

	– le prime tracce archeologiche (secoli VI-VIII); 
	– le origini incerte (secoli IX-X) e il conflitto giurisdizionale tra Roma e Ra-

venna; 
	– l’intervento ottoniano e l’autonomia dalla chiesa di Ravenna; 
	– Ottone III e il diploma del 1001; 
	– il grande sviluppo con l’abate Guido (1010-1046); 
	– la rivoluzione musicale di Guido monaco; 
	– gli interventi di Enrico III e l’abate Mainardo; 
	– la politica culturale dell’abate Girolamo (1078-1106); 
	– l’abbazia nei secoli XII-XIII; 
	– gli abati Enrico e Andrea da Fano e il programma ideologico-artistico dei 

cantieri trecenteschi; 
	– la decadenza nel XV secolo; 
	– la commenda estense; 
	– il trasferimento a San Benedetto di Ferrara nel 1553; 
	– la soppressione seicentesca; 
	– le vicende del complesso monastico in età moderna e contemporanea; 
	– le fonti scritte per la storia di Pomposa. 



388

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[8]

3.2.  Archivio

La sottosezione “Archivio”, a cura di Corinna Mezzetti, tratteggerà la sto-
ria e il destino del fondo archivistico di Pomposa:

	– la storia archivistica e le vicende delle carte;	
	– il prelievo di diplomi e privilegi in età estense;
	– il trasferimento delle carte a San Benedetto di Ferrara;
	– l’archivio di San Benedetto nell’Archivio dei Residui ecclesiastici	
	– gli strumenti di ricerca antichi;
	– la struttura dell’archivio nello specchio del riordino settecentesco;
	– la diaspora delle carte in età napoleonica;
	– la geografia archivistica pomposiana oggi.

3.3.  Biblioteca

La sottosezione “Biblioteca”, a cura di Anna Berloco e Antonio Manfredi, 
presenterà la raccolta pomposiana, di rilievo nel panorama delle biblioteche 
monastiche italiane del medioevo. La biblioteca ha una sua evoluzione com-
plessa da cui si può partire per proporre un viaggio ideale dentro la raccolta 
libraria, per ciò che di essa conosciamo, per quanto è giunto fino a noi in libri 
e documenti.

	– La raccolta libraria in età romanica: l’età d’oro dell’abate Girolamo, il ca-
talogo di Enrico, la ricerca dei padri e dei classici pagani, l’organizzazione 
dello scriptorium e l’allestimento dell’armarium di Girolamo. Enrico mo-
naco e bibliotecario. Pomposa e il dibattito sulla formazione monastica 
nell’età della riforma gregoriana: la lettura dei classici in monastero.

	– La riscoperta umanistica: Pomposa, Seneca e i primi maestri padovani; 
le ricerche umanistiche per il concilio di Firenze e Tommaso Parentucelli; 
Pomposa e la fondazione della Biblioteca Vaticana nel secolo XV; la biblio-
teca durante il periodo estense, le inventariazioni quattrocentesche.

	– La dispersione di età moderna: l’ingresso tardivo nella congregazione di 
Santa Giustina e il riordino dei libri; le ricerche del Cinquecento in seno 
all’ordine benedettino, Pomposa e gli studi monastici d’età tridentina; tra 
conservazione e dispersione: fortuna dell’archivio, sfortuna della biblio-
teca. Abbandono dell’abbazia e sua soppressione: i libri antichi in altre 
biblioteche della congregazione Cassinese.

	– La decadenza di studi ottocentesca: Pomposa e il latino di Giovanni Pa-
scoli.

	– Gli studi recenti sulla biblioteca dell’abbazia la sua importanza negli studi 
storico filologici: Pomposa e la filologia medievale e umanistica; Pomposa 
in dialogo con tre grandi filologi: Mercati, Campana, Billanovich. 
Attraverso queste tappe si può mettere in luce il ruolo determinante svolto 

dalla raccolta libraria pomposiana nel cammino della cultura del libro e della 
trasmissione dei testi in Italia, fino alle scoperte più recenti. 



389

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[9]

3.4.  Arte e architettura 

La sottosezione “Arte e architettura” del portale è a cura di Chiara Guerzi. 
L’abbazia di Pomposa rappresenta un sito di impareggiabile interesse stori-
co-artistico, sia per la qualità sia per la quantità del patrimonio conservato. 
Imprescindibile per la storia dell’arte del Medioevo europeo, in particolare 
per quella delle fondazioni benedettine, il complesso pomposiano riesce a vei-
colare senza difficoltà questa sua unicità derivante dai fasti di un glorioso 
passato, soprattutto altomedievale ma non solo, considerata la parte ricoperta 
dalla decorazione pittorica superstite nella chiesa, nel refettorio e nella sala 
capitolare spettante per lo più al secolo XIV, come sopra accennato. Una si-
tuazione di unicità della quale avevano già rendicontato le parole di Mario 
Salmi nell’incipit dell’introduzione della ben nota monografia, perché, appun-
to, il sito «è documento di varie vite; forma un insieme vasto e complesso che, 
nelle proprie espressioni, non può andare disgiunto dagli eventi storici dei 
quali è la conseguenza»28.

Di concerto quindi con le parti che costituiscono il “cuore” del progetto 
(archivio e biblioteca), ma soprattutto in supporto e in dialogo con le stesse 
e con la sezione storica, nella sezione storico-artistica si cercherà di dar con-
to dell’evoluzione della struttura architettonica del complesso e delle singole 
parti, in particolare della chiesa, così come dell’accrescimento del litostrato 
pavimentale e della decorazione pittorica e lapidea dell’arredo liturgico e de-
corativo. 

Nello specifico si procederà con la compilazione di schede descrittive e 
storico-critiche generali inerenti le diverse fasi di vita del sito (inizi, apogeo, 
ripristino trecentesco, commenda, soppressione e decadenza, restauri nove-
centeschi), ma anche, laddove necessario, con la redazione di schede dal ca-
rattere monografico dedicate alle eminenze del conservato rispetto alle sei 
fasi, qui sotto riportate schematicamente (I-VI). I singoli argomenti verranno 
trattati in modo descrittivo, fornendo materiale critico e iconografico di sup-
porto, ma soprattutto cercando di delineare lo status quaestionis storico e 
bibliografico.

	– I fase: secoli VI-X (inizi)
	– II fase: secoli XI-XII (apogeo)
	– III fase: XIII-XIV secolo (ripristino trecentesco)
	– IV fase: secoli XV-XVI (commenda)
	– V fase: secoli XVII-XIX (soppressione e la decadenza)
	– VI fase: secolo XX (restauri novecenteschi). 

In dialogo con la parte del regesto bibliografico generale, una sezione sarà 
quindi dedicata all’analisi approfondita, dal punto di vista della storia del-
la critica, delle guide storiche e di alcuni importanti contributi storiografici 
inerenti il complesso, che come noto trovano uno spartiacque nella pubbli-

28  Salmi, L’abbazia (ed. 1966), p. 7.



390

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[10]

cazione del volume di Mario Salmi nel 1936: opera ristampata nel 1966 con 
aggiornamenti29 e a tutt’oggi imprescindibile.

Al fine di garantire un adeguato standard scientifico la sezione potrà, e 
dovrà, avvalersi della collaborazione di competenze specifiche, ma soprattut-
to potrà essere implementata con sottosezioni dedicate all’approfondimento 
di particolari aspetti che, nel tempo, hanno caratterizzato la vicenda storica, 
storico-artistica e archeologica del complesso; quindi quella della non secon-
daria documentazione fotografica, cinematografica e documentaristica, nella 
quale spicca Pomposa di Florestano Vancini e Adolfo Baruffi del 195030. Sa-
rebbe, poi, di non poco interesse un censimento capillare del materiale foto-
grafico storico conservato presso gli archivi fotografici delle Soprintendenze 
competenti: materiale per il quale non è mai stato effettuato un censimento 
ma dal cui studio potrebbero derivare non poche informazioni per una più 
puntuale disamina dei fatti storico-artistici e archeologici del sito. Nella fat-
tispecie, compatibilmente con eventuali diritti d’autore o di copyright, si po-
trebbe procedere nella creazione di un archivio d’immagini corredato delle 
giuste informazioni (per esempio: luogo di conservazione, numero d’inventa-
rio della lastra e/o del negativo), che possa fare da supporto a storici e ricerca-
tori, ma anche appassionati. 

4.  Il catalogo

Cuore del portale sarà un catalogo integrato che presenterà schede de-
scrittive di tre tipologie di risorse: i documenti dell’archivio pomposiano, i 
manoscritti della raccolta libraria e le notizie bibliografiche sull’abbazia di 
Pomposa.

4.1.  I documenti dell’archivio di Pomposa

Le carte dell’archivio sono lo specchio documentario delle vicende politi-
che, economiche e patrimoniali che hanno segnato la parabola storica di Pom-
posa. L’abbazia emerge nelle fonti scritte nell’874, ma la documentazione del 
suo archivio si data a partire dal X secolo.

Scarse sono le notizie sull’archivio nella sede originaria31. Le più antiche 
tracce della storia archivistica sono affidate a note sul verso delle pergamene e 
raccontano di una serie di interventi databili ai secoli XII-XIII, che sembrano 
assegnare alle carte un ordinamento topografico. Nel 1459, l’archivio risulta 

29  Vasina, Rassegna degli studi, p. 10.
30  Pomposa, regia di Baruffi, Vancini; è uno dei quattro documentari dedicati da Florestano 
Vancini alla sua terra, così come specificato nella voce del Dizionario biografico degli italiani 
(Parigi, Vancini Florestano). 
31  Sulle vicende dell’archivio di Pomposa, Le carte dell’archivio, pp. XXI-XLII.



391

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[11]

conservato in due capse, registrate nell’inventario patrimoniale, con cui l’aba-
te commendatario Rinaldo Maria d’Este affida al notaio Francesco Pellipari la 
ricognizione su libri, documenti e suppellettili di Pomposa.

Ad eccezione di questa fonte, oltremodo sommaria nel riferimento all’ar-
chivio, non esistono inventari né elenchi generali dei documenti realizzati en-
tro il 1553, momento del trasferimento a San Benedetto di Ferrara. È però cer-
to che un nucleo di carte, tra cui molti dei diplomi e privilegi che imperatori 
e papi avevano rilasciato a Pomposa, aveva già lasciato l’abbazia per confluire 
nell’archivio degli Estensi, che da metà Quattrocento detenevano il controllo 
del monastero e del suo patrimonio. Nell’Archivio di Stato di Modena, oltre 
che nell’Archivio di casa d’Este le carte di Pomposa sono oggi conservate nel 
fondo Abbazia poi Prepositura di Santa Maria di Pomposa32. 

A metà Cinquecento le carte di Pomposa confluiscono nell’archivio di San 
Benedetto di Ferrara, che prosegue senza soluzione di continuità l’esperienza 
benedettina dell’antica abbazia deltizia, soppressa poi definitivamente nel 1653. 
Nell’archivio della nuova istituzione ferrarese, la fisionomia e la consistenza del 
nucleo pomposiano di pergamene e registri antichi rimangono probabilmente 
integre, se si eccettuano il nucleo di documenti prelevati dagli Estensi e qualche 
perdita fisiologica per ogni fondo di carte antiche: sono le sezioni denominate 
Pergamene e Catastri nell’elenco ottocentesco compilato da Pietro Garvagni33. 

Tra Seicento e Settecento, a San Benedetto vengono compiute operazioni 
di riordino e descrizione dell’archivio, con la schedatura e trascrizione delle 
antiche pergamene pomposiane: si dà corpo in tal modo a un nucleo di stru-
menti di corredo che fotografano la consistenza e l’articolazione del tabula-
rium, poco tempo prima della diaspora di età napoleonica. In particolare, è 
il progetto di ordinamento, segnatura e regestazione compiuto da Benedetto 
Bacchini attorno al 1720 a dare forma all’archivio, con la realizzazione di un 
vero e proprio censimento delle pergamene entro il secolo XIV34. Al lavoro 
bacchiniano fanno seguito la regestazione dei documenti dei secoli XV-XVII 
a cura di Placido Formigeri (1721) e l’integrazione dei regesti di altre carte ad 
opera di Girolamo Arcari (1740), cui lo stesso fa seguire un indice complessivo 
con l’articolazione topografica dei regesti35. I lavori dei monaci culminano nel-

32  Valenti, Il fondo pomposiano.
33  Pietro Garvagni, Elenco di tutte le Corporazioni ed altri stabilimenti sopressi dipendenti 
dall’Amministrazione de’ beni e camerali di Ferrara, Ferrara 1825, Archivio Storico Diocesano 
di Ferrara, Archivio dei Residui ecclesiastici.
34  B. Bacchini, Regesto cronologico delle carte dell’archivio della Pomposa, Biblioteca Brai-
dense di Milano, Raccolta Morbio, 29/1 (altra copia in Archivio Storico Diocesano di Ferrara, 
Archivio dei Residui Ecclesiastici, San Benedetto, sez. 9, n. 2).
35  P. Formigeri, Chartae archivi Pomposiani benedictini ab ineunte seculo XV ad initium seculi 
XVIII, Archivio Storico Diocesano di Ferrara, Archivio dei Residui Ecclesiastici, San Benedet-
to, sez. 9, n. 3; P. Formigeri, Minuta dell’Indice delle carte pergamene dell’archivio pomposia-
no di S. Benedetto di Ferrara del secolo XV fino al secolo XVII, Archivio Storico Diocesano 
di Ferrara, Archivio dei Residui Ecclesiastici, San Benedetto, sez. 9, n. 1; G. Arcari, Tabularii 
Pomposiani-Benedictini index novissimus … Pars prima, Archivio Storico Diocesano di Ferra-
ra, Archivio dei Residui Ecclesiastici, San Benedetto, sez. 9, n. 5; G. Arcari, Index novissimus. 



392

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[12]

la compilazione del Codex diplomaticus Pomposianus per mano del monaco 
cassinese Placido Federici (1773-1778), con la trascrizione integrale di buona 
parte delle antiche carte di Pomposa36.

Le soppressioni degli enti ecclesiastici, decise dal governo francese nel 
1797, rappresentano per l’archivio di San Benedetto l’inizio di una tormentata 
diaspora. Le carte degli enti ferraresi soppressi vengono riunite nell’Archivio 
demaniale presso il complesso cittadino dei Teatini. Da qui nel 1813 le perga-
mene più antiche (datate entro il secolo XIV) di tutti i fondi demanializzati 
vengono selezionate, ordinate fondo per fondo con un intervento di numera-
zione e spedite a Milano, per confluire nell’Archivio Diplomatico del Regno 
d’Italia. Per l’archivio di Pomposa-San Benedetto, solo poche membrane sfug-
gono a questo destino e sono oggi conservate nel fondo San Benedetto dell’Ar-
chivio dei Residui ecclesiastici in Archivio Storico Diocesano di Ferrara37.

Le carte ferraresi, con il nucleo dell’antico archivio di Pomposa, arrivano 
a Milano, ma solo un piccolo nucleo di questa documentazione è ancora oggi 
nell’Archivio di Stato milanese (nei fondi Pergamene per fondi e Museo diplo-
matico); della gran parte del materiale si perdono le tracce in occasione di una 
loro restituzione a Ferrara nel 1817. 

Le carte non rientrano più a Ferrara, ma si sa che molte pergamene sono 
intercettate e acquistate dall’antiquario novarese Carlo Morbio: con la disper-
sione della sua eredità, due nuclei di carte approdano, attraverso alcuni pas-
saggi, in Archivio Privato dell’Abbazia di Montecassino, Carte di Pomposa38 
e Archivio di Stato di Roma, Collezione Pergamene. Molte carte rimangono 
però a tutt’oggi ancora irreperite, se non proprio irrimediabilmente perdute39.

4.2.  Come ricomporre l’archivio di Pomposa?

L’unità originaria dell’antico archivio di Pomposa è oggi solo in parte ri-
costruibile, e in ogni caso solo in una dimensione virtuale, alla luce di tutti 
i passaggi, le dispersioni e le perdite che la documentazione monastica ha 
subìto nei secoli40. 

Pars altera, Archivio Storico Diocesano di Ferrara, Archivio dei Residui Ecclesiastici, San Be-
nedetto, sez. 9, n. 6; G. Arcari, Carte già sciolte dell’archivio pomposiano benedettino, Archivio 
Storico Diocesano di Ferrara, Archivio dei Residui Ecclesiastici, San Benedetto, sez. 9, n. 4.
36  P. Federici, Codex diplomaticus Pomposianus, secolo XVIII, 8 voll., Archivio Privato dell’Ab-
bazia di Montecassino, Carte di Pomposa. Sulla figura di Federici, Leccisotti, Lo storico.
37  Balboni, Il fondo pomposiano; Gardi, L’eccezione ferrarese.
38  Mezzetti, Carte di Pomposa.
39  Non sono conservate carte di Pomposa nella «Sammlung Morbio» approdata a fine Ottocento 
alla Biblioteca Universitaria di Halle an der Saale: la raccolta, che costituisce una parte cospicua 
dell’antica collezione Morbio, contiene solo una decina di documenti ferraresi, tra cui un piccolo 
nucleo di sei carte provenienti dall’archivio del monastero di San Silvestro (Le carte dell’archi-
vio, pp. XXXIX-XL).
40  Sull’«opera di ricostruzione ideale degli antichi archivi appartenuti a enti religiosi», per il 
caso di Pavia, si veda Barbieri, L’archivio antico, p. 49.



393

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[13]

La ricomposizione dell’archivio di Pomposa può essere perseguita attra-
verso due strade, due diversi canali di accesso e di rappresentazione della do-
cumentazione, ai quali sono sottesi due diversi ordini di impostazioni disci-
plinari e metodologiche, due ordini di esigenze e domande sulle fonti: l’uno 
archivistico in senso tradizionale, l’altro storico-diplomatistico. 

La prima strada, propriamente archivistica, per ricomporre un archivio 
spezzato in più nuclei dalle vicende storico-conservative è naturalmente una 
ricostruzione “sulla carta” che accosti i diversi pezzi e metta in connessione 
le descrizioni di fondi e documenti, custoditi presso istituti diversi. Ma se la 
descrizione per fondi e documenti, nel restituire la mappa di quanto conser-
vato, assolve al compito dell’archivista, lascia però ampie zone d’ombra, che 
possono essere illuminate solo con il recupero delle fonti perdute in originale 
e con uno sguardo storico in senso lato41. La storia di un soggetto produttore 
e del suo archivio può infatti essere raccontata non solo attraverso le carte 
superstiti, e magari come per Pomposa disseminate in diversi fondi, ma an-
che attraverso la documentazione perduta in forma originale, e comunque 
tràdita in copia notarile, trascrizione erudita, estratto o regesto. Questa se-
conda strada permette allora di ricostruire la fisionomia e la consistenza di 
un archivio provando a incastrare pieni e vuoti, in una trama documentaria 
a tratti compatta nella solida narrazione dei documenti originali, a tratti sfi-
brata nel recupero disomogeneo di segni e notizie trasmessi dagli altri testi-
moni della tradizione.

Il progetto sulle carte di Pomposa si pone l’obiettivo di una ricostruzione 
virtuale della sezione più antica dell’archivio (secoli X-XII), operando un’inte-
grazione tra documenti superstiti e carte perdute nello specchio del riordino 
sei-settecentesco e degli strumenti di ricerca che ne derivarono.

Indici, regesti e trascrizioni offrono ancora oggi un quadro complessivo, 
una sorta di censimento della documentazione di Pomposa arrivata a San Be-
nedetto nel 1553. Seguendo le segnature e le descrizioni degli eruditi sei-set-
tecenteschi è possibile recuperare e individuare, senza margini di dubbio, le 
carte che componevano l’antico archivio di Pomposa42: il filo rosso che ac-
comuna le carte, e che ne suggella la provenienza pomposiana, è la stringa 
composta dalla segnatura alfanumerica di Bacchini e dalla data aggiunta da 
Federici sul verso di tutte le pergamene (ad esempio “S.I.4. | Anno 1013”). Solo 

41  «Per uno studio storico-diplomatistico ogni testo ha valore come documento a sé, quindi una 
copia vale – proprio in quanto copia – al pari dell’originale», Scalfati, Trascrizioni, p. 41.
42  «Nel Seicento e nel Settecento, non soltanto in Pavia, ma in generale nell’Italia Settentrio-
nale, in tutti gli archivi – sia di enti religiosi, sia di famiglie nobili sia di istituzioni civili – si 
assistette a un lavoro di sistemazione e di registrazione dei documenti, membranacei e cartacei. 
Il risultato di questa registrazione è tuttora in molti casi visibile, sotto forma di elenchi, regi-
stri o repertori (…). La mano che ha materialmente compilato i registri (…) ha trascritto sulle 
pergamene o sulla camicia cartacea un elemento, sia esso il numero d’ordine occupato dal corri-
spondente regesto nell’elenco oppure la segnatura completa riscontrabile anche nel repertorio. 
Proprio tale elemento, anche in caso di perdita dello stesso registro d’archivio, giustifica e per-
mette un lavoro di ricerca e di ricomposizione non basato unicamente sui criteri contenutistici»: 
Barbieri, L’archivio antico, p. 49.



394

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[14]

le carte approdate all’Archivio Estense, oggi a Modena, mancano di questo 
“timbro” pomposiano, ma le note vicende storico-archivistiche e il contenuto 
dei documenti sono sufficienti a garantirne la provenienza da Pomposa e a 
legittimare l’operazione del loro recupero nella ricostruzione virtuale dell’ar-
chivio abbaziale.

Il cantiere di lavoro sulle carte di Pomposa ha preso le mosse ormai 
vent’anni fa con la preparazione di un’edizione critica dei documenti entro il 
XII secolo43, di cui è stato pubblicato nel 2016 il primo volume con le carte fino 
al 1050. Sono già stati avviati i lavori per l’edizione dei documenti successivi, 
con l’allestimento di due volumi a comprendere tutte le carte fino al 120044. 
Per avere un quadro quantitativo della documentazione, sono 826 in totale 
i documenti dell’archivio di Pomposa compresi tra gli anni 932 e 1200: 486 
originali, 19 copie notarili o semplici, 233 copie erudite o testimoni a stampa 
e 88 regesti (di cui almeno due in forma di estratto).

Parallelamente alla preparazione dell’edizione critica, si lavorerà sulle 
carte di Pomposa dei secoli X-XII predisponendo una duplice schedatura: 
a.	 i documenti saranno oggetto di un’operazione di schedatura digitale 

nell’ambito del Progetto Fiscal Estate in Medieval Italy: Continuity and 
Change (9th-12th centuries), finanziato dal ministero con il bando PRIN 
(Progetto di rilevante interesse nazionale) 201745;

b.	 i documenti saranno descritti in apposite schede, corredate dalla riprodu-
zione delle pergamene originali, per dare forma ad un archivio digitale46, 

43  Le ricerche prendono avvio con la stesura della tesi di laurea in Storia medievale all’Università 
di Ferrara, dedicata a Vivere a Pomposa nel XII secolo. I documenti dell’archivio pomposiano 
(1101-1165), a.a. 2000-2001; proseguono con la preparazione della tesi di dottorato in Storia e 
tradizione dei testi nel medioevo e nel Rinascimento all’Università di Firenze, dedicata a Le carte 
dell’archivio di Santa Maria di Pomposa (933-1050), a.a. 2004-2005, poi edita nel 2016 (Le carte 
dell’archivio). Il progetto sulle carte pomposiane, dall’edizione critica “tradizionale” del nucleo 
più antico dei documenti dell’archivio alla ricomposizione virtuale in un archivio digitale, è stato 
ideato e discusso sotto la supervisione scientifica di Teresa De Robertis e Antonella Ghignoli.
44  Sul limite tradizionale dell’anno 1200 per le edizioni di cartae, Violante, Lo studio, p. 70 e 
Carte della Badia, p. XVII.
45  Il progetto di ricerca, di cui è responsabile nazionale Massimo Vallerani (Università di Tori-
no), comprende quattro unità: Università di Torino, Università di Bologna (coordinatore scien-
tifico: Tiziana Lazzari), Università di Pisa (coordinatore scientifico: Simone Maria Collavini), 
Università di Roma Tre (coordinatore scientifico: Vito Lorè). Sito del PRIN: < http://www.si-
smed.eu/it/progetti-di-ricerca/fiscal-estate/ >.
46  Il progetto di un archivio digitale delle carte di Pomposa nasce da una riflessione di anni, 
maturata da Corinna Mezzetti nel corso dei lavori all’edizione critica del corpus pomposiano dei 
secoli X-XII. Dopo la pubblicazione del primo volume delle carte di Pomposa nel 2016, Corinna 
Mezzetti ha ricevuto la proposta del Comune di Codigoro di realizzare il progetto da lei ideato 
dell’archivio digitale, nell’ambito di una più ampia azione di valorizzazione del complesso abba-
ziale. Il progetto di dare vita ad un gruppo di lavoro, coordinato da Corinna Mezzetti e Chiara 
Guerzi (storica dell’arte medievale), in collaborazione con Comune di Codigoro, Museo Pompo-
siano, Arcidiocesi di Ferrara-Comacchio e Parrocchia di Pomposa, per l’avvio di un cantiere di 
studi attorno all’abbazia e la realizzazione di un portale dedicato a Pomposa, è purtroppo sfu-
mato con la decisione politica dei Comuni di Codigoro e Comacchio di mettere a gara nel 2020, 
nell’ambito del progetto VALUE Interreg Italy-Croatia, la direzione scientifica del progetto, e 
non solo la sua esecuzione tecnica, assegnandone in toto la realizzazione ai soggetti vincitori 



395

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[15]

che confluirà nel portale “Cantiere Pomposa” insieme alle schede dei ma-
noscritti della biblioteca e delle risorse bibliografiche, secondo le modalità 
presentate nei prossimi paragrafi.

4.3.  La descrizione dei documenti

Si procederà ad una ricostruzione della struttura e della consistenza 
dell’archivio, recuperando tutte le carte, qualsiasi sia la tradizione (originali, 
copie, estratti, regesti) in cui siano arrivate fino a noi. Per ogni documento 
verrà approntata una scheda descrittiva, così strutturata:

	– data;
	– luogo di redazione;
	– titolo o tipologia documentaria;
	– regesto;
	– nome del notaio; se copia, anche nome del notaio responsabile della copia;
	– tradizione (originale, copie, estratti, regesti, edizioni) con riferimenti ar-

chivistici e bibliografici;
	– segnalazione di minute preparatorie o di più documenti sul medesimo 

supporto (ad esempio per le pratiche dei deaccepta47 o per le copie di più 
documenti su una stessa pergamena).
Per i documenti oggi perduti in forma originale, le informazioni saranno 

ricavate dai regesti e dalle trascrizioni settecentesche.
Le schede delle unità documentarie conservate in originale saranno cor-

redate dalla riproduzione digitale di recto e verso del documento. 
Grazie a un protocollo d’intesa in corso di formalizzazione con gli archivi 

che conservano la documentazione pomposiana e con il servizio Patrimonio 
Culturale della Regione Emilia-Romagna, saranno pubblicate le digitalizza-
zioni dei documenti ricavate dai microfilm, realizzati nel 1989 da IBC Emilia 
Romagna, e disponibili presso la Fototeca della Biblioteca Guglielmi della Re-
gione Emilia-Romagna.

4.4.  Le carte di Pomposa in prospettiva 

L’archivio dell’abbazia di Pomposa si presenta, come si è visto, frammen-
tato in diverse sedi di conservazione e composito sul piano della tradizione, 
con molti originali e copie notarili autentiche, tante copie erudite ma anche 
estratti e regesti.

della gara, diversi dal gruppo di lavoro cui si doveva l’ideazione del progetto dell’archivio digi-
tale e del portale per Pomposa. 
47  I deaccepta, una tipologia documentaria tipica dell’area romanica, «sono le quietanze di 
pagamento del canone che annualmente gli enfiteuti erano tenuti a versare per i terreni loro 
concessi»: sulla loro struttura, Le carte dell’archivio, p. XLV.



396

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[16]

L’archivio di Pomposa è forse un caso emblematico per la diaspora che ha 
colpito le sue carte ma non è certo un esempio isolato: l’operazione di ricom-
posizione virtuale proposta per Pomposa può forse rappresentare un punto di 
riferimento e confronto per altri cantieri di lavoro condotti su archivi medie-
vali che ne condividono la condizione conservativa. Le carte di altri archivi 
di enti ecclesiastici cittadini, solo per rimanere in ambito ferrarese, hanno 
viaggiato insieme alle pergamene di Pomposa nelle tortuose peregrinazioni 
seguite alle soppressioni napoleoniche: per futuri progetti di edizione degli 
archivi di San Silvestro, San Giorgio, Sant’Antonio in Polesine, solo per ci-
tarne alcuni, il modello di lavoro sulle carte di Pomposa può essere un buon 
punto di partenza.

Il lavoro in corso apre, in particolare, prospettive di studio sul mondo del-
la produzione documentaria medievale ferrarese, quasi del tutto inesplorato. 
Il corpus pomposiano è in realtà sfaccettato per i molti ambiti di produzione 
e provenienza dei professionisti documentati48: domina su tutti l’universo ra-
vennate, su cui Pomposa gravita, e molte sono le carte scritte da tabellioni di 
Ravenna o di altre aree dell’Esarcato. Ma se la documentazione ravennate è 
oggetto da molti anni di studi ed edizioni critiche49, le carte scritte a Ferrara e 
nel suo territorio, periferia settentrionale del mondo romanico, sono in buona 
parte inedite e poco o nulla scandagliate.

Il cantiere su Pomposa può diventare un primo tassello per ricostruire le 
dinamiche della produzione documentaria nel Ferrarese: un primo abbozzo 
di repertorio dei tabellioni entro il XII secolo, studi preliminari sulle forme e 
i formulari della documentazione, prime osservazioni sulla scrittura dei pro-
fessionisti ferraresi, per limitarsi agli ambiti della diplomatica e della paleo-
grafia. Ma ogni nuova edizione di fonti documentarie, ogni progetto di sche-
datura e ogni pubblicazione di riproduzioni digitali di documenti medievali 
apre prospettive inedite di ricerca per storici, linguisti e filologi, oltre che, 
naturalmente, per gli storici del documento e della scrittura. 

4.5.  I manoscritti della biblioteca di Pomposa

Sulla falsariga della scansione storico istituzionale individuata per l’archi-
vio, si potrà procedere anche per la biblioteca di Pomposa, che fu una delle più 
illustri raccolte monastiche del medioevo italiano, ma che risulta oggi quasi 
interamente dispersa: la provenienza pomposiana è stata accertata solo per 
otto codici, se si escludono alcuni esemplari liturgici, comunque assai proble-
matici anche rispetto alla presenza in monastero nel secolo XI della figura del 
monaco riformatore Guido d’Arezzo50.

48  Le carte dell’archivio, pp. XLVII-LI.
49  Santoni, Ravenna.
50  Manfredi, Pomposa e Montecassino, p. 285.



397

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[17]

La conoscenza della raccolta è affidata, in primo luogo, a due elenchi di 
manoscritti: il celebre catalogo del 109351, un documento di straordinaria 
complessità, tra bibliografia precoce e tensioni culturali della riforma grego-
riana, che scatta un’istantanea nel momento di massimo splendore del ceno-
bio, e l’inventario patrimoniale del 145952, che suggella nella descrizione dei 
beni mobili ancora conservati a Pomposa il controllo estense sul patrimonio 
dell’antica abbazia.

Il catalogo del 1093, compilato dal monaco Enrico, descrive l’armarium 
raccolto dall’abate Girolamo (1078-1106): un elenco di 67 volumi, molti mi-
scellanei, per un totale di circa 240 testi. Uno sforzo considerevole, pari a 
quello attuato simultaneamente dal ben più noto confratello abate di Mon-
tecassino, Desiderio, anch’egli assiduo ricercatore di testi antichi, classici e 
cristiani, successore per solo tre mesi di papa Gregorio VII. Su una stessa 
significativa linea di studi, Girolamo, arricchendo e allargando un patrimonio 
probabilmente già in essere, portò la raccolta libraria pomposiana ad altezze 
considerevoli, soprattutto rispetto alla teologia antica, di marca ambrosiana 
e agostiniana, ma aperta a una serie di versioni remote di padri greci, e alla 
più alta prosa storiografica latina, con al centro l’assidua ricerca dei libri di 
Tito Livio. Dunque Padri della Chiesa, ma anche classici pagani tra i codici 
presenti a Pomposa: i testi di storia, che connotano di una luce particolare 
la raccolta, le opere morali di Seneca e le sue Tragedie, occorrenza davvero 
insolita per un contesto monastico.

Il catalogo del 1093 è un elenco parziale dei codici della biblioteca, per-
ché descrive solo i manoscritti acquisiti durante l’abbaziato di Girolamo; ma 
nonostante la sua parzialità mostra pienezza di interessi, e diventa una fonte 
splendida per conoscere le raccolte monastiche medievali. L’elenco dei libri è 
introdotto da una lettera del monaco Enrico che difende lo studio dei classici 
nel chiostro: un testo intriso di rimandi letterari che lascia riconoscere in con-
troluce altri scaffali e altri testi presenti a Pomposa. 

Dopo il catalogo del 1093, si deve arrivare all’inventario del 1459 per ave-
re notizie sulla biblioteca di Pomposa, in una fase ormai di decadenza per 
l’abbazia e alla vigilia del trasferimento della comunità monastica a Ferrara. 
La dispersione dei codici aveva già preso avvio: i preumanisti padovani ave-
vano prelevato esemplari da Pomposa sul finire del XIII secolo53 e ancora nel 
XV secolo umanisti ferraresi e intellettuali impegnati nel Concilio di Ferra-
ra-Firenze del 1438-1439 visitarono l’abbazia deltizia alla ricerca di codici54. 
Nonostante molti manoscritti avessero ormai preso altre strade, l’inventario 
del 1459 fotografa una raccolta di oltre cento volumi, a testimonianza del ric-
co patrimonio librario che ancora Pomposa custodiva. Con il trasferimento a 
Ferrara nel 1553 e la definitiva soppressione di Pomposa nel 1653, anche i libri 

51  Manfredi, Notizie sul catalogo.
52  Inguanez, Inventario di Pomposa.
53  Billanovich, Petrarca, pp. 126-128.
54  Manfredi, La nascita della Vaticana.



398

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[18]

superstiti vennero trasferiti a San Benedetto, tappa decisiva negli ultimi pas-
saggi della diaspora dei libri pomposiani. Però quelli finora recuperati vengo-
no non da un nucleo chiaramente individuabile, ma dai canali di dispersione, 
soprattutto nell’alveo dell’erudizione benedettina post-tridentina: e lì ancora 
bisognerà indagare per trovare, se non ulteriori avanzi librari, le tracce di una 
dispersione che dovette essere – per certi versi in modo ancora inspiegabile – 
davvero capillare, forse perché prolungata nel tempo. Dopo i remoti prelievi 
preumanistici, e siamo all’età di Dante, sopravvenne l’età d’oro delle ricerche 
dei codici, dopo il Concilio di Costanza, e quindi l’innesto di Pomposa nella 
vivace temperie culturale della Ferrara di Niccolò III e di Leonello, dominata 
da Guarino, ma in certo modo presidiata da Niccolò V e da Roma. Sarebbe 
poi giunta la stagione della congregazione padovano-cassinese, vivissima dal 
punto di vista culturale, ma a cui forse l’antico cenobio potrebbe esser giunto 
troppo tardi per vedere salvata, o ricostituita, la parte più solida della sua 
antica biblioteca. 

4.6.  Primi passi verso la ricostruzione virtuale dell’antica biblioteca di 
Pomposa

E proprio a causa di questa storia ancora fatta per frammenti, più attra-
verso affioramenti stratigrafici, che per linee di chiara continuità, il progetto 
prevede il recupero e il riordino dei dati certi ora disponibili: un avvio di de-
scrizione dei manoscritti di sicura provenienza pomposiana, che attualmente 
risultano almeno otto, escludendo per ora i codici liturgici. 

Una seconda fase intende riprendere in mano, nell’ottica di una ricostru-
zione virtuale della biblioteca di Pomposa, anche il catalogo del 1093, svilup-
pando criticamente l’ampia messe di dati sull’antica raccolta che ancora que-
sto documento trattiene. Si provvederà a prendere contatto con le istituzioni 
che ora conservano i codici superstiti, per promuovere la digitalizzazione dei 
manoscritti e per creare link di contatto. Queste due operazioni dovranno 
essere condotte non più solo insistendo su Pomposa e la sua raccolta libraria, 
ma collocandola sempre meglio nel contesto più largo e oggi meglio noto, di 
quella vera e propria rete di biblioteche che costituiscono il patrimonio li-
brario di marca benedettina nel secolo XI in Italia, centri di copia e di custo-
dia di una tradizione remota: Montecassino, con la sua stupenda produzione 
beneventana, Nonantola con il precoce e moderno inventario dei primissimi 
del secolo, Fonte Avellana, presidiata dagli interessi culturali e teologici di 
un altro amico di Pomposa, san Pier Damiani. La ricostruzione di quel che 
resta della raccolta abbaziale deve necessariamente essere collocata dentro la 
vivacissima produzione libraria di quel tempo nella nostra penisola, nel clima 
della riforma ecclesiale gregoriana.



399

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[19]

4.7.  La catalogazione dei manoscritti per avviare un confronto tra i pochi 
codici rimasti

Per avere a disposizione il maggior numero di dati possibile sui pochi ma-
noscritti rimasti si è pensato di proporre un modello catalografico di carattere 
analitico che preveda la seguente serie di campi, gestibili sia a livello informa-
tico che meramente testuale. La struttura si dividerà in quattro macroaree:

	– rilevamento sintetico delle caratteristiche codicologiche del volume;
	– descrizione del contenuto;
	– descrizione per campi dell’aspetto esteriore del manoscritto;
	– rilevamento delle citazioni bibliografiche del volume.

La prima macroarea, aperta dalla segnatura attuale del volume, conterrà 
nell’ordine, la datazione cronica, l’identificazione del supporto, la misurazione 
in mm, il conteggio dei fogli.

La seconda macroarea individuerà il contenuto, autore per autore, opera 
per opera, con riferimento alle edizioni moderne e segnalazione dell’eventua-
le utilizzo del manoscritto.

La terza macroarea offrirà brevi descrizioni codicologico/paleografiche 
secondo i seguenti campi: 

	– supporto scrittorio;
	– fascicolazione;
	– individuazione della scrittura e dei copisti;
	– rilevazione di parti ornate o miniate;
	– segnalazione di annotazioni e paratesti;
	– segnalazione e trascrizione di eventuali note di possesso, in particolare 

quelle pomposiane;
	– descrizione della legatura.

La quarta macroarea conterrà le citazioni bibliografiche direttamente ri-
ferite al manoscritto. La catalogazione dovrà interagire con la digitalizzazione 
dei manoscritti, prevista nel progetto.

4.8.  Rapporto tra i manoscritti e cataloghi antichi

Un secondo passo sarà poi di individuare quando possibile il rapporto tra 
i manoscritti superstiti e le voci inventariali dei due elenchi principali giunti 
a noi dalla biblioteca pomposiana: il catalogo di Enrico del 1093 e l’inventario 
redatto nel 1459 dal notaio Pellipari, finora erroneamente riferito al notaio 
Gurisio55.

55  Mezzetti, L’archivio dell’abbazia, p. 208, nota 8. 



400

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[20]

4.9.  Una bibliografia pomposiana

Accanto alle schede descrittive di documenti e manoscritti, il catalogo 
presenterà le notizie bibliografiche relative all’abbazia di Pomposa. Saranno 
catturate da SBN o catalogate ex novo tutte le notizie utili a costruire una 
bibliografia pomposiana: partendo dal lavoro bibliografico curato da Bianca 
Maria Balboni nel 1967 e dall’aggiornamento del 197856, si costruirà una ras-
segna completa e aggiornata degli studi dedicati a Pomposa. 

5.  Un progetto pilota?

L’orizzonte di ricerca del “Cantiere Pomposa”, che si apre con il progetto 
L’abbazia di Pomposa e le sue scritture, ha preso forma entro un network di 
relazioni istituzionali e scientifiche che può fungere da modello per altri con-
testi in cui si vogliano valorizzare patrimoni manoscritti non solo in ambito 
locale ma inserendoli in un contesto culturale più ampio: uno dei presupposti 
di fondo di questo progetto è stato appunto la creazione di collaborazioni a 
lungo raggio. Il cantiere di lavoro sulla ricostruzione del patrimonio mano-
scritto dell’abbazia di Pomposa può rappresentare un progetto pilota per altri 
interventi di studio e valorizzazione di fondi archivistici e librari di enti ec-
clesiastici (ma non solo), interessati da perdite e dispersioni nei secoli passati.

56  Balboni, Bibliografia pomposiana; Bibliografia pomposiana (1967-1978).



401

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[21]

Figura 1.



402

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[22]

Opere citate

L’abbazia di Pomposa. Un cammino di studi all’ombra del campanile (1063-2013), Atti della 
Giornata di studi pomposiani (Abbazia di Pomposa, 19 ottobre 2013), a cura di C. Di Fran-
cesco e A. Manfredi, Ferrara 2017.

«Analecta Pomposiana», Atti del primo convegno internazionale di studi storici pomposiani 
(6-7 maggio 1964), a cura di A. Samaritani, 1 (1965).

B.M. Balboni, Bibliografia pomposiana sistematica, in «Analecta Pomposiana», 3 (1967), pp. 
169-188.

D. Balboni, Il fondo pomposiano nell’Archivio dei Residui ecclesiastici di Ferrara, in Anecdota 
Ferrariensia, I, Città del Vaticano 1972, pp. 5-19.

E. Barbieri, L’archivio antico del monastero di San Tommaso, in «Annali di storia pavese», 18-
19 (1989), pp. 49-61.

Bibliografia pomposiana (1967-1978), in «Analecta Pomposiana», 4 (1978), pp. 243-250.
G. Billanovich, Petrarca e il primo umanesimo, Padova 1996.
Carte della Badia di Settimo e della Badia di Buonsollazzo nell’Archivio di Stato di Firenze 

(998-1200), a cura di A. Ghignoli e A.R. Ferrucci, Firenze 2004.
Le carte dell’archivio di Santa Maria di Pomposa (932-1050), a cura di C. Mezzetti, Roma 2016.
I. Fedozzi, L’Abbazia di Santa Maria di Pomposa nel primo Trecento. Materiali iconografici per 

lo studio di una istituzione benedettina nel tardo Medioevo, tesi di dottorato in Storia me-
dievale (Università degli studi di Torino, Dipartimento di Storia), XIV ciclo (a.a. 1999-2003).

A. Gardi, L’eccezione ferrarese: l’archivio dei Residui ecclesiastici, in Le conseguenze sugli archivi 
ecclesiastici del processo di unificazione nazionale: soppressioni, concentrazioni, dispersioni, 
Atti del convegno (Modena, 19 ottobre 2011), a cura di G. Zacchè, Modena 2012, pp. 81-100.

Guido d’Arezzo, monaco pomposiano, Atti dei convegni di studio (Codigoro, Abbazia di Pom-
posa, 3 ottobre 1997 e Arezzo, Biblioteca Città di Arezzo, 29-30 maggio 1998), a cura di A. 
Rusconi, Firenze 2000.

M. Inguanez, Inventario di Pomposa del 1459, in «Bollettino del bibliofilo», 2 (1920), 5-8, pp. 
173-184.

G. Isabella, Santa Maria di Pomposa: strategie di controllo e competizione sui beni pubblici 
da Engelrada agli Ottoni (fine sec. IX - inizio sec. XI), relazione presentata al I convegno 
della medievistica italiana-SISMED, Bertinoro (Forlì-Cesena), 14-16 giugno 2018, < http://
www.rmoa.unina.it/4986/25/SISMED-Convegno_2018.pdf >.

T. Leccisotti, Lo storico di Pomposa don Placido Federici, in «Analecta Pomposiana», 1 (1965), 
pp. 377-412.

Libri manoscritti e a stampa da Pomposa all’Umanesimo, a cura di L. Balsamo, Firenze 1986.
A. Manfredi, «Amissis rastris, ego sola mansi sub astris». Ricerche su libri, biblioteca e catalo-

gazione libraria a Pomposa nel secolo XI, in Guido d’Arezzo, monaco pomposiano, Atti dei 
convegni di studio (Codigoro, Abbazia di Pomposa, 3 ottobre 1997 e Arezzo, Biblioteca Città 
di Arezzo, 29-30 maggio 1998), a cura di A. Rusconi, Firenze 2000, pp. 55-79.

A. Manfredi, Classici e formazione monastica a Pomposa nel secolo XI, in Virgilio e il chiostro. 
Manoscritti di autori classici e civiltà monastica (Abbazia di Montecassino, 8 luglio-8 di-
cembre 1996), a cura di M. Dell’Omo, Roma 1996, pp. 45-53.

A. Manfredi, Conclusioni per un “classicismo pomposiano”, in L’abbazia di Pomposa. Un cam-
mino di studi all’ombra del campanile (1063-2013), Atti della Giornata di studi pomposiani 
(Abbazia di Pomposa, 19 ottobre 2013), a cura di C. Di Francesco e A. Manfredi, Ferrara 
2017, pp. 235-243.

A. Manfredi, La nascita della Vaticana in età umanistica: libri e inventari da Niccolò V a Sisto 
IV, in Le origini della Biblioteca Vaticana tra Umanesimo e Rinascimento (1447-1534), a 
cura di A. Manfredi, Città del Vaticano 2010, pp. 155-160.

A. Manfredi, Notizie sul catalogo e sui codici di Pomposa nel secolo XI, in Pomposia monaste-
rium modo in Italia primum: la biblioteca di Pomposa, pp. 11-65.

A. Manfredi, Pomposa e Montecassino nel secolo XI: due biblioteche a confronto, in Sit liber 
gratus, quem servulus est operatus. Studi in onore di Alessandro Pratesi per il suo 90° 
compleanno, a cura di P. Cherubini e G. Nicolaj, Città del Vaticano 2012, I, pp. 11-66.

G. Mercati, Il catalogo della biblioteca di Pomposa, in «Studi e documenti di storia e di diritto», 17 
(1895), pp. 145-177 (riedito in Mercati, Opere minori, I, Città del Vaticano 1937, pp. 358-388).

C. Mezzetti, Antonio Samaritani tra le pergamene di Pomposa, in «Analecta pomposiana», 40 
(2015), pp. 35-44.



403

L’abbazia di Pomposa e le sue scritture tra X e XII secolo

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[23]

C. Mezzetti, L’archivio dell’abbazia di Pomposa: le carte, l’ordinamento, la storia, in L’abbazia 
di Pomposa. Un cammino di studi all’ombra del campanile (1063-2013), Atti della Giornata 
di studi pomposiani (Abbazia di Pomposa, 19 ottobre 2013), a cura di C. Di Francesco e A. 
Manfredi, Ferrara 2017, pp. 207-219.

Pomposa. Un cammino di studi all’ombra del campanile (1063-2013), Atti della Giornata di 
studi pomposiani (Abbazia di Pomposa, 19 ottobre 2013), a cura di C. Di Francesco e A. 
Manfredi, Ferrara 2017, pp. 207-219.

C. Mezzetti, Carte di Pomposa: un fondo diplomatico ferrarese nell’archivio di Montecassino, 
in Sodalitas. Studi in memoria di don Faustino Avagliano, a cura di M. Dell’Omo, F. Ma-
razzi, F. Simonelli, C. Crova, Montecassino 2016, pp. 685-696.

C. Mezzetti, Carte processuali dell’archivio di Pomposa. Un dossier della metà del XII secolo, in 
«Scrineum Rivista», 2 (2004), pp. 1-64.

C. Mezzetti, Per un’edizione delle carte dell’abbazia di Santa Maria di Pomposa (secoli IX-XII), 
in «Medioevo e Rinascimento. Annuario del Dipartimento di studi sul Medioevo e il Rina-
scimento dell’Università di Firenze», 16, nuova serie 13 (2002), pp. 1-43.

C. Mezzetti, La tradizione dei diplomi dell’abbazia di Pomposa del sec. XI: copie antiche e tran-
sunti quattrocenteschi della commenda estense, in Originale – Fälschungen – Kopien. 
Kaiser- und Königsurkunden für Empfänger in Deutschland und Italien (9.-11. Jahrhun-
dert) und ihre Nachwirkungen im Hoch- und Spätmittelalter (bis ca. 1500), a cura di N. 
D’Acunto, W. Huschner, S. Röbert, Leipzig 2018, pp. 39-52. 

S. Parigi, Vancini, Florestano, in Dizionario biografico degli Italiani, 98, Roma 2020 < https://
www.treccani.it/enciclopedia/florestano-vancini_%28Dizionario-Biografico%29/ >.

Pomposa, regia di Adolfo Baruffi, Florestano Vancini; commento parlato di Vittorio Passeri-
ni, direttore di produzione Mario Ferrari, fotografia di Antonio Sturla, Este film, 1950, < 
http://cdoc.parcodeltapo.it/movie/pomposa/ >.

Pomposia monasterium modo in Italia primum: la biblioteca di Pomposa, a cura di G. Billano-
vich, Padova 1994.

Primo Umanesimo e filosofia a Padova: Lovato, Mussato, Rolando da Piazzola, Pietro da Aba-
no, Petrarca, in «Italia medioevale e umanistica», 28 (1985).

E. Russo, Indagini e studi su S. Maria di Pomposa (1982-2012), Monte Compatri (RM) 2019.
M. Salmi, L’abbazia di Pomposa, Milano 1936; Milano 19662.
A. Samaritani, Presenza monastica ed ecclesiale di Pomposa nell’Italia centrosettentrionale. 

Secoli X-XIV, Ferrara 1996.
A. Samaritani, Regesta Pomposiae. I (aa. 874-1200), Rovigo 1963.
A. Samaritani, Lo stato attuale degli studi storici su Pomposa, in «Palestra del clero», 17 (sett. 

1958), pp. 920-925.
A. Samaritani, Statuta Pomposiae annis MCCXCV et MCCCXXXVIII-LXXXIII, Rovigo 1958.
F. Santoni, Ravenna. Tabellioni e notai, in L’héritage byzantin en Italie (VIIIe-XIIe siècle), I, La 

fabrique documentaire, Études réunies par Jean-Marie Martin, Annick Peters-Custot et 
Vivien Prigent, Rome 2011, pp. 117-149.

S.P.P. Scalfati, Trascrizioni, edizioni, regesti. Considerazioni su problemi e metodi di pubblica-
zione delle fonti documentarie, in S.P.P. Scalfati, La forma e il contenuto. Studi di scienza 
del documento, Ospedaletto (PI) 1993, pp. 31-50.

F. Valenti, Il fondo pomposiano nell’Archivio di Stato di Modena, in «Analecta Pomposiana», 1 
(1965), pp. 361-376.

A. Vasina, Rassegna degli studi storici pomposiani. Fonti e bibliografia, in Pomposa. Storia 
Arte Architettura, a cura di A. Samaritani e C. Di Francesco, Ferrara 1999, pp. 5-16.

C. Violante, Lo studio dei documenti privati per la storia medioevale fino al XII secolo, in Fonti 
medioevali e problematica storiografica, Atti del Congresso internazionale tenuto in occa-
sione del 90° anniversario della fondazione dell’Istituto storico italiano (1883-1973), Roma, 
22-27 ottobre 1973, Roma 1976-1977, pp. 69-129.

Corinna Mezzetti 
Deputazione provinciale ferrarese di storia patria
corinna.mezzetti@gmail.com

Antonio Manfredi 
Biblioteca Apostolica Vaticana
manfredi@vatlib.it 



404

Corinna Mezzetti et alii

Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

[24]

Anna Berloco
Biblioteca Apostolica Vaticana
a.berloco@vatlib.it

Chiara Guerzi 
Accademia di Belle Arti di Frosinone e Deputazione provinciale ferrarese di storia patria
chiaraguerzi@gmail.com 

Giovanni Isabella
Alma Mater Università di Bologna
giovanni.isabella@unibo.it



Presentazione,
Redazione, Referees





407Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Presentazione

Reti Medievali è una rivista scientifica internazionale dedicata allo studio 
dei diversi aspetti delle civiltà medievali. È stata avviata nel 1998 da un grup-
po di studiosi, afferenti a diverse università italiane, per rispondere al disagio 
provocato dalla frammentazione dei linguaggi storiografici e degli oggetti di 
ricerca. Intorno all’iniziativa, si sono raccolti in seguito numerosi altri stori-
ci, pronti a confrontarsi tra loro di là dai rispettivi specialismi cronologici, 
tematici e disciplinari, anche per sperimentare insieme l’uso delle nuove tec-
nologie informatiche nelle pratiche di ricerca e di comunicazione del sapere. 
La denominazione RM Rivista richiama solo per analogia il tradiziona-
le strumento di comunicazione della produzione scientifica. Essa non imi-
ta né traduce in termini telematici la struttura dei periodici a stampa, ma 
è uno strumento specificamente pensato per valorizzare alcune caratte-
ristiche delle nuove tecnologie di comunicazione: nell’ambito di una re-
lativa economicità di produzione e di distribuzione, la facilità di accesso e 
l’ubiquità della diffusione si prestano a favorire la tempestività di aggior-
namento, la flessibilità di formato, l’ipertestualità di linguaggio, la multi-
medialità di edizione, l’interattività di fruizione e l’agevole riproducibilità.  
I lettori che vogliano essere informati sui contributi via via pubblicati in RM 
Rivista sono invitati a compilare il form di resistrazione: < http://www.serena.
unina.it/index.php/rm/user/register >. Nel rispetto della normativa sulla pri-
vacy, tali dati non saranno resi pubblici o trasmessi a terzi, né usati per altri fini.  
Gli autori che intendano proporre un contributo a Reti Medievali sono invitati 
a prendere visione delle Norme editoriali: < http://www.serena.unina.it/in-
dex.php/rm/about/submissions#authorGuidelines >. In primo luogo, dovran-
no registarsi, < http://www.serena.unina.it/index.php/rm/user/register >, 
per poi effettuare il login, < http://www.serena.unina.it/index.php/rm/login 
>, e dare avvio alla procedura di sottomissione del proprio contributo, artico-
lata in 5 fasi. Reti Medievali, che si è sviluppata in forte sinergia con il mondo 
delle biblioteche, è presente nei cataloghi di centinaia di istituti universitari 
e di ricerca nel mondo, <  ttp://www.rm.unina.it/index.php?mod=none_bi-
blioteche#catalogs >. Si pregano i bibliotecari di inviare le loro segnalazioni 
all’indirizzo redazionale: redazione@retimedievali.it.



Reti Medievali

408 Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Caratteri delle rubriche

Interventi
Brevi saggi critici o testi che pongono un problema storiografico, di ricer-

ca, o prendono le mosse da un’opera recente, o pongono problemi di politica 
culturale ed editoriale, e sono finalizzati alla discussione scientifica aperta a 
ulteriori contributi dei lettori in eventuali “forum”. La rubrica inoltre intende 
recuperare e rendere pubblici tempestivamente testi e materiali generati da 
seminari e workshop per evitare la dispersione dei frutti di riflessioni e ricer-
che di prima mano.

Interventi a tema
Brevi interventi critici su un tema o un libro.

Saggi
Contributi originali di ricerca e di bilancio storiografico.

Saggi - Sezione monografica
I contributi di questa sezione hanno le stesse caratteristiche dei Saggi ma 

sono proposti agli autori in maniera coordinata dai curatori delle sezione mo-
nografica.

Materiali e note
Rassegne bibliografiche o documentarie, presentazioni di lavori in corso 

o di riflessioni compiute nel corso della ricerca. Accanto a questi materiali, 
che RM rende possibile diffondere con tempestività, si intende raccogliere e 
recuperare quel patrimonio di idee e di spunti elaborati nelle fasi preparatorie 
di progetti, incontri, pubblicazioni, che spesso va perduto perché poi rielabo-
rato o considerato residuale e che merita invece di circolare proprio per il suo 
carattere di “opera aperta”.

Archivi
Corpi organici di testi documentari o di dati da essi ricavati, strutturati in 

archivi specializzati, generati da ricerche compiute o in corso. Più che all’ac-
cumulo di fonti, la rubrica mira a proporre e sperimentare nuove forme di 
presentazione delle ricerche condotte su grandi complessi documentari.

Ipertesti
È la rubrica più legata alle potenzialità innovative dei nuovi mezzi di co-

municazione; contiene analisi ipertestuali di fonti, di testi, nuove forme di 
presentazione di complessi documentari o esperimenti di costruzione di 
ipertesti su argomenti medievistici e intende contribuire a esemplificare le 
trasformazioni che i nuovi strumenti possono indurre nel linguaggio della ri-
cerca. Una parte della sezione potrà contenere riflessioni sulle nuove forme di 
testualità.



Rivista, 22, 2 (2021)

409Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Interviste
La rubrica, avviata nel 2008, pubblica colloqui avvenuti con medievisti 

italiani e stranieri.

Recensioni
Il moltiplicarsi di siti web e di pubblicazioni digitali di argomento medie-

vistico di varia natura e livello rende necessario in maniera crescente affron-
tare il problema della segnalazione e della valutazione critica di singoli siti o 
di gruppi di pagine web dedicate agli studi medievali e alle applicazioni delle 
nuove tecnologie alle discipline umanistiche.

Bibliografie
Pubblica raccolte di indicazioni bibliografiche, organizzate per temi spe-

cifici, che possono avere carattere di bilancio o di aggiornamento in progress 
e che rispecchiano i percorsi della ricerca di specialisti di diversi ambiti te-
matici.



Reti Medievali

410 Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Focus and Scope

Reti Medievali is an international academic journal devoted to all as-
pects of medieval civilization. It was created in 1998 by a group of scholars 
from various Italian universities in response to the uneasiness caused by the 
fragmentation of historiographic languages and research subjects. A large 
number of historians subsequently gathered around the initiative, willing to 
discuss with their peers beyond their respective chronological, thematic and 
disciplinary specialisations, and to experiment with ways to apply informa-
tion technology to research, and to communicate knowledge.

Despite its name RM Rivista is not intended to reflect a printed journal 
in the strict sense, for it presents neither an imitation nor a rendition of the 
structure of a printed journal into computer technology. Instead, it is specifi-
cally devised in order to emphasize some characteristics of the new commu-
nication technology: the relative inexpensiveness of production and issuing, 
easiness of accessibility and widespread circulation favour fast updates, for-
mat flexibility, hypertextual language, the possibility for a multimedial edi-
tion, interactive usage and easier reproducibility.

Those readers who would like to be informed on the contributions which 
are published in RM Rivista are requested to fill in the registration form: < 
http://www.rmojs.unina.it/index.php/rm/user/register >. In accordance with 
legislation on privacy protection, the submitted information will neither be 
transmitted to third parties nor be used for other purposes. The authors who 
intend to submit a contribution to Reti Medievali are requested to read the 
Author Guidelines, <  http://www.rmojs.unina.it/index.php/rm/about/sub-
missions#authorGuidelines  >. They will be required first and foremost to 
register, < http://www.rmojs.unina.it/index.php/rm/user/register >, in order 
to log in, < http://www.rmojs.unina.it/index.php/rm/login >, and initiate the 
article submission procedure which is articulated into five steps. Reti Medi-
evali, which has developed in synergy with the world of libraries, is present 
in the catalogues, <  http://www.rm.unina.it/index.php?mod=none_biblio-
teche#catalogs >, of hundreds of universities and research institutions world-
wide. Librarians are gently invited to send their notifications to the editorial 
address: redazione@retimedievali.it.



Rivista, 22, 2 (2021)

411Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Section Policies

Discussions
Short critical essays or texts dealing with an historiographical or research 

problem, or moving from a recently published work, or discussing problems 
of cultural politics and publishing; they aim at a scientific discussion open to 
further contributions from the readers in possible forums. Among the pur-
poses of this section there is also the prompt collection and publication of 
texts and materials produced in seminars and workshops in order to avoid the 
waste of the first-hand results of observations and researches.

Topical Discussions
Short critical essays or texts on a topic or a book.

Essays
Research and historiographical evaluation original contributions.

Essays - Monographic Section
The contents of this section share the same characteristics with the “Sag-

gi” section but are presented to the authors in a coordinated way by the edi-
tors of the monographic section.

Materials and Notes
Bibliographical and documentary reviews, outlines of works in progress 

or of observations arisen in the course of a research. Besides these materials, 
promptly issued by RM, we aim at collecting the ideas and suggestions elab-
orated in the preparatory phases of projects, conferences and publications: 
such a patrimony often gets lost as it undergoes subsequent reworking or is 
considered of minor importance; on the contrary, it deserves to be known just 
because of its nature of “open work”.

Archives
Organic corpuses of documentary texts or of data drawn from them, 

structured into specialized archives, originating from concluded or ongoing 
researches. This section aims less at the accumulation of sources than at pro-
posing and experiencing new forms of presentation of the researches carried 
on on large documentary sets.

Hypertexts
This section is the most closely connected with the innovative potentials 

of the new communication tools; it contains hypertext analysis of sources, 
texts, new forms of presentation of documentary sets or experiments of build-
ing hypertexts on medieval history subjects. It aims at illustrating how the 
new tools may influence the research language. One area of this section may 
be devoted to observations on the new forms of the text.



Reti Medievali

412 Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Interviews
This section opened in 2008, and it publishes interviews with Italian and 

foreign medievalists.

Bibliographies
This section publishes sets of bibliographical references centred upon 

specific subjects; such sets may be definite or updating; they reflect the paths 
of the researches of scholars in different thematic fields.



Rivista, 22, 2 (2021)

413Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Comitato scientifico

Enrico Artifoni, Università di Torino
Giorgio Chittolini, Università di Milano
William J. Connell, Seton Hall University
Pietro Corrao, Università di Palermo
Élisabeth Crouzet-Pavan, Université Paris IV-Sorbonne
Roberto Delle Donne, Università di Napoli Federico II
Stefano Gasparri, Università Ca’ Foscari di Venezia
Jean-Philippe Genet, Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne
Knut Görich, Ludwig-Maximilians-Universität München
Paola Guglielmotti, Università di Genova
Julius Kirshner, University of Chicago
Giuseppe Petralia, Università di Pisa
Francesco Stella, Università di Siena
Gian Maria Varanini, Università di Verona
Chris Wickham, All Souls College, Oxford
Andrea Zorzi, Università di Firenze

Redazione

Claudio Azzara, Università di Salerno
Guido Castelnuovo, Université d’Avignon et des Pays de Vaucluse
Federica Cengarle, Scuola Normale Superiore di Pisa
Pietro Corrao, Università di Palermo
Maria Elena Cortese, Università di Genova
Nadia Covini, Università di Milano
Roberto Delle Donne, Università di Napoli Federico II (Direzione)
Paolo Evangelisti, Camera dei Deputati
Thomas Frank, Università di Pavia (Direzione)
Laura Gaffuri, Università di Torino
Stefano Gasparri, Università Ca’ Foscari di Venezia
Marina Gazzini, Università di Milano
Paola Guglielmotti, Università di Genova (Direzione)
Umberto Longo, Università di Roma La Sapienza
Vito Loré, Università di Roma Tre
Iñaki Martín Viso, Universidad de Salamanca (Direzione)
Marilyn Nicoud, Université d’Avignon et des Pays de Vaucluse
Riccardo Rao, Università di Bergamo
Paolo Rosso, Università di Torino (Direzione)
Fabio Saggioro, Università di Verona
Gian Maria Varanini, Università di Verona (Direzione)
Charles West, University of Sheffield
Andrea Zorzi, Università di Firenze



Reti Medievali

414 Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Redattori corrispondenti

Simone Balossino, Université d’Avignon et des Pays de Vaucluse
Ingrid Baumgärtner, Universität Kassel
Denise Bezzina, Notariorum Itinera – Università di Genova 
Horacio Luis Botalla, Universidad de Buenos Aires
François Bougard, Université Paris X - Nanterre
Monique Bourin, Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne
Caterina Bruschi, University of Birmingham
Luigi Canetti, Università di Bologna
Sandro Carocci, Università di Roma Tor Vergata
Alexandra Chavarría Arnau, Università di Padova
Adele Cilento, Università di Firenze
Simone Maria Collavini, Università di Pisa
Nicolangelo D’Acunto, Università Cattolica di Brescia
Gianmarco De Angelis, Università di Padova
Donata Degrassi, Università di Trieste
Marek Derwich, Uniwersytet Wrocławski
Amedeo De Vincentiis, Università della Tuscia di Viterbo
Pablo C. Díaz, Universidad de Salamanca
Joanna Drell, University of Richmond Virginia
David Igual Luis, Universidad de Castilla-La Mancha Albacete
Roberto Lambertini, Università di Macerata
Tiziana Lazzari, Università di Bologna
Isabella Lazzarini, Università del Molise
Giovanni Isabella, Università di Bologna
Michael Matheus, Universität Mainz
Gerd Melville, Technische Universität Dresden
François Menant, École normale supérieure Paris
Francesco Panarelli, Università di Potenza
Flocel Sabaté, Universitat de Lleida
Enrica Salvatori, Università di Pisa
Raffaele Savigni, Università di Bologna
Antonio Sennis, University College London
Pinuccia Franca Simbula, Università di Sassari
Andrea Tabarroni, Università di Udine
Andrea Tilatti, Università di Udine
Hugo Andrés Zurutuza, Universidad de Buenos Aires



Rivista, 22, 2 (2021)

415Reti Medievali Rivista, 22, 2 (2021) <http://rivista.retimedievali.it>

Referees

�I nomi dei lettori impegnati nella peer review dei diversi contributi sono 
pubblicati alla pagina, costantemente aggiornata: http://www.rmojs.uni-
na.it/index.php/rm/about/displayMembership/83. Le loro valutazioni 
sono archiviate nell’area riservata del sito.

�The list of peer-reviewers is regularly updated at URL
http://www.rmojs.unina.it/index.php/rm/about/displayMembership/4.
Their reviews are archived using Open Journal Systems.




