
Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare 

 

 
 

A. Gramigna  
 

 1 

Margiotta e l’ermeneutica formativa  
Indagine sui Kleine Schriften di Gadamer 
 
Anita Gramigna 
Università di Ferrara  
 
 
 
Comprensione: dall’inconsapevole al consapevole 
Già nella Presentazione Margiotta rende nitida la posizione che vuole assumere, dal momento che 
chiarisce, in quanto curatore, una scelta degli scritti di Gadamer comparsi nel primo volume dei 
Keline Schriften (1967) tale da rispettare la successione cronologica ma puntando lo sguardo, con 
l’approvazione dell’autore, su quelli che «rivelano come l’orizzonte educativo sia intrinseco alla 
stessa ermeneutica, e come questa possa, a giusto diritto, offrirsi come possibile tematizzazione di un 
principio di una metodica universale del processo educativo» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 5). 
Due elementi assumono un ruolo rilevante, che troverà approfondimenti nella Nota conclusiva: il 
fattore intrinseco all’ermeneutica della questione educativa e la possibilità di individuarvi una relativa 
metodica universale. Del resto, il sottotitolo della Nota stessa si può ritenere programmatico: Dalla 
progettualità educativa alla pedagogia come scienza. 

In particolare, Margiotta sottolinea che il “controllo dei rapporti interpersonali” è diventato oggetto 
di interesse diffuso in ambito educativo, con precisazioni che pongono in rilievo l’inopportuno ricorso 
a teorizzazioni astratte, a ideali, a modelli intellettualistici. Per questo richiama la sobrietà di Raffaele 
Laporta, il quale afferma che «i rapporti interpersonali consistono nella maggior parte dei casi in ciò 
che un individuo fa all’altro ancor prima che in ciò che pensa e gli dice» (Laporta: 1972, p. 5). 
L’impiego del verbo fare, che caratterizzerebbe i rapporti tra persone, ancor prima del pensare o del 
dire, delinea una nozione di controllo che non ammette né facili illusioni, né speranze di un 
superamento di relazioni gerarchiche lontane dallo spirito democratico. Il salto qualitativo è possibile 
attraverso la modalità con la quale l’ermeneutica si muove sul terreno della comprensione: «Ma se la 
comprensione può attuarsi di solito tra un lettore e il suo testo di lettura, generalmente comprensione 
e dialettica di comprensioni si danno soprattutto nei rapporti umani, in qualsiasi rapporto esistenziale 
in cui totalmente l’uomo è coinvolto» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 6). La reciprocità della 
comprensione non si spiega, per Gadamer, sulla base di una normale tensione psicologica, così come 
l’ermeneutica non rappresenta la garanzia di un controllo giusto nella relazione tra umani. Il filosofo 
tedesco vuole risalire all’origine di quel rapporto e a cogliervi un “movimento di sviluppo” tale da 
consentire di inquadrarlo nella forma della crescita consapevole e di elevarlo a “metodica universale 
dell’evoluzione”, sia individuale che comunitaria. 

La portata universale della metodica in oggetto trova giustificazione nel saggio L’universalità del 
problema ermeneutico dove l’autore delinea i concetti di coscienza estetica, coscienza storica e 
coscienza ermeneutica. Negli scritti che compongono l’opera in esame spesso ricorre da parte 
dell’autore la riflessione sulla scienza contemporanea e il suo dominio culturale, ma anche di indirizzo 
della vita quotidiana dei popoli occidentali. La perplessità verte sul fatto che quel sapere pretende 
universalità e non è disposto al confronto con altro che esuli dal proprio apparato metodologico. Nel 
saggio citato mette in luce il filosofo un dato di fatto preoccupante: «Mi riferisco al problema di 
conoscere come la nostra immagine naturale del mondo, l’esperienza del mondo che è nostra, in 
quanto noi siamo uomini che vivono la storia eil destino della propria vita, si adegui a quella autorità 
intoccabile eanonima che appunto rappresenta la scienza» (Gadamer: 1973, p. 74). Si avverte un senso 
di disagio: l’immagine naturale che abbiamo del mondo ha perso di valore, la nostra storia non conta 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare 

 

 
 

A. Gramigna  
 

 2 

nulla e dobbiamo adeguarci a un’autorità insidiosa non solo perché indiscutibile, ma anonima, 
lontana. La filosofia, allora, deve porre al centro il problema del linguaggio, perno decisivo del nostro 
essere-nel mondo; anche perché la scienza tende a metterlo in secondo piano sostituendolo con i segni 
delle sue formule, che allontanano dalla comprensione delle relazioni che intercorrono tra le parole e 
le cose. 

Per introdurre il significato e il valore dell’ermeneutica nella sua portata umanizzante Gadamer 
premette la riflessione su «due esperienze di alienazione per distacco» (Ivi, p. 75) che corrispondono 
alla coscienza estetica e alla coscienza storica. Nel primo caso il distacco viene esercitato nei confronti 
dell’opera d’arte, attraverso un giudizio critico che decide del “vigore espressivo” del prodotto: 
«Quanto noi ripudiamo non ha nulla da dirci, oppure noi lo ripudiamo perché esso non ha nulla da 
dirci» (Ibid). Per quanto attiene alla coscienza storica vi è la pretesa di esercitare una critica obiettiva 
del passato e della tradizione: «la cecità assiologica dell’oggettivismo storico contemporaneo è 
rivelata dal conflitto tra un mondo storico, che il distacco ci ha reso estraneo, e le forze vive del 
presente» (Ivi, p. 77). Per Gadamer, considera Margiotta, l’ermeneutica non è riducibile a un metodo 
controllato che disvela ciò che è estraneo e può generare incomprensione, fraintendimenti; essa vuol 
sottolineare che “ogni rapporto umano è rapporto di reciproca crescita, ovvero dialettico intrecciarsi 
di comprensioni e incomprensioni” (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 260), come si evince nelle 
relazioni individuo-società, maestro-alunno, io-tu, che trovano fondamento nella coscienza. Ma, 
anche quando non ne abbiamo coscienza e la dialettica con l’altro mette a nudo le divergenze, rimane 
sotteso una sorta di “accordo” dialogico nel confronto; per questo si può, e si deve, giungere «a 
ritrovare nella dimensione universale dell’educare una possibilità di continua reciproca crescita 
semantica dell’educatore e dell’educando» (Ivi, p. 261). Forse si può attribuire a Margiotta un eccesso 
di entusiasmo verso un sapere filosofico che, tanto in Gadamer come nel suo maestro Heidegger, non 
pare interrogarsi sui fini della pedagogia? Al tempo stesso non sembra comparire nell’ermeneutica 
un’attenzione ai compiti dell’educatore e allo specifico umano dell’educando. Infatti, non si tratta qui 
di una pedagogia, come da tradizione, e il giovane intellettuale di casa nostra rimane colpito, in effetti, 
da una differenza che adopera criteri non canonici soprattutto inerenti al metodo. Mettere l’accento, 
tuttavia, sui temi della comprensione e della tolleranza, di un modello educativo non arbitrario né 
autoritario e che crede nella portata formativa del dialogo, ci sembra, in quegli anni, un approccio 
significativo e degno di interesse. 

A questo proposito può valere la pena riflettere sul rilievo che Gadamer attribuisce al pregiudizio. 
Una nozione che si è modificata nei tempi lunghi della storia, il cui significato etimologico fa 
riferimento a “linee orientative provvisorie”, alimentate dall’esperienza e, quindi, in continua 
evoluzione poiché, di norma, non piace quasi a nessuno l’espressione non vi è nulla di nuovo: «La 
nostra attesa e predisposizione a intendere ciò che è nuovo, non sono forse necessariamente 
determinate dal vecchio in cui siamo immersi?» (Gadamer: 1973, p. 81). Da questa semplice domanda 
si può arguire che il pregiudizio è in connessione con un altro concetto di peso: l’autorità. Non a caso 
poco oltre il filosofo torna sullo spinoso argomento scienza in questi termini: «si tratta ora di sapere 
come la nostra dipendenza dai condizionamenti ermeneutici dovrà essere giustificata nei confronti 
della scienza contemporanea che richiede, per principio, l’assenza di ogni prevenzione e di ogni 
pregiudizio» (Ivi, p. 82). Che l’ermeneutica sia poco disposta ad accettare in toto un’autorità 
indiscutibile è implicito nel suo stesso modo di procedere, così legato al dinamismo progressivo del 
linguaggio: «Ciò che sempre si rinnova è la lingua con il suo lessico e la sua grammatica, come 
sempre, mai priva di quell’infinità interiore che caratterizza il dialogo in corso tra chiunque si serva 
a questo modo del linguaggio e del suo interlocutore» (Ivi, pp. 90, 91). L’ autenticità è la chiave di 
volta di una ricerca delle parole che rendano possibile lo scambio con gli altri e, a questo proposito, 
ci piace ricordare un altro studioso di ermeneutica che, nel suo famoso Dell’interpretazione. Saggio 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare 

 

 
 

A. Gramigna  
 

 3 

su Freud, chiama in causa i maestri del sospetto (Marx, Nietzsche e Freud) in questi temini: «A partire 
da loro, la comprensione è una ermeneutica; cercare il senso non consiste più d’ora in poi nel 
compitare la coscienza del senso, ma nella decifrazione delle espressioni» (Ricoeur: 1967, p. 48). 
Occorre armarsi di pazienza tra realtà e apparenza, tra nascosto-mostrato, simulato-manifesto. 

E proprio sulla comunicazione, e la sua valenza educativa, dobbiamo approfondire il fascino 
dell’ermeneutica che ha coinvolto Margiotta, sia sul terreno pedagogico che su quello epistemologico. 
Il punto di partenza non può che essere il concetto di circolo ermeneutico, che Gadamer formula a 
partire dalla nozione dell’ermeneutica romantica per la quale tra il tutto e le parti emerge una relazione 
circolare: «Noi, infatti, nel crescere a stadi via via più larghi di comprensione, procediamo in virtù di 
una certa struttura precedente che costituisce la condizione della comprensione ulteriore» (Margiotta, 
in Gadamer: 1973, p. 270). Non si tratta di una circolarità disordinata, o confusa, ma di un processo 
a spirale di cerchi concentrici progressivi. Con riferimento a elementi già emersi nella nostra analisi, 
vi è una dimensione precedente – la tradizione – che alimenta i pre-giudizi e orienta auna maggior 
comprensione. Si evidenzia una precisa allusione alla tesi heideggeriana per la quale la comprensione 
era in grado di realizzarsi pienamente nella circolarità solo tramite la mediazione; quindi, una costante 
presa di contatto con le cose contestuali: «Ed è certo evidente la feconda implicazione pedagogica di 
simile concetto. Se infatti il circolo ermeneutico è costante rapporto interpretativo tra il portato della 
tradizione (il sapere, il testo) e il suo interprete (l’educando in genere), mediatore ottimale di tale 
rapporto dovrebbe essere l’educatore che vede così rivalutata la centralità della sua presenza, (…)» 
(Ibid). 

Lo studioso italiano vede una sintonia profonda tra la circolarità della comprensione e la relazione 
educativa tra chi apprende e chi insegna. Il rischio per chi insegna, però, consiste nell’eccesso del lato 
emozionale che toglierebbe peso e valore alla mediazione: «Ma, d’altra parte, a cosa si riduce 
l’insegnare se non alla costante elaborazione di progetti autentici e proporzionati all’oggetto di quel 
processo formativo globale che è la comprensione reciproca tra alunno e insegante?» (Ivi, p. 271). 
Viene dato molto peso, pertanto, alla qualità della comprensione, in senso ermeneutico, che trova un 
preciso carattere distintivo nella seguente affermazione: «Il movimento circolare della comprensione 
non è mai un risultato, ma una forma costante di ricerca» (Ibid). Margiotta crea un punto d’incontro 
tra la propria lettura in chiave ermeneutica del processo formativo e il concetto di ricerca come 
antipedagogia presente in De Bartolomeis (1972) nell’ottica della “convergenza critica”.  

Per capire più a fondo il valore della comprensione crediamo necessario un cenno motivato al tema 
del linguaggio in Heidegger, per il peso che ha avuto sul concetto di ermeneutica in Gadamer. Esso 
rappresenta l’apertura dell’essere o, addirittura, la sua casa; tanto che in noi “delimita” la stessa 
esperienza del mondo: «È la parola che procura l’essere alla cosa» (Heidegger: 1968, p. 56); quindi, 
deduce Margiotta, se il linguaggio fornisce l’essere alle cose, bisognerà procedere dalla parola «che 
nomina originariamente le cose e le fa essere per noi» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p 267). Senza 
la parola che dà nome alle cose, queste resterebbero mute, prive di comunicazione e, pertanto, lontane 
dalla comprensione. Ma si può andare oltre: l’ascolto della parola, in quanto ermeneutica, è esperienza 
esistenziale: «(…) l’esistenza è costitutivamente rapporto con l’essere, ermeneutica, cioè incontro 
evolutivo col linguaggio» (Ivi, p. 268). Alla luce della rilevanza del linguaggio si può comprendere 
la convinzione dello studioso italiano che l’educando vada di continuo incontro all’affinità con 
l’educatore, nella ricerca di una coerenza capace di mediare rispetto ai significati della tradizione, Vi 
deve essere in lui la convinzione di poter individuare una coerenza perfetta in ciò che dovrà 
apprendere-comprendere con sforzo; per questo è giusto considerare che ognuno sceglie di continuo 
il proprio maestro. Appare qui la necessità che il rapporto umano rappresenti un’occasione di crescita, 
tale da trovare nella situazione ermeneutica una spinta evolutiva, ma anche un fondamento logico 
nella stessa visione della comprensione, che non è mai riducibile a fattore emotivo o affettivo 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare 

 

 
 

A. Gramigna  
 

 4 

(Gadamer: 1973, p. 145); ma va individuata «come un atto di continua ricapitolazione del reale, un 
atto di continua ricostruzione ipotetica che ponga in atto dei principi di interpretazione adeguati» 
(Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 275). Non bisogna nascondere, tuttavia, la permanenza di un 
problema ermeneutico: «sapere come una tale comprensione possa crescere dal momento della 
inconsapevolezza a quello della consapevolezza critica ovvero della progettualità» (Ibid). Ciò, invece, 
che a Margiotta sembra un progetto da seguire, benché problematico, è quello di fondare criticamente 
l’ermeneutica, in qualità di metodica universale dell’evoluzione umana, dove il soggetto si auto-educa 
e inter-agisce “in un rapporto di comprensione col vissuto, con gli altri, con le cose stesse” (Ibid). 
 
Ermeneutica e idea di verità 
Nel primo saggio dell’opera in questione, Sull’originarietà della filosofia, Gadamer, nel riflettere 
sulla possibilità di una situazione privilegiata dell’ermeneutica, la risolve nel primato di un 
linguaggio privilegiato, che può essere solo quello filosofico in quanto originario e tale da «ritrovare 
in se stesso la fondazione metodica del suo crescere semantico» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 
276). In esso emerge una sola idea basilare, quella di verità, che informa di sé la teoria, la pratica, la 
ricerca, a volte con lo scopo di uniformare e altre volte con quello di rivelare o specificare. In ogni 
caso il vero che emerge ha sempre la caratteristica del farsi: «si precede e si annuncia, ci illumina e 
resta enigmatico al tempo stesso» (Ibid). In virtù di tale posizione il filosofo tedesco mette in stretta 
relazione la questione della “nuova educazione” e della filosofia nel suo radicalismo di fondo: «In 
questo senso io parlo di una universale immagine filosofica, perché è sempre compito della filosofia, 
tirar fuori da noi ciò che è la verità, e il futuro di noi tutti» (Gadamer: 1973, p. 35).  

Il filosofo, da Socrate in poi, ha rivestito un compito educativo per il popolo, tale da lasciar 
emergere nei casi migliori il pregio della chiarezza; la stessa nuova educazione è chiamata aoffrire a 
ognuno una strada da percorrere con coerenza: «apprendere a riconoscere la ragione, questa capacità 
di riconoscere l’essere contro l’interesse» (Ivi, p.30). Lo scritto dal quale stiamo prendendo spunto è 
l’esito di una conferenza tenuta prima a Lipsia (1945) poi a Berlino (1946), di fronte a gente sconfitta, 
disorientata, impaurita e umiliata, alla quale bisognava dire la verità con chiarezza: il terzo Reich è 
stato l’illusione di una “visione universale popolare” di superiorità anche razziale; di qui lo slancio 
filosofico educativo che non ha tentennamenti: «(…) abbiamo sofferto, oppressi dal peso della 
discordia fra ciò che noi eravamo veramente e ciò che dovevamo rappresentare» (Ibid). Quante volte 
gli esseri umani si sono trovati nella storia di fronte all’angoscia indotta da una politica totalitaria, 
che non può ammettere né dialogo né confronto? A maggior ragione è indispensabile un bilancio di 
quell’esperienza disastrosa: «Noi abbiamo sofferto la degenerazione di questa concezione nazionale 
nell’autolatria e nella follia della forza; io sono dell’opinione che una chiarezza, come quella di cui 
abbiamo bisogno, può avere effetto solo se noi impariamo ad afferrare la forza di questo errore come 
deformazione di una verità (…)» (Ivi, p. 11). Bisogna sottolineare l’impiego di un termine come 
autolatria, rispetto alla quale tutti devono fare un esame di coscienza per prendere atto dell’errore 
rispetto al quale è difficile considerarsi innocenti. È sintomatico che nello stesso periodo un altro 
filosofo tedesco che Gadamer conosceva bene, Karl Jaspers, abbia sentito il bisogno di rivolgersi al 
suo popolo con accenti simili. Si consideri che egli era stato perseguitato dal nazismo per le sue 
posizioni, oltre che per il fatto di avere una moglie ebrea. Ciononostante, trova il coraggio a fine 
guerra di rivolgersi alla gente comune, con tutti i rischi del caso, indagando i diversi livelli di colpa: 
«La questione della colpa, più che essere una questione posta dagli altri a noi, è una questione che 
noi poniamo a noi stessi» (Jaspers: 1996, p. 18). Quando parla di colpa morale, la chiarezza delle sue 
parole emana un eco che dovrebbe essere ascoltata ancor oggi, nel tempo di altre guerre: «Uno ha la 
responsabilità morale delle azioni che compie come individuo. E questo vale per tutte le azioni, anche 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare 

 

 
 

A. Gramigna  
 

 5 

per le azioni di ordine politico e militare che compie» (Ivi, p. 22): non esistono per nessuno facili 
assoluzioni.  

È chiara, da ciò che abbiamo appena messo in luce, la rilevanza dell’etica nell’educazione, 
argomento che il filosofo affronta nello scritto Sulla possibilità di un’etica filosofica. Anzi egli parla 
di sapere-etico – dato che il Bene rappresenta la mediazione tra ethos e logos – il quale «riconosce il 
fattibile, cioè quello che una situazione richiede, e lo riconosce in base a una riflessione che mette la 
situazione concreta in relazione con quello che si ritiene senz’altro giusto e conveniente» (Gadamer: 
1973, p. 157). Da tali parole sui può dedurre che, secondo lui, la scienza non può pretendere di essere 
etica per definizione, in quanto si dà dei protocolli di studio e di ricerca controllabili, poiché non si 
interroga su ciò che è giusto e conveniente per gli esseri umani. Riprendendo la filosofia classica 
greca, l’autore coglie la tensione educativa della techne platonica quanto della distanza posta da 
Aristotele tra questa e la phronesis; pertanto, Margiotta può affermare: «Il problema ancora oggi 
insoluto, è di elaborare un metodo che garantisca un uso consapevolmente equo delle scienze, che 
insomma sia intrinseco alla tensione dialettica tra scienza e autocoscienza che caratterizza il rapporto 
umano in generale» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 283). Il cosiddetto fattibile, non può essere solo 
il prodotto di una competenza tecnica insegnabile, dato che l’essere umano mostra altre potenzialità 
pratiche, come l’abilità nel confronto politico o l’interesse ai vari momenti della vita sociale; quindi 
«esso è l’insieme di ciò che nella società è valido, cioè delle norme che, specificate in convinzioni 
etiche e politiche accompagnano ogni educazione e auto-educazione, anche quella della oggettività 
scientifica» (Gadamer: 1973, p. 178). 

Con molta chiarezza il filosofo tedesco, dopo avere considerato che si può educare solo si si è 
raggiunta la chiarezza verso sé stessi, afferma che l’educazione nuova deve porsi come scopo un 
apprendimento che, nel riconoscimento della ragione, metta in discussione l’interesse come valore 
sostanziale. A questo punto è indispensabile introdurre lo scritto che nell’attualità può suscitare la 
maggior attenzione: Per una pianificazione del futuro, contributo a un convegno di esperti di 
economica e politica, nonché uomini politici, organizzato nel 1965 dalla Fondazione Rockfeller, 
apparso con tradizione in inglese sulla rivista “Dedalus”. L’autore si pone il problema della “nuova 
fase della rivoluzione industriale” ritenendola non tanto l’esito del progresso delle scienze della 
natura, quanto della razionalizzazione volta alla pianificazione “tecnico-economica” mondiale. I 
riferimenti a Max Weber e ad alcune posizioni della Scuola di Francoforte sono evidenti, se si pensa 
all’espressione weberiana «la coscienza o la fede che basta soltanto volere per potere» (Weber: 1977, 
p. 19) o alla violenza implicita che Horkheimer e Adorno individuano in questo disincantamento del 
mondo quando scrivono: «(…) l’intelletto che vince la superstizione deve comandare alla natura 
disincantata. Il sapere, che è potere, non conosce limiti, né nell’asservimento delle creature, né nella 
docile acquiescenza ai signori del mondo» (1966, p. 14). Gadamer è consapevole che la “corsa 
trionfale” della scienza, iniziata nell’Ottocento, è destinata ad assumere una forma di “onnipotenza” 
sociale e ciò produce l’inquietante peso degli esperti in tutti i campi: «Ricerca di mercato scientifica, 
conduzione della guerra scientifica, politica estera scientifica, educazione della prole scientifica ecc.» 
(Gadamer: 1973, p. 165). Pare impossibile che queste parole risalgano a sessant’anni fa, mentre 
sembrano una fotografia del presente; vi si nota, nemmeno tanto implicito, il timore di un futuro 
disumanizzato quanto più viene pianificato in maniera unidirezionale, senza tener conto dei bisogni 
e dei desideri della stragrande maggioranza degli esseri umani. 

Allora, come oggi, la grande questione è “l’ordine internazionale” che rimane estraneo alle 
esigenze fondamentali di molti popoli e la “parola d’ordine della coesistenza” appare ai più “indice 
di rassegnazione”. Margiotta, tuttavia, intravede nel testo gadameriano una strategia ermeneutica per 
la gestione della pianificazione in fieri, tanto da proporre «un modello educativo di coerente e rigorosa 
esplicitazione semantica dell’individuo» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 281). L’ordine 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare 

 

 
 

A. Gramigna  
 

 6 

internazionale dovrebbe, finalmente, assumersi una responsabilità formativa, tale da ricercare un 
equilibrio tra le parti, come punto di riferimento comune per l’universalizzazione e il confronto delle 
conoscenze. È imprescindibile riuscire a predisporre una razionalità orientata alla cooperazione, tra 
le differenze dei popoli, tale da rendere comprensibile la misura di un ordine del mondo che abbia 
senso-per-l’uomo. E, ancora una volta, ritorna sulla scena la questione della scienza, tanto in Gadamer 
come nel suo interprete italiano, come si può cogliere dalla seguente riflessione di Margiotta: 
«Verificata, infine, la scarsa utilità educativa di una separabilità del punto di vista economico da 
quello politico, Gadamer sostiene che l’ordine è da cominciare a ritrovarsi nella profonda tensione 
che esiste tra l’autorità della scienza e le forme di vita dei popoli» (Ivi, p. 282). È vero che il pensatore 
tedesco considera l’opportunità di coltivare il soggetto privilegiando il modello scientifico, così come 
la “coscienza pubblica” si rivolge alla scienza degli esperti per cercare di comprendere i motivi 
dell’attuazione di un progetto innovativo; ma non sono mancate, e non mancano, eccezioni come 
dimostrano le esplicite prese di posizione contro possibili applicazioni degli studi genetici alla 
ereditarietà «di fronte alle quali risulta insuperabile un ingenuo indietreggiare davanti alle 
conseguenze» (Gadamer: 1973, p. 171). 

Gadamer non è convinto che la gestione dell’ordine internazionale debba essere posta come 
questione di esclusiva competenza scientifica, poiché gli esseri umani in generale avvertono 
l’importanza e l’urgenza del tema e vorrebbero dare il loro contributo, ma molte sono le differenze 
anche oggi sul come intervenire: «L’idea di un mondo amministrato perfettamente appare l’ideale al 
quale proprio i paesi più progrediti sono votati, se si tine conto del loro stile di vita e della loro 
convinzione politica» (Ivi, p. 172). Ma quella perfezione, di fatto egoistica, si basa su presupposti 
ancora coloniali, di dominio e sfruttamento dei Paesi più poveri, ma ricchi di materie prime e 
manodopera a basso costo. L’ideale di giustizia non compare tra le strategie più avanzate del modello 
e la questione che ogni cosa debba trovare un proprio ordine si ammanta dell’ambiguo principio della 
neutralità. Nel clima di “guerra fredda”, successivo al secondo conflitto mondiale, Horkheimer 
considerava i deludenti esiti della rivoluzione russa, che non aveva portato affatto a un nuovo 
equilibrio tra libertà e giustizia, ma solo a una nuova e più pesante forma di dominio sull’uomo. Del 
resto, tutte le diverse nazioni sembravano avviarsi nella direzione di un “mondo amministrato” dalla 
tecnica, con la rigidità organizzativa tipica di una burocrazia nemica tanto della giustizia quanto della 
libertà (1972). Il pessimismo dello studioso della Scuola di Francoforte era fondato: le attuali 
situazioni di guerra confermano la più evidente indisponibilità, di potenze più o meno grandi, a 
incontrarsi e confrontarsi sul terreno di una volontà di negoziazione. 

Con l’ottimismo della gioventù degli anni Settanta del secolo scorso Margiotta, in sostanziale 
accordo con Gadamer come già abbiamo constatato, considera che «si tende a ritrovare il momento 
operativo centrale nella possibilità di coltivare l’uomo prediligendo (…) il modello scientifico» 
(Margiotta, in Gadamer: 1973). A mezzo secolo di distanza quel verbo – coltivare – ci sembra 
pericoloso perché anche la scienza è “amministrata” dal potere neoliberista che la impiega come arma 
per togliere significato e valore al sapere umanistico e, di conseguenza, avere a disposizione cittadini 
ammaestrati per eseguire ordini in assenza di competenze critiche. Lo si coglie sempre più nella vita 
universitaria, dove lo studente medio viene spacciato come soggetto che possiede nuove forme di 
conoscenza in opposizione a quelle tradizionali, per questo non è poi così grave che non sappia né 
leggere, né scrivere. Quando Gadamer si interroga sulla “presa di coscienza” che la filosofia può 
produrre, rispetto a una scienza che pensa di potersi occupare di tutto, mette in chiaro le differenze 
che esistono tra uomini e tra popoli, questione centrale «proprio quando la programmazione e il 
progresso fanno apparire raggiungibile qualsiasi cosa» (Gadamer: 1973, p. 190). Non è la scienza a 
produrre criticamente tale consapevolezza della diversità culturale, anzi essa nasce dalla critica nei 
confronti della sua rigidità. Di qui la deduzione che non esiste una sola idea di progresso, di benessere 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare 

 

 
 

A. Gramigna  
 

 7 

e di strategie politiche ed economiche per raggiungerlo. La convinzione ancora oggi diffusa che sia 
sempre nelle nostre possibilità il mettere in atto praticamente ciò che è elaborazione teorica del nostro 
pensiero, dovrebbe suscitare qualche dubbio: «Non potrebbe darsi che il sogno tecnologico coltivato 
dalla nostra epoca sia realmente un sogno?» (Ivi, p. 192).  

È nostra convinzione profonda che una cultura dell’educazione adeguata dovrebbe occuparsi di 
tali questioni centrali nella vita degli individui e delle comunità, per non rimanere prigionieri delle 
trappole che ogni visione unilaterale tende a predisporre, nella rassicurante certezza di una verità che 
dovrebbe sempre essere un provvisorio punto d’approdo dialettico. Per noi non è da sottovalutare il 
fatto che Heidegger abbia considerato il problema di fondo dell’Occidente non di carattere politico o 
economico, e nemmeno ecologico, ma ontologico. L’incubo autodistruttivo non va attribuito 
soprattutto a guerre, inquinamento, malattie, ma al modo di gestire l’Essere e, con esso, la vita stessa. 
È avvenuta una svolta nella metafisica occidentale, tale da allontanarla dalla prospettiva greca 
originaria per approdare al diffuso dominio dell’oggettivazione. Ciò che risultava inoggettivabile di 
principio diventa semplicemente oggetto: così la scienza è in grado non solo di spiegare ma pure di 
controllare l’Essere. La tecnica rappresenta lo strumento per rendere operativo, producibile, gestibile, 
quanto è stato oggettivato dalla scienza. Da questa modalità del dominio, che incombe fuori da ogni 
controllo, si può uscire solo riappropriandosi della forma filosofica greca originaria, quado l’Essere 
consisteva di una qualità non assoggettabile, poiché principio di disvelamento, rivelazione della 
propria poiesis (Heidegger: 2007, pp. 158-162).  

Margiotta, al termine della sua Nota conclusiva, riprende la convinzione che vi sia convergenza 
tra l’ermeneutica gadameriana e la prospettiva della cooperazione educativa di Laporta, che viene 
citato a proposito della capacità della nostra intelligenza di auto-gestirsi: «Se questa autodirezione, 
con gli autocontrolli, le autocorrezioni che ne dipendono, ha assicurato il successo dell’uomo nel suo 
rapporto col mondo fisico, nel controllo totale o quasi totale di esso, rimane ancora aperta tutta la 
questione di come l’uomo possa agire intelligentemente nel controllare il mondo umano, la società 
degli uomini» (1972, p. 52). A distanza di tempo crediamo di poter dire che gli autocontrolli e le 
autocorrezioni non sono stati sufficienti, anche perché una scienza sempre più sotto l’autorità delle 
tecnologie, che non suscita né dubbi morali né epistemologici, manca di una reale autonomia di 
espressione. Per quanto riguarda il controllo del rapporto umano, non possiamo che condividere la 
convinzione ermeneutico-formativa dell’allora giovane studioso oggetto della nostra analisi: 
«L’uomo è, (…), il fine della sua costituzione individuale-sociale, nella socialità aperta ad altre 
sociabilità» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 285). 
  



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare 

 

 
 

A. Gramigna  
 

 8 

Bibliografia 
 
Bartolomeis F. De (1972), La ricerca come antipedagogia, Feltrinelli, Milano. 
 
Cambi F. (2000), Filosofia dell’educazione: struttura, funzione, modelli, in a cura di Cambi F., Orefice F.,  
Ragazzini D., I saperi dell’educazione, La Nuova Italia, Firenze. 
 
Cambi F. (2008), Manuale di filosofia dell’educazione, Laterza, Roma-Bari. 
 
Fornaca R. (1993), Storia della pedagogia, La Nuova Italia, Firenze. 
 
Gadamer H.G. (1969), Il problema della coscienza storica, Guida, Napoli. 
 
Gadamer H.G. (1973), Ermeneutica e metodica universale, a cura di Margiotta U., Marietti Editori, Torino. 
 
Gadamer H.G. (1982), La ragione nell’età della scienza, Il Melangolo, Genova. 
 
Gentile M.T. (1965), Educazione linguistica e crisi di libertà, Armando, Roma. 
 
Habermas J. (1970), La logica delle scienze sociali, Il Mulino, Bologna. 
 
Heidegger M. (1952), Dell'essenza della verità, Fratelli Bocca, Milano. 
 
Heidegger M. (1968), Die Zeit des Weltbildes (1938), trad. it Chiodi P., L’origine dell’opera d’arte, in 
Sentieri interrotti, La Nuova Italia, Firenze, 
 
Heidegger M. (1973), In cammino verso il linguaggio, Mursia, Milano. 
 
Heidegger M. (1991), Il principio di ragione, Adelphi, Milano. 
 
Heidegger M. (2007), Introduzione alla metafisica, Mursia, Milano.  
 
Horkheimer M. (1972), La nostalgia del totalmente Altro, Queriniana, Brescia. 
 
Horkheimer M., T.W. Adorno (1966), Dialettica dell’illuminismo, Einaudi, Torino. 
 
Jasper K. (1996), Filosofia, UTET, Torino. 
 
Laporta R. (1972), La difficile scommessa, La Nuova Italia, Firenze. 
 
Margiotta U. (1979), Razionalità e condotta. Studi sulla genesi dello spazio educativo, S.I.T, Treviso. 
 
Pareyson L. (1966), Esistenza e persona, Il Nuovo Melangolo, Genova. 
 
Ricoeur P. (1967), Dell’interpretazione. Saggio su Freud (1965), Il Saggiatore, Milano. 
 
Vattimo G. (1968), Schleiermacher filosofo dell’interpretazione, Mursia, Milano. 
 
Vattimo G. (1971), Introduzione a Heidegger, Feltrinelli, Milano. 
 
Volpi C. (1972), Pedagogia decondizionamento, Editrice Rinnovarsi, Roma. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare 

 

 
 

A. Gramigna  
 

 9 

 
Weber M. (1977), La scienza come professione, in Il lavoro intellettuale come professione, Einaudi, Torino. 
 
 
 

 
 


