Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare

R

A. Gramigna

Margiotta e I’ermeneutica formativa
Indagine sui Kleine Schriften di Gadamer

Anita Gramigna
Universita di Ferrara

Comprensione: dall’inconsapevole al consapevole

Gia nella Presentazione Margiotta rende nitida la posizione che vuole assumere, dal momento che
chiarisce, in quanto curatore, una scelta degli scritti di Gadamer comparsi nel primo volume dei
Keline Schriften (1967) tale da rispettare la successione cronologica ma puntando lo sguardo, con
I’approvazione dell’autore, su quelli che «rivelano come 1’orizzonte educativo sia intrinseco alla
stessa ermeneutica, € come questa possa, a giusto diritto, offrirsi come possibile tematizzazione di un
principio di una metodica universale del processo educativo» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 5).
Due elementi assumono un ruolo rilevante, che trovera approfondimenti nella Nota conclusiva: il
fattore intrinseco all’ermeneutica della questione educativa e la possibilita di individuarvi una relativa
metodica universale. Del resto, il sottotitolo della Nota stessa si puo ritenere programmatico: Dalla
progettualita educativa alla pedagogia come scienza.

In particolare, Margiotta sottolinea che il “controllo dei rapporti interpersonali” ¢ diventato oggetto
di interesse diffuso in ambito educativo, con precisazioni che pongono in rilievo I’ inopportuno ricorso
a teorizzazioni astratte, a ideali, a modelli intellettualistici. Per questo richiama la sobrieta di Raffaele
Laporta, il quale afferma che «i rapporti interpersonali consistono nella maggior parte dei casi in cid
che un individuo fa all’altro ancor prima che in cio che pensa e gli dice» (Laporta: 1972, p. 5).
L’impiego del verbo fare, che caratterizzerebbe i rapporti tra persone, ancor prima del pensare o del
dire, delinea una nozione di controllo che non ammette né facili illusioni, né speranze di un
superamento di relazioni gerarchiche lontane dallo spirito democratico. Il salto qualitativo ¢ possibile
attraverso la modalita con la quale I’ermeneutica si muove sul terreno della comprensione: «Ma se la
comprensione puo attuarsi di solito tra un lettore e il suo testo di lettura, generalmente comprensione
e dialettica di comprensioni si danno soprattutto nei rapporti umani, in qualsiasi rapporto esistenziale
in cui totalmente I’'uomo ¢ coinvolto» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 6). La reciprocita della
comprensione non si spiega, per Gadamer, sulla base di una normale tensione psicologica, cosi come
I’ermeneutica non rappresenta la garanzia di un controllo giusto nella relazione tra umani. Il filosofo
tedesco vuole risalire all’origine di quel rapporto e a cogliervi un “movimento di sviluppo” tale da
consentire di inquadrarlo nella forma della crescita consapevole e di elevarlo a “metodica universale
dell’evoluzione”, sia individuale che comunitaria.

La portata universale della metodica in oggetto trova giustificazione nel saggio L 'universalita del
problema ermeneutico dove 1’autore delinea i concetti di coscienza estetica, coscienza storica e
coscienza ermeneutica. Negli scritti che compongono 1’opera in esame spesso ricorre da parte
dell’autore la riflessione sulla scienza contemporanea e il suo dominio culturale, ma anche di indirizzo
della vita quotidiana dei popoli occidentali. La perplessita verte sul fatto che quel sapere pretende
universalita e non ¢ disposto al confronto con altro che esuli dal proprio apparato metodologico. Nel
saggio citato mette in luce il filosofo un dato di fatto preoccupante: «Mi riferisco al problema di
conoscere come la nostra immagine naturale del mondo, I’esperienza del mondo che ¢ nostra, in
quanto noi siamo uomini che vivono la storia eil destino della propria vita, si adegui a quella autorita
intoccabile eanonima che appunto rappresenta la scienza» (Gadamer: 1973, p. 74). Si avverte un senso
di disagio: I’'immagine naturale che abbiamo del mondo ha perso di valore, la nostra sforia non conta

1



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare

R

A. Gramigna

nulla e dobbiamo adeguarci a un’autorita insidiosa non solo perché indiscutibile, ma anonima,
lontana. La filosofia, allora, deve porre al centro il problema del linguaggio, perno decisivo del nostro
essere-nel mondo; anche perché la scienza tende a metterlo in secondo piano sostituendolo con i segni
delle sue formule, che allontanano dalla comprensione delle relazioni che intercorrono tra le parole e
le cose.

Per introdurre il significato e il valore dell’ermeneutica nella sua portata umanizzante Gadamer
premette la riflessione su «due esperienze di alienazione per distacco» (Ivi, p. 75) che corrispondono
alla coscienza estetica e alla coscienza storica. Nel primo caso il distacco viene esercitato nei confronti
dell’opera d’arte, attraverso un giudizio critico che decide del “vigore espressivo” del prodotto:
«Quanto noi ripudiamo non ha nulla da dirci, oppure noi lo ripudiamo perché esso non ha nulla da
dirci» (Ibid). Per quanto attiene alla coscienza storica vi ¢ la pretesa di esercitare una critica obiettiva
del passato e della tradizione: «la cecita assiologica dell’oggettivismo storico contemporaneo ¢
rivelata dal conflitto tra un mondo storico, che il distacco ci ha reso estranco, ¢ le forze vive del
presente» (Ivi, p. 77). Per Gadamer, considera Margiotta, I’ermeneutica non ¢ riducibile a un metodo
controllato che disvela cid che ¢ estraneo e pud generare incomprensione, fraintendimenti; essa vuol
sottolineare che “ogni rapporto umano ¢ rapporto di reciproca crescita, ovvero dialettico intrecciarsi
di comprensioni e incomprensioni” (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 260), come si evince nelle
relazioni individuo-societa, maestro-alunno, io-tu, che trovano fondamento nella coscienza. Ma,
anche quando non ne abbiamo coscienza e la dialettica con I’altro mette a nudo le divergenze, rimane
sotteso una sorta di “accordo” dialogico nel confronto; per questo si puo, e si deve, giungere «a
ritrovare nella dimensione universale dell’educare una possibilitd di continua reciproca crescita
semantica dell’educatore e dell’educando» (Ivi, p. 261). Forse si puo attribuire a Margiotta un eccesso
di entusiasmo verso un sapere filosofico che, tanto in Gadamer come nel suo maestro Heidegger, non
pare interrogarsi sui fini della pedagogia? Al tempo stesso non sembra comparire nell’ermeneutica
un’attenzione ai compiti dell’educatore e allo specifico umano dell’educando. Infatti, non si tratta qui
di una pedagogia, come da tradizione, e il giovane intellettuale di casa nostra rimane colpito, in effetti,
da una differenza che adopera criteri non canonici soprattutto inerenti al metodo. Mettere 1’accento,
tuttavia, sui temi della comprensione e della tolleranza, di un modello educativo non arbitrario né
autoritario e che crede nella portata formativa del dialogo, ci sembra, in quegli anni, un approccio
significativo e degno di interesse.

A questo proposito puo valere la pena riflettere sul rilievo che Gadamer attribuisce al pregiudizio.
Una nozione che si ¢ modificata nei tempi lunghi della storia, il cui significato etimologico fa
riferimento a “linee orientative provvisorie”, alimentate dall’esperienza e, quindi, in continua
evoluzione poiché, di norma, non piace quasi a nessuno 1’espressione non vi € nulla di nuovo: «La
nostra attesa e predisposizione a intendere cid che ¢ nuovo, non sono forse necessariamente
determinate dal vecchio in cui siamo immersi?» (Gadamer: 1973, p. 81). Da questa semplice domanda
si puo arguire che il pregiudizio € in connessione con un altro concetto di peso: I’autorita. Non a caso
poco oltre il filosofo torna sullo spinoso argomento scienza in questi termini: «si tratta ora di sapere
come la nostra dipendenza dai condizionamenti ermeneutici dovra essere giustificata nei confronti
della scienza contemporanea che richiede, per principio, 1’assenza di ogni prevenzione e di ogni
pregiudizio» (/vi, p. 82). Che I’ermeneutica sia poco disposta ad accettare in foto un’autorita
indiscutibile ¢ implicito nel suo stesso modo di procedere, cosi legato al dinamismo progressivo del
linguaggio: «Cio che sempre si rinnova ¢ la lingua con il suo lessico e la sua grammatica, come
sempre, mai priva di quell’infinita interiore che caratterizza il dialogo in corso tra chiunque si serva
a questo modo del linguaggio e del suo interlocutore» (/vi, pp. 90, 91). L’ autenticita ¢ la chiave di
volta di una ricerca delle parole che rendano possibile lo scambio con gli altri e, a questo proposito,
ci piace ricordare un altro studioso di ermeneutica che, nel suo famoso Dell’interpretazione. Saggio

2



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare

R

A. Gramigna

su Freud, chiama in causa i maestri del sospetto (Marx, Nietzsche e Freud) in questi temini: «A partire
da loro, la comprensione ¢ una ermeneutica; cercare il senso non consiste piu d’ora in poi nel
compitare la coscienza del senso, ma nella decifrazione delle espressioni» (Ricoeur: 1967, p. 48).
Occorre armarsi di pazienza tra realta e apparenza, tra nascosto-mostrato, simulato-manifesto.

E proprio sulla comunicazione, e la sua valenza educativa, dobbiamo approfondire il fascino
dell’ermeneutica che ha coinvolto Margiotta, sia sul terreno pedagogico che su quello epistemologico.
Il punto di partenza non puo che essere il concetto di circolo ermeneutico, che Gadamer formula a
partire dalla nozione dell’ermeneutica romantica per la quale tra il tutto e le parti emerge una relazione
circolare: «Noi, infatti, nel crescere a stadi via via piu larghi di comprensione, procediamo in virtu di
una certa struttura precedente che costituisce la condizione della comprensione ulteriore» (Margiotta,
in Gadamer: 1973, p. 270). Non si tratta di una circolarita disordinata, o confusa, ma di un processo
a spirale di cerchi concentrici progressivi. Con riferimento a elementi gia emersi nella nostra analisi,
vi ¢ una dimensione precedente — la tradizione — che alimenta i pre-giudizi e orienta auna maggior
comprensione. Si evidenzia una precisa allusione alla tesi heideggeriana per la quale la comprensione
era in grado di realizzarsi pienamente nella circolarita solo tramite la mediazione; quindi, una costante
presa di contatto con le cose contestuali: «Ed ¢ certo evidente la feconda implicazione pedagogica di
simile concetto. Se infatti il circolo ermeneutico ¢ costante rapporto interpretativo tra il portato della
tradizione (il sapere, il testo) e il suo interprete (I’educando in genere), mediatore ottimale di tale
rapporto dovrebbe essere 1’educatore che vede cosi rivalutata la centralita della sua presenza, (...)»
(Ibid).

Lo studioso italiano vede una sintonia profonda tra la circolarita della comprensione e la relazione
educativa tra chi apprende e chi insegna. Il rischio per chi insegna, pero, consiste nell’eccesso del lato
emozionale che toglierebbe peso e valore alla mediazione: «Ma, d’altra parte, a cosa si riduce
I’insegnare se non alla costante elaborazione di progetti autentici e proporzionati all’oggetto di quel
processo formativo globale che ¢ la comprensione reciproca tra alunno e insegante?» (Ivi, p. 271).
Viene dato molto peso, pertanto, alla qualita della comprensione, in senso ermeneutico, che trova un
preciso carattere distintivo nella seguente affermazione: «Il movimento circolare della comprensione
non ¢ mai un risultato, ma una forma costante di ricerca» (/bid). Margiotta crea un punto d’incontro
tra la propria lettura in chiave ermeneutica del processo formativo e il concetto di ricerca come
antipedagogia presente in De Bartolomeis (1972) nell’ottica della “convergenza critica”.

Per capire piu a fondo il valore della comprensione crediamo necessario un cenno motivato al tema
del linguaggio in Heidegger, per il peso che ha avuto sul concetto di ermeneutica in Gadamer. Esso
rappresenta I’apertura dell’essere o, addirittura, la sua casa; tanto che in noi “delimita” la stessa
esperienza del mondo: «E la parola che procura I’essere alla cosa» (Heidegger: 1968, p. 56); quindi,
deduce Margiotta, se il linguaggio fornisce 1’essere alle cose, bisognera procedere dalla parola «che
nomina originariamente le cose e le fa essere per noi» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p 267). Senza
la parola che da nome alle cose, queste resterebbero mute, prive di comunicazione e, pertanto, lontane
dalla comprensione. Ma si puo andare oltre: 1’ascolto della parola, in quanto ermeneutica, ¢ esperienza
esistenziale: «(...) I’esistenza ¢ costitutivamente rapporto con 1’essere, ermeneutica, cio¢ incontro
evolutivo col linguaggio» (/vi, p. 268). Alla luce della rilevanza del linguaggio si pud comprendere
la convinzione dello studioso italiano che I’educando vada di continuo incontro all’affinita con
I’educatore, nella ricerca di una coerenza capace di mediare rispetto ai significati della tradizione, Vi
deve essere in lui la convinzione di poter individuare una coerenza perfetta in cid che dovra
apprendere-comprendere con sforzo; per questo ¢ giusto considerare che ognuno sceglie di continuo
il proprio maestro. Appare qui la necessita che il rapporto umano rappresenti un’occasione di crescita,
tale da trovare nella situazione ermeneutica una spinta evolutiva, ma anche un fondamento logico
nella stessa visione della comprensione, che non ¢ mai riducibile a fattore emotivo o affettivo

3



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare

R

A. Gramigna

(Gadamer: 1973, p. 145); ma va individuata «come un atto di continua ricapitolazione del reale, un
atto di continua ricostruzione ipotetica che ponga in atto dei principi di interpretazione adeguati»
(Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 275). Non bisogna nascondere, tuttavia, la permanenza di un
problema ermeneutico: «sapere come una tale comprensione possa crescere dal momento della
inconsapevolezza a quello della consapevolezza critica ovvero della progettualitay (/bid). Cio, invece,
che a Margiotta sembra un progetto da seguire, benché problematico, ¢ quello di fondare criticamente
I’ermeneutica, in qualita di metodica universale dell’evoluzione umana, dove il soggetto si auto-educa
e inter-agisce “in un rapporto di comprensione col vissuto, con gli altri, con le cose stesse” (Ibid).

Ermeneutica e idea di verita

Nel primo saggio dell’opera in questione, Sull’originarieta della filosofia, Gadamer, nel riflettere
sulla possibilita di una situazione privilegiata dell’ermeneutica, la risolve nel primato di un
linguaggio privilegiato, che puo essere solo quello filosofico in quanto originario e tale da «ritrovare
in se stesso la fondazione metodica del suo crescere semantico» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p.
276). In esso emerge una sola idea basilare, quella di verita, che informa di s¢ la teoria, la pratica, la
ricerca, a volte con lo scopo di uniformare e altre volte con quello di rivelare o specificare. In ogni
caso il vero che emerge ha sempre la caratteristica del farsi: «si precede e si annuncia, ci illumina e
resta enigmatico al tempo stesso» (/bid). In virtu di tale posizione il filosofo tedesco mette in stretta
relazione la questione della “nuova educazione” e della filosofia nel suo radicalismo di fondo: «In
questo senso io parlo di una universale immagine filosofica, perché ¢ sempre compito della filosofia,
tirar fuori da noi cio che ¢ la verita, e il futuro di noi tutti» (Gadamer: 1973, p. 35).

Il filosofo, da Socrate in poi, ha rivestito un compito educativo per il popolo, tale da lasciar
emergere nei casi migliori il pregio della chiarezza; la stessa nuova educazione ¢ chiamata aoffrire a
ognuno una strada da percorrere con coerenza: «apprendere a riconoscere la ragione, questa capacita
di riconoscere I’essere contro I’interesse» (/vi, p.30). Lo scritto dal quale stiamo prendendo spunto ¢
I’esito di una conferenza tenuta prima a Lipsia (1945) poi a Berlino (1946), di fronte a gente sconfitta,
disorientata, impaurita e umiliata, alla quale bisognava dire la verita con chiarezza: il terzo Reich ¢
stato I’illusione di una “visione universale popolare” di superiorita anche razziale; di qui lo slancio
filosofico educativo che non ha tentennamenti: «(...) abbiamo sofferto, oppressi dal peso della
discordia fra cio che noi eravamo veramente e cio che dovevamo rappresentare» (/bid). Quante volte
gli esseri umani si sono trovati nella storia di fronte all’angoscia indotta da una politica totalitaria,
che non puo ammettere né dialogo né confronto? A maggior ragione ¢ indispensabile un bilancio di
quell’esperienza disastrosa: «Noi abbiamo sofferto la degenerazione di questa concezione nazionale
nell’autolatria e nella follia della forza; io sono dell’opinione che una chiarezza, come quella di cui
abbiamo bisogno, puo avere effetto solo se noi impariamo ad afferrare la forza di questo errore come
deformazione di una verita (...)» (Ivi, p. 11). Bisogna sottolineare 1’impiego di un termine come
autolatria, rispetto alla quale tutti devono fare un esame di coscienza per prendere atto dell’errore
rispetto al quale ¢ difficile considerarsi innocenti. E sintomatico che nello stesso periodo un altro
filosofo tedesco che Gadamer conosceva bene, Karl Jaspers, abbia sentito il bisogno di rivolgersi al
suo popolo con accenti simili. Si consideri che egli era stato perseguitato dal nazismo per le sue
posizioni, oltre che per il fatto di avere una moglie ebrea. Ciononostante, trova il coraggio a fine
guerra di rivolgersi alla gente comune, con tutti i rischi del caso, indagando i diversi livelli di colpa:
«La questione della colpa, piu che essere una questione posta dagli altri a noi, ¢ una questione che
noi poniamo a noi stessi» (Jaspers: 1996, p. 18). Quando parla di colpa morale, la chiarezza delle sue
parole emana un eco che dovrebbe essere ascoltata ancor oggi, nel tempo di altre guerre: «Uno ha la
responsabilita morale delle azioni che compie come individuo. E questo vale per tutte le azioni, anche



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare

R

A. Gramigna

per le azioni di ordine politico e militare che compie» (/vi, p. 22): non esistono per nessuno facili
assoluzioni.

E chiara, da cid che abbiamo appena messo in luce, la rilevanza dell’etica nell’educazione,
argomento che il filosofo affronta nello scritto Sulla possibilita di un’etica filosofica. Anzi egli parla
di sapere-etico — dato che il Bene rappresenta la mediazione tra ethos e logos — il quale «riconosce il
fattibile, cio¢ quello che una situazione richiede, e lo riconosce in base a una riflessione che mette la
situazione concreta in relazione con quello che si ritiene senz’altro giusto e conveniente» (Gadamer:
1973, p. 157). Da tali parole sui puo dedurre che, secondo lui, la scienza non puo pretendere di essere
etica per definizione, in quanto si da dei protocolli di studio e di ricerca controllabili, poiché non si
interroga su cid che ¢ giusto e conveniente per gli esseri umani. Riprendendo la filosofia classica
greca, I’autore coglie la tensione educativa della fechne platonica quanto della distanza posta da
Aristotele tra questa e la phronesis; pertanto, Margiotta puo affermare: «Il problema ancora oggi
insoluto, ¢ di elaborare un metodo che garantisca un uso consapevolmente equo delle scienze, che
insomma sia intrinseco alla tensione dialettica tra scienza e autocoscienza che caratterizza il rapporto
umano in generale» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 283). Il cosiddetto fattibile, non puo essere solo
il prodotto di una competenza tecnica insegnabile, dato che I’essere umano mostra altre potenzialita
pratiche, come 1’abilita nel confronto politico o I’interesse ai vari momenti della vita sociale; quindi
«esso ¢ I’insieme di cio che nella societa ¢ valido, cio¢ delle norme che, specificate in convinzioni
etiche e politiche accompagnano ogni educazione e auto-educazione, anche quella della oggettivita
scientifica» (Gadamer: 1973, p. 178).

Con molta chiarezza il filosofo tedesco, dopo avere considerato che si puo educare solo si si €
raggiunta la chiarezza verso sé stessi, afferma che 1’educazione nuova deve porsi come scopo un
apprendimento che, nel riconoscimento della ragione, metta in discussione 1’inferesse come valore
sostanziale. A questo punto ¢ indispensabile introdurre lo scritto che nell’attualita puod suscitare la
maggior attenzione: Per una pianificazione del futuro, contributo a un convegno di esperti di
economica e politica, nonché uomini politici, organizzato nel 1965 dalla Fondazione Rockfeller,
apparso con tradizione in inglese sulla rivista “Dedalus”. L autore si pone il problema della “nuova
fase della rivoluzione industriale” ritenendola non tanto 1’esito del progresso delle scienze della
natura, quanto della razionalizzazione volta alla pianificazione “tecnico-economica” mondiale. I
riferimenti a Max Weber e ad alcune posizioni della Scuola di Francoforte sono evidenti, se si pensa
all’espressione weberiana «la coscienza o la fede che basta soltanto volere per potere» (Weber: 1977,
p- 19) o alla violenza implicita che Horkheimer e Adorno individuano in questo disincantamento del
mondo quando scrivono: «(...) I’intelletto che vince la superstizione deve comandare alla natura
disincantata. Il sapere, che ¢ potere, non conosce limiti, né nell’asservimento delle creature, né nella
docile acquiescenza ai signori del mondo» (1966, p. 14). Gadamer ¢ consapevole che la “corsa
trionfale” della scienza, iniziata nell’Ottocento, ¢ destinata ad assumere una forma di “onnipotenza”
sociale e ci0 produce I’inquietante peso degli esperti in tutti i campi: «Ricerca di mercato scientifica,
conduzione della guerra scientifica, politica estera scientifica, educazione della prole scientifica ecc.»
(Gadamer: 1973, p. 165). Pare impossibile che queste parole risalgano a sessant’anni fa, mentre
sembrano una fotografia del presente; vi si nota, nemmeno tanto implicito, il timore di un futuro
disumanizzato quanto piu viene pianificato in maniera unidirezionale, senza tener conto dei bisogni
e dei desideri della stragrande maggioranza degli esseri umani.

Allora, come oggi, la grande questione ¢ “I’ordine internazionale” che rimane estraneo alle
esigenze fondamentali di molti popoli e la “parola d’ordine della coesistenza” appare ai piu “indice
di rassegnazione”. Margiotta, tuttavia, intravede nel testo gadameriano una strategia ermeneutica per
la gestione della pianificazione in fieri, tanto da proporre «un modello educativo di coerente e rigorosa
esplicitazione semantica dell’individuo» (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 281). L’ordine

5



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare

Rl

A. Gramigna

internazionale dovrebbe, finalmente, assumersi una responsabilitd formativa, tale da ricercare un
equilibrio tra le parti, come punto di riferimento comune per I’universalizzazione e il confronto delle
conoscenze. E imprescindibile riuscire a predisporre una razionalita orientata alla cooperazione, tra
le differenze dei popoli, tale da rendere comprensibile la misura di un ordine del mondo che abbia
senso-per-l’'uomo. E, ancora una volta, ritorna sulla scena la questione della scienza, tanto in Gadamer
come nel suo interprete italiano, come si pud cogliere dalla seguente riflessione di Margiotta:
«Verificata, infine, la scarsa utilita educativa di una separabilita del punto di vista economico da
quello politico, Gadamer sostiene che 1’ordine ¢ da cominciare a ritrovarsi nella profonda tensione
che esiste tra I’autorita della scienza e le forme di vita dei popoli» (Ivi, p. 282). E vero che il pensatore
tedesco considera I’opportunita di coltivare il soggetto privilegiando il modello scientifico, cosi come
la “coscienza pubblica” si rivolge alla scienza degli esperti per cercare di comprendere i motivi
dell’attuazione di un progetto innovativo; ma non sono mancate, € non mancano, eccezioni come
dimostrano le esplicite prese di posizione contro possibili applicazioni degli studi genetici alla
ereditarieta «di fronte alle quali risulta insuperabile un ingenuo indietreggiare davanti alle
conseguenze» (Gadamer: 1973, p. 171).

Gadamer non ¢ convinto che la gestione dell’ordine internazionale debba essere posta come
questione di esclusiva competenza scientifica, poiché gli esseri umani in generale avvertono
I’importanza e 1’'urgenza del tema e vorrebbero dare il loro contributo, ma molte sono le differenze
anche oggi sul come intervenire: «L’idea di un mondo amministrato perfettamente appare 1’ideale al
quale proprio i1 paesi piu progrediti sono votati, se si tine conto del loro stile di vita e della loro
convinzione politica» (Ivi, p. 172). Ma quella perfezione, di fatto egoistica, si basa su presupposti
ancora coloniali, di dominio e sfruttamento dei Paesi piu poveri, ma ricchi di materie prime e
manodopera a basso costo. L’ideale di giustizia non compare tra le strategie piu avanzate del modello
e la questione che ogni cosa debba trovare un proprio ordine si ammanta dell’ambiguo principio della
neutralita. Nel clima di “guerra fredda”, successivo al secondo conflitto mondiale, Horkheimer
considerava i deludenti esiti della rivoluzione russa, che non aveva portato affatto a un nuovo
equilibrio tra liberta e giustizia, ma solo a una nuova e piu pesante forma di dominio sull’'uomo. Del
resto, tutte le diverse nazioni sembravano avviarsi nella direzione di un “mondo amministrato” dalla
tecnica, con la rigidita organizzativa tipica di una burocrazia nemica tanto della giustizia quanto della
liberta (1972). Il pessimismo dello studioso della Scuola di Francoforte era fondato: le attuali
situazioni di guerra confermano la piu evidente indisponibilita, di potenze piu o meno grandi, a
incontrarsi e confrontarsi sul terreno di una volonta di negoziazione.

Con I’ottimismo della gioventu degli anni Settanta del secolo scorso Margiotta, in sostanziale
accordo con Gadamer come gia abbiamo constatato, considera che «si tende a ritrovare il momento
operativo centrale nella possibilita di coltivare 1’'uvomo prediligendo (...) il modello scientifico»
(Margiotta, in Gadamer: 1973). A mezzo secolo di distanza quel verbo — coltivare — ci sembra
pericoloso perché anche la scienza ¢ “amministrata” dal potere neoliberista che la impiega come arma
per togliere significato e valore al sapere umanistico e, di conseguenza, avere a disposizione cittadini
ammaestrati per eseguire ordini in assenza di competenze critiche. Lo si coglie sempre piu nella vita
universitaria, dove lo studente medio viene spacciato come soggetto che possiede nuove forme di
conoscenza in opposizione a quelle tradizionali, per questo non ¢ poi cosi grave che non sappia né
leggere, né scrivere. Quando Gadamer si interroga sulla “presa di coscienza” che la filosofia puo
produrre, rispetto a una scienza che pensa di potersi occupare di tutto, mette in chiaro le differenze
che esistono tra uomini e tra popoli, questione centrale «proprio quando la programmazione e il
progresso fanno apparire raggiungibile qualsiasi cosa» (Gadamer: 1973, p. 190). Non ¢ la scienza a
produrre criticamente tale consapevolezza della diversita culturale, anzi essa nasce dalla critica nei
confronti della sua rigidita. Di qui la deduzione che non esiste una sola idea di progresso, di benessere

6



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare

R

A. Gramigna

e di strategie politiche ed economiche per raggiungerlo. La convinzione ancora oggi diffusa che sia
pensiero, dovrebbe suscitare qualche dubbio: «Non potrebbe darsi che il sogno tecnologico coltivato
dalla nostra epoca sia realmente un sogno?» (Ivi, p. 192).

E nostra convinzione profonda che una cultura dell’educazione adeguata dovrebbe occuparsi di
tali questioni centrali nella vita degli individui e delle comunita, per non rimanere prigionieri delle
trappole che ogni visione unilaterale tende a predisporre, nella rassicurante certezza di una verita che
dovrebbe sempre essere un provvisorio punto d’approdo dialettico. Per noi non ¢ da sottovalutare il
fatto che Heidegger abbia considerato il problema di fondo dell’Occidente non di carattere politico o
economico, € nemmeno ecologico, ma ontologico. L’incubo autodistruttivo non va attribuito
soprattutto a guerre, inquinamento, malattie, ma al modo di gestire I’Essere e, con esso, la vita stessa.
E avvenuta una svolta nella metafisica occidentale, tale da allontanarla dalla prospettiva greca
originaria per approdare al diffuso dominio dell’oggettivazione. Cio che risultava inoggettivabile di
principio diventa semplicemente oggetto: cosi la scienza ¢ in grado non solo di spiegare ma pure di
controllare I’Essere. La tecnica rappresenta lo strumento per rendere operativo, producibile, gestibile,
quanto ¢ stato oggettivato dalla scienza. Da questa modalita del dominio, che incombe fuori da ogni
controllo, si puo uscire solo riappropriandosi della forma filosofica greca originaria, quado 1’Essere
consisteva di una qualitda non assoggettabile, poiché principio di disvelamento, rivelazione della
propria poiesis (Heidegger: 2007, pp. 158-162).

Margiotta, al termine della sua Nota conclusiva, riprende la convinzione che vi sia convergenza
tra ’ermeneutica gadameriana e la prospettiva della cooperazione educativa di Laporta, che viene
citato a proposito della capacita della nostra intelligenza di auto-gestirsi: «Se questa autodirezione,
con gli autocontrolli, le autocorrezioni che ne dipendono, ha assicurato il successo dell’uomo nel suo
rapporto col mondo fisico, nel controllo totale o quasi totale di esso, rimane ancora aperta tutta la
questione di come ['uomo possa agire intelligentemente nel controllare il mondo umano, la societa
degli uomini» (1972, p. 52). A distanza di tempo crediamo di poter dire che gli autocontrolli e le
autocorrezioni non sono stati sufficienti, anche perché una scienza sempre piu sotto 1’autorita delle
tecnologie, che non suscita né dubbi morali né epistemologici, manca di una reale autonomia di
espressione. Per quanto riguarda il controllo del rapporto umano, non possiamo che condividere la
convinzione ermeneutico-formativa dell’allora giovane studioso oggetto della nostra analisi:
«L’uomo ¢, (...), il fine della sua costituzione individuale-sociale, nella socialita aperta ad altre
sociabilitay (Margiotta, in Gadamer: 1973, p. 285).



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare

R

A. Gramigna

Bibliografia
Bartolomeis F. De (1972), La ricerca come antipedagogia, Feltrinelli, Milano.

Cambi F. (2000), Filosofia dell educazione: struttura, funzione, modelli, in a cura di Cambi F., Orefice F.,
Ragazzini D., I saperi dell’educazione, La Nuova Italia, Firenze.

Cambi F. (2008), Manuale di filosofia dell’educazione, Laterza, Roma-Bari.

Fornaca R. (1993), Storia della pedagogia, La Nuova Italia, Firenze.

Gadamer H.G. (1969), Il problema della coscienza storica, Guida, Napoli.

Gadamer H.G. (1973), Ermeneutica e metodica universale, a cura di Margiotta U., Marietti Editori, Torino.
Gadamer H.G. (1982), La ragione nell’eta della scienza, 11 Melangolo, Genova.

Gentile M.T. (1965), Educazione linguistica e crisi di liberta, Armando, Roma.

Habermas J. (1970), La logica delle scienze sociali, 11 Mulino, Bologna.

Heidegger M. (1952), Dell'essenza della verita, Fratelli Bocca, Milano.

Heidegger M. (1968), Die Zeit des Weltbildes (1938), trad. it Chiodi P., L ‘origine dell ‘opera d’arte, in
Sentieri interrotti, La Nuova Italia, Firenze,

Heidegger M. (1973), In cammino verso il linguaggio, Mursia, Milano.

Heidegger M. (1991), Il principio di ragione, Adelphi, Milano.

Heidegger M. (2007), Introduzione alla metafisica, Mursia, Milano.

Horkheimer M. (1972), La nostalgia del totalmente Altro, Queriniana, Brescia.
Horkheimer M., T.W. Adorno (1966), Dialettica dell’illuminismo, Einaudi, Torino.
Jasper K. (1996), Filosofia, UTET, Torino.

Laporta R. (1972), La difficile scommessa, La Nuova Italia, Firenze.

Margiotta U. (1979), Razionalita e condotta. Studi sulla genesi dello spazio educativo, S.1.T, Treviso.
Pareyson L. (1966), Esistenza e persona, 11 Nuovo Melangolo, Genova.

Ricoeur P. (1967), Dell’interpretazione. Saggio su Freud (1965), 11 Saggiatore, Milano.
Vattimo G. (1968), Schleiermacher filosofo dell interpretazione, Mursia, Milano.
Vattimo G. (1971), Introduzione a Heidegger, Feltrinelli, Milano.

Volpi C. (1972), Pedagogia decondizionamento, Editrice Rinnovarsi, Roma.



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Caleidoscopio. Forme dell’educare

Rl

A. Gramigna

Weber M. (1977), La scienza come professione, in Il lavoro intellettuale come professione, Einaudi, Torino.



