
Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 1 

Ut pictura musica 
Retorica, affetti e mimesi musicale nel Rinascimento* 
 
Manuel Bertolini 
Consiglio Nazionale delle Ricerche  
Istituto per la Storia del Pensiero Filosofico e Scientifico Moderno (CNR-ISPF)   
 

O nell’animo vi è qualcosa che attualmente nel pensiero 
non vi è, o nell’animo del musicista non vi è l’arte della 
musica quando egli pensa unicamente alla geometria. 
Ora, quest’ultima ipotesi è falsa, dunque la prima e vera. 
 

M. Ficino, Teologia platonica, XI, 8.1 
 
 
1. Premessa: ut pictura musica 
L’espressività della musica, che l’ascoltatore contemporaneo tende prevalentemente a spiegare in termini 
soggettivi, per esempio con l’associazione tra un accadimento personale e una melodia che ne diviene il 
segno rammemorativo,2 in antichità viene ricondotta invece a fattori oggettivi, definibili attraverso le 
regole della grammatica armonica; una concezione che l’Umanesimo riscopre dall’esegesi dei testi greci 
e latini.3 Nel Cinquecento, inoltre, la progressiva decostruzione della tradizione pitagorica e boeziana sul 
concetto di armonia, stimolata dai nuovi metodi sperimentali,4 apre la strada a un canone del Bello frutto 
di una sorta di compromesso fra ragione e sensazione. Come scrive Robert Klein, nella sua brillante 
disamina sul manierismo, «la bellezza non è più se non il razionale conosciuto attraverso il sensibile, 

                                                
* In assenza di rinvii a edizioni moderne, le trascrizioni e le eventuali traduzioni delle fonti sono da intendersi a mia cura, 
secondo i seguenti criteri: si sono distinti i segni u/v; abbreviazioni, sigle e legature sono sciolte senza contrassegni; maiuscole 
e minuscole e la punteggiatura sono normalizzate secondo l’uso corrente. La congiunzione e, ove indicata come et o &, è 
trascritta come e; accenti e apostrofi sono adeguati alle norme attuali. I refusi vengono corretti tacitamente. 
1 Testo latino a fronte, saggio introduttivo, traduzione, note e apparati di E. Vitale, Bompiani, Milano, 20172, lib. XI, cap. 8, 
pp. 1046-1047 («Aut est aliquid in animo quod in praesenti cogitatione non est, aut non est in musico animo ars musica, cum 
de sola geometria cogitat. Hoc autem falsum est, illud igitur verum»). 
2 Per un approfondimento sul tema si rimanda a A. Bertinetto, Il pensiero dei suoni. Temi di filosofia della musica, Bruno 
Mondadori, Milano, 2012. 
3 Si tratta del principio tramandato dalla dottrina greca dell’ethos, che stabilisce oggettivamente il carattere specifico di una 
melodia in base alla particolare combinazione di note, intervalli, toni e così via. La trasformazione dell’ordine di tali 
componenti nella melodia fa sì che l’armonia cosiddetta frigia susciti entusiasmo, la dorica mitighi l’animo, la lidia induca a 
compassione ecc. In materia è di riferimento B. Boccadoro, Ethos e varietas. Trasformazione qualitativa e “metabole” nella 
teoria armonica dell’antichità greca, Olschki, Firenze, 2002. 
4 A essere oggetto di critica sono per esempio i rapporti di consonanza pitagorica fondati sulla tectractys, con riferimento alla 
successione aritmetica dei primi quattro numeri interi positivi; una sequenza che si può disporre nella forma di un triangolo 
equilatero di lato quattro, in modo da formare una piramide che illustra, appunto, il rapporto fondamentale fra le prime quattro 
cifre e la decade (1+2+3+4=10). Le consonanze tradizionali della scala pitagorica sono l’unisono (1:1), l’ottava (1:2), la quinta 
perfetta (2:3) e la quarta perfetta (3:4), che i teorici della prima età moderna ritengono insufficienti, sul piano acustico ed 
espressivo, a fronte di verifiche empiriche. Sull’argomento si rinvia a P. Gozza (ed.), Number to sound. The musical way to 
the scientific revolution, Springer, Dordrecht-Boston-London, 2000. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 2 

come si conosce un pensiero attraverso le parole che lo esprimono».5 La ratio metafisica della scuola 
polifonica franco-fiamminga viene gradualmente scalzata da una lettura dialogica del contrasto di affetti, 
promossa dalla seconda metà del XVI secolo dalle cosiddette camerate fiorentine di musicofili riuniti 
attorno a Giovanni Bardi. Si tratta di una lettura che, riscattando il valore della parola poetica, dà vita ai 
primi esempi di musica monodica.6 Del resto, essendo ritenuta sin dall’antichità il punto di incontro fra 
anima e corpo, la musica possiede un tenace sodalizio con l’ars retorica incentrato sulla virtus flexanima 
quintilianea.7 Nei primi decenni del Seicento, il gesuita Famiano Strada sottolinea che la competenza 
dell’oratore nel muovere gli animi si misura dalle reazioni dell’uditorio, esattamente come la scienza 
musicale si rivela dai suoni che il citarista sa trarre dallo strumento.8 I compositori si confrontano sulle 
strategie da adottare per una mozione affettiva efficace, capace di «imitar col canto chi parla», come 
spiega Jacopo Peri presentando il melodramma Euridice (1600), da lui composto sul libretto di Ottavio 
Rinuccini per le nozze di Maria de Medici.9 

Questo genere variegato di testimonianze sono del più alto interesse,10 poiché a una lettura attenta 
sottendono una stratificazione di saperi, che abbraccia la teoria armonica greca, la medicina ippocratico-
galenica, le dottrine ermetiche. È un insieme di conoscenze strenuamente ridiscusso in una fase storica 
in cui, come sostiene Tommaso Campanella, il «libro della natura»11 parla agli uomini e può essere 
decifrato attraverso l’ars bene dicendi, il disegno, la fisiognomica, la risata12 e, appunto, l’ut pictura 
musica. Durante il Rinascimento, inoltre, si assiste alla «scoperta dell’arte-magia», che porta alla luce la 
sfera della personalità artistica individuale: per citare ancora Klein, «un linguaggio degli affetti che… 
prendono corpo mediante l’immaginazione», rendendo manifesti elementi come «il talento,… 
l’individualità, l’ispirazione».13 Se, da un lato, la musica sembra suggerire quindi di non applicare cesure 

                                                
5 Cfr. R. Klein, La forma e l’intellegibile. Scritti sul Rinascimento e l’arte moderna, nuova ed. ampliata a cura di G. Agamben, 
Neri Pozza, Vicenza, 2025, p. 210 (ed. or. La Forme et l’intelligible, écrits sur la Renaissance et l’art moderne, articles et 
essais, Gallimard, Paris, 1970). 
6 In proposito si rimanda a C.V. Palisca, Humanism in Italian Renaissance musical thought, Yale University Press, New 
Haven-London, 1985. 
7 Per un approfondimento si veda F. Civra, Musica poetica. Retorica e musica nel periodo della riforma, LIM, Lucca, 20092. 
8 Cfr. F. Strada, Prolusiones academicae, seu Orationes variae ad facultatem oratoriam, historicam, poeticam spectantes, 
editio tertia, Coloniae Agrippinae, apud Joannem Kinckium, 1623, (Ia ed. apud Jacobum Mascardum, Roma, 1617), lib. II, 
prolusione I, p. 210 («Intelligo, ut ex nervorum sono in fidibus hominem deprehendunt scientiam fidicinis impellentis, ita ex 
auditorum motu laudari peritiam oratoris animos pertractantis»). Sul passo richiama l’attenzione M. Fumaroli, L’âge de 
l’éloquence. Rhétorique et “res literaria” de la Renaissance au seuil de l’époque classique, Droz, Genève, 1980, p. 200 (ed. 
it. L’età dell’eloquenza. Retorica “et res literaria” dal Rinascimento alle soglie dell’epoca classica, Adelphi, Milano, 2002). 
9 Cfr. J. Peri, A’ lettori, in Id., Le musiche … sopra l’Euridice del sig. Ottavio Rinuccini rappresentate nello sposalizio della 
cristianissima Maria Medici regina di Francia e di Navarra, Giorgio Marescotti, Fiorenza, 1600, p. n.n. 
10 Si vedano più diffusamente le testimonianze documentarie in G. Mei, Letters on ancient and modern music to Vincenzo 
Galilei and Giovanni Bardi, a study with annotated texts by C.V. Palisca Musicology, s.l., American Institute of Musicology, 
1960. 
11 A cominciare da T. Campanella, Del senso delle cose e della magia, a cura di G. Ernst, Laterza, Roma-Bari, 2007, in 
particolare lib. IV, pp. 163-236. 
12 Mi permetto di rinviare a M. Bertolini, “Il riso e la medicina dei temperamenti nella Gelotoscopia di Prospero Aldorisio”, 
Laboratorio dell’ISPF. Rivista elettronica di testi, saggi e strumenti, XXI, 1/2 (2024), pp. 1-17, consultabile on line: 
<http://www.ispf-lab.cnr.it/article/Sommario2024NumeroXXI> (visto il 10.12.2025). 
13 Cfr. R. Klein, La forma e l’intelligibile, cit., pp. 213-214 («La magia, insomma, è un linguaggio degli affetti che si 
esprimono o “prendono corpo” mediante l’immaginazione. È la tesi divenuta classica, ed è passata, con varianti, in Pietro 
d’Abano, Ficino, Pomponazzi. Si riconoscono in essa, mutatis mutandis, tutti gli elementi dell’arte di cui l’aristotelismo puro 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 3 

rigide nella mappa dei saperi della cosiddetta modernità, dall’altro lato, costituisce un terreno fruttuoso 
di dialogo interdisciplinare fra musicologia, filosofia e storia delle idee. È mio parere, infatti, che solo 
un approccio capace di integrare organicamente varie discipline possa permettere di collocare e 
interpretare compiutamente la peculiare dimensione a-semantica della melodia, intesa come puro suono, 
sul terreno della mimesis espressiva nel Rinascimento. In questa sede, tenterò una breve riflessione in 
proposito focalizzandomi sulle principali elaborazioni teoriche che affrontano il potere psicagogico della 
musica e sulla loro declinazione in ambito compositivo. 
 
2. La musica planetaria 
Il punto di partenza è l’umanista Marsilio Ficino, autore di una elaborazione teorica la cui ricezione fra i 
musicisti del XVI e XVII secolo costituisce ancora oggetto di opinioni divergenti tra i musicologi.14 
Finissimo letterato, astrologo e medico, Ficino mette a punto una interpretazione del tutto originale, che 
compendia il neo-platonismo di filosofi quali Sinesio di Cirene e Michele Psello sullo «pneuma 
immaginativo» dell’uomo, fatto del medesimo soffio aereo dei «demoni» che agiscono sulla sua 
fantasia,15 con i fondamenti del pitagorismo neo-platonizzante e della teoria umorale. Secondo la 
medicina antica, lo spiritus è una sorta di corpo o vapore sottile prodotto dal sangue, composto dalla 
materia eterea di cui sono costituiti i cieli, presente sia nel corpo del mondo che in quello degli uomini. 
Ciò rende lo spiritus un medium fra cielo e terra, che sul versante filosofico permette di qualificarlo come 
il «carro dell’anima».16 Tali caratteristiche, soprattutto, lo rendono estremamente simile – se non della 
medesima natura – alla musica. Come lo spiritus è mediano fra anima e corpo, l’imaginatio e la phantasia 
sono potenze mediane fra i sensi e l’intelletto, la musica è mediana fra un’anima (numerus) e un corpo 
(sonus). La facoltà della phantasia, in particolare, condivide con la melodia il medesimo statuto 
espressivo non verbale, che parla per immagini. In proposito va ricordato, inoltre, che la visione platonica 
dell’Anima Mundi, descritta nel Timeo (VII, 34 c-36 d), si sposa con la Scrittura – «Ma Tu [Signore] hai 
tutto disposto con misura, calcolo e peso» (Sap 11, 21) – e i rapporti musicali divengono una chiave di 
esegesi biblica, in cui la lira di David sostituisce quella di Orfeo.17 Secondo il pensiero antico e 
medievale,18 l’ottava musicale (2:1) permette di comprendere l’assetto matematico del cielo e la musica 

                                                
non poteva dar conto: il talento, la forza contagiosa dell’affetto manifestata attraverso la forma che lo esprime, l’importanza 
e la suggestione dell’individualità, l’ispirazione»). 
14 Si rimanda in proposito alle osservazioni di B. Boccadoro, “La reinvenzione della musica antica nel Rinascimento”, 
Bruniana & Campanelliana. Ricerche filosofiche e materiali storico-testuali, XXV, 1 (2019), pp. 133-146. Per un profilo di 
Ficino sono di riferimento i numerosi studi di Paul O. Kristeller, Eugenio Garin, Cesare Vasoli, Raymond Marcel e Malcom 
J.B. Allen. Per un bilancio storiografico si veda M.J.B. Allen, V. Rees (eds.), Marsilio Ficino. His theology, his philosophy, 
his legacy, Brill, Leiden-Boston, 2002. 
15 In proposito si vedano D.P. Walker, Spiritual and demonic magic from Ficino to Campanella, The Warburg Institute, 
London, 1954, pp. 36-53 (ed. it., Magia spirituale e magia demoniaca da Ficino a Campanella, Aragno, Torino, 2002); R. 
Klein, La forma e l’intelligibile, cit., pp. 84-116. 
16 Sul concetto di spiritus e la sua durevole importanza fino al XVIII secolo cfr. M. Fattori, M. Bianchi (a cura di), Spiritus. 
IV Colloquio Internazionale (Roma, 7-9 gennaio 1983), Lessico Intellettuale Europeo, Roma, 1984; D. Giovannozzi, Spirito, 
in S. Bassi (a cura di), Il lessico della modernità. Continuità e mutamenti dal XVI al XVIII secolo, Carocci, Roma, 2023, pp. 
1153-1162. 
17 Secondo cui il Demiurgo crea il cosmo utilizzando «intervalli doppi e tripli» e altre proporzioni musicali. Cfr. Platone, Tutti 
gli scritti, a cura di G. Reale, Bompiani, Milano, 20013, pp. 1365-1366. Si veda più ampiamente D.P. Walker, The ancient 
theology. Studies in christian platonism from the 15th to the 18th century, Duckworth, London, 1972, pp. 22-41. 
18 Secondo la tripartizione proposta da Boezio nel De institutione musica, la musica mundana è generata dai corpi celesti; la 
musica humana è prodotta dall’equilibrata unione di anima e corpo; la musica instrumentalis si realizza con gli strumenti 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 4 

costituisce la forza universale che concilia i contrari e genera l’unità; un principio efficacemente 
sintetizzato dal motto di Franchino Gaffurio: «concordia discors, e pluribus unum, armonia».19 

A ben vedere, l’aggettivo teorico rende conto solo in parte del sistema musicale di Ficino, che, 
superando il (troppo) rimarcato contrasto fra Aristotele e Platone, spiega anche operativamente come 
ottenere influenze planetarie benefiche mediante lo spiritus in ricettacoli di canti e melodie. È quanto si 
può riscontrare dai suoi tre opuscoli autonomi, successivamente riuniti insieme e editi nel 1489, con il 
titolo De Vita libri tres. Il terzo libro in particolare (De vita coelitus comparanda) contiene indicazioni 
per mescolare opportunamente, nei tempi dovuti, elementi naturali posti sotto il dominio dei diversi 
pianeti a essi corrispondenti, in modo da recepirne energie salutari per il corpo e lo spirito.20 Come 
chiarisce il denso capitolo XXI, fra i naturalia c’è la musica, anello di congiunzione tra lo spiritus 
dell’Anima Mundi e lo pneuma individuale. Il «quarto grado» per conquistare «l’influsso naturale» delle 
stelle lo occupano «le parole, i canti, i suoni», seguendo tre regole. La prima consiste nell’investigare le 
peculiari energie, positive e negative, di ciascuna stella e costellazione. La seconda prevede di stabilire 
quale astro domina in un certo luogo o su un certo uomo, allo scopo di considerare di quali toni e canti si 
servano comunemente tali luoghi o uomini, così da utilizzarne alcuni simili nel rivolgersi alle medesime 
stelle. La terza dice di «prendere nota delle posizioni quotidiane e degli aspetti delle stelle, e investigare a 
quali discorsi, canti, movimenti, salti [danze], comportamenti… la maggior parte degli uomini siano incitati 
in loro presenza, in modo da imitarli,… con canti che piaceranno a un cielo simile a quello e riceveranno 
un influsso simile».21 

L’autore rimarca la forza trascinatrice del contrappunto dovuta alla sua natura antropomorfa, che per 
così dire gli consente di condividere le varie disposizioni d’animo e le passioni umane. La materia del canto 
«è un’aria, calda o tiepida,… in qualche modo vivente, composta di articolazioni e membra, come un 
animale, e… reca anche un significato, quasi una mente, tanto che si può dire sia un animale aereo e in 
qualche modo razionale». Ne consegue che un’armonia piena «di spirito e di senso», in sintonia con 
l’inclinazione dell’immaginazione, risponde a una data stella e ne trasfonde nel cantante – e da questo 
nell’ascoltatore – una energia non minore di quella di ogni altro composto naturale: 
 

Se infatti un qualche vapore o spirito, emesso talvolta attraverso i raggi degli occhi, o in altro modo, può 
affascinare, ammorbare e influenzare in modi diversi chi sta vicino, può farlo molto di più uno spirito che erompe 
più abbondante dall’immaginazione e dal cuore, e nello stesso tempo è più caldo e forte nel movimento. Cosicché 

                                                
musicali. Cfr. S. Boezio, De institutione arithmetica libri duo. De institutione musica libri quinque, ed. G. Friedlein, Teubner, 
Leipzig, 1867, lib. I, p. 181. 
19 Cfr. F. Gaffurio, Angelicum ac divinum opus musice, Ponte, Impressum Mediolani, per Gotardum de Ponte, 1508, p. n.n. 
20 Si vedano D.P. Walker, Spiritual and demonic magic, cit., pp. 3-24; G. Tomlinson, Music in Renaissance magic. Toward a 
historiography of others, University of Chicago Press, Chicago-London, 1993; Th. Moore et al. (a cura di), Pianeti interiori. 
L’astrologia psicologica di Marsilio Ficino, Moretti & Vitali, Bergamo, 2009. L’ordinamento planetario seguito da Ficino è 
quello tolemaico, in cui fa corrispondere in ordine crescente per virtù efficace: pietre e metalli (Luna); erbe e membra animali 
(Mercurio); polveri e odori (Venere); parole e suoni (Apollo); emozioni e moti dell’immaginazione (Marte); discorsi e 
ragionamenti (Giove); per giungere infine alle intelligenze pure (Saturno). Tralascio per ragioni di sintesi i possibili risvolti 
eterodossi di tali procedimenti, su cui si rinvia ancora a D.P. Walker, Spiritual and demonic magic, cit., pp. 145-185. 
21 Cfr. M. Ficino, Come attingere vita dal cielo, introduzione, traduzione e note di O. Pompeo Faracovi, Agorà & Co., Sarzana-
Lugano, 2024, pp. 124-125 (corsivo mio); questa ed. manca del testo latino. Per la versione latina cfr., fra le numerose edd. 
antiche, Id., De Vita libri tres, Rovilium, Lugduni, apud Gulielmum Rovilium, 1560, lib. III, cap. 21, pp. 284-285 («Tertia 
situs aspectusque stellarum quotidianos animadvertere atque sub his explorare, ad quales potissimum sermones, cantus, saltus, 
mores, actus incitari homines plerique soleant, ut talia quaedam tu pro viribus imiteris in cantibus coelo cuidam simili 
placituris, similemque suscepturis influxum»). 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 5 

non desta affatto meraviglia che alcune malattie dell’animo e del corpo possano talvolta essere allontanate, o 
arrecate, soprattutto per il fatto che uno spirito musicale di questo tipo tocca propriamente, ed agisce sullo spirito 
che è elemento medio fra il corpo e l’anima.22 

 
La concezione del canto (mélos) fatto di membra, di parti articolate, risale a Aristotele e viene 

tramandata da Plutarco.23 Come spiega Ficino, il canto contiene in varie proporzioni i registri vocali 
(soprano, alto, tenore, basso), cui corrispondono rispettivamente i quattro elementi (fuoco, aria, acqua, 
terra) e i quattro umori della complessione fisica (bile gialla, sangue, flemma, bile nera). Su tali 
fondamenti, prosegue il filosofo: 
 

attribuiamo a Saturno le voci lente, gravi, rauche e lamentevoli; a Marte, invece, quelle opposte, veloci, acute, 
aspre e minacciose; mentre le voci medie le assegniamo alla Luna. I concenti [armonie], poi, li attribuiamo a 
Giove come gravi, intensi e dolci, e gioiosi nella loro costanza; al contrario, a Venere assegniamo canti 
voluttuosi, caratterizzati da lascivia e morbidezza. Tra questi, le forme intermedie le attribuiamo al Sole e a 
Mercurio. Se, insieme a grazia e a dolcezza, sono nobili, semplici e intensi, vengono giudicati apollinei; se 
invece, insieme alla piacevolezza, risultano in qualche modo più rilassati, ma tuttavia vivaci e molteplici, sono 
ritenuti mercuriali.24 

 
3. Uno e molteplice 
Nella sua esegesi, Ficino compendia la tradizione pitagorico-platonica e quella peripatetica. Nella 
Theologia Platonica,25 pubblicata nel 1482, rifacendosi ai pitagorici, egli osserva che l’anima promana 
«dall’unità divina» (Uno) e si infonde «nella materia come nella dualità» (Diade). L’anima può essere 
equiparata a un triangolo, che dall’angolo unitario posto al vertice, puro e trasparente, dell’intelletto 
declina e si divide progressivamente nelle opacità dei sensi, fino a terminare nei due angoli alla base, 
sede della molteplicità corporea e delle sue passioni: «quindi nel corpo composto essa [l’anima] risulta 
sempre divisa e turbata».26 Immaginando questo triangolo, i pitagorici «aggiungono numeri da entrambi 

                                                
22 Cfr. M. Ficino, Come attingere vita dal cielo, cit., pp. 127-128 (corsivo mio); Id., De Vita libri tres, cit., lib. III, cap. 21, 
pp. 285-287 («Est enim aër etiam hic quidem calens sive repens, spirans adhuc et quodammodo vivens, suis quibusdam 
articulis artibusque compositus, sicut animal; nec solum motus ferens affectumque praeferens, verum etiam significatum 
afferens quasi mentem, ut animal quoddam aërium et rationale quodammodo dici possit. Si enim vapor et spiritus quidam 
aliquando per radios oculorum vel aliter foras emissi fascinare, inficere aliterque afficere proximum possunt, multo magis id 
valet spiritus ab imaginatione cordeque simul uberior profluens et ferventior, motuque valentior, ut non omnino mirum sit 
morbos quosdam animi atque corporis sic auferri posse aliquando vel inferri praesertim, quoniam spiritus eiusmodi musicus 
proprie tangit agitque spiritum inter corpus animamque medium, et utrumque affectione sua prorsus afficit»). 
23 Cfr. Plutarco, La Musica, a cura di G. Comotti, BUR, Milano, 2020, § 23, p. 75. 
24 Cfr. M. Ficino, De Vita libri tres, cit., lib. III, cap. 21, p. 288, tr. mia («Iam vero voces tardas, graves, raucas, querulas 
Saturno tribuimus. Marti vero contrarias, veloces, acutasque et asperas et minaces, medias vero Lunae. Concentus autem Iovi 
quidem graves et intentos dulcesque et cum constantia laetos. Contra Veneri cum lascivia et mollitie voluptuosos cantus 
adscribimus. Inter hos vero medios Soli tribuimus et Mercurio. Si una cum gratia suavitateque sunt venerabiles et simplices 
et intenti, Apollinei iudicantur. Si una cum iucunditate, remissiores quodammodo sunt, trenui tamen atque multiplici 
[varietate], Mercuriales existunt»). 
25 Punto di approdo di studi protrattisi per oltre due decenni, questa summa del pensiero ficiniano si ispira alla Teologia 
platonica di Proclo, al De immortalitate animae di Agostino e alle Enneadi di Plotino. Si veda E. Vitale, Saggio introduttivo, 
in M. Ficino, Teologia platonica, cit., pp. LVII-XCI. 
26 Cfr. M. Ficino, Teologia platonica, cit., lib. XVII, cap. 2, pp. 1710-1711 («Itaque animam ab unitate divina pendentem sese 
in materiam quasi in dualitatem infundere putant, non aliter quam triangulus ab angulo summo in duos similiter desinat 
angulos. Itaque [animam] in corpore composito distrahi semper et perturbari»). 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 6 

i lati, pari e dispari, per mostrare che l’anima è una miscela di natura divisibile in virtù dei numeri pari e 
natura indivisibile per via di quelli dispari». Nel farlo, pertanto, essi «scelgono soltanto quei numeri i cui 
reciproci rapporti stiano alla base dell’armonia musicale, per dimostrare che l’anima composta 
armonicamente, armonicamente dispone e muove tutte quante le cose».27 Tali rapporti, che «sono 
fondamentali soprattutto nell’arte della musica, derivano da quei numeri che vengono indicati nella 
struttura dell’anima»; essi mostrano che «la composizione naturale, il movimento e l’azione naturale 
dell’anima sono i più armoniosi e complessi di tutti».28 

Lungi dall’essere circoscritte a un piano astratto e speculativo, queste considerazioni sono rilevanti 
alla luce della nozione di punto medio (méson) nella teoria aristotelica delle passioni. Per conservare il 
benessere psichico occorre il giusto mezzo risultante dalla mescolanza di due forze opposte e di senso 
contrario, come il piacere e il dolore; una mescolanza che corrisponde, sul piano della fisica, all’equilibrio 
di caldo e di freddo nel cuore (kardía).29 In musica, come in medicina, la simmetria è il rapporto 
armonioso della media nella mescolanza di qualità contrarie. Ficino conosce il Problema pseudo-
aristotelico XXX, 1, che riconduce il furore creativo all’influsso di Saturno e alla bile nera.30 Incapace di 
tollerare la sobrietà, per placare il proprio dolore chi è di natura malinconica tende al cambiamento 
incessante, a diventare altro da sé: è un essere polimorfo. Come precisa il testo del Problema (954 a 25-
35), l’umore residuo della bile nera rende l’uomo geniale e creativo a causa della sua facoltà di essere al 
contempo molto caldo e molto freddo: 
 

per esempio, coloro nei quali questa mescolanza è abbondante e fredda sono preda di torpore e ottusità; quelli 
che l’hanno troppo abbondante e calda sono minacciati dalla follia (manikoí) e naturalmente dotati, inclini 
all’amore, facilmente trascinati dagli impulsi e dai desideri; alcuni inoltre sono più loquaci del consueto. Ma 
molti, poiché il calore si trova vicino alla sede del pensiero, sono colpiti da malattie di follia o di entusiasmo.31 

 
Questa breve digressione sulla melanconia risulta utile, perché consente di esemplificare il 

procedimento ficiniano per tradurre in musica l’instabilità di tale temperamento. In sintesi, Ficino 
riconduce la dinamica deformante dell’eccesso di bile nera a una materia divisibile all’infinito – 
                                                
27 Ivi, pp. 1710-1713 («Afferunt insuper utrinque numeros, et pares et impares, ut per pares animam ex natura dividua, per 
impares ex individua commixtam esse declarent… Eligunt autem illos dumtaxat numeros, quorum proportionibus mutuis 
musica consonantia constat, ut ostendant animam, concinne compositam, concinne cuncta disponere atque movere»). Da una 
parte ci sono i numeri pari in questa successione: due, quattro, otto; dall’altra analogamente quelli dispari: tre, nove, ventisette. 
Combinati fra loro tali numeri producono i rapporti armonici dell’antichità greca (diapente, diapason, diatessaron e così via). 
28 Ivi, pp. 1712-1713 («Quamobrem omnes quas narravimus proportiones arti musicae potissimum necessariae ab illis fiunt 
numeris, qui in figura animae describuntur. Per quos animae tum naturalis compositio tum motio actioque naturalis maxime 
omnium esse tam consonans quam numerosa significetur»). Si veda inoltre M. Ficino, Epistula de rationibus musicae, in P.O. 
Kristeller (a cura di), Supplementum ficinianum, Olschki, Firenze, 1937, vol. I, pp. 53 sgg. 
29 Cfr. J. Pigeaud, Préface, in Aristote, L’homme de génie et la mélancolie. Problème XXX, 1, traduction, préface et notes de 
J. Pigeaud, Payot & Rivages, Paris, 20192, p. 20. 
30 Ficino opera una sorta di rivalutazione positiva dell’atrabile: non più legata solamente alla sofferenza psichica, costituisce 
in giuste proporzioni con il sangue un fattore di stimolo alle attività intellettuali. Su questi temi si rimanda a R. Klibansky et 
al., Saturno e la melanconia, Einaudi, Torino, 1983 (ed. or. Saturn and melancholy. Studies in the history of natural 
philosophy, religion and art, Basic Books, New York, 1964). 
31 Cfr. Aristote, L’homme de génie, cit., pp. 93-95, tr. it. mia (« Par exemple, ceux chez qui ce mélange se trouve abondant et 
froid, sont en proie à la torpeur et à l’hébétude ; ceux qui l’ont trop abondant et chaud, sont menacés de folie (manikoí) et 
doués par nature, enclins à l’amour, facilement portés aux impulsions et aux désirs ; quelques-uns aussi sont bavards plus que 
d’usage. Mais beaucoup, pour la raison que la chaleur se trouve proche du lieu de la pensée, sont saisis des maladies de la 
folie ou de l’enthousiasme »). Taluni di questi aspetti sono discussi da Aristotele, Poetica, 1455 a 32. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 7 

l’àpeiron, illimitato, opposto alla Monade, il principio perfetto e finito – che altera la giusta media dei 
rapporti di consonanza semplici, generando invece rapporti irrazionali e dissonanti, ma ricchi di suono. 
In uno studio di riferimento, Brenno Boccadoro mostra come Ficino, scartata la flemma imperturbabile, 
opponga otto parti di sangue a due di bile gialla e due di bile nera in una proporzione disarmonica 
(8:2+2=8:4): non conciliando le forze antagoniste, essa illustra l’intrinseca instabile conflittualità del 
temperamento melanconico.32 Sulla base di criteri come questo, Ficino costruisce contrappunti che 
pongono in contatto tonalità di carattere opposto. Fondamentale risulta la polarità tra il registro acuto 
(durum) del soprano, «incitato», frutto dell’eccitazione calorifica degli spiriti vitali, resa con intervalli 
dissonanti aumentati, movimenti melodici ascendenti, modi autentici; e il registro grave (mollis) del 
basso, «rilasciato», specchio della fredda placidità degli spiriti vitali, resa con intervalli diminuiti, 
dissonanze minori, modi plagali.33 La tensione crescente o decrescente dei moti della voce all’interno 
degli intervalli, rimarcata da Ficino, è alla base del procedimento di fascinazione che si sprigiona nel 
performare il contrappunto. 
 
4. Comporre 
Sarebbe arbitrario – conviene ripeterlo – liquidare l’interpretazione ficiniana della musica come una 
teoria speculativa innervata sulla prisca theologia recepita dai filosofi, quali Agrippa, Bruno e 
Campanella,34 ma del tutto ignorata dai compositori. Brenno Boccadoro ha decodificato i puntuali 
principi della grammatica armonica ficiniana per poi riscontrarli con precise tecniche compositive 
(l’impiego di dissonanze, falsobordone, commixtio modi ecc.) adottate fra XVI e XVII secolo, fra gli 
altri, da Luca Marenzio e Cipriano de Rore.35 Nelle Istitutioni harmoniche, pubblicate nel 1558, Gioseffo 
Zarlino compendia organicamente la musica theorica, intesa come scienza del quadrivium, e la musica 
practica, da eseguire e insegnare.36 Nell’opera ritornano dunque, rielaborati dall’autore, i riferimenti alla 
«musica mondana», che coordina le sfere celesti, i quattro elementi (fuoco, aria, acqua e terra) e le 
stagioni; la «musica umana» («animastica»), che coniuga le parti dell’anima e quelle del corpo, 

                                                
32 Cfr. B. Boccadoro, “Éléments de grammaire mélancolique”, Acta Musicologica, LXXVI, 1 (2004), pp. 25-64: 38-39. 
33 Ivi, pp. 45 sgg. Per chiarimenti circa la terminologia tecnica si rinvia a F.R. Rossi, La notazione rinascimentale. Il nuovo 
“De musica mensurabili”, LIM, Lucca, 2022. 
34 Si veda D.P. Walker, Spiritual and demonic magic, cit., pp. 75 sgg. Di particolare interesse è il ricorso a canti e suoni fatto 
da Campanella nei rituali astrologici, compiuti con Urbano VIII, per scongiurare il pronostico di morte che aleggiava sul 
pontefice. Cfr. T. Campanella, Opuscoli astrologici. Come evitare il fato astrale, Apologetico, Disputa sulle Bolle, 
introduzione, traduzione e note a cura di G. Ernst, Rizzoli, Milano, 2003. 
35 Cfr. B. Boccadoro, “Éléments de grammaire”, cit., pp. 57-58, 62; Id., “Marsilio Ficino. L’anima e il corpo del 
contrappunto”, Nuova civiltà delle Macchine. Rivista trimestrale di analisi e critica, XVI, 1-2 (1998), pp. 36-56; consultabile 
on line <https://www.nuovaciviltadellemacchine.it/riviste/NCDM1998-01/#38> (visto il 21.12.2025). 
36 Cfr. G. Zarlino, Le istitutioni harmoniche, s.n., Venetia, 1558. La scelta di Zarlino è quindi diversa da quella del succitato 
Franchino Gaffurio, che a fine XV secolo scrive due distinti trattati, uno teorico e uno pratico. Alcune posizioni di Zarlino 
sono state fortemente criticate dai suoi contemporanei e dalle generazioni successive di teorici e compositori. Basti ricordare 
la condanna espressa da Vincenzo Galilei contro il senario (numeri da 1 a 6), introdotto da Zarlino per giustificare l’uso di 
consonanze escluse dal tradizionale quaternario pitagorico (numeri da 1 a 4), ritenuto ormai inadeguato per la musica del 
tempo; una conclusione, quella di Zarlino sul senario, criticata da Galilei in quanto priva di corretti riscontri scientifici. 
Ciononostante, l’influenza esercitata dalle regole di contrappunto codificate da Zarlino conosce una larga e duratura fortuna. 
Una agile e efficace presentazione della sua opera viene offerta da C.V. Palisca, Introduction, in G. Zarlino, The art of 
counterpoint. Part three of “Le Istitutioni harmoniche”, 1558, translated by G.A. Marco and C.V. Palisca, reprint, Norton 
Library, New York (NY), s.d., pp. IX-XXII (Ia ed. Yale University Press, New Heaven, 1968). 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 8 

armonizzandole,37 e la «musica organicistica», che si suddivide in vocale («armonica o naturale») e 
strumentale («artificiata»). Di particolare interesse è l’analisi della «modulatione», un termine che per 
Zarlino non si esaurisce nell’indicare il passaggio di tonalità, ma contempla il significato dell’antichità 
greca di andamento melodico, di uso armonioso della voce. La «modulatione propriamente detta» è 
quella in cui vi sono consonanze e movimenti lenti o veloci notati attraverso il canto figurato, scrive 
Zarlino, «nel qual cantiamo non solo con semplici suoni e semplici elevationi e abbassamenti di voci, ma 
ci muovemo anco da uno intervallo all’altro con veloci e tardi movimenti, secondo il tempo mostrato 
nelle sue figure cantabili».38 

Nella Repubblica (398 d), Platone scrive che la melodia consiste in tre elementi: logos (parola, «il 
recitato»), harmonia (relazione tra i suoni) e rhythmos (tempo o ritmo).39 Recuperando tale assunto, 
Zarlino formula una sorta di equazione per conseguire una mozione affettiva efficace: una composizione 
vocale polifonica (melodia) consiste in tre cose, ovvero di due o più parti che si muovono insieme 
(armonia), di ritmo (numero) e di testo (orazione).40 Mantenendosi nel solco della teoria umorale, l’autore 
mette in risalto l’effetto incitato del soprano e quello rilasciato del basso nella scrittura contrappuntistica: 
 

come il fuoco nutrisce ed è cagione di far produrre ogni cosa naturale, che si trova ad ornamento e a 
conservazione del mondo, così il compositore si sforzerà di fare che la parte più acuta della sua cantilena abbia 
bello, ornato e elegante procedere, di maniera che nutrisca e pasci l’animo di quelli che ascoltano… Come la 
terra è posta per il fundamento degli altri elementi, così il basso ha tal proprietà, che sostiene, stabilisce, fortifica 
e dà accrescimento alle altre parti: conciosia che è posto per base e fondamento dell’armonia… Quando 
adunque il compositore componerà il basso della sua compositione, procederà per movimenti alquanto tardi e 
separati alquanto, over lontani più di quelli che si pongono nell’altre parti.41 

 
Occorre poi considerare che come la vista si diletta maggiormente di colori misti, invece del bianco e 

del nero, l’udito si appaga maggiormente di consonanze ottenute da proporzioni più complesse e «vaghe» 
di quelle semplici e «piene»: 
 

tutte quelle che sono di maggior proportione sono più piene, lassando… da un canto la ottava e le replicate [le 
composte dell’ottava] anco. Quelle [… più vaghe] sono contenute da minori proportioni… Conciosia che quelle 
consonanze, che hanno le lor proportioni più vicine alla dupla [2:1], per loro natura amano la parte grave… e 
vengono ad esser più piene di quelle che hanno le lor proportioni più lontane da essa dupla… [Queste ultime, 
infatti, di minori proporzioni] vengono ad esser men piene e più vaghe delle altre, percioche [sic] stando 
nell’acuto, per la [maggiore] velocità dei movimenti penetrano più velocemente l’udito e con maggior diletto 
si fanno udire. E tanto più sono vaghe quanto più si partono dalla semplicità,… [poiché i nostri sentimenti] 
amano maggiormente le cose composte… Come il bianco e il nero li porgono [alla vista] minor diletto di quello 

                                                
37 Per esempio gli elementi primari di aria e acqua vengono combinati da Zarlino secondo la ratio 3:2 per descriverne il grado 
di umidità, e la medesima ratio regola il grado di freddo dovuto alla combinazione di acqua e terra. Cfr. G. Zarlino, Le 
istitutioni, cit., lib. I, cap. 5, p. 14. 
38 Ivi, lib. II, cap. 14, p. 81. 
39 Cfr. Platone, Tutti gli scritti, cit., p. 1142. 
40 Cfr. G. Zarlino, Le istitutioni, cit., lib. II, cap. 12, p. 80 (Una tale forza l’armonia «l’acquista col mezzo del numero e 
dell’oratione, cioè del parlare o delle parole che se le accompagnano; le quali tanto più o meno commoveno quanto più o 
meno sono accomodate al ritmo, o… al metro con proportione. Laonde poi da tutte queste tre cose aggiunte insieme, cioè 
dall’armonia propria, dal ritmo e dall’oratione nasce, come vuol Platone, la melodia»). 
41 Ivi, lib. III, cap. 58, p. 239. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 9 

che fanno alcuni altri colori mezani e misti, così porgono minor diletto [all’udito] le consonanze principali di 
quello che fanno le altre, che sono meno perfette.42 

 
Mentre Ficino pone l’accento sulla qualità corpuscolare del contrappunto, espressione della gamma 

delle facoltà dell’anima poste nel citato triangolo – trasparente e unitario nel vertice dell’intelletto e di 
molteplici colori scendendo verso la base dei sensi fisici – le cromie miste evocate da Zarlino rimandano 
all’idea di una varietas necessaria alla persuasione dell’uditorio, da conseguire modulando gli intervalli 
per esprimere i contrasti delle passioni. È il principio rivendicato da Torquato Tasso in poesia, che rileva: 
«quello in che eccede particolarmente l’ordinario modo di favellare è la vaghezza negli esatti e fioriti 
ornamenti de’ concetti e dell’elocuzioni».43 Così la proporzione 3:2 (= 1 ½) è considerata da Zarlino più 
grande di 5:4 (= 1 ¼): la prima è più piena e propria del registro del basso, mentre la seconda è più vaga 
e adatta al soprano. Il termine vago (vagare) corrisponde all’idea di movimento, per così dire, da luogo 
a luogo all’interno della tessitura melodica, come pure al vagare emotivo dell’ascoltatore.44 In questo 
senso, i Problemi pseudo-aristotelici risultano ancora una volta istruttivi, poiché in riferimento per 
esempio alla parakatalogē, inframmezzata ai canti, rilevano: ciò che è «discontinuo suscita il pathos 
anche nella grandezza della fortuna o del dolore, mentre ciò che è omogeneo è meno adatto al lamento» 
(XIX, 6, 918 a, 10-12).45 

Nicola Vicentino, Girolamo Mei e Vincenzo Galilei, fra gli altri, sperimentano nuovi percorsi nel 
trattamento degli intervalli, nell’uso delle dissonanze e nelle contrapposizioni modali, per tradurre 
temperamenti allegri o melanconici, dando «anima alle parole»46 dei testi poetici, ispirandosi idealmente 
ai prodigi degli antichi auleti. Per riuscire a «imitar col canto chi parla» nel dramma, il citato Jacopo Peri 
stima 
 

che gli antichi greci e romani… usassero un’armonia che, avanzando quella del parlare ordinario, scendesse 
tanto dalla melodia del cantare che pigliasse forma di cosa mezzana… E per ciò tralasciata qualunque altra 
maniera di canto udita fin qui, mi diedi tutto a ricercare l’imitazione che si debbe a questi poemi… E avuto 
riguardo a que’ modi e a quegli accenti che nel dolerci, nel rallegrarci e in somiglianti cose ci servono, feci 
muovere [il] basso… secondo gli affetti, e lo tenni fermo tra le false e tra le buone proporzioni, finché scorrendo 
per varie note la voce di chi ragiona arrivasse a quello che, nel parlare ordinario intonandosi, apre la via a 
nuovo concento. E questo non solo perché il corso del ragionare non ferisse l’orecchio…, ma ancora… [onde 
evitare che] l’uso delle false [proporzioni] o scemasse o ricoprisse quel vantaggio che ci s’aggiunge dalla 

                                                
42 Ivi, lib. III, cap. 8, p. 155. 
43 Cfr. T. Tasso, Discorsi dell’arte poetica, e in particolare sopra il poema eroico, Discorso terzo, in Id., Opere, Società 
tipografica de’ classici italiani, Milano, 1804, vol. III, p. 66 (corsivo mio). Claudio Monteverdi dichiara di ispirarsi a Tasso 
per individuare la giusta mimesis dei contrasti passionali di Tancredi e Clorinda: «e per venire a maggior prova, diedi di piglio 
al divin Tasso, come poeta che esprime con ogni proprietà e naturalezza con la sua oratione quelle passioni che tende a voler 
descrivere, e ritrovai la descrittione che fa del combattimento di Tancredi con Clorinda, per aver io le due passioni contrarie 
da mettere in canto, guerra cioè, preghiera e morte». Cfr. C. Monteverdi, Madrigali guerrieri e amorosi… Libro VIII, 
Alessandro Vincenti, Venetia, 1638, p. n.n. (corsivo mio). 
44 Si veda in proposito S. Lorenzetti, Nata per morire. Memoria della musica e musica della memoria in età moderna, LIM, 
Lucca, 2023, in particolare pp. 358-359. 
45 Cfr. [Aristotele] Questioni di armonia. Problemi, Libro XIX, a cura di M. Raffa, Bompiani, Milano, 2024, p. 55. Il termine 
parakatalogē può essere definito come una declamazione enfatizzata, al crocevia fra cantato e parlato. Cfr. anche ivi, 38, 920 
b, 29-921 a, 6, p. 49: «Tutto ciò che è mescolato è più piacevole di ciò che non lo è, soprattutto se, essendo un oggetto dei 
sensi, il rapporto mantiene in egual misura, nella consonanza, il potere di entrambi gli estremi». 
46 Cfr. N. Vicentino, L’antica musica ridotta alla moderna prattica, Antonio Barrè, Roma, 1555, lib. III, cap. 15, pp. 47v-48r. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 10 

necessità dell’intonare ogni nota, di ché per ciò fare potevan forse aver manco bisogno l’antiche musiche. E 
però, sì come io non ardirei affermare questo essere il canto nelle greche e nelle romane favole usato, così ho 
creduto esser quello che solo possa donarcisi dalla nostra musica, per accomodarsi alla nostra favella.47 

 
Il termine «false proporzioni» si riferisce all’uso di deviazioni o alterazioni nel trattamento degli 

intervalli, come le dissonanze tra le voci, per creare tensione, espressione o complessità armonica, 
sfidando le «proporzioni vere», ossia le consonanze ideali, codificate dalla tradizione antica e medievale. 
 
5. Conclusione: eseguire 
Trattati cinquecenteschi come quelli di Silvano Ganassi, dedicati al flauto a becco e alla viola da gamba, 
spiegano in che maniera gli strumenti musicali possono conseguire la medesima eloquenza della voce: 
«come il dipintore imita li effetti di natura con vari colori, lo instrumento [del flauto] imiterà il proferir 
della umana voce con la proporzion del fiato e offuscazion della lingua».48 Sul piano performativo, 
tuttavia, il «dare anima» alle parole cantate o il «corpo» agli strumenti musicali non si risolve con la 
pedissequa lettura della partitura, giacché eseguire, il tradurre in atto ciò che nella notazione scritta è solo 
in potenza, presuppone una riconfigurazione del testo da parte dell’artista, a seconda del contesto e 
soprattutto della sua fantasia.49 A fine Cinquecento lo rileva Lodovico Zacconi, il quale sottolinea lo 
scarto esistente tra gli «effetti intrinseci», presenti in potenza nella mente del compositore e «dentro alle 
cose da cantare», e gli «effetti estrinseci», messi in atto dall’esecutore: 
 

ancora prima che le musiche sieno cantate e che si odino i loro effetti estrinseci, [esse] hanno dentro di sé, per 
la dispositione dei sonori numeri e le figure, gl’effetti intrinseci, che per dirla in due parole sono quegl’effetti 
muti e occulti, che dalle voci poi sono scoperti e manifestati, quando che cantandole l’empiono di suono… 
Questi intrinseci effetti sempre sono nella mente de’ compositori, perché rivolgendosi nel pensiero queste 
consonanze e quelle, giudicano gl’effetti che possano produrre, e gli accompagnano in diverse foggie… e per 
possederne una quantità infinita…; e allora sono posti in esecutione… che poi ne fanno sentire quali effetti 
ebbero per la mente. Dunque gli effetti intrinseci della musica sono quelli che non sono ancor in esser produtti, 
de’ quali i compositori ne sono patroni, e anco possano essere quelli che sono dentro alle compositioni mentre 
non sono ancor cantate, ma più propriamente si può dire che siano quelli che vanno per il pensiero di chi sa 
l’arte del comporre.50 

 
Le considerazioni di Zacconi sugli effetti intrinseci della musica, che «sempre sono nella mente de’ 

compositori», richiamano l’attenzione sulla peculiare energia individuale, a cui si è accennato in apertura 
del presente contributo con le tesi di Klein.51 Si tratta di una energia che disvela per certi versi l’inconscio 
creativo nella sfida che la mimesis pone all’ingegno. Come spiega Zacconi, infatti, il compositore deve 
                                                
47 Cfr. J. Peri, A lettori, cit., p. n.n. (corsivo mio). 
48 Cfr. S. Ganassi dal Fontego, Opera intitulata Fontegara, Fontego, impressum Venetiis, per Silvestro di Ganassi dal 
Fontego, 1535, cap. 1, pp. [1v-2r] («e di questo ne ho fatto esperienza, e udito da altri sonatori farsi intendere con il suo sonar 
le parole di essa cosa, [al punto] che si poteva ben dire a quello instromento non mancarli altro che la forma del corpo umano»). 
49 Come dimostra esaustivamente S. Lorenzetti, Nata per morire, cit., passim. 
50 Cfr. L. Zacconi, Prattica di musica, Bartolomeo Carampello, Venetia, 1596 (Ia ed. Girolamo Polo, Venetia, 1592), lib. I, 
cap. 13, p. 8v (corsivo mio). 
51 Si veda più ampiamente J. Koering, Présentation, in R. Klein, L’Esthétique de la technè. L’art selon Aristote et les théories 
des arts visuels au XVIe siècle, édition scientifique, transcription du texte et présentation par J. Koering, Institut national 
d’historie de l’art, Paris, 2017, pp. 20-32; con particolare riguardo all’approccio «modale» kleiniano – la technè «comme 
savoir-faire efficace» – divenuto di riferimento nella storiografia sul concetto di paragone. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
M. Bertolini 

 
	

 11 

concepire «nella mente» i possibili effetti delle consonanze, così da predisporre in potenza una serie di 
soluzioni «in quantità infinita» a disposizione dell’esecutore per l’improvvisazione estemporanea. Sul 
piano performativo risultano dirimenti le impressioni che l’oggetto artistico suscita nell’ascoltatore con 
il tramite del cantore: a lui spetta «far sentire quali effetti ebbero», dice Zacconi. Spiegare «la finezza di 
un’esecuzione musicale, il timbro di una voce», nota Klein, «corrisponde a un desiderio così sottile che 
non si sarebbe potuto concepire prima che fosse esaudito: l’oggetto accarezzato è così il soggetto 
stesso».52 Entra in gioco, dunque, un’altra variabile della mimesis: l’individualità dell’esecutore, che 
estrinseca e dà fisicamente anima e corpo a formule musicali basilari («pure e semplici inventioni») 
scritte dal compositore. Nel farlo, il cantore sceglie secondo il proprio discernimento come sviluppare 
tali formule, per esempio nella selezione di abbellimenti (o «grazie») applicati tramite le diminuzioni (o 
«gorgia»), «col spezzar e rompere delle figure» nei passaggi, che così «velocemente pronunziate» 
rendono «tanto piacere e diletto» negli astanti.53 

È la capacità di «suonar di fantasia», nella performance completamente improvvisata e sempre nuova, 
senza l’ausilio della partitura. E come ha mostrato Ficino, la fantasia, luogo di incontro tra 
immaginazione e creazione, tra energia psichica e pulsioni umorali, costituisce una sorta di portavoce del 
corpo nel concerto delle facoltà dell’anima, ponte fra intellegibile e sensibile, nonché fulcro della 
fascinazione musicale: 
 

Ma è soprattutto attraverso il linguaggio, il canto e la musica che l’animo dell’artista ha modo di esprimersi. In 
essi infatti tutta la disposizione e la volontà della mente si manifesta nel modo più chiaro e le emozioni 
dell’artista sono di solito le stesse che in noi suscitano le sue opere: una voce commovente spesso induce al 
pianto, una furiosa all’ira, una voce lasciva spinge ad abbandonarsi alla dissolutezza.54 

 
 

                                                
52 Cit. dagli incompiuti Projets d’esthétique riportati in parte in C. Cieri Via, Beauté formelle. Réflexions à partir des Archives 
de Robert Klein, in J. Koering et al. (eds.), Robert Klein. A meteor in art history and philosophy, I Tatti-Officina Libraria, 
Firenze-Roma, 2024, pp. 233-246: 239-240, tr. it. mia (« La beauté formelle en musique et en littérature a les mêmes 
caractéristiques que la beauté formelle visuelle … Expliquer l’effet de caresse, la finesse d’une exécution musicale, le timbre 
d’une voix, le velouté d’une peinture, correspond à un désir si subtil que l’on n’a pas pu le concevoir avant qu’il ne soit exaucé 
: l’objet caressé est ainsi le sujet même »). Si veda inoltre R. Klein, La forma e l’intelligibile, cit., p. 513 («La differenza 
essenziale tra il piano teorico-tecnico e il piano estetico-artistico sta senza dubbio in questo: sul primo, gli oggetti sono 
vorhanden, lì presenti, in quanto oggettivati cioè dotati di una verità e di proprie qualità oggettive; sul secondo essi sono fin 
dall’inizio “per una coscienza”, ma una coscienza intersoggettiva. A quelle che per il teorico erano le qualità proprie 
dell’oggetto corrispondono, per l’esteta o l’artista, gli effetti che questo oggetto ha sulla coscienza intersoggettiva con cui è 
immediatamente in rapporto»). 
53 Cfr. L. Zacconi, Prattica di musica, cit., lib. I, cap. 66, p. 58v. La diminuzione (o passaggio, gorgia) corrisponde a una 
figurazione melodica che rimpiazza una nota lunga con un certo numero di valori più piccoli, da eseguire nel medesimo tempo 
occupato dalla singola nota lunga. Il tremolo, il groppo, l’accento e la clamazione sono i più diffusi tipi di abbellimenti 
applicati a una singola nota, anche in ambito strumentale. In proposito cfr. V. Dal Maso, Teoria e pratica della musica italiana 
del Rinascimento, LIM, Lucca, 2017, soprattutto pp. 354-376. 
54 M. Ficino, Teologia platonica, cit., lib. X, cap. 4, p. 855 («Maxime vero in sermonibus, cantibus atque sonis artificiosus 
animus se depromit in lucem. In his enim tota mentis dispositio et voluntas planissime designatur, et qualis est affectus 
artificis, talem nobis affectum opera eius solent excitare, flebilis vox flere, furiosa furere, lascivia lascivire saepe compellit»). 


