
Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
F. Fidelibus 

 
	

 78 

Il potere di fingere 
A proposito di un recente libro di Roberto Evangelista 
 
Francesca Fidelibus  
Università degli Studi di Trento 
 
 
Il testo di Roberto Evangelista, Finzione e storia. La filosofia dell’ideologia in Spinoza, Locke, Vico 
(2025) esplicita, sin dal titolo e dal sottotitolo, il filo rosso dell’intero lavoro. È sciogliendoli entrambi 
che è possibile entrare nel cuore del testo. La domanda attorno alla conoscenza, ai suoi modi e alle sue 
forme, che si sviluppa a partire da Bacone e Cartesio inaugurando la modernità, se in un primo momento 
apre il libro della physis, in un secondo momento consente di aprire e apre soprattutto il libro della storia.1 
È a partire dalla necessità di ridefinire la conoscenza che un’importanza decisiva viene attribuita al 
concetto di finzione. Si tratta di un concetto, non riconducibile né riducibile al “falso”, che viene seguito 
e inseguito dall’Autore attraversando i testi e le posizioni di Baruch Spinoza, di John Locke, del 
libertinismo e, in particolare, di John Toland, sino a Giambattista Vico, al fine di mostrarne il nesso con 
la storia. 

Se la modernità ha come tratto caratterizzante la crisi – ed è convinzione, questa, tanto dell’Autore2 
quanto di chi scrive –, essa appare anche come il momento in cui si apre la porta alla storicità. E tale 
apertura è resa possibile precisamente dalla riflessione inedita sul conoscere, nonché dalla dignità 
filosofica peculiare che assume la “finzione”. La rivalutazione di quest’ultima ha permesso e consentito 
non solo di guardare alla storia come un oggetto per una scienza “nuova” con metodi e strumenti propri, 
ma anche di pensare inediti spazi di azione per l’agire storico dell’uomo. Finzione e storia, dunque: il 
nesso attorno a cui si esercita lo sforzo dell’Autore con la «pretesa» nient’affatto «eccessiva» di dare 
forma a quella che lui stesso definisce «filosofia dell’ideologia».3 Ricostruire, infatti, il nesso tra finzione 
e storia implica percorrere il ripensamento che, a partire da Spinoza al confronto con la filosofia di 
Descartes, si ha delle idee, della loro natura, del loro statuto. Esiste, infatti, 
 

un nesso tra finzione e ideologia perché l’idea finta, non è semplicemente un’idea falsa, ma si emancipa dal 
concetto di vero e falso, e si lega piuttosto alla possibilità per l’intelletto umano di costruire un insieme di idee 
o di concetti in rapporto tra di loro, creando un discorso di conoscenza che sia effettivamente fatto dagli uomini, 
ma non per questo necessariamente falso.4 
 
È, dunque, attorno a queste questioni – ideologia, finzione, storia –, l’una connessa all’altra, che ruota 

il libro di Roberto Evangelista, in una dialettica costante tra «finzione e realtà, tra costruzione libera delle 
idee e ancoraggio di esse alla realtà oggettiva», tra, aggiungerei, vita e forma.5 Un percorso che parte da 
Spinoza ma che non può non giungere a Vico, la cui proposta filosofica, riletta soprattutto alla luce del 

                                                
1 Cfr. R. Evangelista, Finzione e storia. La filosofia dell’ideologia in Spinoza, Locke, Vico, Carocci, Roma, 2025, p. 17. Ma 
si veda anche H. Blumenberg, La leggibilità del mondo. Il libro come metafora della natura, il Mulino, Bologna, 1984 (in 
particolare, pp. 85-106). 
2 Cfr. R. Evangelista, Finzione e storia, cit., pp. 11-19 e p. 156. 
3 Ivi, p. 18.  
4 Ivi, p. 14. 
5 Ivi, p. 19. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
F. Fidelibus 

 
	

 79 

De Antiquissima e delle pagine dedicate al Metodo della Scienza Nuova, apre al concetto di verità intesa 
come composizione e in cui la finzione, assieme all’ingenium e al verosimile, diviene elemento 
costitutivo del conoscere e del fare umano. 

Il libro, nello specifico, è diviso in sei capitoli, ma nell’architettura complessiva del testo è possibile 
individuare quattro parti distinte e correlate. Una prima parte, corrispondente ai primi due capitoli, titolati 
rispettivamente Oltre il vero e il falso. La materialità dell’idea e L’autonomia dell’idea, dedicata a 
preparare teoreticamente il terreno sul piano metafisico, ontologico e gnoseologico del rapporto verità-
errore e della ridefinizione del concetto di idea tra Spinoza e Locke; una seconda parte, corrispondente 
ai capitoli tre e quattro, titolati rispettivamente Il naturalismo della verità. Dissimulazione e impostura e 
La natura tra verità e intelletto, all’interno della quale è in questione il rapporto tra natura e verità, fede 
e ragione indagato nelle filosofie di Locke e Spinoza e in certo libertinismo con particolare attenzione a 
Toland che rielabora l’eredità lockiana e spinoziana per delineare un ideale di religione naturale e 
razionale, un cristianesimo senza misteri. Vi è, poi, una terza parte, in cui i fili, abilmente tessuti nei 
capitoli precedenti, si riannodano per mostrare la funzione regolativa e ordinativa che la finzione svolge 
nelle vicende storiche e politiche. Si tratta, in particolare, del capitolo cinque, titolato Il potere della 
finzione, in cui questa si scopre all’opera nella paradigmatica storia ebraica trattata da Spinoza e nella 
costruzione dell’idea astratta del denaro di Locke. A chiudere il libro è, infine, il capitolo sei, titolato 
Fingunt creduntque. Giambattista Vico e la nuova scienza, punto d’arrivo del percorso, all’interno del 
quale il nesso finzione-storia si dispiega in tutta la sua portata. 

L’intero testo è presentato in modo chiaro e rigoroso, tenendo conto dell’ampia letteratura che si è 
andata accumulando sugli autori trattati, specie attorno a Spinoza e Vico. L’apparato di note che 
accompagna il testo, risultandone parte integrante e altrettanto significativa, dà spessore ad un lavoro che 
non si perde mai nell’eruditismo fine a se stesso e la cui ricchezza non appare facilmente compendiabile. 
È, tuttavia, possibile provare a seguire il movimento del libro, pur non potendone dettagliare la ricchezza 
e la diversità delle analisi presentate. 

Prendendo le mosse dal dibattito filosofico del Sei-Settecento sulla questione gnoseologica della 
fondazione del vero, l’Autore, ripercorre la posizione spinoziana che si presenta come «fortemente 
realistica», data anche «dalla concezione necessaria del funzionamento della natura».6 Tale realismo è 
riscontrabile soprattutto nel fatto che «la nostra conoscenza rimanda sempre a un ente metafisico 
ontologicamente forte, come è il deus sive natura»,7 anche se «il senso» in cui «procede la nostra 
conoscenza non è lo stesso dell’esposizione spinoziana» presentata nell’Etica che parte dalla sostanza. 
La nostra conoscenza empirica procede, invece, dalla natura e «in un percorso ascendente la 
sovrapposizione tra Dio e natura ci permette almeno teoricamente di conoscere la verità, che si squaderna 
tutti i giorni sotto i nostri occhi attraverso le leggi, i rapporti, le relazioni naturali».8 Almeno 
“teoricamente” poiché la mente umana non è sempre in grado di cogliere l’intero ordine delle cause. 

La falsità, d’altro canto, se non assume mai proprietà positive nel sistema spinoziano,9 sembra in 
qualche modo annullarsi, per essere ricondotta «a una particolare forma della percezione nella quale per 
la limitazione del nostro intelletto la parzialità di una idea viene presa per una rappresentazione totale 
dell’oggetto».10 Il falso, dunque, non è assenza del vero, in Spinoza. Diventa, piuttosto, «una 
                                                
6 Ivi, p. 60. 
7 Ivi, p. 58. 
8 Ibid. 
9 Cfr. ivi, p. 22.  
10 Ivi, p. 60. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
F. Fidelibus 

 
	

 80 

inadeguatezza della nostra percezione, che rientra nel contesto della necessità», nient’affatto estranea alla 
conoscenza e alla condotta umana.11 Ogni idea, infatti, per Spinoza, per quanto chiara o confusa, possiede 
una «verità formale» riconducibile alla «causa ultima», ovvero alla «necessità della natura». Dunque, 
nella forma l’idea è «sempre vera» e questo fa sì che l’idea, «anche quella falsa», si inserisca «in un 
contesto di esperienze in maniera coerente, agisca sulla realtà e produca delle conseguenze».12 

In tal senso, Spinoza rilegge la specifica e particolare storia ebraica, reinquadrando in un nuovo 
orizzonte di significato tanto la superstizione quanto la figura di Mosè. Proprio attorno alla figura del 
“profeta” è possibile rilevare il potere delle finzioni in quello scarto – necessario – che si viene a creare 
tra sostanza infinita e modi finiti, tra necessità ed esperienza.13  

Da questo punto di vista, è soprattutto il Trattato teologico-politico che, per quanto grande prova di 
esegesi biblica moderna, rivela, per l’Autore, l’aspetto più significativo proprio lì dove vengono 
ricostruite «lo scaturire delle finzioni, delle storture e degli equivoci che spingono gli uomini ad agire in 
un certo modo e che finiscono con l’essere parte della sostanza-natura, perché di essa sono parziali ma 
coerenti manifestazioni».14 Si tratta, in effetti, dei luoghi che consentono di rispondere alla domanda che 
apre il Trattato, ossia se «la legge divina rivelata a tutto il genere umano tramite i profeti e gli apostoli, 
sia diversa da quella che anche il lume naturale insegna».15 

I casi di Mosè e della storia ebraica sono, in tal senso, emblematici. Gli uomini, res singulares, modi-
espressioni finiti della Natura, cui partecipano per gli attributi del pensiero e dell’estensione, sono 
naturalmente uguali e intersecati da una costitutiva relazione.16 La societas è assolutamente necessaria 
per vivere al sicuro, soddisfare il conatus sese conservandi e darsi aiuto reciproco. Spinoza, attraverso la 
storia ebraica e la figura di Mosè, rilegge all’interno della propria prospettiva ontologica una delle figure 
centrali della filosofia politica moderna rovesciandola: il patto e il contratto sociale. E lo fa prendendo in 
considerazione la storia degli ebrei che offre un «esempio di costruzione della società politica», 
permettendoci «di vedere lo stato di natura».17 

Fuggiti dall’Egitto gli Ebrei, non subordinati allo jus di un’altra nazione, si trovano in quella peculiare 
condizione di essere liberi di darsi le leggi e si rivolgono, per questo, a uno solo, a Mosè dotato 
dell’autorità necessaria per promulgare le leggi fondamentali dello Stato e costringerli all’obbedienza. 
Discostandosi dal dettato di certo libertinismo, Mosè non è un impostore per Spinoza. Egli è, piuttosto, 
un uomo investito di una «virtù divina», ma che condivide le illusioni e l’orizzonte superstizioso del 
proprio popolo.18 Guidando gli Ebrei a trasferire il loro diritto naturale non a un re mortale ma a Dio, 
                                                
11 Ivi, p. 63. 
12 Ivi, p. 231. 
13 «Tra la sostanza e i modi, tra l’infinità della natura e le sue determinazioni particolari si produce uno scarto, una specie di 
distanza che produce una differenza. Questa differenza, che metaforicamente può essere vista come uno spazio vuoto ma 
fertile, viene colmata con la percezione di ciò che è possibile e allo stesso tempo incerto; sulla base di queste percezioni 
fioriscono immagini e finzioni che se incontrollate costituiscono quell’insieme di idee che comunemente chiamiamo 
superstizione. La distanza tra natura infinita e modi singolari è tuttavia una distanza necessaria, inscritta nella stessa natura 
della sostanza e, dal momento che le finzioni maturano in uno spazio che viene ad esistere per necessità, esse non possono 
considerarsi semplicemente un errore e dunque un non essere. Il loro è un essere limitato, e all’interno di questo limite non 
possono dirsi vuote di significato» (ivi, p. 224). 
14 Ivi, pp. 213-214. 
15 Citato ivi, p. 223. Sul rapporto tra legge divina, legge naturale e legge umana l’Autore si sofferma soprattutto ivi, pp. 155-
184. 
16 Cfr. R. Caporali, “Immagini di Mosè (in Machiavelli e Spinoza)”, Etica &Politica, XVI (2014): pp. 67-91. 
17 R. Evangelista, Finzione e storia, cit., p. 231. 
18 Cfr. ivi, pp. 233-234. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
F. Fidelibus 

 
	

 81 

fondando in tal modo una teocrazia, per un momento, sia pur parziale, fa sì che essi vivano in un sistema 
di relazioni analogo a quello dell’imperium democratico. 

La fictio di dio e la teocrazia ebraici si configurano come “traduzione” del principio naturale che regge 
la coesione sociale. Sono idee false che assumono la forma della verità e che per un momento permettono 
di esprimere, nella particolarità della storia ebraica, un «equilibrio tra realtà vera e rappresentazione».19 
Gli Ebrei, cioè, ignoranti delle cause dei fenomeni naturali, si fanno guidare, al fine di dare ordine agli 
eventi caotici della physis, «da una idea falsa, erronea, perché viene presa come oggettivamente vera» e, 
tuttavia, seguendo quell’idea falsa riescono ad agire «secondo principi comuni, razionali, e dunque 
veri».20 Nello scarto  

 
che si produce tra verità formale e verità oggettiva e materiale dell’idea, si consuma una produzione di verità: 
l’idea di volontà di Dio, infatti, finisce con l’attivare una regola vera e necessaria: quella secondo cui tutti fanno 
parte di una società e tutti trasferiscono il loro diritto alla collettività in modo da essere liberi.21 

 
Dunque, la fictio di Dio e della sua volontà rivela la sua operatività sul terreno storico-politico, la sua 
produttività pratica. Ma si rivela anche una figura «astratta», sebbene l’astrazione non rappresenti un 
concetto propriamente spinoziano. Si tratta di una figura astratta perché «universalizza una esperienza 
parziale», presentandosi, così, come «un universale immaginativo che assume valore politico perché 
riesce a stabilire un principio razionale – quello della superiorità della societas sulle singole volontà – 
che non avrebbe avuto altra possibilità per affermarsi».22  

Se l’astrazione non è concetto propriamente spinoziano, è invece un concetto proprio dell’empirismo 
di Locke. Pur procedendo su vie diverse, tanto Locke quanto Spinoza giungono ad acquisizioni che 
avvicinano i due filosofi posti criticamente in dialogo dall’Autore.23 Entrambi, infatti, pur seguendo 
percorsi differenti, cercano di presupporre o trovare un principio «di verità a cui ancorare l’attività 
dell’intelletto umano», non riducendolo a puro arbitrio o «alla costruzione di un vero che risulterebbe in 
ultima istanza artificiale». In entrambi, cioè, sembra possibile, ferma restando la differenza tra i due, 
«vedere una propensione verso una idea di verità che si conosce attraverso l’attività della nostra mente, 
ma che esiste a prescindere da essa».24 

La via che segue Locke, stringendo assieme logica e ontologia, è la via delle idee, che prende le mosse 
da uno svuotamento del concetto di sostanza e da una riduzione delle cose a insiemi di idee che giungono 
a noi «dall’esperienza e che recepiamo e conosciamo grazie alle facoltà della sensazione e della 
riflessione».25 Vi è, però, un particolare tipo di idee su cui l’Autore si sofferma. Si tratta delle idee astratte 
che si formano in modo peculiare. Le idee astratte, infatti, sono legate al linguaggio e alle parole che 
sono «segni» delle idee:  
 

dal momento che non possiamo nominare ogni singola idea che abbiamo (visto e considerato che la nostra 
possibilità di conoscenza è più ristretta delle idee che ci provengono dall’esterno), la nostra mente porta a un 

                                                
19 Ivi, p. 249. 
20 Ivi, p. 248. 
21 Ibid. 
22 Ivi, pp. 248-249. 
23 Appaiono particolarmente persuasive le pagine, distribuite tra i vari capitoli, in cui vengono messe a confronto le continuità 
e discontinuità dei due autori (solo a titolo d’esempio cfr. ivi, pp. 105-108; 146-148; 205-212). 
24 Ivi, p. 177. 
25 Ivi, p. 77 e in generale cfr. ivi, pp. 76-108. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
F. Fidelibus 

 
	

 82 

livello di maggiore generalità le idee particolari degli oggetti e le separa dall’esistenza e dalle circostanze in 
cui quegli oggetti vengono a trovarsi.26 

 
In tal senso, l’astrazione, che esplica l’ambivalenza dell’intelletto umano teso tra particolarità e 
universalità, riveste una funzione, al contempo, pratica ma anche “economica”, poiché permette di 
agevolare il nostro vivere nel mondo e di ridurre il numero dei nomi da ricordare. Precisamente rispetto 
alle idee astratte, l’Autore isola anche nel caso di Locke la finzione che sta al cuore della concezione 
storica del filosofo inglese. L’astrazione, infatti, assume concretezza storica, intesa come «concretezza 
che può essere ricavata da fatti dedotti o conosciuti».27 Tale concretezza ha a che fare con il passaggio 
dallo stato di natura – che è una condizione in qualche modo regolata, in cui è presente una obbligazione 
morale – allo Stato politico. 

In questo salto un ruolo di primo piano è giocato da una finzione originaria: quella del denaro, in cui 
si compendia il nesso tra idea, finzione e storia. Quella del denaro, in effetti, non è un’idea morale, ma il 
«nome che diamo a un oggetto generale che permette di scambiare gli altri oggetti, che muove i beni e 
permette di accumularli senza infrangere la legge naturale».28 

L’idea di denaro non ha rapporti con la verità, ma permette di superare lo stato di disagio, di povertà 
generalizzata, che si ha nello stato di natura. In effetti, Locke descrive uno stato di natura in cui la 
proprietà ottenuta tramite il lavoro non crea ingiustizia sociale, poiché le risorse sono abbondanti e i 
bisogni modesti, mentre l’unica violazione della legge naturale29 consiste nell’accumulare beni deperibili 
oltre il necessario. Questo equilibrio si rompe con l’invenzione della moneta e con il desiderio di 
possedere di più. In tal senso, il denaro non infrange la legge naturale. Metalli utilizzati come moneta 
non deperiscono e possono essere accumulati senza colpa e, poiché il loro valore dipende dal consenso, 
accettare la moneta significa accettare una distribuzione della proprietà diseguale. Quello che, cioè, si 
consuma attorno al denaro è una doppia finzione che viene sottolineata dall’Autore:  
 

la prima è quella secondo cui si “fa finta” che uno o più beni possano rappresentare tutti gli altri in virtù della 
loro durabilità; la seconda, invece, è la finzione che lo stato di uguaglianza e di comunione dei beni continui a 
perdurare. Su quest’ultima finzione, in particolare, possono fondarsi le società politiche. In effetti, nelle 
repubbliche, la proprietà è comune e gli individui sono uguali solo in astratto, come orizzonte, come principio 
ideale, ma nei fatti – mantenendo il diritto dei singoli all’appropriazione – non esiste altra forma di proprietà 
che non sia la proprietà privata.30 

 
Una doppia finzione che consente di aggirare la legge naturale che proibisce lo spreco poiché accumulare 
denaro non significa sottrarre agli altri qualcosa di deperibile. La moneta consente di fare spazio ad un 
accumulo potenzialmente infinito, senza violare formalmente alcune legge di natura. Di fatto, però, 
introduce l’ineguaglianza strutturale tra gli uomini, rendendo necessario un quadro di leggi positive e di 
istituzioni politiche in grado di regolare i nuovi rapporti di proprietà.  

Con Locke, allora, la finzione del denaro diviene il modo attraverso cui l’uomo entra nel campo «della 
produzione storica e culturale».31 Tanto con Spinoza quanto con Locke la finzione assume particolare 
                                                
26 Ivi, pp. 250-251. 
27 Ivi, p. 259. 
28 Ivi, p. 272. 
29 Sulla legge di natura in Locke, cfr. ivi, pp. 184-209. 
30 Ivi, p. 272. 
31 Ivi, p. 274. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
F. Fidelibus 

 
	

 83 

valore. Nella valorizzazione, da parte di entrambi, della finzione che si colloca nello scarto tra particolare 
e universale, sostanza infinita e modi finiti, si apre la storia, sebbene questa venga isolata e diventi oggetto 
di una scienza nuova soltanto con Vico. Rispetto a Vico, l’Autore mostra come, già a partire dal De 
Antiquissima, la finzione venga ridefinita come criterio della verità umana, dovuto alla distanza che 
separa la mente dell’uomo, limitata e finita, da quella di Dio. Così vengono ripercorse le fictiones 
dell’opera metafisica del 1710 – l’uno e il punto – che permettono di costruire un mondo di forme 
matematiche e geometriche attraverso cui ordinare e organizzare lo spazio. La finzione, in questo 
contesto, diviene condizione della verità poiché l’uomo non è in grado di “adeguare” le proprie idee alla 
verità divina o alla struttura ultima della natura. 

Se poco spazio è riservato alle fictiones del Diritto Universale,32 più ampio è lo spazio riservato alla 
Scienza Nuova, all’interno della quale le finzioni assumono il loro senso più pregnante tanto che l’oggetto 
stesso della “scienza” – le nazioni – comincia con una fictio: quella di Giove. La “favola” di Giove, «in 
atto di fulminante»,33 che Vico descrive come la più grande favola mai immaginata dall’uomo, permette 
il passaggio dallo stato ferino a quello propriamente umano; permette le nazioni, secondo l’accostamento 
anche lessicale che il filosofo napoletano delinea proprio tra Giove e nazione.34 In tal senso, essa 
funziona, in parte, come le fictiones matematiche del De Antiquissima:  

 
Così come nel De Antiquissima le finzioni dell’uno e del punto creavano le forme geometriche, anche qui la 
finzione di Giove ricopre lo stesso ruolo. Si tratta di una finzione diversa, non razionale, non astratta, ma 
particolare e corporea, che pure finisce col ricoprire la stessa funzione: dare un ordine geometrico alla realtà, 
individuare il tempo, cioè contare il prima e il dopo, e individuare lo spazio, ovvero stabilire le figure, le 
immagini, ma anche il moto e la quiete. La differenza però esiste, eccome, non solo dal punto di vista della 
genesi della forma, ma anche del contenuto, perché il senso dello spazio e del tempo diventa immediatamente 
un sentimento morale più che geometrico.35 
 
La finzione è certa perché ricostruibile nella sua genesi e, proprio per questo, consente di giungere a 

principi veri. Giove è il primo “universale fantastico”, prodotto dall’immaginazione dei primi uomini, 
nel tentativo di spiegare fenomeni naturali impressionanti e violenti di cui ignoravano le cause. Il 
processo di formazione dell’universale Giove risulta dalla combinazione di una serie di tropi – metafora, 
metonimia, sineddoche nella veste di antonomasia. È precisamente sull’universale fantastico che 
l’Autore si sofferma nell’ultima parte del testo:  

 
I generi o gli universali fantastici sono modelli costruiti da una mente umana che si trova in un punto particolare 
della storia. Essa può creare la favola di Giove, cioè creare gli dei… Ma in tutti questi casi la mente umana 
agisce nello stesso modo: unisce cose diverse tra di loro in immagini particolari e le generalizza, le fa funzionare 
come verità con un certo grado di universalità.36 
 

                                                
32 In generale sulla fictio iuris, cfr. ivi, pp. 288-289 e sul Diritto Universale, cfr. ivi, pp. 310-315. Sulla portata euristica della 
fictio iuris cfr. S. Sini, “Le finte persone del serioso poema: sull’antropologia vichiana della ‘letteratura’”, Educação e 
Filosofia Uberlândia, 28 (2014): pp. 93-114. 
33 G. Vico, Principi di Scienza Nuova d’intorno alla comune natura delle nazioni (1744), in Id., Opere, a cura di A. Battistini, 
Mondadori, Milano, 1990, Tomo I, § 379, p. 573. 
34 Ivi, pp. 573-574. 
35 R. Evangelista, Finzione e storia, cit., p. 309. 
36 Ivi, pp. 320-321. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
F. Fidelibus 

 
	

 84 

Nel suo essere “finto” e “fatto”, “criato” dall’uomo, l’universale fantastico è vero in modo particolare: 
è certo ed è creduto; produce conseguenze e lascia tracce che possono essere e che vengono ripercorse 
dallo scienziato Vico: «le conseguenze degli universali fantastici, le rappresentazioni e i motivi che ci 
spingono a formarli, possono essere conosciuti» scrive, infatti, l’Autore.37 Ed è precisamente sforzandosi 
di ripercorrere le tracce che si apre e si definisce il «campo della storia come scienza: ciò che viene messo 
in atto da un processo di ordinamento e di creazione fantastica della realtà».38 Così Vico ripercorre miti 
e storie, in cui non vi è “sapienza riposta”, ma una verità creata e ritrovata. L’ingegno collega e crea le 
forme; il senso comune permette di individuarne gli elementi di vero, quei motivi ricorrenti e costanti 
condivisi da interi popoli.39 L’universale fantastico non è certo il vero metafisico visto nella sua 
trasparenza, eppure esso manifesta tratti di universalità; esprime costanti e modalità ricorrenti attraverso 
cui gli uomini organizzano il mondo, gli aspetti comuni, generali e formali della storia permettendone la 
“scienza”. Senza fingere, insomma, «non c’è storia» come chiosa nella Postfazione Manuela Sanna verso 
i cui studi il testo mostra diversi “debiti”.40 

Qualche punto, infine, vale la pena sottolineare pur non potendo esaurire la ricchezza del lavoro di 
Roberto Evangelista. Un primo punto riguarda le distanze e i nessi tra gli autori trattati e, in particolare, 
i debiti che Vico contrae con Spinoza, Locke e il libertinismo, pur differenziandosene. Se il rapporto 
Spinoza-Vico ma anche quello con il libertinismo è stato decisamente più frequentato dagli studi vichiani, 
non vale lo stesso per il nesso Locke-Vico.41 Il libro di Roberto Evangelista non si presenta 
evidentemente come un confronto serrato tra gli autori, ma i confronti emergono nella trama, attraversano 
l’intero lavoro, presentando tratti di originalità e confermando, nel caso di Vico, quell’atteggiamento che 
assume nei confronti delle fonti. Atteggiamento, cioè, giusta l’espressione di Andrea Battistini, 
“agonistico” e “aggressivo”,42 attraverso cui il filosofo napoletano fa suoi gli strumenti dei suoi avversari 
empi e moderni. Questo vale anche per lo “stoico” Spinoza e per l’“epicureo” Locke verso i quali Vico 
aveva preparato, nell’edizione della Scienza nuova del 1730, una «Riprensione dedicata alle metafisiche 
di Renato delle Carte, di Benedetto Spinoza e di Giovanni Locke» giustamente richiamata dall’Autore.43 
Autori con cui Vico si confronta e scontra per delineare un oggetto, la storia, e una scienza nuova alla 
cui definizione contribuiscono con forza, però, anche gli strumenti topico-retorici di certo umanesimo 

                                                
37 Ivi, p. 323. 
38 Ibid. 
39 Il rapporto, centrale, tra provvidenza e senso comune è indagato soprattutto in ivi, pp. 335-352. 
40 Ivi, p. 365. 
41 Solo a titolo esemplificativo e senza considerare gli studi riguardanti la “ricezione” di Spinoza a Napoli, che può ora contare 
su una vasta letteratura, basti solo ricordare gli studi di Paolo Cristofolini (P. Cristofolini, Vico pagano e barbaro, Ets, Pisa, 
2001) Nicola Badaloni (Introduzione a G.B. Vico, Feltrinelli, Milano, 1961), Riccardo Caporali ma anche Vincenzo Vitiello 
(V. Vitiello, Vico nel suo tempo, in G. Vico, La Scienza Nuova. Le tre edizioni, Bompiani, Milano, 2018, pp. IX-CLXXII) e 
lo stesso Roberto Evangelista (R. Evangelista, “Le meraviglie del possibile e l’orrore della necessità: Vico critica Spinoza”, 
Quaderni materialisti, 13-14 (2014-2015): pp. 79-97 o ancora Id., Un difficile rapporto con la legge naturale. Vico legge 
Locke e Spinoza, in Giambattista Vico et les savoirs de la modernité, sous la direction de R. Ruggiero, PUP, Aix-Marseille 
Université, 2022, pp. 103-131). Posizioni e letture non assimilabili tra loro ma tutte comunque rivolte al nesso o 
all’accostamento Spinoza-Vico. Sui rapporti Locke-Vico e non tenendo conto degli lavori relativi alla ricezione di Locke a 
Napoli cfr. G. Costa, “Vico e Locke”, Giornale critico della filosofia italiana, 49, 1970: pp. 344-361; G. Cacciatore e M. 
Sanna, Altri autori del Vico, in F.M. Crasta (a cura di), Biblioteche filosofiche private in età moderna e contemporanea. Atti 
del convegno Cagliari 21-23 Aprile 2009, Le lettere, Firenze, 2010, pp. 143-163 e M. Sanna, “Vico e lo ‘scandalo’ della 
‘metafisica alla moda lockiana’”, Bollettino del Centro di Studi vichiani, 30 (2000): pp. 31-50. 
42 A. Battistini, La sapienza della retorica, Guerini e Associati, Milano, 1995, p. 197. 
43 R. Evangelista, Finzione e storia, cit., pp. 355-358. 



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) – ISSN 2284-0184 
Sezione Evolving Philosophy 

 

 
F. Fidelibus 

 
	

 85 

nonché le riflessioni partenopee – si pensi alle lezioni dell’Accademia di Medinaceli – attorno ai rapporti 
tra imperi antichi e imperi moderni. 

Uno degli elementi di originalità del testo, oltre la scelta di campo e di indagine, sta, però, 
nell’operazione che fa Roberto Evangelista: una filosofia “dell’ideologia” in cui appare particolarmente 
significativa la scelta del lemma e che si compendia nella scienza vichiana che guarda alle finzioni, ai 
frantumi del passato con uno sguardo certamente retrospettivo e genealogico, ma che permette di 
allungarne la portata in modo prospettico. L’operazione di Roberto Evangelista si rivela, infine, feconda 
dal punto di vista della storia del pensiero ma si presta ad essere feconda anche dal punto di vista più 
strettamente politico. La posta politica che percorre l’intero lavoro, l’urgenza che ne è alla base, sta 
precisamente nel ripensamento di quella finzione che consente di produrre nuovi ordini e aprire possibili 
spazi di azione, in un momento, il nostro, attraversato dall’incapacità di immaginare futuro. 
L’immersione delle società contemporanee in quel «regime di storicità» che François Hartog definisce 
«presentismo»,44 in cui il presente è l’orizzonte dominante ed esclusivo; lo svuotamento di ogni 
possibilità di costruire finzioni condivise capaci di unire gli individui in un orizzonte di senso comune, 
impone di ripensare i modi attraverso cui riattivare quelle risorse proprie dell’intelletto umano che fanno 
capo all’ingenium, all’immaginazione, alla capacità di “criare” per agire storicamente e riaprire spazi di 
azione possibili. Guardare, allora, ad una precisa linea della modernità – modernità critica e caratterizzata 
dalla crisi –, che ha provato a pensare il «terribile problema»45 della decadenza e i modi per “stare”, 
“salvarsi” non in senso redentivo, ma in senso conservativo di vita che si salva attraverso un’idea di 
ordine e di forma,46 facendo appello alle dotazioni della nostra natura per stare nel e costruire il mondo 
civile: in ultimo a questo rimanda il nesso e il testo Finzione e storia.  
 
 
 
 
 
 

                                                
44 F. Hartog, Regimi di storicità. Presentismo e esperienza del tempo, Sellerio, Palermo, 2007. Ma si veda anche M. Fisher, 
Realismo capitalista, Nero, Roma, 2008. 
45 F. Tessitore, Vico la decadenza e il ricorso, in Id., Un impegno vichiano, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2017, pp. 
77-94. 
46 B. De Giovanni, Racconto esistenziale sulla scienza nuova, in AA. VV., Polis e polemos. Giambattista Vico e il pensiero 
politico, a cura di G.M. Barbuto e G. Scarpato, Mimesis, Milano-Udine, 2022, pp. 15-22. Si veda anche E. Nuzzo, Tra 
religione e prudenza. La «filosofia pratica» di Giambattista Vico, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2008, pp. XXI-XXII. 


