Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Evolving Philosophy

RTi

F. Fidelibus

Il potere di fingere
A proposito di un recente libro di Roberto Evangelista

Francesca Fidelibus
Universita degli Studi di Trento

Il testo di Roberto Evangelista, Finzione e storia. La filosofia dell’ideologia in Spinoza, Locke, Vico
(2025) esplicita, sin dal titolo e dal sottotitolo, il filo rosso dell’intero lavoro. E sciogliendoli entrambi
che ¢ possibile entrare nel cuore del testo. La domanda attorno alla conoscenza, ai suoi modi e alle sue
forme, che si sviluppa a partire da Bacone e Cartesio inaugurando la modernita, se in un primo momento
apre il libro della physis, in un secondo momento consente di aprire e apre soprattutto il libro della storia.'
E a partire dalla necessita di ridefinire la conoscenza che un’importanza decisiva viene attribuita al
concetto di finzione. Si tratta di un concetto, non riconducibile né riducibile al “falso”, che viene seguito
e inseguito dall’Autore attraversando i testi e le posizioni di Baruch Spinoza, di John Locke, del
libertinismo e, in particolare, di John Toland, sino a Giambattista Vico, al fine di mostrarne il nesso con
la storia.

Se la modernita ha come tratto caratterizzante la crisi — ed € convinzione, questa, tanto dell’ Autore?
quanto di chi scrive —, essa appare anche come il momento in cui si apre la porta alla storicita. E tale
apertura ¢ resa possibile precisamente dalla riflessione inedita sul conoscere, nonché dalla dignita
filosofica peculiare che assume la “finzione”. La rivalutazione di quest’ultima ha permesso e consentito
non solo di guardare alla storia come un oggetto per una scienza “nuova” con metodi e strumenti propri,
ma anche di pensare inediti spazi di azione per 1’agire storico dell’'uomo. Finzione e storia, dunque: il
nesso attorno a cui si esercita lo sforzo dell’Autore con la «pretesa» nient’affatto «eccessiva» di dare
forma a quella che lui stesso definisce «filosofia dell ideologia».’ Ricostruire, infatti, il nesso tra finzione
e storia implica percorrere il ripensamento che, a partire da Spinoza al confronto con la filosofia di
Descartes, si ha delle idee, della loro natura, del loro statuto. Esiste, infatti,

un nesso tra finzione e ideologia perché I’idea finta, non ¢ semplicemente un’idea falsa, ma si emancipa dal
concetto di vero e falso, e si lega piuttosto alla possibilita per I’intelletto umano di costruire un insieme di idee
o di concetti in rapporto tra di loro, creando un discorso di conoscenza che sia effettivamente fatto dagli uomini,
ma non per questo necessariamente falso.”

E, dunque, attorno a queste questioni — ideologia, finzione, storia —, I’una connessa all’altra, che ruota
il libro di Roberto Evangelista, in una dialettica costante tra «finzione e realta, tra costruzione libera delle
idee e ancoraggio di esse alla realta oggettivay, tra, aggiungerei, vita e forma.” Un percorso che parte da
Spinoza ma che non pud non giungere a Vico, la cui proposta filosofica, riletta soprattutto alla luce del

! Cfr. R. Evangelista, Finzione e storia. La filosofia dell’ideologia in Spinoza, Locke, Vico, Carocci, Roma, 2025, p. 17. Ma
si veda anche H. Blumenberg, La leggibilita del mondo. Il libro come metafora della natura, il Mulino, Bologna, 1984 (in
particolare, pp. 85-106).

* Cfr. R. Evangelista, Finzione e storia, cit., pp. 11-19 e p. 156.

’ vi, p. 18.

* vi, p. 14.

> vi, p. 19.

78



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Evolving Philosophy

RTi

F. Fidelibus

De Antiquissima e delle pagine dedicate al Metodo della Scienza Nuova, apre al concetto di verita intesa
come composizione € in cui la finzione, assieme all’ingenium e al verosimile, diviene elemento
costitutivo del conoscere e del fare umano.

11 libro, nello specifico, ¢ diviso in sei capitoli, ma nell’architettura complessiva del testo ¢ possibile
individuare quattro parti distinte e correlate. Una prima parte, corrispondente ai primi due capitoli, titolati
rispettivamente Oltre il vero e il falso. La materialita dell’idea e L autonomia dell’idea, dedicata a
preparare teoreticamente il terreno sul piano metafisico, ontologico e gnoseologico del rapporto verita-
errore ¢ della ridefinizione del concetto di idea tra Spinoza e Locke; una seconda parte, corrispondente
ai capitoli tre e quattro, titolati rispettivamente I/ naturalismo della verita. Dissimulazione e impostura e
La natura tra verita e intelletto, all’interno della quale ¢ in questione il rapporto tra natura e verita, fede
e ragione indagato nelle filosofie di Locke e Spinoza e in certo libertinismo con particolare attenzione a
Toland che rielabora 1’eredita lockiana e spinoziana per delineare un ideale di religione naturale e
razionale, un cristianesimo senza misteri. Vi ¢, poi, una terza parte, in cui i fili, abilmente tessuti nei
capitoli precedenti, si riannodano per mostrare la funzione regolativa e ordinativa che la finzione svolge
nelle vicende storiche e politiche. Si tratta, in particolare, del capitolo cinque, titolato I/ potere della
finzione, in cui questa si scopre all’opera nella paradigmatica storia ebraica trattata da Spinoza e nella
costruzione dell’idea astratta del denaro di Locke. A chiudere il libro ¢, infine, il capitolo sei, titolato
Fingunt creduntque. Giambattista Vico e la nuova scienza, punto d’arrivo del percorso, all’interno del
quale il nesso finzione-storia si dispiega in tutta la sua portata.

L’intero testo ¢ presentato in modo chiaro e rigoroso, tenendo conto dell’ampia letteratura che si ¢
andata accumulando sugli autori trattati, specie attorno a Spinoza e Vico. L’apparato di note che
accompagna il testo, risultandone parte integrante e altrettanto significativa, da spessore ad un lavoro che
non si perde mai nell’eruditismo fine a se stesso e la cui ricchezza non appare facilmente compendiabile.
E, tuttavia, possibile provare a seguire il movimento del libro, pur non potendone dettagliare la ricchezza
e la diversita delle analisi presentate.

Prendendo le mosse dal dibattito filosofico del Sei-Settecento sulla questione gnoseologica della
fondazione del vero, 1’Autore, ripercorre la posizione spinoziana che si presenta come «fortemente
realistica», data anche «dalla concezione necessaria del funzionamento della natura».® Tale realismo &
riscontrabile soprattutto nel fatto che «la nostra conoscenza rimanda sempre a un ente metafisico
ontologicamente forte, come ¢ il deus sive natura»,” anche se «il senso» in cui «procede la nostra
conoscenza non ¢ lo stesso dell’esposizione spinozianay presentata nell’Efica che parte dalla sostanza.
La nostra conoscenza empirica procede, invece, dalla natura e «in un percorso ascendente la
sovrapposizione tra Dio e natura ci permette almeno teoricamente di conoscere la verita, che si squaderna
tutti i giorni sotto i nostri occhi attraverso le leggi, i rapporti, le relazioni naturali».® Almeno
“teoricamente” poiché la mente umana non ¢ sempre in grado di cogliere 1’intero ordine delle cause.

La falsita, d’altro canto, se non assume mai proprieta positive nel sistema spinoziano,” sembra in
qualche modo annullarsi, per essere ricondotta «a una particolare forma della percezione nella quale per
la limitazione del nostro intelletto la parzialita di una idea viene presa per una rappresentazione totale
dell’oggetto».'” 11 falso, dunque, non & assenza del vero, in Spinoza. Diventa, piuttosto, «una

® vi, p. 60.

" vi, p. 58.

8 Ibid.

* Cfr. ivi, p. 22.
1 Ivi, p. 60.

79



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Evolving Philosophy

RTi

F. Fidelibus

inadeguatezza della nostra percezione, che rientra nel contesto della necessitay, nient’affatto estranea alla
conoscenza e alla condotta umana.'' Ogni idea, infatti, per Spinoza, per quanto chiara o confusa, possiede
una «verita formale» riconducibile alla «causa ultimay, ovvero alla «necessita della natura». Dunque,
nella forma 1’idea ¢ «sempre vera» e questo fa si che 1’idea, «anche quella falsa», si inserisca «in un
contesto di esperienze in maniera coerente, agisca sulla realta e produca delle conseguenzey.'>

In tal senso, Spinoza rilegge la specifica e particolare storia ebraica, reinquadrando in un nuovo
orizzonte di significato tanto la superstizione quanto la figura di Mosé. Proprio attorno alla figura del
“profeta” ¢ possibile rilevare il potere delle finzioni in quello scarto — necessario — che si viene a creare
tra sostanza infinita e modi finiti, tra necessita ed esperienza.'’

Da questo punto di vista, ¢ soprattutto il Trattato teologico-politico che, per quanto grande prova di
esegesi biblica moderna, rivela, per I’Autore, 1’aspetto piu significativo proprio li dove vengono
ricostruite «lo scaturire delle finzioni, delle storture e degli equivoci che spingono gli uomini ad agire in
un certo modo e che finiscono con ’essere parte della sostanza-natura, perché di essa sono parziali ma
coerenti manifestazioni».'* Si tratta, in effetti, dei luoghi che consentono di rispondere alla domanda che
apre il Trattato, ossia se «la legge divina rivelata a tutto il genere umano tramite i profeti e gli apostoli,
sia diversa da quella che anche il lume naturale insegna»."

I casi di Mose e della storia ebraica sono, in tal senso, emblematici. Gli uomini, res singulares, modi-
espressioni finiti della Natura, cui partecipano per gli attributi del pensiero e dell’estensione, sono
naturalmente uguali e intersecati da una costitutiva relazione.'® La societas ¢ assolutamente necessaria
per vivere al sicuro, soddisfare il conatus sese conservandi e darsi aiuto reciproco. Spinoza, attraverso la
storia ebraica e la figura di Mosg¢, rilegge all’interno della propria prospettiva ontologica una delle figure
centrali della filosofia politica moderna rovesciandola: il patto e il contratto sociale. E lo fa prendendo in
considerazione la storia degli ebrei che offre un «esempio di costruzione della societa politicay,
permettendoci «di vedere lo stato di natura».'’

Fuggiti dall’Egitto gli Ebrei, non subordinati allo jus di un’altra nazione, si trovano in quella peculiare
condizione di essere liberi di darsi le leggi e si rivolgono, per questo, a uno solo, a Mos¢ dotato
dell’autorita necessaria per promulgare le leggi fondamentali dello Stato e costringerli all’obbedienza.
Discostandosi dal dettato di certo libertinismo, Mose non ¢ un impostore per Spinoza. Egli ¢, piuttosto,
un uomo investito di una «virtt divina», ma che condivide le illusioni e 1’orizzonte superstizioso del
proprio popolo.'® Guidando gli Ebrei a trasferire il loro diritto naturale non a un re mortale ma a Dio,

" vi, p. 63.
"2 Ivi, p. 231.
13 «Tra la sostanza e i modi, tra I’infinita della natura e le sue determinazioni particolari si produce uno scarto, una specie di
distanza che produce una differenza. Questa differenza, che metaforicamente puo essere vista come uno spazio vuoto ma
fertile, viene colmata con la percezione di cio che & possibile e allo stesso tempo incerto; sulla base di queste percezioni
fioriscono immagini e finzioni che se incontrollate costituiscono quell’insieme di idee che comunemente chiamiamo
superstizione. La distanza tra natura infinita e modi singolari € tuttavia una distanza necessaria, inscritta nella stessa natura
della sostanza e, dal momento che le finzioni maturano in uno spazio che viene ad esistere per necessita, esse non possono
considerarsi semplicemente un errore e dunque un non essere. Il loro ¢ un essere limitato, e all’interno di questo limite non
possono dirsi vuote di significato» (ivi, p. 224).
" Ivi, pp. 213-214.

Citato ivi, p. 223. Sul rapporto tra legge divina, legge naturale e legge umana 1’ Autore si sofferma soprattutto ivi, pp. 155-
184.
' Cfr. R. Caporali, “Immagini di Mosé (in Machiavelli e Spinoza)”, Etica &Politica, XVI (2014): pp. 67-91.
7R. Evangelista, Finzione e storia, cit., p. 231.
'8 Ctr. ivi, pp. 233-234.

80



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Evolving Philosophy

RTi

F. Fidelibus

fondando in tal modo una teocrazia, per un momento, sia pur parziale, fa si che essi vivano in un sistema
di relazioni analogo a quello dell’imperium democratico.

La fictio di dio e la teocrazia ebraici si configurano come “traduzione” del principio naturale che regge
la coesione sociale. Sono idee false che assumono la forma della verita e che per un momento permettono
di esprimere, nella particolarita della storia ebraica, un «equilibrio tra realta vera e rappresentazione.'’
Gli Ebrei, ciog, ignoranti delle cause dei fenomeni naturali, si fanno guidare, al fine di dare ordine agli
eventi caotici della physis, «da una idea falsa, erronea, perché viene presa come oggettivamente veray e,
tuttavia, seguendo quell’idea falsa riescono ad agire «secondo principi comuni, razionali, € dunque
veri».*’ Nello scarto

che si produce tra verita formale e verita oggettiva e materiale dell’idea, si consuma una produzione di verita:
I’idea di volonta di Dio, infatti, finisce con I’attivare una regola vera e necessaria: quella secondo cui tutti fanno
parte di una societa e tutti trasferiscono il loro diritto alla collettivita in modo da essere liberi.”'

Dunque, la fictio di Dio e della sua volonta rivela la sua operativita sul terreno storico-politico, la sua
produttivita pratica. Ma si rivela anche una figura «astratta», sebbene 1’astrazione non rappresenti un
concetto propriamente spinoziano. Si tratta di una figura astratta perché «universalizza una esperienza
parziale», presentandosi, cosi, come «un universale immaginativo che assume valore politico perché
riesce a stabilire un principio razionale — quello della superiorita della societas sulle singole volonta —
che non avrebbe avuto altra possibilita per affermarsi».”

Se I’astrazione non ¢ concetto propriamente spinoziano, ¢ invece un concetto proprio dell’empirismo
di Locke. Pur procedendo su vie diverse, tanto Locke quanto Spinoza giungono ad acquisizioni che
avvicinano i due filosofi posti criticamente in dialogo dall’Autore.”> Entrambi, infatti, pur seguendo
percorsi differenti, cercano di presupporre o trovare un principio «di verita a cui ancorare 1’attivita
dell’intelletto umano», non riducendolo a puro arbitrio o «alla costruzione di un vero che risulterebbe in
ultima istanza artificiale». In entrambi, cio€, sembra possibile, ferma restando la differenza tra i due,
«vedere una propensione verso una idea di verita che si conosce attraverso I’attivita della nostra mente,
ma che esiste a prescindere da essa».**

La via che segue Locke, stringendo assieme logica e ontologia, ¢ la via delle idee, che prende le mosse
da uno svuotamento del concetto di sostanza e da una riduzione delle cose a insiemi di idee che giungono
a noi «dall’esperienza e che recepiamo e conosciamo grazie alle facolta della sensazione e della
riflessionex».” Vi &, perd, un particolare tipo di idee su cui I’ Autore si sofferma. Si tratta delle idee astratte
che si formano in modo peculiare. Le idee astratte, infatti, sono legate al linguaggio e alle parole che
sono «segni» delle idee:

dal momento che non possiamo nominare ogni singola idea che abbiamo (visto e considerato che la nostra
possibilita di conoscenza ¢ piu ristretta delle idee che ci provengono dall’esterno), la nostra mente porta a un

" Ivi, p. 249.
% Ivi, p. 248.
*! Ibid.
2 Ivi, pp. 248-249.
Appaiono particolarmente persuasive le pagine, distribuite tra i vari capitoli, in cui vengono messe a confronto le continuita
e discontinuita dei due autori (solo a titolo d’esempio cfr. ivi, pp. 105-108; 146-148; 205-212).
* vi, p. 177.
** Ivi, p. 77 e in generale cfr. ivi, pp. 76-108.

81



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Evolving Philosophy

R

F. Fidelibus

livello di maggiore generalita le idee particolari degli oggetti e le separa dall’esistenza e dalle circostanze in
cui quegli oggetti vengono a trovarsi.*®

In tal senso, I’astrazione, che esplica 1’ambivalenza dell’intelletto umano teso tra particolaritd e
universalita, riveste una funzione, al contempo, pratica ma anche “economica”, poiché permette di
agevolare il nostro vivere nel mondo e di ridurre il numero dei nomi da ricordare. Precisamente rispetto
alle idee astratte, I’ Autore isola anche nel caso di Locke la finzione che sta al cuore della concezione
storica del filosofo inglese. L’ astrazione, infatti, assume concretezza storica, intesa come «concretezza
che puo essere ricavata da fatti dedotti o conosciuti».”’ Tale concretezza ha a che fare con il passaggio
dallo stato di natura — che ¢ una condizione in qualche modo regolata, in cui ¢ presente una obbligazione
morale — allo Stato politico.

In questo salto un ruolo di primo piano ¢ giocato da una finzione originaria: quella del denaro, in cui
si compendia il nesso tra idea, finzione e storia. Quella del denaro, in effetti, non ¢ un’idea morale, ma il
«nome che diamo a un oggetto generale che permette di scambiare gli altri oggetti, che muove 1 beni e
permette di accumularli senza infrangere la legge naturale».”®

L’idea di denaro non ha rapporti con la verita, ma permette di superare lo stato di disagio, di poverta
generalizzata, che si ha nello stato di natura. In effetti, Locke descrive uno stato di natura in cui la
proprieta ottenuta tramite il lavoro non crea ingiustizia sociale, poiché le risorse sono abbondanti e i
bisogni modesti, mentre ’unica violazione della legge naturale® consiste nell’accumulare beni deperibili
oltre il necessario. Questo equilibrio si rompe con 1’invenzione della moneta e con il desiderio di
possedere di piu. In tal senso, il denaro non infrange la legge naturale. Metalli utilizzati come moneta
non deperiscono e possono essere accumulati senza colpa e, poiché il loro valore dipende dal consenso,
accettare la moneta significa accettare una distribuzione della proprieta diseguale. Quello che, ciog, si
consuma attorno al denaro ¢ una doppia finzione che viene sottolineata dall’ Autore:

la prima ¢ quella secondo cui si “fa finta” che uno o piu beni possano rappresentare tutti gli altri in virtu della
loro durabilita; la seconda, invece, ¢ la finzione che lo stato di uguaglianza e di comunione dei beni continui a
perdurare. Su quest’ultima finzione, in particolare, possono fondarsi le societa politiche. In effetti, nelle
repubbliche, la proprieta ¢ comune e gli individui sono uguali solo in astratto, come orizzonte, come principio
ideale, ma nei fatti — mantenendo il diritto dei singoli all’appropriazione — non esiste altra forma di proprieta
che non sia la proprieta privata.*

Una doppia finzione che consente di aggirare la legge naturale che proibisce lo spreco poiché accumulare
denaro non significa sottrarre agli altri qualcosa di deperibile. La moneta consente di fare spazio ad un
accumulo potenzialmente infinito, senza violare formalmente alcune legge di natura. Di fatto, pero,
introduce I’ineguaglianza strutturale tra gli uomini, rendendo necessario un quadro di leggi positive e di
istituzioni politiche in grado di regolare i nuovi rapporti di proprieta.

Con Locke, allora, la finzione del denaro diviene il modo attraverso cui I’'uomo entra nel campo «della
produzione storica e culturale».’’ Tanto con Spinoza quanto con Locke la finzione assume particolare

*® Ivi, pp. 250-251.

7 vi, p. 259.

> Ivi, p. 272.

*% Sulla legge di natura in Locke, cfr. ivi, pp. 184-209.
* i, p. 272.

U i, p. 274.

82



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Evolving Philosophy

R

F. Fidelibus

valore. Nella valorizzazione, da parte di entrambi, della finzione che si colloca nello scarto tra particolare
e universale, sostanza infinita e modi finiti, si apre la storia, sebbene questa venga isolata e diventi oggetto
di una scienza nuova soltanto con Vico. Rispetto a Vico, I’Autore mostra come, gia a partire dal De
Antiquissima, la finzione venga ridefinita come criterio della veritd umana, dovuto alla distanza che
separa la mente dell’'uomo, limitata e finita, da quella di Dio. Cosi vengono ripercorse le fictiones
dell’opera metafisica del 1710 — I'uno e il punto — che permettono di costruire un mondo di forme
matematiche e geometriche attraverso cui ordinare e organizzare lo spazio. La finzione, in questo
contesto, diviene condizione della verita poiché I’uomo non ¢ in grado di “adeguare” le proprie idee alla
verita divina o alla struttura ultima della natura.

Se poco spazio ¢ riservato alle fictiones del Diritto Universale,’* pit ampio & lo spazio riservato alla
Scienza Nuova, all’interno della quale le finzioni assumono il loro senso piu pregnante tanto che 1’oggetto
stesso della “scienza” — le nazioni — comincia con una fictio: quella di Giove. La “favola” di Giove, «in
atto di fulminante»,”® che Vico descrive come la pit grande favola mai immaginata dall’uomo, permette
il passaggio dallo stato ferino a quello propriamente umano; permette le nazioni, secondo I’accostamento
anche lessicale che il filosofo napoletano delinea proprio tra Giove e nazione.’® In tal senso, essa
funziona, in parte, come le fictiones matematiche del De Antiquissima:

Cosi come nel De Antiquissima le finzioni dell’uno e del punto creavano le forme geometriche, anche qui la
finzione di Giove ricopre lo stesso ruolo. Si tratta di una finzione diversa, non razionale, non astratta, ma
particolare e corporea, che pure finisce col ricoprire la stessa funzione: dare un ordine geometrico alla realta,
individuare il tempo, cioé contare il prima e il dopo, e individuare lo spazio, ovvero stabilire le figure, le
immagini, ma anche il moto e la quiete. La differenza pero esiste, eccome, non solo dal punto di vista della
genesi della forma, ma anche del contenuto, perché il senso dello spazio e del tempo diventa immediatamente
un sentimento morale pit che geometrico.*

La finzione ¢ certa perché ricostruibile nella sua genesi e, proprio per questo, consente di giungere a
principi veri. Giove ¢ il primo “universale fantastico”, prodotto dall’immaginazione dei primi uomini,
nel tentativo di spiegare fenomeni naturali impressionanti e violenti di cui ignoravano le cause. Il
processo di formazione dell’universale Giove risulta dalla combinazione di una serie di tropi — metafora,
metonimia, sineddoche nella veste di antonomasia. E precisamente sull’universale fantastico che
1’ Autore si sofferma nell’ultima parte del testo:

I generi o gli universali fantastici sono modelli costruiti da una mente umana che si trova in un punto particolare
della storia. Essa puo creare la favola di Giove, cio¢ creare gli dei... Ma in tutti questi casi la mente umana
agisce nello stesso modo: unisce cose diverse tra di loro in immagini particolari e le generalizza, le fa funzionare
come verita con un certo grado di universalita.*

32 In generale sulla fictio iuris, cfr. ivi, pp. 288-289 e sul Diritto Universale, cfr. ivi, pp. 310-315. Sulla portata euristica della
fictio iuris cfr. S. Sini, “Le finte persone del serioso poema: sull’antropologia vichiana della ‘letteratura’”, Educagdo e
Filosofia Uberldndia, 28 (2014): pp. 93-114.

¥ G. Vico, Principi di Scienza Nuova d’intorno alla comune natura delle nazioni (1744), in 1d., Opere, a cura di A. Battistini,
Mondadori, Milano, 1990, Tomo I, § 379, p. 573.

* Ivi, pp. 573-574.

PR, Evangelista, Finzione e storia, cit., p. 309.

%% [vi, pp. 320-321.

83



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Evolving Philosophy

RTi

F. Fidelibus

EEAN1Y

Nel suo essere “finto” e “fatto”, “criato” dall’uomo, I’universale fantastico ¢ vero in modo particolare:
¢ certo ed ¢ creduto; produce conseguenze e lascia tracce che possono essere € che vengono ripercorse
dallo scienziato Vico: «le conseguenze degli universali fantastici, le rappresentazioni e i motivi che ci
spingono a formarli, possono essere conosciuti» scrive, infatti, I’ Autore.”” Ed & precisamente sforzandosi
di ripercorrere le tracce che si apre e si definisce il «campo della storia come scienza: cio che viene messo
in atto da un processo di ordinamento e di creazione fantastica della realtan.*® Cosi Vico ripercorre miti
e storie, in cui non vi ¢ “sapienza riposta”’, ma una verita creata e ritrovata. L’ingegno collega e crea le
forme; il senso comune permette di individuarne gli elementi di vero, quei motivi ricorrenti e costanti
condivisi da interi popoli.”’ L’universale fantastico non ¢ certo il vero metafisico visto nella sua
trasparenza, eppure esso manifesta tratti di universalita; esprime costanti e modalita ricorrenti attraverso
cui gli uomini organizzano il mondo, gli aspetti comuni, generali e formali della storia permettendone la
“scienza”. Senza fingere, insomma, «non ¢’¢ storia» come chiosa nella Postfazione Manuela Sanna verso
i cui studi il testo mostra diversi “debiti”.*’

Qualche punto, infine, vale la pena sottolineare pur non potendo esaurire la ricchezza del lavoro di
Roberto Evangelista. Un primo punto riguarda le distanze e i nessi tra gli autori trattati e, in particolare,
1 debiti che Vico contrae con Spinoza, Locke e il libertinismo, pur differenziandosene. Se il rapporto
Spinoza-Vico ma anche quello con il libertinismo ¢ stato decisamente piu frequentato dagli studi vichiani,
non vale lo stesso per il nesso Locke-Vico.*' 11 libro di Roberto Evangelista non si presenta
evidentemente come un confronto serrato tra gli autori, ma i confronti emergono nella trama, attraversano
I’intero lavoro, presentando tratti di originalita e confermando, nel caso di Vico, quell’atteggiamento che
assume nei confronti delle fonti. Atteggiamento, cio¢, giusta 1’espressione di Andrea Battistini,
“agonistico” e “aggressivo”,* attraverso cui il filosofo napoletano fa suoi gli strumenti dei suoi avversari
empi e moderni. Questo vale anche per lo “stoico” Spinoza e per I’“epicureo” Locke verso i quali Vico
aveva preparato, nell’edizione della Scienza nuova del 1730, una «Riprensione dedicata alle metafisiche
di Renato delle Carte, di Benedetto Spinoza e di Giovanni Locke» giustamente richiamata dall’ Autore.*’
Autori con cui Vico si confronta e scontra per delineare un oggetto, la storia, e una scienza nuova alla
cui definizione contribuiscono con forza, perd, anche gli strumenti topico-retorici di certo umanesimo

7 vi, p. 323.

* Ibid.

** 1l rapporto, centrale, tra provvidenza e senso comune ¢ indagato soprattutto in ivi, pp. 335-352.

0 Ivi, p. 365.

*1'Solo a titolo esemplificativo e senza considerare gli studi riguardanti la “ricezione” di Spinoza a Napoli, che puo ora contare
su una vasta letteratura, basti solo ricordare gli studi di Paolo Cristofolini (P. Cristofolini, Vico pagano e barbaro, Ets, Pisa,
2001) Nicola Badaloni (Introduzione a G.B. Vico, Feltrinelli, Milano, 1961), Riccardo Caporali ma anche Vincenzo Vitiello
(V. Vitiello, Vico nel suo tempo, in G. Vico, La Scienza Nuova. Le tre edizioni, Bompiani, Milano, 2018, pp. IX-CLXXII) e
lo stesso Roberto Evangelista (R. Evangelista, “Le meraviglie del possibile ¢ 1’orrore della necessita: Vico critica Spinoza”,
Quaderni materialisti, 13-14 (2014-2015): pp. 79-97 o ancora 1d., Un difficile rapporto con la legge naturale. Vico legge
Locke e Spinoza, in Giambattista Vico et les savoirs de la modernité, sous la direction de R. Ruggiero, PUP, Aix-Marseille
Université, 2022, pp. 103-131). Posizioni e letture non assimilabili tra loro ma tutte comunque rivolte al nesso o
all’accostamento Spinoza-Vico. Sui rapporti Locke-Vico e non tenendo conto degli lavori relativi alla ricezione di Locke a
Napoli cfr. G. Costa, “Vico e Locke”, Giornale critico della filosofia italiana, 49, 1970: pp. 344-361; G. Cacciatore e M.
Sanna, Altri autori del Vico, in F.M. Crasta (a cura di), Biblioteche filosofiche private in eta moderna e contemporanea. Atti
del convegno Cagliari 21-23 Aprile 2009, Le lettere, Firenze, 2010, pp. 143-163 ¢ M. Sanna, “Vico e lo ‘scandalo’ della
‘metafisica alla moda lockiana’”, Bollettino del Centro di Studi vichiani, 30 (2000): pp. 31-50.

2 A. Battistini, La sapienza della retorica, Guerini e Associati, Milano, 1995, p. 197.

* R. Evangelista, Finzione e storia, cit., pp. 355-358.

84



Research Trends in Humanities RTH 13 (2026) — ISSN 2284-0184
Sezione Evolving Philosophy

RTi

F. Fidelibus

nonché le riflessioni partenopee — si pensi alle lezioni dell’ Accademia di Medinaceli — attorno ai rapporti
tra imperi antichi e imperi moderni.

Uno degli elementi di originalita del testo, oltre la scelta di campo e di indagine, sta, pero,
nell’operazione che fa Roberto Evangelista: una filosofia “dell’ideologia” in cui appare particolarmente
significativa la scelta del lemma e che si compendia nella scienza vichiana che guarda alle finzioni, ai
frantumi del passato con uno sguardo certamente retrospettivo e genealogico, ma che permette di
allungarne la portata in modo prospettico. L’operazione di Roberto Evangelista si rivela, infine, feconda
dal punto di vista della storia del pensiero ma si presta ad essere feconda anche dal punto di vista piu
strettamente politico. La posta politica che percorre I’intero lavoro, I’urgenza che ne ¢ alla base, sta
precisamente nel ripensamento di quella finzione che consente di produrre nuovi ordini e aprire possibili
spazi di azione, in un momento, il nostro, attraversato dall’incapacita di immaginare futuro.
L’immersione delle societa contemporanee in quel «regime di storicita» che Frangois Hartog definisce
«presentismo»,™ in cui il presente & ’orizzonte dominante ed esclusivo; lo svuotamento di ogni
possibilita di costruire finzioni condivise capaci di unire gli individui in un orizzonte di senso comune,
impone di ripensare i modi attraverso cui riattivare quelle risorse proprie dell’intelletto umano che fanno
capo all’ingenium, all’immaginazione, alla capacita di “criare” per agire storicamente e riaprire spazi di
azione possibili. Guardare, allora, ad una precisa linea della modernita — modernita critica e caratterizzata
dalla crisi —, che ha provato a pensare il «terribile problema»* della decadenza e i modi per “stare”,
“salvarsi” non in senso redentivo, ma in senso conservativo di vita che si salva attraverso un’idea di
ordine e di forma,* facendo appello alle dotazioni della nostra natura per stare nel e costruire il mondo
civile: in ultimo a questo rimanda il nesso e il testo Finzione e storia.

* F. Hartog, Regimi di storicitd. Presentismo e esperienza del tempo, Sellerio, Palermo, 2007. Ma si veda anche M. Fisher,
Realismo capitalista, Nero, Roma, 2008.

45 F. Tessitore, Vico la decadenza e il ricorso, in 1d., Un impegno vichiano, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2017, pp.
77-94.

 B. De Giovanni, Racconto esistenziale sulla scienza nuova, in AA. VV., Polis e polemos. Giambattista Vico e il pensiero
politico, a cura di G.M. Barbuto e G. Scarpato, Mimesis, Milano-Udine, 2022, pp. 15-22. Si veda anche E. Nuzzo, Tra
religione e prudenza. La «filosofia praticay di Giambattista Vico, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2008, pp. XXI-XXII.

85



