
La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  91

www.scholasalernitana.unisa.it

Simone Luigi Migliaro

La seconda quaestio sul Peri hermeneias del ms. Tortosa, Archivo de la 
Catedral, 108. Edizione, esegesi e ipotesi di attribuzione*

The manuscript Tortosa, Archivo de la Catedral, 108 preserves, together with other 
texts, two commentaries on the Ars vetus: the first structured per modum quaestionis, 
the second written in the form of an expositio. The attribution of both works has been 
debated in secondary literature. Building on Harald Berger’s reflections, this contribu-
tion provides new evidence supporting John Buridan’s authorship. In this perspective, 
the article first seeks to clarify the nature of the two commentaries, hypothesising an 
origin ex reportatione. Then it examines the quaestio secunda of the Commentary on 
Peri hermeneias, which offers doctrinal and terminological solutions similar to those 
of Buridan and divergent, on relevant points, from those of Albert of Saxony, the 
alternative author proposed in the literature. The article concludes with two appendi-
ces: the first provides an edition of the quaestio examined, while the second presents 
comparative tables between this text and Buridan’s writings.

1. Introduzione

L’anamorfosi costituisce, senza dubbio, una delle tecniche più affasci-
nanti della produzione artistica. Giocando su determinati effetti ottici, 
essa permette di costruire immagini e rappresentazioni che a seconda 
della condizione dell’osservatore assumono configurazioni differenti. 
Un esempio divenuto celebre è il dipinto Gli Ambasciatori di Hans Hol-
bein il Giovane, conservato presso la National Gallery di Londra, ove 
una figura informe presente nella parte inferiore della tavola diviene 

* La ricerca per il presente contributo è stata realizzata nell’ambito del progetto 
PRIN 2022, intitolato Oggetti di conoscenza esterni e interni nel tardo Medioevo: 
dal realismo diretto al rappresentazionalismo, PI: Alessandro D. Conti. Finanziato 
dall’Unione europea – Next Generation EU, Missione 4 Componente 2, Investimento 
1.1 – CUP E53D23013760006. Ringrazio vivamente Alessandro D. Conti, Renato 
de Filippis, Fabio Fernicola e i revisori anonimi per i loro suggerimenti e commenti 
costruttivi.

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 91-132
DOI 10.6093/1590-7937/13009  © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501



Simone Luigi Migliaro92  |

www.scholasalernitana.unisa.it

pienamente identificabile in un teschio soltanto se osservata lateralmen-
te e alla giusta distanza. Oppure, per menzionare un esempio contempo-
raneo, questa tecnica ha permesso a Matthieu Robert-Ortis di realizzare 
una scultura che se vista frontalmente sembra rappresentare una coppia 
di giraffe, ma se osservata di lato, assume le sembianze di un elefante.

Al di là del suo valore artistico, l’anamorfosi suggerisce una consi-
derazione importante: osservare le cose da un’unica prospettiva risul-
ta spesso limitante e riduttivo. La realtà, difatti, si presenta come una 
struttura stratificata e multiforme, suscettibile di valutazioni differenti a 
seconda del punto di vista adottato. Basti pensare, ad esempio, a come 
lo stesso fenomeno naturale della diffusione della luce possa essere 
considerato in modi differenti dalle varie discipline: in fisica per il suo 
comportamento al contempo ondulatorio e corpuscolare; in biologia per 
gli effetti sugli organismi; in astronomia per le informazioni che ci con-
sente di ottenere sull’universo; e così via. Io credo che questo principio 
possa esser applicato, mutatis mutandis, anche per la comprensione del 
pensiero filosofico di un autore del passato. Un testo ritrovato, un dif-
ferente argomento teoretico, un esempio sconosciuto o una serie di ap-
punti inediti possono offrire una nuova chiave di lettura per comprende-
re il contenuto e le implicazioni di un pensiero che pareva già acquisito.

Tutto ciò vale in particolar modo per un autore prolifico come Gio-
vanni Buridano. Com’è noto, a partire dal 1325 circa, e almeno fino al 
1358, egli esercitò con assiduità la professione di magister artium pres-
so l’Università di Parigi1. La produzione stessa dell’autore riflette la 
complessità e la durata della sua attività di insegnamento, al punto tale 
che molte delle sue opere sopravvivono in diverse versioni e redazioni, 
segno di un progressivo lavoro di raffinamento e di revisione di teorie 
e contenuti presentati durante le lezioni. È il caso, ad esempio, del suo 
famoso manuale di logica intitolato Summulae de dialectica, ma anche 
di buona parte dei suoi commentari alle opere di Aristotele. Sebbene 
molte di queste redazioni (solitamente le ultime) siano già state pubbli-
cate nel corso degli ultimi cinquant’anni, altre restano ancora inedite e 
rappresentano un’importante opportunità per approfondire il pensiero 
di questo autore. 

1 Sulla vita e le opere di Buridano, cfr. Faral, Jean Buridan; Michael, Johannes 
Buridan, I; Zupko, John Buridan, pp. xi-xviii; Id., The Philosopher as Arts Master.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  93

www.scholasalernitana.unisa.it

In tale prospettiva, il manoscritto Tortosa, Archivo de la Catedral, 
108 (=T) assume particolare rilievo. Esso contiene al suo interno, insie-
me ad altri testi, due commenti sull’Ars vetus, il primo condotto per mo-
dum quaestionis, il secondo in forma di expositio, forse riconducibili a 
Buridano; tuttavia, la letteratura secondaria è divisa su tale attribuzione, 
che risulta quindi controversa e ancora definitivamente da provare. L’o-
biettivo di questo contributo è quello di portare alla luce nuovi elementi 
utili a confermare la paternità buridaniana di questi testi.

A tal fine, procederò come segue. Inizialmente, mi concentrerò sulla 
struttura del manoscritto e sul modo in cui esso è stato trattato dalla 
letteratura secondaria. Successivamente, focalizzerò la mia attenzione 
sulla seconda questione sul Peri hermeneias, dando alcune indicazioni 
preliminari sulla natura di questo testo e – più in generale – dei com-
menti sull’Ars vetus del manoscritto T; seguirà, poi, una più ampia se-
zione di analisi dei contenuti della quaestio, volta anche a evidenziarne 
le convergenze dottrinali con altre opere di Buridano. Concludono l’ar-
ticolo due appendici: la prima presenta un’edizione provvisoria della 
quaestio menzionata, la seconda propone confronti in forma tabellare 
tra alcuni passaggi di questo testo e gli scritti di Buridano.

2. Il manoscritto di Tortosa

Il manoscritto T si compone di 198 carte2. I testi in essa contenuti sono 
così distribuiti:

 1) Johannes Buridanus (adscr.), Quaestiones in artem veterem, 
ff. 1r-42v;

a. Super Isagogen Porphyrii, ff. 1r-12v;
b. Super Praedicamenta, ff. 12v-25v;
c. Super Peri hermeneias, ff. 26r-42v;

 2) Johannes Buridanus (adscr.), Expositio in artem veterem, ff. 
43r-74v;

a. Super Isagogen Porphyrii, ff. 43r-49r;
b. Super Praedicamenta, ff. 49r-63r;
c. Super Peri hermeneias, ff. 63r-74v;

2 I contenuti del manoscritto sono esposti anche in Berger, Zur Literaturproduktion 
im Buridanismus, pp. 108-110.



Simone Luigi Migliaro94  |

www.scholasalernitana.unisa.it

3) Expositio in Analytica priora, ff. 75r-110r.
4) Quaestiones in Analytica priora, ff. 111r-155r3;
5) Albertus de Saxonia, Quaestiones in Analytica posteriora,
160r-196va.

L’attribuzione delle prime due opere a Buridano sembra confermata da 
due colophones. Il primo è quello delle quaestiones sul Peri hermene-
ias, che recita: «Expliciunt questiones supra veteram (!) artem relate 
a magistro Johanne Biridani (!) per Alanum praepositi (!)» (f. 42v). Il 
secondo colophon da considerare è quello dell’Expositio sull’ars ve-
tus: «Expliciunt questiones cum expositione testus (!) supra veteram 
(!) artem a magistro Johanne Biridani (!), et fuit reportata ab Alano pre-
posito» (f. 74v). Tuttavia, alla prima pagina delle questioni sull’Isago-
ge, un’aggiunta successiva – di mano differente – sembra proporre un 
autore diverso: «Questiones Alberti de Saxonia et incert<i> compilata 
a Magistro Joanne de Miva» (f. 1r). Ciò rende difficile comprendere 
come vadano interpretate e valutate queste frasi d’attribuzione. Forse, 
tutte le quaestiones sull’ars vetus presenti nel manoscritto sono di Al-
berto di Sassonia e non di Buridano? Oppure, una parte va attribuita al 
primo e un’altra al secondo?

Inoltre, vi sono anche dati ulteriori che rendono problematica l’at-
tribuzione di queste opere a Buridano. Bernd Michael, ad esempio, ha 
evidenziato che le quaestiones sul Peri hermeneias del manoscritto T 
non coincidono dal punto di vista testuale con la versione a noi nota 
di questo commento – pubblicata da Ria van der Lecq del 19834. Ciò, 
a parere dello studioso, solleva parecchi dubbi sull’effettiva paternità 
buridaniana di questi commenti all’Ars vetus5. Qualche anno più tardi, 
Michael J. Fitzgerald, sulla scorta dell’aggiunta posteriore presente nel 
lato retto della prima carta, si è mostrato convinto del fatto che almeno 
le questioni sull’Isagoge di Porfirio del manoscritto T vadano attribuite 
ad Alberto di Sassonia6. 

È stato Harald Berger a tornare su questa problematica, in un articolo 

3 Berger identifica l’autore di tali questioni anonime con lo Pseudo-Scoto. Cfr. 
ibid., p. 116.

4 Cfr. Buridanus, QPer, q. 2.
5 Cfr. Michael, Johannes Buridan, II, pp. 455-456.
6 Cfr. Fitzgerald, Introduction, p. 32.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  95

www.scholasalernitana.unisa.it

pubblicato nel 20197. Lo studioso austriaco ha espresso, innanzitutto, 
forti riserve nei confronti dell’osservazione di Michael. A suo avviso, il 
fatto che la versione del commento tramandata dal manoscritto di T non 
corrisponda pienamente a quelle a noi più note non deve necessaria-
mente indurre a escluderne l’ascrizione a Buridano. Parimenti, Berger 
ha rilevato, con un accenno veloce, che le affermazioni di Fitzgerald ri-
sultano un po’ troppo frettolose e discutibili. Piuttosto, lo studioso vien-
nese propone di prendere seriamente in considerazione l’ipotesi che i 
testi contenuti nel manoscritto T rappresentino una versione precedente 
o giovanile del commento di Buridano all’Ars vetus8. In quest’ottica, 
ha tentato anche di chiarire la natura di un commento anonimo all’Ars 
vetus trasmesso dal manoscritto Vienna, Österreichische Nationalbi-
bliothek, 5461 (=V), ff. 90ra-119vb, nel quale si riscontrano numerosi 
passaggi simili, se non identici, a quelli di T9. Secondo Berger, l’autore 
di questo testo viennese avrebbe ripreso e rielaborato materiali tratti sia 
dalle opere di Buridano che da quelle di Alberto di Sassonia, seguendo 
una prassi ampiamente diffusa nella Parigi del secolo xiv.

Per quanto le osservazioni di Berger siano ampiamente condivisibili, 
egli non avanza, però, argomenti efficaci per una attribuzione diretta 
a Buridano delle due serie di commenti di Tortosa. Proprio per que-
sto motivo, in questo articolo intendo addurre ulteriori elementi che 
possano corroborare le sue intuizioni. A tal proposito, un’importante 
occasione di approfondimento viene fuori dalla seconda questione sul 
Peri hermeneias del manoscritto T, la quale si interroga sulla possibilità 
che ogni voce significativa significhi effettivamente qualcosa (Utrum 
per omnem vocem significativam aliquid significatur). Essa rappresenta 
un luogo privilegiato per l’approfondimento del problema dell’attribu-
zione per diversi ordini di ragione. Anzitutto, perché tale quaestio tocca 
numerosi nodi problematici della semantica medievale, avanzando an-
che teorie assenti in Alberto di Sassonia o da lui apertamente respinte. 
In secondo luogo, alcune posizioni qui esposte ricorrono, in modo più 
o meno esplicito, in altri punti dei due commenti del manoscritto T. 
Infine, i temi connessi a questa quaestio si ritrovano non solo nel com-
mento al Peri hermeneias di Buridano a noi noto – che effettivamente 

7 Cfr. Berger, Zur Literaturproduktion im Buridanismus.
8 Cfr. ibid., p. 92.
9 Sui contenuti di questo manoscritto, cfr. anche Id., Der Codex Wien.



Simone Luigi Migliaro96  |

www.scholasalernitana.unisa.it

contiene una questione molto simile10 –, ma anche, con diverso grado 
di articolazione, in numerose opere della sua produzione filosofica. In 
questo senso, essa ci fornisce un valido termine di paragone per valuta-
re il grado di coerenza e di “canonicità” dei contenuti del manoscritto T 
rispetto all’intero corpus buridaniano.

3. Alcuni appunti sul testo dei commenti: essi sono frutto di una reportatio?

Prima di analizzare i contenuti della quaestio, occorre prestare attenzio-
ne alla natura e l’origine dei commenti sull’Ars vetus del manoscritto 
T. A ben vedere, l’explicit delle quaestiones sull’ars vetus non è molto 
chiaro al riguardo. Esso parla di questioni «relate a» Giovanni Burida-
no, ma ciò fa sorgere dei dubbi sull’operazione precisa condotta dal-
lo scriba, un certo prevosto di nome Alano. Di converso, il colophon 
dell’Expositio descrive ambedue i commenti sull’ars vetus come frutto 
di una reportatio. Questo è un dato rilevante. Come è noto, le reporta-
tiones costituivano appunti presi da studenti – o eventualmente da scribi 
incaricati – durante le lezioni di un docente11. Solitamente, esse – anche 
se sicuramente esistono delle eccezioni – non venivano sottoposte a re-
visione formale o a riorganizzazione sistematica da parte del magister, 
al contrario di quanto accade con le ordinationes, destinate a una più 
ampia circolazione.

In effetti, alcuni elementi, considerati nel loro insieme, suggeriscono 
che i commenti del manoscritto T possano costituire o comunque deri-
vare da una reportatio che ha mantenuto una forma prossima all’oralità 
originaria, con pochi interventi redazionali successivi. Un dato molto 
significativo è sicuramente l’uso reiterato di verbi alla seconda persona 
al plurale e pronomi come ‘vos’ o ‘vobis’, indizio di un’interlocuzio-
ne diretta con un pubblico più ampio, probabilmente presente dinanzi 
all’autore del commento. Quel che è importante, però, è che tale ter-

10 Cfr. Buridanus, QPer, q. 2, pp. 7, l. 29 - 14, l. 38. Tuttavia, a differenza della se-
conda questione del manoscritto T, qui ci si interroga sulla possibilità che ogni nomen 
– e non, dunque, ogni vox significativa – significhi effettivamente qualcosa.

11 Per della letteratura secondaria sulle reportationes e i loro segni distintivi, cfr. 
Hamesse, Reportatio et transmission de textes; Id., Collatio et reportatio; Id., La re-
portatio à la Faculté des Arts; Flüeler, From Oral Lecture; Id., Teaching Ethics at the 
University of Vienna; Duba, The Forge of Doctrine, pp. 29-41.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  97

www.scholasalernitana.unisa.it

minologia invale non solo nella quaestio esaminata12, ma in moltissimi 
punti dei due commenti sull’Ars vetus del manoscritto T13. 

Ulteriori elementi testuali meritano attenzione. Nelle poche pagine 
qui edite, ho individuato un numero quantitativamente rilevante di erro-
ri, omissioni, lezioni controverse. C’è addirittura un riferimento errato, 
che attribuisce al libro II del De anima la distinzione tra voci signifi-
cative naturaliter e ad placitum, quando in realtà tale dottrina viene 
esposta nel capitolo II del Peri hermeneias14. Tali dati, sicuramente, non 
sono dirimenti, poiché, come sappiamo, anche le ordinationes possono 
presentare problematicità testuali di questo genere, dovute spesso anche 
a problemi di trasmissione manoscritta. In questo caso, d’altronde, non 
siamo in grado di valutare tale questione in modo comparativo, dispo-
nendo di un solo testimone.

C’è, tuttavia, un’incongruenza interna della seconda quaestio sul 
Peri hermeneias che merita maggiore attenzione. All’inizio della re-
sponsio, l’autore dichiara l’intenzione di risolvere il problema mediante 
l’enunciazione di alcune conclusioni («pono aliquas conclusiones»15). 
Tuttavia, nel corso dell’intera quaestio, ne viene proposta una soltanto. 
Questo dato non solo contrasta con il plurale ‘conclusiones’, ma risulta 
anche poco ortodosso nei testi scolastici. Ciononostante, va rilevato che 
il testo della quaestio non presenta omissioni evidenti né salti argomen-
tativi tali da far supporre una perdita materiale. Pur nel suo stile sinteti-
co, l’esposizione mantiene una propria linearità di fondo, portando alla 
risoluzione di tutti i quesiti aperti. 

12 Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, §12: «... vos debetis dicere ...», «... 
de potentia propinqua debetis intelligere ...»; § 18: «... ita debetis notare in proposito 
...»; § 20: «... et pono vobis aliud exemplum...».

13 Cfr. Id., Quaestiones super Isagogen Porphyrii, ms T, f. 3v: «Postea de indivi-
duo debetis scire ...»; ibid., f. 11r: «Similiter debetis dicere ...»; Id., Quaestiones super 
Praedicamenta, ms. T, f. 10r: «Debetis ergo glossare ...»; f. 11r: «Similiter debetis sci-
re quod ...»; ibid., f. 15v: «... et sic habetis ibi decem praedicamenta et debetis notare 
quod impossibile est ...»; Id., QSP, ms. T, q. 6, f. 30v: «... et vos debetis scire quod ista 
opinio ...»; Id., Expositio super Isagogen Porphyrii, ms. T, f. 44r: «Et debetis glossare 
quod species est sub genere ...»; ibid., f. 45r: «Sed de speciebus debetis notare ...»; Id., 
Expositio super Praedicamenta, ms. T, f. 49v: «Si autem velletis describere terminum 
equivocum ...». Per un altro esempio, cfr. infra, pp. 131-132.

14 Cfr. Id., QSP, § 12. Per il passaggio più preciso del Peri hermeneias, cfr. la nota 
ii) dell’ Appendice I.

15 Cfr. ibidem.



Simone Luigi Migliaro98  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Stando così le cose, pare improbabile che tale incoerenza interna sia 
riconducibile a un problema di trasmissione del testo. È più verosimi-
le che essa derivi da una sintesi operata in sede di trascrizione, for-
se per esigenze di rapidità, oppure da una ridefinizione della modalità 
espositiva da parte dell’oratore nel corso della lezione. In ogni caso, mi 
sembra un elemento più difficilmente compatibile con la natura di un 
testo “riordinato”. Certo, tutto ciò è ancora insufficiente per confermare 
definitivamente l’ipotesi di un’origine ex reportatione dei commenti, 
che quindi richiede ulteriori verifiche e approfondimenti, condotte sulla 
base di un esame più generale e sistematico dei loro contenuti.

4. I contenuti della seconda quaestio sul Peri hermeneias 

Prima di procedere all’analisi della quaestio, ritengo necessario forni-
re alcune precisazioni di carattere metodologico. In questa sezione, mi 
propongo di esporre i contenuti e i passaggi argomentativi delle varie 
sezioni del testo, seguendone ordinatamente lo sviluppo interno e se-
gnalando, di volta in volta, le principali convergenze dottrinali con le 
opere di Buridano, nonché eventuali elementi di originalità. Per favori-
re la chiarezza e la fluidità dell’esposizione – che altrimenti risulterebbe 
appesantita da numerose citazioni e confronti testuali – ho scelto di 
limitare le citazioni dirette nel corpo del testo. Alcuni raffronti rilevanti 
con i testi buridaniani sono stati raccolti in forma tabellare nell’Appen-
dice II (Tab. 1-9), cui farò riferimento nel corso dell’analisi.

La questione sulla possibilità che ogni voce significativa rimandi ef-
fettivamente a un certo aliquid si apre con cinque rationes quod non. 
La strategia argomentativa alla base delle prime quattro è, in realtà, ab-
bastanza uniforme: l’autore propone esempi di termini considerati se-
manticamente funzionali, ma che non significano alcunché nella realtà 
presente. ‘Chimaera’16 e ‘vacuum’17, ad esempio, sono indubbiamente 
delle voces significativae. Eppure, non esiste qualcosa che corrisponda 
ad esse nel mondo esterno, dato che la chimera è un ente immaginario, 
mentre la possibilità d’esistenza del vuoto è negata da Aristotele nel IV 
Libro della Fisica. Un principio simile varrebbe anche per il termine 
‘rosa’18, qualora si ammettesse che nell’universo sia venuto meno ogni 

16 Cfr. ibid., § 1.
17 Cfr. ibid., § 2.
18 Cfr. ibid., § 3.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  99

www.scholasalernitana.unisa.it

singolo esemplare di questo fiore. E, in ultimo, lo stesso ragionamento 
si applica alla parola ‘Antichristus’19, che non indica un referente at-
tualmente individuabile, bensì qualcosa che si manifesterà in un futuro 
imprecisato.

Naturalmente, questi quattro esempi ricorrono quasi invariabilmente 
in tutte le occasioni in cui Buridano affronta il tema del significato dei 
termini privi di referente presente20. Tuttavia, sebbene questo dato ri-
sulti significativo, non può essere considerato risolutivo, poiché questi 
esempi si inseriscono in un contesto di discussione più ampio, condivi-
so anche da altri autori medievali.

Molto più interessante è invece la quinta ratio, nella quale l’assen-
za di un significato determinato per la parola ‘Deus’ viene dimostrata 
sulla base dell’impossibilità che tale termine lo possieda in maniera 
naturale (naturaliter) oppure possa acquisirlo tramite un atto di impo-
sizione (ad placitum)21. La prima opzione viene scartata sulla base del 
senso comune («… omnes concedunt quod non significat naturaliter»). 
Per quanto concerne la seconda, essa si dimostra problematica perché 
le parole istituite ad placitum possono acquisire qualunque significato. 
Da questo punto di vista, si potrebbe addirittura arrivare ad imporre la 
parola ‘Deus’ a significare un diavolo, dimodoché risulti falsa la pro-
posizione ‘Deus est bonus’. Tale circostanza, come si argomenta nella 
ratio, risulterebbe assurda.

Per quanto concerne gli argumenta ad oppositum, l’autore ne chia-
ma in causa due. Il primo fa appello a un passaggio del Peri hermeneias 
di Aristotele, ove si asserisce che il termine ‘hircocervus’ significa ef-
fettivamente qualcosa22. Il secondo argumentum introduce una distin-
zione tra due modi in cui una vox può essere considerata significativa: 
o perché effettivamente significa qualcosa, oppure perché “può” signi-
ficare23. Tuttavia, nel contesto specifico della questione, la seconda ac-
cezione non può essere accolta, poiché altrimenti verrebbero incluse tra 
le parole dotate di significato anche espressioni sonore prive di imposi-
zione, come ‘buf’ o ‘baf’.

19 Cfr. ibid., § 4.
20 Cfr. i luoghi citati alle note 53 e 62.
21 Cfr. ibid., § 5.
22 Cfr. ibid., § 6. Per il passaggio preciso del Peri hermeneias, cfr. la nota ii) 

dell’Appendice I.
23 Cfr. ibid., § 7.



Simone Luigi Migliaro100  |

www.scholasalernitana.unisa.it

L’esempio dell’hircocervus è piuttosto raro nelle opere di Buridano, 
sebbene faccia parte di un patrimonio filosofico-culturale condiviso nel 
periodo e presumibilmente noto all’autore24. La seconda argomentazio-
ne, invece, ricorre anche tra le rationes ad oppositum del commento al 
Peri hermeneias edito da Van der Lecq, dove viene tuttavia sviluppata 
in modo più ampio (Tab. 1). 

Punti di convergenza più rilevanti emergono nella responsio. L’auto-
re pone, innanzitutto, tre premesse, utili alla risoluzione del problema. 
Egli comincia da una chiarificazione di carattere terminologico, con-
cernente la distinzione tra le espressioni ‘significare’ ed ‘esse signifi-
cativum’25. La prima, difatti, designa un atto effettivamente compiuto, 
mentre la seconda concerne semplicemente una capacità potenziale che 
ha un qualunque suono di cominciare a significare qualcosa, sebbene 
non lo faccia allo stato presente. Anche questa precisazione è presente 
nel commento canonico al Peri hermeneias di Buridano (Tab. 2).

Più interessante è la seconda premessa, ove l’azione del significare 
viene definita nei termini di un «conceptum constituere»26, formula di 
nota origine aristotelica27. Secondo l’autore del commento del mano-
scritto T, il segno è tale soltanto nella misura in cui è in grado di generare 
un concetto. Da questo punto di vista, è evidente come egli aderisca alla 
tradizionale teoria aristotelico-boeziana della significazione, posizione 
esplicitata anche in altri passaggi della quaestio28: le voci non rimanda-
no direttamente alle cose del mondo esterno, ma significano sempre in 
primo luogo i concetti della mente e soltanto secondariamente le res. 

Tale punto è sicuramente centrale per l’attribuzione a Buridano del 
commento. Com’è noto, il maestro parigino ribadisce questa posizione 
in quasi tutte le sue opere filosofiche, mostrando di aderirvi anche nei 
suoi scritti più giovanili29. In tal maniera, egli prende le distanze dalle 
teorie di altri importanti autori del tempo, come Guglielmo d’Ockham, 

24 Cfr. ad es. Buridanus, QM (U), II, q. 1, f. 9rb; ibid., IV, q. 13, f. 22vb; Id., DS, 
4.1.3, p. 10, ll. 19-22.

25 Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 8.
26 Ibid., § 9.
27 Cfr. Aristoteles, De interpretatione, 16b20-21, versio Boethii, p. 5, ll. 6-7.
28 Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 15.
29 Cfr., ad es., Buridanus, DPS, c. 2, p. 37, ll. 20-24: «... voces habent duplices 

significationes: unam apud mentem, quia immediate significant conceptus sibi corre-
spondentes a quibus vel sibi similibus imponebantur ad significandum. Aliam habent 



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  101

www.scholasalernitana.unisa.it

Walter Burley o Tommaso Manlevelt30. Lo stesso Alberto di Sassonia 
preferisce riconoscere alle voci – e alle lettere scritte – la capacità di si-
gnificare direttamente le cose, senza dover prima rimandare ai concetti 
mentali31. Tenendo conto di ciò, si comprende come la seconda quaestio 
del commento al Peri hermeneias non possa essere attribuita ad Alber-
to. Ma questo non è l’unico elemento da considerare.

Dopo una ricerca generale, ho potuto constatare come la teoria ari-
stotelico-boeziana della significazione viene sostenuta – più o meno 
esplicitamente – anche in altri punti dei testi contenuti del manoscritto 
T. Essa compare, ad esempio, nella sesta quaestio del commento sul 
Peri hermeneias32, nell’Expositio sull’Ars vetus33, nonché – e cioè an-
cora più rilevante – nell’ottava quaestio sull’Isagoge di Porfirio:

«Vos debetis intelligere quod sermo non habet de se aliqua virtute quod sit verus 
vel falsus, sed solum dicitur verus vel falsus sicut urina dicitur sana. Unde urina 
non est sana (un add. sed del. T) formaliter. Sed ex eo solum dicitur sana quod de-

quia, mediantibus dictis conceptibus, significant res quae illis conceptibus concipiun-
tur»; ibid., c. 1, pp. 18, l. 13 - 20, l. 22; Id., DP, 1.1.6, pp. 15, l. 15 - 18, l. 31; Id., DS, 
4.2.3, p. 19, ll. 12-13; 4.3.2, p. 39, ll. 13-18; Id., QM (E), q. 17, pp. 120, . 11 - 121, l. 
4; Id., QDA (3) § 10, p. 56, ll. 55-62. Sulla dottrina semantica di Buridano, cfr. Reina, 
Il problema del linguaggio; King, Introduction; Biard, Logique et théorie du signe; 
Id., Jean Buridan; Zupko, John Buridan; Klima, John Buridan; Dewender, Respon-
ses to Ockham; Panaccio, Linguistic Externalism and Mental Language; Lagerlund, 
Buridan’s Internalism.

30 Su tale argomento, cfr., ad esempio, Read, Concepts and Meaning, pp. 18-21; 
Migliaro, Nominalismi irriducibili, Conclusioni.

31 Cfr. Albertus de Saxonia, Quaestiones circa logicam, q. 4, pp. 96-102; Id., Lo-
gica, I, c. 2, p. 8. ll. 3-12.

32 Cfr. Buridanus (adscr.), QPS, ms. T, q. 6, f. 33r: «Respondetur quod omnis vox 
sic est significativa, quia audiens per vocem potest convenienter iudicare quod profe-
rens habet (alteritam (?) add. sed del. T) aliquod conceptum in mente propter quem 
exprimit vocem illam. Sed logicus et grammaticus illam vocem vocantur non signifi-
cativam quae audienti non constituit certum et determinatum conceptum proferentis 
quae constituit aut ex natura aut per impositionem voluntaria». In tale passaggio, la 
posizione dell’autore viene esposta anche sulla base dell’intento “comunicativo” della 
significazione, che esamineremo a breve.

33 Cfr. Id., Expositio super Peri hermeneias, ms. T, f. 63r: «…quaedam sunt propo-
sitiones vel etiam termini in mente, alii sunt termini vel propositiones in voce, et aliae 
sunt propositiones vel termini in scriptura. Et haec tria habent ordinem ad invicem, 
quoniam propositiones vel termini in scriptura sunt ad designandum propositiones 
et terminos vocales; sed vocales sunt ad designandum mentales […]. Termini scripti 



Simone Luigi Migliaro102  |

www.scholasalernitana.unisa.it

signat sanitatem animalis et dicetur aegra si designaret aegritudinem animalis. Ita 
etiam sermo non dicitur verus nisi quoniam (?) designat propositionem mentalem 
veram et diceretur falsus (sine add. sed del. T) si designaret falsam, et si nullam 
mentalem designaret, quia forte non esset impositus ad significandum, nec esset 
verus nec falsus; et ideo videtur mihi quod sermo simpliciter debet dici verus qui 
bene intelligenti repraesentat mentalem veram»34.

Tralasciando il breve riferimento all’impossibilità di considerare 
vere in senso proprio e assoluto le proposizioni vocali, altro punto fo-
cale della dottrina buridaniana35, tale passaggio suscita interesse anche 
per un altro motivo. In questo contesto, l’intento dell’autore è quello di 
dimostrare che le proposizioni, in generale, non possiedono un senso 
letterale (de virtute sermonis) che ci obblighi a interpretarne i termini 
principalmente in suppositio personalis36. Al contrario, – e proprio in 
ciò il ricorso alla dottrina tradizionale della significazione si dimostra 
funzionale – la funzione semantica da attribuire agli elementi del lin-
guaggio dipende dal concetto presente nella mente di chi li usa, al quale 
bisogna sempre fare riferimento per evitare equivoci. È noto che questa 
è proprio la posizione assunta da Buridano, che in tal maniera tentava di 
adattarsi alle direttive degli statuti promulgati dall’Università di Parigi 
nel 1340, volti a contrastare certi metodi – di probabile origine “ockha-
mista” – di interpretazione dei testi autoritativi37. Da questo punto di vi-

significant terminos vocales prolatos vel proferibiles et termini vocales significant 
terminos mentales quod Aristoteles vocat passiones animae, id est conceptus animae».

34 Id., Quaestiones super Isagogen Porphyrii, q. 8, ms. T, f. 7v.
35 Cfr. Buridanus, QPhy (U), I, q. 18, p. 191, ll. 3-9: «Et si aliquis dicat in voce vel 

in scriptura esse verum vel falsum, hoc non est verum formaliter, sed significative tan-
tum. Propositio enim vocalis non dicitur vera vel falsa nisi quia significat mentalem 
veram vel falsam, sicut urina non dicitur sana quia sit sana formaliter, sed solum quia 
significat animal esse sanum. Propositio autem mentalis est vera vel falsa formaliter, 
immo est ipsa veritas vel falsitas complexa, nec ipsa amplius dicitur vera vel falsa 
quia ulterius significat verum vel falsum»; Id., DPro, 1.3.1, p. 29, ll. 1-7; Id. DS, 4.1.3, 
p. 11, ll. 3-12; Id., QDA (3), III, q. 12, § 13, pp. 828-830, ll. 78-86; Id., QM (U), VI, 
q. 6, f. 37vb. Cfr. al riguardo anche Reina, Il problema del linguaggio, pp. 140-143; 
Migliaro, Truth and Concepts.

36 Per un’introduzione alle diverse teorie medievali della suppositio, cfr. ad esem-
pio Bos, s.v. Terms, Properties of; Dutilh Novaes, s.v. Supposition Theory; Kann, 
Supposition and Properties of Terms; Read, s.v. Theories of Properties of Terms.

37 Sugli statuti del 1340 la letteratura secondaria è incredibilmente vasta. Mi limito 
a citare qui solo alcuni tra gli studi più significativi: Paqué, Das Pariser Nominali-



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  103

www.scholasalernitana.unisa.it

sta, le corrispondenze contenutistiche tra questa quaestio del manoscrit-
to T e quanto il maestro piccardo asserisce nel commento all’Isagoge, 
edito da Ryszard Tatarzynski, nel De suppositionibus e nei Sophismata, 
sono davvero notevoli38.

In aggiunta, come è stato ampiamente segnalato dagli studiosi39, 
proprio su questo argomento Alberto di Sassonia assume una posizio-
ne differente, dimostrandosi pronto ad attribuire priorità maggiore alla 
suppositio personalis nella ricezione del significato delle espressioni. 
In un passo del suo commento all’Isagoge, egli sembra legare tale idea 
proprio al fatto che – a suo parere – le parole significano le cose:

«Quantum ad primum sit prima suppositio sive regula quod semper conve-
niens est accipere terminos secundum suppositionem personalem, nisi ap-
pareat contrarium ex communi modo loquendi auctorum antiquorum. Ratio 
huius potest esse ista: nam secundum illam suppositionem vel acceptionem 
conveniens est accipere terminos secundum quod sunt impositi ad significan-
dum; sed hoc est secundum suppositionem personalem; cum enim termini 
imponuntur ad significandum, ut plurimum non imponuntur ad significandum 
se vel conceptus, sed res extra; et si ita est quod imponuntur ad significandum 
se vel conceptum, et tunc conveniens est accipere terminum pro se vel pro 
conceptibus; sed tunc etiam hoc est secundum suppositionem personalem»40.

Quanto detto, dunque, spinge a dubitare dell’idea di Fitzgerald, dal mo-
mento che anche le posizioni di una quaestio sull’Isagoge del mano-
scritto T manifestano evidenti affinità con la dottrina di Buridano, e non 

stenstatut; Thijssen, Once again the Ockhamist Statutes; Id., Censure and Heresy, pp. 
52-73; Courtenay, Ockham and Ockhamism, pp. 157-266.

38 Cfr. Buridanus, QPor, p. 143, ll. 709-710: «Sed mihi videtur, quod isti omnino 
non bene dicunt, quia sermo non habet in enuntiatione virtutem ex se, sed ex nobis 
ad placitum»; ibid., p. 145, ll. 829-836: «... eadem propositio vocalis potest esse mihi 
vera et tibi falsa, quoniam vocalis non est vera nisi designat mentalem veram. Unde 
ista propositio ‘homo est species’ posita a Porphyrio est mihi vera, quia recipio eam 
secundum suppositionem materialem et sic designat mihi vera, quia recipio eam se-
cundum suppositionem materialem et sic designat mihi mentalem non falsam, sed 
veram in mente mea; sed forte est tibi falsa, quia non vis eam recipere nisi secundum 
sensum proprium, secundum quem designat tibi mentalem falsam»; Id., DS, 4.3.2, pp. 
41, l. 16 - 42, l. 10; Id., DPS, pp. 118, l. 12 - 119, l. 6. 

39 Cfr. al riguardo Ashworth, «Nulla propositio est distinguenda»; Fitzgerald, In-
troduction, pp. 22-23.

40 Albertus de Saxonia, Quaestiones in Porphyrii praedicabilium, § 245, p. 248.



Simone Luigi Migliaro104  |

www.scholasalernitana.unisa.it

con quella di Alberto di Sassonia.
A ben vedere, Berger aveva già rilevato come la quaestio ottava fos-

se attestata, con significative convergenze sia sul piano contenutistico 
che su quello testuale, tanto nel manoscritto T che in V41. Egli aveva 
inoltre sottolineato la maggiore coerenza dottrinale di entrambi i te-
sti con il pensiero di Giovanni Buridano, in relazione al problema del 
senso letterale delle proposizioni. Tuttavia, lo studioso austriaco non 
ha evidenziato l’adesione alla tradizionale dottrina della significazione, 
che traspare anche nella versione viennese di tale quaestio: 

«... sermo non habet de se aliquam virtutem, propter quam sit verus aut falsus, 
sed solus dicitur verus aut falsus, sicut urina dicitur sana. Unde urina non est 
sana formaliter secundum substantiam, sed ex eo dicitur sana, quia designat 
animalis sanitatem, et diceretur aegra, si designaret animalis aegritudinem. 
Ita etiam sermo non dicitur verus, nisi quia designat propositionem mentalem 
veram, et diceretur falsus, si designaret propositionem mentalem falsam. Et si 
nullam mentalem designaret, quia forte non esset impositus ad significandum, 
tunc non esset verus nec falsus. Ideo videtur mihi, quod sermo simpliciter 
falsus debet dici verus, qui intentionem repraesentat mentalem veram, et non 
debet dici falsus de virtute sermonis»42.

Oltre alla sua vicinanza con il passo del manoscritto T citato in prece-
denza, questo brano suscita interesse per un altro motivo. Il manoscritto 
V, difatti, contiene una quaestio sul problema di ciò che viene primaria-

41 Cfr. Berger, Zur Literaturproduktion im Buridanismus, pp. 96-97. 
42 Cfr. Id., Die anonymen Quästionen, p. 180, ll. 44-52. È vero che in questo pas-

saggio si usa il verbo ‘designare’, tuttavia è chiaro che in questo contesto esso ha un 
senso sinonimico rispetto a ‘significare’. D’altra parte, sia Alberto che Buridano, in 
altre sedi, utilizzano ‘designare’ proprio in connessione alle rispettive teorie della 
significazione da essi sostenute. Cfr. ad es. Albertus de Saxonia, Logica, I, c. 14, p. 
130, ll. 15-17: «... termini principaliter impositi sunt ad designandum (il corsivo è 
mio) illa, pro quibus supponunt, quando supponunt personaliter»; Buridanus, DPro, 
1.1.6, p. 17, ll. 13-22: «Notandum est etiam quod sicut se habent voces significati-
vae ad placitum ad significandum conceptus mentales, sic se habent scripturae ad 
significandum voces. Unde voces non significant res extra animam nisi mediantibus 
conceptibus quibus subordinantur, nec etiam scripturae significant conceptus aut ali-
quas res extra animam nisi quia significant voces illos conceptus designantes. […]. Et 
iterum scientes quas voces nostrae litterae designant ignorantes significationes vocum 
latinarum bene legunt in psalterio, sed nihil ultra de significatione illarum litterarum 
apprehendunt, quia ignorant significationes vocum latinarum»; ibid., p. 16, ll. 9-23.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  105

www.scholasalernitana.unisa.it

mente significato dalle parole proferite – che non ha un corrispettivo né 
in T, né in altre opere di Buridano43. In essa si sostiene tuttavia la teoria 
opposta a quella qui esposta: ovvero, che termini di prima imposizione 
(come ‘homo’ o ‘equus’) rimandano direttamente e primariamente alle 
cose della realtà, e non ai concetti. Ciò fa emergere una contraddizione 
interna nei contenuti del commento all’Ars vetus del manoscritto V, che 
in qualche modo dà conferma ulteriore alla teoria di Berger: esso racco-
glie estratti di testi elaborati da autori differenti. Al contrario, a seguito 
di un primo esame generale dei commenti del manoscritto T, non ho 
individuato incongruenze di tale natura. Anzi, essi sembrano mantene-
re una notevole coerenza e unitarietà stilistico-dottrinale, testimoniata 
anche da una serie di rimandi interni44, che ne rafforzano la struttura 
organica. 

Ritornando ai contenuti della seconda quaestio sul Peri hermeneias, 
la terza e ultima premessa alla responsio fa leva su un altro aspetto 
interessante45. Chiamando in causa il III libro del De anima, l’autore 
sottolinea l’intento “comunicativo” del processo di significazione. Se 
è vero, difatti, che il proferimento della vox, per essere efficace seman-

43 Cfr. Quaestiones circa Isagogen Porphyrii, q. 8, in Berger, Die anonymen Quäs-
tionen, p. 199, ll. 101-102: «… voces primae intentionis non significant passiones 
<animae>, quia ista non significant voces, pro quibus non supponunt»; ibid., p. 200, 
ll. 114-119: «... duplex est signum alicuius, scilicet <unum est> signum significans 
istud et pro ipso supponens et <aliud> est signum subordinatum. Unde vocantur signa 
subordinata ista, quae eandem rem significant, tamen unum per prius significat istam 
rem et reliquum secundario».

44 Ad esempio, nella sesta quaestio del commento sul Peri hermeneias, si accenna 
brevemente alle conclusioni raggiunte nella seconda. Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, q. 
3, f. 33v: «Ad secundam dictum fuit prius quod illae voces ‘chimaera’ et ‘vacuum’ 
non nihil significant, sed multas res». Oppure, nell’Expositio sull’ars vetus, in sede 
di discussione dei contenuti dell’Isagoge, ho individuato un riferimento alla seconda 
quaestio del primo commento dello stesso manoscritto. Cfr. Id., Expositio super Isa-
gogen Porphyrii, ms. T, ff. 46r-v: «Et primo [sc. Porphyrius] describit individuum, di-
cendo quod “Individuum est quod praedicatur de uno solo”, et de hoc tractatum fuit in 
quadam quaestione, unde potest exponi ‘Individuum est quod praedicatur de uno solo, 
id est quod supponit pro uno solo’»; Id., Commentarium super Isagogen Porphyrii, f. 
3v: «… individuum non praedicatur de illis diversis subiectiis (?), nisi ea ratione qua 
supponunt pro una et eadem re, et ad istum sensum intelligit (propter add. sed del. T) 
Porphyrius quod individuum praedicatur de uno solo»

45 Cfr. Id., QSP, Appendice I, § 10. Alcuni dettagli di questa premessa divengono 
ancora più chiari in un punto della responsio. Cfr. ibid., § 14. 



Simone Luigi Migliaro106  |

www.scholasalernitana.unisa.it

ticamente, deve permettere il constituere di un concetto, è altrettanto 
chiaro che quest’ultimo deve essere prodotto nella mente di chi ci sta 
ascoltando. Da questo punto di vista, il processo di significazione può 
dirsi compiuto solo se il destinatario ha correttamente recepito il conte-
nuto cognitivo espresso dal segno; se ciò non accade, allora non si può 
affermare che una parola proferita abbia effettivamente “significato”. 
Come ho evidenziato anche in altra sede46, questo rappresenta un punto 
nodale nella dottrina buridaniana, espresso in modo efficace in opere 
come il commento al Peri hermeneias, il De propositionibus e il De 
suppositionibus (in quest’ultimo caso, viene anche chiamato in causa lo 
stesso passo del libro III del De anima. Tab. 3)47. Di converso, tale linea 
di riflessione risulta assente nelle opere di Alberto di Sassonia – che, 
forse non a caso, evita di far uso in generale della definizione stessa 
‘intellectum/conceptum constituere’48.

Si arriva così alla responsio vera e propria alla questione che porta 
l’autore alla formulazione della prima – e apparentemente unica – con-
clusione: ogni vox deve esser considerata significativa49. Per giustificare 
tale tesi, egli ricorre dapprima alla distinzione – già chiamata in cau-
sa in precedenza – tra i suoni che possiedono in maniera naturale una 
funzione di rimando e quelli che la acquisiscono mediante un atto di 
istituzione. In quest’ultimo caso, tutte le voci sono significative, poiché 
– stando alla seconda premessa poc’anzi menzionata – ognuna di esse 
“può” almeno potenzialmente acquisire in maniera convenzionale un 
significato, qualora non lo abbia già al tempo presente. 

Tuttavia, per individuare ancora un senso alla più tradizionale sud-
divisione delle voci in significative e non significative, l’autore del 
commento del manoscritto T ricorre a dei concetti aristotelici: quelli di 
potentia remota e potentia propinqua50. Tali nozioni, difatti, servono a 
distinguere eventi e atti in base alla loro maggiore o minore possibilità 
di attualizzazione. Da questo punto di vista, solo le parole che hanno già 
subito un atto di imposizione significano per potentia propinqua, poiché 
il loro semplice proferimento basta ad attivarne la funzione semantica. 

46 Cfr. Migliaro, Le premesse fondamentali; Id., Dal significare al concipere.
47 Oltre il passo del De suppositionibus menzionato in tabella, cfr. anche Burida-

nus, DPro, 1.1.4, p. 14, ll. 4-23; Id., QPer, q. 2, p. 12, ll. 5-18.
48 Cfr. a tal riguardo Berger, Einleitung, p. xxi; Fitzgerald, pp. 17-18.
49 Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 11.
50 Per il riferimento al passaggio aristotelico, cfr. la nota v) dell’Appendice I.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  107

www.scholasalernitana.unisa.it

Viceversa, quelle che non sono ancora state adottate all’interno di una 
determinata comunità necessitano di un processo più lungo per acquisi-
re un riferimento effettivo; per questo la loro funzione semantica deriva 
da una potentia remota e, in un certo senso, possono essere considerate 
non significative.

Anche in questo caso, la soluzione proposta coincide – dal punto di 
vista contenutistico – con la prima parte della responsio della seconda 
quaestio del commento “canonico” sul Peri hermeneias di Buridano 
(Tab. 4). Tuttavia, in quella stessa quaestio non viene sviluppata la di-
stinzione tra potentia propinqua e potentia remota, sebbene essa venga 
menzionata in modo più sintetico e interpretata in maniera analoga nel-
la quaestio successiva, dedicata alla definizione aristotelica del nome51. 

Dopo aver esposto la propria soluzione, l’autore del commento di 
T affronta due difficoltà spinose che emergono dalla considerazione di 
questa problematica. La prima lo porta ad approfondire il significato 
del termine ‘rosa’, immaginando che esse siano venute meno al tempo 
presente; la seconda, invece, riguarda quelle parole che non possono 
significare alcunché di determinato in – per così dire – nessun mon-
do possibile, come ‘chimaera’ e ‘vacuum’. Da questo punto di vista, è 
chiaro che l’autore si appresta a risolvere alcuni dei dubbi emersi nelle 
rationes quod non esposte in apertura.

Per quanto concerne la prima difficoltà, egli propone innanzitutto 
una risposta semplice ed intuitiva: il termine ‘rosa’ significa effettiva-
mente qualcosa di “presente”, poiché rimanda a un concetto, precisa-
mente quello che si cerca di trasferire dalla mente di chi parla in quella 
di chi ascolta52. Tuttavia, anche quando l’attenzione si sposta alle res, si 
può ancora sostenere che tale termine si riferisca a “qualcosa”. Difatti, 
ogni nome che sia davvero tale possiede una capacità di significazione 
“onnitemporale”. Da questo punto di vista, è vero che il termine ‘rosa’ 
non significa alcuna res ad extra che esiste nel presente, ma continua a 
rimandare agli esemplari di questo fiore che sono esistiti nel passato o 
che esisteranno nel futuro. E a seconda della proposizione in cui viene 
utilizzato, esso può stare per alcuni o per altri dei referenti determinati 
dal suo significato generale. Proprio per questo, la proposizione ‘molte 

51 Cfr. ibid., q. 3, p. 19, ll. 14-17: «Et ponitur [sc. vox] ‘significativa’ non solum 
quia potest significare de potentia remota, sed etiam quia potest significare de potentia 
propinqua, scilicet quia iam inposita est ad significandum».

52 Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 12.



Simone Luigi Migliaro108  |

www.scholasalernitana.unisa.it

rose erano bianche’ può essere considerata vera, poiché il predicato al 
tempo passato “amplia” la supposizione del soggetto ai significata che 
sono esistiti. 

Nel commento del manoscritto T, si fa anche riferimento alla capa-
cità dei verbi che designano atti dell’anima (come ‘conoscere’ o ‘com-
prendere’) di estendere al massimo la capacità referenziale di un ter-
mine, in maniera tale che abbia al contempo supposizione non solo per 
alcune delle cose significate, ma per tutte. Quando, dunque, si afferma 
‘conosco la rosa’, il predicato starebbe indifferentemente per le rose del 
passato, del presente e del futuro.

Anche in relazione a questa prima difficoltà emergono alcuni con-
tenuti fondamentali della speculazione buridaniana. Ciò vale, ad esem-
pio, per la capacità “onnitemporale” della significazione (Tab. 5)53, per 
il diverso campo di applicazione delle nozioni di significazione e la 
supposizione54, nonché per la riflessione – che egli usa anche per com-
provare la sua teoria della suppositio naturalis55 – sulla capacità “am-
pliativa” dei verbi intensionali (Tab. 6)56. Tuttavia, ritengo che su que-
sto punto in particolare il commento del manoscritto T offra uno spunto 
particolarmente illuminante. 

Nelle altre sedi in cui espone la propria teoria sui verbi intensiona-
li, Buridano dà spesso per scontata la correttezza della sua posizione, 
senza tuttavia fornirne una giustificazione, atteggiamento che contri-
buisce a generare una certa ambiguità interpretativa. Il commento di T 
si rivela, in questo senso, particolarmente prezioso, poiché consente di 
chiarire un punto teorico che altrove rimane implicito:

«... ista verba ‘intelligo’ sive ‘cognosco’ ampliant terminos ad supponendum non 
solum pro praesentibus, sed pro praeteritis et futuris, sed propter hoc quod de pra-

53 Per altri riferimenti, rispetto a quelli della tabella, cfr. Buridanus, DPS, c. 1, p. 
41, ll. 3-13; Id., DS, 4.3.2, p. 39, ll. 19-23, p. 48, l. 13 - 19, l. 2; Id., QAPo, I, q. 1; Id., 
QM (E), q. 17, §§ 524-525, pp. 121, l. 18 - pp. 122, l. 3; Id., QM (U), VI, q. 6, f. 37vb; 
Id., QPer, q. 2, p. 14, ll. 10-18.

54 Cfr. Id., DPS, p. 22, l. 3 - 23, l. 9, pp. 24, l. 23 - 25, l. 13. 
55 Sulla teoria della suppositio naturalis in Buridano, cfr. Scott, Introduction; De 

Rijk, The Development of Suppositio Naturalis, parte II; Thijssen, Buridan on the 
Unity of a Science; Biard, John Buridan and Natural Supposition.

56 Cfr. anche Buridanus, DGC, I, p. 54, ll. 7-12; Id., DPS, c. 5, p. 109, ll. 6-21; Id., 
DS, 4.6.2, ll.12-16; Id., QDA (3), II, q. 16, § 21, ll. 136-141; ibid., III, q. 13, § 22, p. 
850, ll. 130-136; Id., QPer, q. 2, p. 14, ll. 18-29; Id., SDF, 7.4.2.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  109

www.scholasalernitana.unisa.it

esenti possum intelligere, cognoscere, significare per vocem tam praeterita quam 
futura quam praesentia; sed sic non esset de istis verbis ‘secare’, ‘urere’ ‘percu-
tere’, quia non est possibile quod de praesenti tu percutias vel uras vel seces rem 
quae modo non est vel quae dudum corrupta est»57.

L’esperienza quotidiana ci insegna che possiamo pensare, conoscere, o 
ricordare nel tempo presente anche realtà che non esistono attualmente. 
Ciò, però, non può accadere per atti che richiedono un’interazione con-
creta con il modo circostante. Non possiamo, ad esempio, tagliare qual-
cosa che non è fisicamente presente davanti a noi, né possiamo nutrirci 
di un cibo che esisteva solo nel passato o che esisterà soltanto in futuro.

Per quanto concerne la seconda difficoltà, essa non può essere af-
frontata secondo lo stesso schema interpretativo del termine ‘rosa’, 
poiché ‘vacuum’ e ‘chimaera’ non hanno referenti nemmeno in un oriz-
zonte temporale diverso dal presente. La strategia usata nel commento 
è alquanto lineare58. Il motivo per cui sembra che queste espressioni 
vocali non significhino un aliquid deriva dalla loro complessità seman-
tica. Non si tratta, cioè, di termini semplici, bensì di espressioni la cui 
comprensione passa attraverso definitiones dicentes quid nominis59. 
Queste sono delle descrizioni che non riguardano specificamente quei 
termini che significano solo una certa categoria di oggetti reali (come i 
nomi della categoria della sostanza come ‘uomo’, ‘animale’ e così via), 
ma che esplicitano un contenuto articolato condensato in una “dizione 
semplice” per mezzo di una convenzione. Dato che, difatti, la volontà 
umana può decidere a proprio piacimento quale significato attribuire a 
una certa emissione vocale, può capitare che essa – per comodità comu-
nicativa – dia a suoni brevi la stessa funzione di una lunga espressione. 
È quanto avviene, ad esempio, quando si rappresenta l’intera proposi-
zione ‘la neve è bianca’ con la sola lettera ‘p’, circostanza particolar-
mente frequente nei contesti accademici odierni.

Il punto dell’autore, dunque, è che ‘vacuum’ – in realtà – ha molte-
plici significati. Esso, difatti, corrisponde all’intera definizione ‘locus 
non repletus corpore’. Questa locuzione, però, significa indifferente-
mente (e a prescindere dalla loro “ubicazione temporale”) tutti i luoghi, 

57 Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 18.
58 Ibid., § 19.
59 Per uno studio analitico sulla teoria delle definizioni in Buridano, cfr. Klima, 

Buridan’s Theory of Definitions.



Simone Luigi Migliaro110  |

www.scholasalernitana.unisa.it

tutte le cose piene e tutti i corpi attraverso i termini ‘locus’, ‘repletus’ e 
‘corpore’. Tuttavia, la particella negativa ‘non’ introduce una modalità di 
significazione che annulla la capacità suppositiva dell’intera espressione.

A scopo esplicativo, il commento propone anche l’esempio ‘equus 
risibilis’, che – per mezzo di una sommatoria dei significata dei suoi 
elementi costitutivi – rimanda indifferentemente a tutti i cavalli e a tutti 
gli esseri che sono capaci di ridere60. Eppure, dato che c’è una incom-
patibilità di fondo tra i diversi elementi significati, l’espressione risulta 
assolutamente priva di capacità di supposizione. Per quanto concerne, 
invece, il termine ‘chimaera’, esso corrisponde alla definizione ‘animal 
compositum ex impossibilibus componi’. Tale locuzione implica una 
impossibilità di principio, che fa in modo che – per sua natura – non 
possa riferirsi ad alcunché di reale. Eppure, dal punto di vista della mera 
significazione, il termine ‘chimaera’ rimanda quanto meno a quanto 
significato singolarmente dalle parole ‘animal’ e ‘compositum’.

Anche questa dottrina – che in altra sede ho cercato di sviluppare 
con maggiore diffusione nelle sue implicazioni61 – si ritrova in tantissi-
me opere di Buridano, non solo quelle di logica, ma anche nei commen-
ti sulla Fisica, sulla Metafisica o sul De anima. In tutti questi luoghi, 
sono discussi i casi dei termini ‘chimaera’ e ‘vacuum’, spiegati sulla 
base di definizioni nominali equiparabili – o comunque molto simili – a 
quelle proposte nella versione del commento di T (Tab. 7 e 8)62. Il caso 
della chimaera è inoltre particolarmente significativo: come messo in 
luce da Fitzgerald, Alberto di Sassonia preferisce elencare le eventuali 
costituenti materiali di questo animale immaginario, evitando di darne 
una definizione che lo contrassegni di per sé come qualcosa di impossi-
bile e contradditorio; al contrario, Buridano insiste sistematicamente su 
questa caratterizzazione63. Quanto all’esempio di ‘equus risibilis’, esso 

60 Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 20.
61 Cfr. Migliaro, Nominalismi irriducibili, c. 4.
62 Cfr. anche Buridanus, QPer, q. 2, p. 11, ll. 19-35; Id., DPS, c. 1, pp. 26, l. 11 - 27, 

l. 11; Id., QDA (U), III, q. 13, § 23, pp. 850, l. 137 - 852, l. 145; Id., QE, 17.3.2, pp. 
85, l. 58 - 86, l. 82; Id., QM (U), IV, q. 14, ff. 33vb-34ra; Id., QPhy (U), I, q. 18, pp. 
192, l. 24 - 193, l. 14.

63 Cfr. Fitzgerald, Introduction, pp. 21-22. Proprio per questo motivo, Alberto non 
asserisce che il termine ‘chimaera’ significa tutti gli animali o tutte le cose composte, 
come fa Buridano, ma individua referenti più specifici: la testa del leone, il ventre di 
un asino etc. Cfr. ad es. Albertus de Saxonia, Quaestiones circa logicam, q. 4, § 76, p. 



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  111

www.scholasalernitana.unisa.it

compare in alcune opere del maestro piccardo64. Tuttavia, c’è da dire 
che egli prende spesso in considerazione casi equiparabili come ‘homo 
hinnibilis’ (Tab. 9)65, ‘asinus risibilis’66, ‘asinus rationalis’67, e così via. 
La loro funzione è spiegata mediante una strategia interpretativa com-
pletamente equiparabile a quella del commento del manoscritto T.

Resta, dunque, per completare questa panoramica generale della 
quaestio, da valutare la risposta fornita all’ultima ratio quod non, ovve-
ro quella relativa al significato della parola ‘Deus’. L’autore non esita 
ad affermare che tale termine non possiede un significato naturale, ben-
sì ad placitum. Proprio per questo motivo, egli ritiene che possa senza 
problemi esistere un mondo possibile in cui risulti falsa la proposizio-
ne ‘Deus est bonus’. A tal fine, egli propone un esperimento mentale, 
immaginando che, per volontà divina, venga cancellata dalla memoria 
collettiva ogni precedente imposizione linguistica («per talem casum, 
quod omnes de mundo ex voluntate Dei obliviscentur impositiones 
nominum»), cosicché possano essere instaurate nuove convenzioni. In 
tale circostanza, a nessuno apparirebbe strano il fatto che il suono che 
corrisponde alla parola ‘Deus’ cominci a significare il diavolo.

Nei Sophismata di Buridano, precisamente nel capitolo VI, appare 
un ragionamento molto simile a quello appena esaminato, ove si im-
magina che «per diluvium vel per voluntatem divinam» venga meno 
l’intera lingua latina68. Tuttavia, e ciò è sicuramente interessante, in 
quella sede il ragionamento non è applicato alla proposizione ‘Deus est 
bonus’, ma alla proposizione ‘homo est asinus’, che potrebbe risultare 
vera in un mondo in cui ‘homo’ abbia mutato il proprio significato. 

98, ll. 18-20: «Similiter dico de isto termino ‘chymaera’ quod significat aliquid, quia 
significat taliter: caudam leonis, et ventrem mulieris, faciem virginis etc.»; ibid., q. 5, 
§ p. 114, ll. 12-16; ibid., q. 12, § 228.2.1, p. 195, ll. 11-14. 

64 Cfr. Id., DGC, pp. 54, l. 18 - 55, l. 4; Id., QDA (3), §18, p. 848, ll. 99-106.
65 Cfr. ad es. anche Id., QDA (3), § 18, p. 848, ll. 108-115.
66 Cfr. Id., DPS, c. 1, p. 24, ll. 5-11.
67 Cfr. Id., QPer, q. 2, p. 11, ll. 15-18.
68 Cfr. Id., DPS, c. 6, p. 117, ll. 4-9: «… talis secundum vocem ‘homo est asinus’ 

potest esse vera, scilicet ponendo quod, per diluvium vel per voluntatem divinam, 
totum idioma latinum sit perditum eo quod omnes ipsum scientes sint corrupti, et 
tunc novi supervenientes imponant ad placitum suum istam vocem ‘homo’ significare 
idem quod illa vox nunc significat nobis, et istam vocem ‘asinus’ idem quod ista vox 
‘animal’ nobis modo significat».



Simone Luigi Migliaro112  |

www.scholasalernitana.unisa.it

5. Conclusioni

Riassumendo i risultati emersi da questa analisi, appare evidente che 
la seconda quaestio del commento al Peri hermeneias, contenuta nel 
manoscritto T, espone dottrine sostanzialmente coincidenti con quelle 
elaborate da Buridano nei suoi scritti più noti. Ciò vale sia per le so-
luzioni date ai singoli problemi affrontati, ma anche per le scelte ter-
minologico-concettuali, le fonti e alcuni esempi utilizzati. Su questa 
base, si può ragionevolmente attribuire a Buridano la paternità di tale 
questione. Abbiamo rilevato, inoltre, come la teoria della significazione 
del maestro piccardo – che differisce da quella di Alberto di Sassonia, 
l’altro possibile candidato per l’attribuzione di questi testi – sia attestata 
non solo in altre sezioni del commento al Peri hermeneias, ma anche 
nell’Expositio sull’Ars vetus e nella quaestio 8 sull’Isagoge di Porfirio. 
In questo ultimo caso, anzi, si ritrova anche l’idea che le proposizioni 
vocali non siano formalmente vere, nonché la negazione della possibi-
lità che le proposizioni de virtute sermonis vadano assunte secondo la 
suppositio personalis, altri nodi cruciali della speculazione del maestro 
piccardo. Considerati nel loro insieme, questi elementi rendono ragio-
nevole l’ipotesi che non solo la seconda quaestio sul Peri hermeneias, 
ma gli interi commenti sull’Ars vetus contenuti nel manoscritto T siano 
ascrivibili a Buridano – osservazione che va a corroborare quanto già 
proposto da Berger.

Ciononostante, il focus circoscritto di questo contributo non ci per-
mette di avanzare conclusioni definitive. Pur avendo già espresso alcu-
ne osservazioni sulla coerenza contenutistica e sull’unità di fondo dei 
due commenti, non si può escludere a priori la possibilità che alcune 
sezioni siano state estrapolate da opere di autori diversi – prassi che, 
come abbiamo detto, non sarebbe atipica nel contesto del secolo xiv. 
Proprio per questo, una conferma finale potrà venir fuori soltanto da 
un’edizione integrale dei commenti sull’Ars vetus del manoscritto T, 
operazione che merita di essere intrapresa anche per ulteriori ragioni. 
Nel corso di questa indagine è emerso come la seconda quaestio sul 
Peri hermeneias, pur allineandosi perfettamente all’impianto teorico 
buridaniano, manifesti comunque alcune originalità di contorno. Ciò 
vale per il taglio specifico dato all’esposizione, gli esempi chiamati in 
gioco, o le assunzioni rese maggiormente esplicite (come quella con-



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  113

www.scholasalernitana.unisa.it

cernente l’ampliatio dei verbi intensionali), che aggiungono dettagli 
importanti sulla visione del maestro piccardo. 

Vi sono, però, altri elementi rilevanti da considerare. Il secondo dei 
commenti contenuti nel manoscritto T si presenta come un’expositio. 
Questo è un fatto significativo se si considera che non possediamo altri 
testi in cui Buridano si cimenta direttamente a una parafrasi letterale 
delle opere che compongono l’Ars vetus. Una riflessione simile vale 
anche per i commentari per modum quaestionis. I commentari “canoni-
ci” sull’Ars vetus già pubblicati dagli studiosi, difatti, sono solitamente 
contrassegnati nei manoscritti come delle ordinationes69. Se, come si è 
ipotizzato e come suggerisce il secondo explicit, il primo commento del 
manoscritto T dovesse effettivamente corrispondere a una reportatio, 
ciò lo renderebbe un testo sostanzialmente diverso da quelli fino ad 
ora esaminati. Proprio per questo – nel caso in cui la loro attribuzio-
ne a Buridano dovesse esser definitivamente confermata –, questi due 
commenti potrebbero aprire nuove prospettive di indagine sull’autore, 
favorendo una comprensione più articolata del suo metodo di lavoro, 
delle scelte teoretiche, nonché delle fasi evolutive della sua riflessione.

69 Cfr. Michael, Johannes Buridan, pp. 457-463.



Simone Luigi Migliaro114  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Appendice I

Ratio edendi

Come già precisato nel corso della trattazione, la quaestio qui edita, tra-
scritta sulla base del manoscritto T, presenta difficoltà testuali di diversa 
natura. In presenza di evidenti errori di tipo grammaticale o di senso, ho 
provveduto ad emendare il testo apportando correzioni di diverso gene-
re, sempre opportunamente segnalate nel testo o in apparato. La scarsa 
leggibilità paleografica ha spesso reso ardua la corretta interpretazione 
di segni e abbreviazioni, al punto che alcune lezioni restano ancora dub-
bie. Malgrado ciò, l’impianto argomentativo della quaestio appare nel 
complesso coerente e sufficientemente comprensibile. Dal punto di vi-
sta lessicale, ho optato per la normalizzazione dell’ortografia latina. Qui 
di seguito riporto le abbreviazioni o i simboli utilizzati nell’edizione:

<…> Testo aggiunto
(?)  Lezione dubbia
add.  addidit
del.  delevit
scr.  scripsit



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  115

www.scholasalernitana.unisa.it

Johannes Buridanus (adscr.)
Quaestiones super Peri hermeneias

Tortosa, Archivo de la Catedral, 108 (=T), ff. 26v-28v
Quaestio secunda

T 26v Quaeritur utrum per omnem vocem significativam aliquid si-
gnificatur.

<Rationes quod non>
1. Arguitur quod non, quia ista vox ‘chimaera’ est significativa, quia 

est nomen et omne nomen est vox significativa, ut patet per definitio-
nem nominis. Sed per istam vocem ‘chimaera’ nihil significatur, quia 
per istam nihil significatur nisi chimaera; modo (?) chimaera nihil est; 
igitur non omnis vox significativa significat aliquid. 

2. Eodem modo arguitur de ista voce ‘vacuum’, quia si ista vox ‘va-
cuum’ significaret aliquid, significaret vacuum; modo vacuum nihil est, 
ut patet IV Physicorumi; igitur etc.

3. Item, arguitur de ista voce ‘rosa’, posito quod nulla sit rosa. Ta-
men ipsa est significativa secundum grammaticum et secundum logi-
cum, quia est nomen; et tamen, hoc posito, illa vox nihil significat, quia 
vel significaret rosas praesentes vel praeteritas vel futuras. Si dicis quod 
significat rosas praesentes, et per positum nullae <sunt> praesentes, se-
quitur quod nihil significat. Si dicas quod significat praeteritas et futu-
ras, et illae1 nihil sunt, sequitur adhuc quod nihil significat.

4. Similiter arguitur de ista voce ‘Antichristus’, quia ipsa non signi-
ficat nisi Antichristum; et tamen Antichristus non est aliquid || T 27r; 
igitur ipsa non significat aliquid. 

5. Ultimo arguitur de ista voce ‘Deus’ quod nihil significat, quia vel 
significaret ad placitum vel significaret naturaliter. Sed omnes conce-
dunt quod non significat naturaliter. Et ego probo etiam quod non si-
gnificat etiam ad placitum, quia sequitur quod ipsa quando vellemus 
significaret lapidem vel diabolum et sic quando vellemus ista2 esset 
falsa ‘Deus est bonus’, quod videtur (?) absurdum; igitur illa vox nihil 
significat.

1 illae] i add. sed del. T
2  esse] add. sed del. T



Simone Luigi Migliaro116  |

www.scholasalernitana.unisa.it

<Ad oppositum>
6. Oppositum arguitur per Aristotelem in isto libro dicentem3 quod 

haec vox ‘hircocervus’ aliquid significat, licet non verum vel falsumii; 
et tamen mihi videtur quod ista vox ‘hircocervus’ vel similiter ista vox 
‘chimaera’ significet aliquid quantum de aliis vocibus; tamen hircocer-
vus vel chimaera nihil sit; igitur si tales voces aliquid significant, sequi-
tur etiam quod omnia alia vox significativa aliquid significat.

7. Item, vox dicitur significativa vel quia aliquid significat, et sic 
habetur intentum, vel quia potest aliquid significare, quod videtur esse 
falsum, quoniam etiam illae voces ‘buf’ et ‘baf’ essent significativae, 
sicut ‘homo’ vel ‘asinus’, quia possunt significare si imponantur.

<Quaedam praemittenda>
8. Ista quaestio potest habere multas cavillationes. Et oportet videre 

quid debeamus intelligere per ‘significare’ et per ‘esse significativum’. 
Dico ergo quod ‘significare’ designat actum, sicut ‘ambulare’ vel ‘se-
care’, sed ‘significativum’ designat potentiam, sicut ‘ambulativum’ sive 
‘secativum’: unde ‘ambulativum’ id<em> est quod ‘potens ambulare’, 
et ‘secativum’4 idem est quod ‘potens secare’, et similiter ‘significati-
vum’ idem est quod ‘potens significare’.

9. Secundo nota quod significare idem est quod per aliquod signum 
alicui aliquod conceptum constituere; et ideo imago illa pariete tibi si-
gnificat regem vel regina, quia per illa fit uni conceptus regis aut regi-
nae.

10. Tertio nota, ut tangitur in fine III De animaiii, quod vox data est 
animalibus ad significandum aliquid alteri non sibi; unde per vocem 
tuam tu nihil significas tibi, quia per illam non facis tibi conceptum; 
immo prius habes conceptum qua proferas vocem, sed tu significas al-
teri, scilicet audienti, quia per vocem tuam constituis sibi conceptum 
talem qualem habebas.

<Conclusio 1>
11. Istis notatis pono aliquas conclusiones. Prima est quod omnis 

vox est significativa. Et isto apparet II De animaiv, quia aliquae sunt 
significativae naturaliter, ut gemitus infirmorum qualitercumque consti-

3 dicentem] dicentis T
4 secativum] sive significativum add. T



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  117

www.scholasalernitana.unisa.it

tuit audienti conceptum doloris, scilicet quod ille dolet. Similiter esse 
de risu, de latratu canis et sic de aliis. Aliae sunt voces litteratae vel ad 
placitum prolatae. Et adhuc illae sunt significativae, quia licet adhuc 
non sunt impositae, tamen possunt imponi et per conventum5 possunt 
significare. Et tamen dictum fuit quod idem est ‘esse significativum’ et 
‘posse significare’.

12. Tamen ad salvandum auctoritatem philosophorum qui ponunt 
quasdam voces significativas et alias non significativas, vos debetis di-
cere6, secundum Aristotelem IX MetaphysicaeV, quod duplex est poten-
tia, scilicet propinqua et remota. || T 27v Verbi gratia, secundum poten-
tiam remotam nos dicimus quod adhuc infans existens in utero matris 
suae potest ambulare <et> potest generare filium, quia ipse aliquando 
ambulabit et generabit filium, et conclusione (?) non faciet aliquid quod 
non poterit facere. Sed de potentia proprinqua nos dicimus quod talis 
infans non potest ambulare et quod nondum potest generare. Modo7 
illa est in proposito, quia istae voces ‘buf’ et ‘baf’ sunt significativae, 
id est potentes significare, secundum potentia remota, quia antequam 
significarent, oportet quod imponerantur. Sed dictae voces non sunt si-
gnificativae secundum potentiam propinquam; immo solum illae quae 
significant naturaliter vel quae ad placitum sunt8 impositae. Et sic de 
potentia propinqua debetis intelligere istam distinctionem, quare vo-
cum quaedam sunt significativae, aliae non significativae. 

13. Et de caetero in ista quaestione, ego suppono quod per voces si-
gnificativas intelligamus solum illas quae sunt significativae secundum 
potentiam propinquam, id est quae de facto sunt impositae ad signifi-
candum.

<Difficultas 1>
14. Multae restant difficultates de significationibus vocum. Et in hiis 

quae de caetero dicentur suppono quod voces sunt significativae secun-
dum potentiam propinquam, ita quod de facto sunt impositae ad signi-
ficandum et quod proponantur cognosci imponenti et attendenti, quia 
si tu propones latinum vel hebraeum uni puto gallico, verba tua nihil 

5 conventum] conventus T
6 dicere] quod add. sed del. T
7 modo] illo (?) add. sed del. T
8 sunt] bis scr. T



Simone Luigi Migliaro118  |

www.scholasalernitana.unisa.it

significarent illi, nisi forte si constituerent se ipsa aut conceptus propo-
sitiones ipsarum, sed non significarent illi res ad quas impositae sunt9. 
Etiam ideo suppono quod proponantur scienti impositionem.

15. Tunc prima difficultas: utrum ista dictio ‘rosa’ significat aliquam 
rem, posito quod modo nulla sit rosa. Ad quam respondeo quod ista 
dictio ‘rosa’ significat aliquam rem quam est de praesenti, quia signifi-
cat tibi conceptum proferentis. Unde nos vociferamus ad significandum 
aliis conceptus nostros. Unde quidquid dicatur, aliquando ego credo 
quod ista vox ‘lapis’ significat immediate conceptum quam habemus 
de lapidibus, et mediante isto conceptu significat lapidem extra animam 
existentem. Scriptura autem significat immediate vocem et10 mediante 
voce significat conceptum et mediante conceptu significat lapides extra. 
Sed multum differt11 significare et supponere. Unde ista vox ‘lapis’, 
licet significet conceptum, tamen non supponit pro conceptu, sed pro 
rebus conceptiis, pro lapidibus. Et in multis aliis (?) apparet manifeste 
quod valde differt significare et supponere, quoniam12 ista dictio ‘al-
bum’ significat de formali significatione albedinem; et tamen non sup-
ponit pro albedine, sed pro re quae est alba.

16. Secundo dico quod illa dictio ‘rosa’, licet modo nulla sit rosa, 
significat aliquam rem, immo multa res ultra conceptum similem extra 
animam; tamen illae res non sunt praesentes, sed praeteritae vel fu-
turae, quia significat indifferenter omnes rosas quae fuerunt et rosas 
quae erunt, || T 28r ideo multas res significat. Etiam pro multis rebus 
supponit, scilicet pro omnibus rosis quae fuerunt vel erunt, aliter illae 
propositiones non essent verae ‘multae rose fuerunt albae’, ‘multae rose 
erunt albae’, quia propositio affirmativa non est vera nisi utique termi-
nus supponitur pro aliquo. Hoc suppono ad praesens. 

17. Respondeo ad rationem quae contra hoc fiebat quando dicebatur 
quod ista dictio ‘rosa’ non significat nisi rosa nec supponit nisi pro rosis. 
Concedo ista. Et quando tu dicis quod rosae nihil sunt, adhuc concedo 
istam. Et quando tu concludis: ‘igitur nihil significat ista dictio ‘rosa’, 
dico ad extra, non calculando de conceptu’, ego nego consequentiam. 
Et pono tibi quod ego vidi animal et nihil aliud vidi et iam animal est 
adnihilatus. Tunc arguitur sic: ego nihil vidi nisi animal et animal nihil 

9 sunt] ad significandum add. sed del. T
10 et] in add. sed del. T
11 differt] refert T
12 quoniam] illi add. sed del. T



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  119

www.scholasalernitana.unisa.it

est; igitur nihil vidi. Praemissae essent vere, iuxta suppositionem; et 
tamen conclusio esset falsa, quia quicumque vidit animal, ipse vidit 
aliquid; immo vidit unum hominem rationalem et unum tale; igitur ratio 
solvitur, quia illud verbum ‘vidi’, quae est praeteriti temporis, ampliat 
terminum cum quo constituitur ad supponendum non solum pro prae-
sentibus, sed etiam pro praeteritis. Et ideo, quamvis ego non vidi ali-
quid quod est praesens, tamen non sequitur quod ego non vidi aliquid, 
quia vidi aliquid praeteritum.

18. Ita debetis notare in proposito quod ista verba ‘intelligo’ sive 
‘cognosco’ ampliant terminos ad supponendum non solum pro praesen-
tibus, sed pro praeteritis et futuris, sed13 propter hoc quod de praesenti 
possum intelligere, cognoscere, significare per vocem tam praeterita 
quam futura quam praesentia; sed sic non esset de istis verbis ‘secare’, 
‘urere’, ‘percutere’, quia non est possibile quod de praesenti tu percu-
tias vel uras14 vel seces15 rem quae modo non est vel quae dudum cor-
rupta est. Quando igitur tu dicis ‘illa vox ‘rosa’ non significat nisi rosas 
et nullae rosae sunt’, concedo totum. Et tu concludis ‘igitur nullam rem 
significat’, dico quod non bene concludis propter illam ampliationem; 
sed tu debes concludere ‘igitur nullam rem significat quae nunc existat’, 
quia minor propositio erit restricta ad praesentia, ubi dicebatur quod 
nullae rosae sunt; et ideo oportet quod conclusio similiter restringatur si 
debeat sequi ex praemissis.

<Difficultas 2>
19. Secunda difficultas est de istis termini ‘chimaera’, ‘vacuum’ et 

huiusmodi qui pro nulla re supponunt nec praesente nec praterita nec 
futura, unde nihil est vacuum vel chimaera, nihil autem fuit vel erit 
vacuum vel chimaera. Utrum autem isti termini significant aliquas res, 
dico praeter conceptum extra intellectum, dico quod sic, quia omnino 
penitus easdem res significant aliquod nomen et sua definitio exprimens 
quid nominis. Modo definitio ‘vacuum’ datur ‘vacuum est locus non re-
pletus corpore’. Modo ista16 significat multas res, quia per istum termi-
num ‘locus’ significantur omnia loca, et per istum terminum ‘repletus’ 
significantur omnia repleta, et per istum <terminum> ‘corpore’ signifi-

13 sed] hoc add. sed del. T
14 uras] ures T
15 seces] secres T
16 ista] definitio add. sed del. T



Simone Luigi Migliaro120  |

www.scholasalernitana.unisa.it

cantur omnia corpora; igitur multas res significat, sed tamen significat 
eas taliter qualiter non se habent in re, quia significat loca et corpora ac 
si essent sine invicem propter aliam dictionem ‘non’ et ideo totalis || 28v 
definitio pro nulla re supponit, nec per consequens definitum.

20. Et pono vobis aliud exemplum. Ista oratio ‘equus risibilis’ signi-
ficat omnes equos propter illam dictionem ‘equus’ et significat omnes 
risibiles propter illam dictionem ‘risibilis’; et tamen illa oratio ‘equus 
risibilis’ pro nulla re supponit, quia nulla res est, fuit vel erit equus risi-
bilis. Et causa quare pro nullo supponit est ista, quia ista oratio signifi-
cat illas res tali modo qualiter numquam sunt. Significat enim equos <et 
risibilia> modo coniuncto ac si essent eaedem res, quod est impossibile. 
Et sic est de isto termino ‘chimaera’, quia forte definitio dicens quid 
nominis esset tale ‘chimaera est animal compositum ex impossibilibus 
componi’, ut ex capite hominis et copore bovis vel huiusmodi. Et sic 
illa definitio et per consequens hoc nomen ‘chimaera’ significat multas 
res, scilicet omnia animalia propter istum terminum ‘animal’ et om-
nia composita propter hoc nomen ‘compositum’; tamen illi termini pro 
nullo supponunt. Unde credo quod absurdum est dicere quod aliquis 
terminus significat et tamen nihil significat. 

21. Respondendum ad rationem quae contra hoc fieret, quia hoc no-
men ‘vacuum’ non significat nisi vacuum. Nego illam: ibi hoc nomen 
‘vacuum’ significat omnia loca quorum nullum est vacuum et omnia 
corpora quorum nullum est vacuum. Et est simile sicut si tu dices quod 
haec oratio ‘equus risibilis’ significat nisi equos risibiles, nego illam; 
immo significat omnes equos et omnes risibiles quorum tamen nullus 
est equus risibilis. 

<Ad rationes principales>
22. Aliae difficultates sunt de alio proposito quae possunt fieri de di-

ctionibus sincategorematicis. Rationes principales solutae sunt ex dictis 
nisi illa quae arguebat de illo termino ‘Deus’, quaerendo utrum signifi-
cat naturaliter vel ad placitum. Respondeo quod significat ad placitum. 
Et ideo credo quod ista propositio vocalis ‘Deus est bonus’ – vel sibi 
consimiles in voce – posset esse falsa per talem casum, quod omnes de 
mundo ex voluntate Dei obliviscentur impositiones nominum, et tunc 
de novo illa vox ‘Deus’ imponetur ad significandum aliud quod modo 



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  121

www.scholasalernitana.unisa.it

significat ‘diabolus’; tunc in illo casu talis propositio17 vocalis esset fal-
sa, scilicet ‘Deus est bonus’; et tamen fideliter tenendum est quod im-
possibile est Deum non esse bonum. Unde non est logica consequentia 
‘talis vocalis oratio ‘Deus non est bonus’ potest esse vera; igitur Deus 
potest non esse bonus’. Nihil enim valet talis consequentia etc. Et sic sit 
dictum de ista quaestione.

17 propositio] esset add. sed del.
i Aristoteles, Physica, IV, 7, 214a16-17; IV, 4, 212a20.
ii Aristoteles, Peri hermeneias, 16a16-17, versio Boethii, c. 1, p. 4, ll. 2-3. 
iii Aristoteles, De anima, III, c. 13, 435b24-6.
iv Non De anima, II, sed Peri hermeneias, c. 2, 16a26-29, versio Boethii, p. 4, ll. 

13-15. Cfr. etiam Boethius, CPer1, p. 31, ll. 19-30.
v Aristoteles, Metaphysica, IX, c. 5, 1048a7-21.



Simone Luigi Migliaro122  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 7 Buridanus, QPer, q. 2, p. 8, ll. 11-18

Item, vox dicitur significativa vel quia 
aliquid significat, et sic habetur intentum, 
vel quia potest aliquid significare, quod 
videtur esse falsum, quoniam etiam illae 
voces ‘buf’ et ‘baf’ essent significativae, 
sicut ‘homo’ vel ‘asinus’, quia possunt si-
gnificare si imponantur.

…dicitur quod nomen est vox significa-
tiva ad placitum, quia iam significat vel 
potest significare. Si quia significat, tunc 
omne nomen significat […]. Et si signifi-
cat, sequitur quod aliquid significat […]. 
Si autem dicatur vox significativa quia 
potest significare, tunc iste voces ‘bu’, 
‘ba’ […] possunt significare, quia possunt 
imponi ad significandum.

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 8 Buridanus, QPer, q. 2, p. 8, ll. 28-32

Ista quaestio potest habere multas ca-
villationes. Et oportet videre quid debe-
amus intelligere per ‘significare’ et per 
‘esse significativum’. Dico ergo quod 
‘significare’ designat actum, sicut ‘am-
bulare’ vel ‘secare’, sed ‘significativum’ 
designat potentiam, sicut ‘ambulativum’ 
sive ‘secativum’: unde ‘ambulativum’ 
id<em> est quod ‘potens ambulare’, et 
‘secativum’ idem est quod ‘potens seca-
re’, et similiter ‘significativum’ idem est 
quod ‘potens significare’.

Et tamen de proprietate sermonis differt 
‘significare’ et ‘esse significativum’, 
sicud differt ‘agere’ et ‘activum esse’. 
‘Esse’ enim ‘significativum’ idem va-
let quod ‘posse significare’, sicud ‘esse 
activum’ significat idem quod ‘posse 
agere’.

Tab. 1

Tab. 2

Appendice II
Alcuni confronti testuali tra la seconda quaestio sul Peri hermeneias 

del manoscritto T e le opere di Buridano



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  123

www.scholasalernitana.unisa.it

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 10 Buridanus, DS, 4.1.2, p. 9, ll. 10-15

Tertio nota, ut tangitur in fine III De 
anima, quod vox data est animalibus 
ad significandum aliquid alteri non sibi; 
unde per vocem tuam tu nihil significas 
tibi, quia per illam non facis tibi concep-
tum; immo prius habes conceptum qua 
proferas vocem, sed tu significas alteri, 
scilicet audienti, quia per vocem tuam 
constituis sibi conceptum talem qualem 
habebas.

Ita loquitur Aristoteles in fine libri De 
anima dicens quod auditum habet ani-
mal ut significetur aliquid sibi, linguam 
autem habet ut significet aliquid alteri. 
Et per ‘lingua’ intendit virtutem vocife-
rativam [...] Et sic patet quod vox signi-
ficativa debet significare audienti con-
ceptum proferentis, et debet in audiente 
constituere conceptum similem concep-
tui proferentis nisi frustra vel deceptorie 
proferatur...

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 11 Buridanus, QPer, q. 2, p. 8, ll. 21-28

Prima [sc. conclusio] est quod omnis 
vox est significativa. Et isto apparet II 
De anima, quia aliquae sunt significa-
tivae naturaliter, ut gemitus infirmorum 
qualitercumque constituit audienti con-
ceptum doloris, scilicet quod ille dolet. 
Similiter esse de risu, de latratu canis et 
sic de aliis. Aliae sunt voces litteratae vel 
ad placitum prolatae. Et adhuc illae sunt 
significativae, quia licet adhuc non sunt 
impositae, tamen possunt imponi et per 
conventum possunt significare.

Notandum est quod omnis vox est si-
gnificativa. Probatur dupliciter. Primo 
quia, sicut dicitur Secundo de Anima, 
numquam vox profertur a vociferante 
nisi cum quadam ymaginatione. Et illius 
ymaginationis secundum quam vox for-
matur, illa vox est significativa et repre-
sentativa [...]. Secundo etiam dicendum 
est quod omnis vox literalis, vel saltem 
consimilis, est significativa ad placitum, 
quia non repugnat quod inponatur ad si-
gnificandum et quod significet.

Tab. 3

Tab. 4



Simone Luigi Migliaro124  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 16 Buridanus, DGC, I, p. 54, ll. 12-16

Secundo dico quod illa dictio ‘rosa’, 
licet modo nulla sit rosa, significat ali-
quam rem, immo multa res ultra concep-
tum similem extra animam; tamen illae 
res non sunt praesentes, sed praeteritae 
vel futurae, quia significat indifferenter 
omnes rosas quae fuerunt et rosas quae 
erunt multas res significat.

Et ideo hoc nomen ‘rosa’ easdem res 
significat nunc quas significavit a mil-
le annis, sive sint modo rosae sive non, 
quia nunc quas significavit indifferenter 
omnes rosas praesentes, praeteritas et 
futuras. Immo, quod plus est, ego credo 
quod omne nomen significat aliquas res, 
scilicet aut praesentes, praeteritas aut fu-
turas…

Tab. 5

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 18 Buridanus, QAPr, I, q. 4

Ita debetis notare in proposito quod ista 
verba ‘intelligo’ sive ‘cognosco’ am-
pliant terminos ad supponendum non so-
lum pro praesentibus, sed pro praeteritis 
et futuris, sed propter hoc quod de prae-
senti possum intelligere, cognoscere, si-
gnificare per vocem tam praeterita quam 
futura quam praesentia; sed sic non esset 
de istis verbis ‘secare’, ‘urere’, ‘per-
cutere’, quia non est possibile quod de 
praesenti tu percutias vel uras vel seces 
rem quae modo non est vel quae dudum 
corrupta est.

Unde circa hoc debetis scire quod quae-
dam sunt uerba quae, cuiuscumque sint 
temporis, siue praesentis, siue praeteriti, 
siue futuri, sunt ampliatiua suppositionis 
aliquorum terminorum ad omne tempus, 
praesens, praeteritum et futurum, ut ‘in-
telligo’, ‘cognosco’, ‘scio’, et sic de aliis 
talibus […]. Et non est ita de aliis uer-
bis, quorum actus indiget transire super 
rem praesentem, ut ‘comedere’, ‘bibere’, 
‘percutere’.

Tab. 6



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  125

www.scholasalernitana.unisa.it

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 19 Buridanus, QDA (2), I, q. 3, 54, l.18 - 55, l.4

Utrum autem isti termini significant ali-
quas res, dico praeter conceptum extra 
intellectum, dico quod sic, quia omnino 
penitus easdem res significant aliquod 
nomen et sua definitio exprimens quid 
nominis. Modo definitio ‘vacuum’ datur 
‘vacuum est locus non repletus corpo-
re’. Modo ista significat multas res, quia 
per istum terminum ‘locus’ significantur 
omnia loca, et per istum terminum ‘re-
pletus’ significantur omnia repleta, et 
per istum <terminum> ‘corpore’ signifi-
cantur omnia corpora; igitur multas res 
significat, sed tamen significat eas taliter 
qualiter non se habent in re, quia signi-
ficat loca et corpora ac si essent sine in-
vicem propter aliam dictionem ‘non’ et 
ideo totalis definitio pro nulla re suppo-
nit, nec per consequens definitum.

Modo descriptio huius nominis ‘va-
cuum’ est haec oratio ‘locus non reple-
tus corpore’. Et haec oratio propter hoc 
nomen ‘locus’ significat indifferenter 
omnia loca mundi, et propter hoc no-
men ‘repletus’ significat omnia repleta, 
et propter hoc nomen ‘corpore’ significat 
omnia corpora, sed propter hanc dictio-
nem ‘non’ nihil significat ad extra, ita 
quod omnino nihil plus ad extra signi-
ficat haec oratio ‘locus non repletus cor-
pore’ quam haec oratio ‘locus repletus 
corpore’. Modo haec orationes penitus 
et omnino easdem res significant, sed 
cum diversis modis [...]. Cum enim in-
tellectus habeat conceptus loci et pleni 
corporis potest illos componere modo 
affirmativo et negativo ac si esset idem 
locus et repletus corpore vel ac si non 
esset idem.

Tab. 7



Simone Luigi Migliaro126  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 20 Buridanus, QAPo, q. 9

Et sic est de isto termino ‘chimaera’, quia 
forte definitio dicens quid nominis esset 
tale ‘chimaera est animal compositum 
ex impossibilibus componi’, ut ex capite 
hominis et copore bovis vel huiusmodi. 
Et sic illa definitio et per consequens hoc 
nomen ‘chimaera’ significat multas res, 
scilicet omnia animalia propter istum 
terminum ‘animal’ et omnia composita 
propter hoc nomen ‘compositum’; ta-
men illi termini pro nullo supponunt.

Ita similiter hoc nomen ‘chimaera’ si-
gnificat idem quod haec oratio ‘animal 
compositum ex impossibilibus compo-
ni’, sicut ex corpore hominis, et capi-
te bouis et cauda draconis, et per hanc 
orationem intelligimus omnia quae si-
gnificantur per hos terminos ‘animal’ et 
‘compositum’, et constat quod illae sunt 
uere res.

Tab. 8

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 20 Buridanus, QM (U), IV, q. 14, f. 33vb:

Ista oratio ‘equus risibilis’ significat 
omnes equos propter illam dictionem 
‘equus’ et significat omnes risibiles 
propter illam dictionem ‘risibilis’; et ta-
men illa oratio ‘equus risibilis’ pro nulla 
re supponit, quia nulla res est, fuit vel 
erit equus risibilis. Et causa quare pro 
nullo supponit est ista, quia ista oratio 
significat illas res tali modo qualiter nu-
mquam sunt. Significat enim equos <et 
risibilia> modo coniuncto ac si essent 
eaedem res, quod est impossibile.

Et econverso si substantivuum et adiecti-
vum non supponant pro eodem, ut dicen-
do ‘homo hinnibilis’, iste esset conceptus 
fictus et pro nullo supponeret. Et tamen 
significaret veras res, scilicet omnes ho-
mines indifferenter propter istum termi-
num ‘homo’ et omnes hinnibiles equos 
propter istum terminum ‘hinnibilis’, sed 
tales res tali modo intelliguntur et signi-
ficantur per istam orationem ‘homo hin-
nibilis’, quia tali modo significandi non 
est in re debita corrispondentia.

Tab. 9



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  127

www.scholasalernitana.unisa.it

Bibliografia

Fonti

Manoscritti

Buridanus (adscr.), Expositio super Isagogen Porphyrii, ms. T = Buridanus (ad-
scr.), Expositio super Isagogen Porphyrii, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 108, 
ff. 43r-49r.

Buridanus (adscr.), Expositio super Peri hermeneias, ms. T = Buridanus (adscr.), 
Expositio super Peri hermeneias, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 108, ff. 63r-74v.

Buridanus (adscr.), Expositio super Praedicamenta, ms. T = Buridanus (adscr.), 
Expositio super Praedicamenta, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 108, ff. 49r-63r.

Buridanus (adscr.), QSP, ms. T = Johannes Buridanus (adscr.), Quaestiones super 
Peri hermeneias, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 108, ff. 26r-42v.

Buridanus (adscr.), Quaestiones super Isagogen Porphyrii, ms. T = Johannes Bu-
ridanus (adscr.), Quaestiones super Isagogen Porphyrii, ms. Tortosa, Archivo de la 
Catedral, 108, ff. 1r-12v.

Buridanus (adscr.), Quaestiones super Praedicamenta, ms. T = Johannes Burida-
nus (adscr.), Quaestiones super Praedicamenta, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 
108, ff. 12v-25v.

Edizioni

Albertus de Saxonia, Logica = Albertus de Saxonia, Logica, ed. H. Berger, Felix 
Meiner, Hamburg 2010.

Albertus de Saxonia, Quaestiones in Porphyrii praedicabilium = Albertus de Sa-
xonia, Quaestiones in Porphyrii praedicabilium, in Albertus de Saxonia, Quaestiones 
in artem veterem, ed. A. Muñoz Garcia, Maracaibo 1988.

Albertus de Saxonia, Quaestiones circa logicam = Albertus de Saxonia, Quaestio-
nes circa logicam, in Albert of Saxony’s Twenty-five Disputed Questions on Logic. A 
Critical Edition of His Quaestiones circa logicam, ed. M.J. Fitzgerald, Leiden 2002 
(Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 79).

Aristoteles, De Interpretatione, versio Boethii = Aristoteles, De Interpretatione, 
versio Boethii, in Severinus Anicius Manlius Boethius, Commentarii in librum Ari-
stotelis Peri Hermeneias pars prior versionem continuam et primam editionem conti-
nens, ed. C. Meiser, Teubner, Leipzig 1877, pp. 1-28.

Boethius, CPer1 = Anicius Manlius Severinus Boethius, Commentarii in librum 
Aristotelis Peri Hermeneias. Prima editio, ed. K. Meiser, Teubner, Leipzig 1887.

Buridanus, DGC = Johannes Buridanus, Quaestiones super libros De generatione 
et corruptione Aristotelis, edd. M. Streijger – P.J.J.M. Bakker – J.M.M.H. Thijssen, 
Leiden-Boston 2010.

Buridanus, DP = Johannes Buridanus, Summulae: De propositionibus, ed. R. van 



Simone Luigi Migliaro128  |

www.scholasalernitana.unisa.it

der Lecq, Tunhout 2005 (Artistarium, 10-1).
Buridanus, DPS = Johannes Buridanus, Summulae: De practica sophismatum, ed. 

F. Pironet, Turnhout 2004 (Artistarium, 10-9).
Buridanus, DS = Johannes Buridanus, Summulae: De suppositionibus, ed. R. van 

der Lecq, Nijmegen 2005 (Artistarium, 10-4).
Buridanus, QAPo = Johannes Buridanus, Quaestiones in duos libris Aristotelis Po-

steriorum Analyticorum, edizione non pubblicata di H. Hubien, sine anno, disponibile 
online al sito: http://individual.utoronto.ca/pking/ (ultimo accesso 12 ottobre 2025).

Buridanus, QAPr = Johannes Buridanus, Quaestiones in Analytica Priora, edizio-
ne non pubblicata di H. Hubien, sine anno, disponibile online al sito: http://individual.
utoronto.ca/pking/ (ultimo accesso 12 ottobre 2025).

Buridanus, QDA (2) = Johannes Buridanis, Quaestiones in Aristotelis De anima 
(non de ultima lectura | de secunda lectura), III, q. 9 e 11, in S.L. Migliaro, Nominali-
smi irriducibili. Un reiquadramento delle dottrine semantiche di Ockham e Buridano 
alla luce dei loro orientamenti filosofici, Roma (in corso di stampa).

Buridanus, QDA (3) = Johannes Buridanus, Quaestiones in Aristotelis De anima 
(de tertia sive ultima lectura), edd. G. Klima – P.G. Sobol – P.J. Hartman -– J. Zupko, 
Cham 2023 (Historical-Analytical Studies on Nature, Mind and Action, 9).

Buridanus, QE = Johannes Buridanus, Quaestiones Elencorum, edd. R. van der 
Lecq - H.A.G. Braakhuis, Nijmegen 1994 (Artistarium, 9)

Buridanus, QM (E) = Johannes Buridanus, Lectura Erfodiensis in I-VI Metaphy-
sicam, together with the 15th-century Abbreviatii caminensis, ed. L.M. de Rijk, Tur-
nhout 2008 (Artistarium, 16).

Buridanus, QM (U) = Quaestiones in Metaphysicen Aristotelis. Quaestiones argu-
tissimae Magistri Ioannis Buridani in ultima praelectione ab ipso recognitae et amis-
sae ac ad archetypon diligenter repositae cum duplice indicio materiarum videlicet in 
fronte et quaestionum in operis calce, Vaenundatur Badio, Parisiis 1518.

Buridanus, QPer = Johannes Buridanus, Quaestiones longe super librum Periher-
meneias, ed. R. van der Lecq, Nijmegen 1983 (Artistarium, 4).

Buridanus, QPhy (U) = Johannes Buridanus, Quaestiones super octo libros Phy-
sicorum Aristotelis (secundum ultimam lecturam). Libri I-II, ed. M. Streijger – P. J. J. 
M. Bakker, Leiden-Boston 2015 (Medieval and Early Modern Science, 25).

Buridanus, QPor = Johannes Buridanus, Quaestiones in Porphyrii Isagogen, in 
E. Tatarzynski, Jan Buridan, Kommentarz do Isagogi Porfiriusza, in «Przeglad Tomi-
styczyny», II (1986), pp. 111-195.

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I = Johannes Buridanus (adscr.), Quaestiones 
super Peri hermeneias, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 108, q. 2, edita in questo 
contributo nell’Appendice I, pp. 114-121. 

Buridanus, SDF = Johannes Buridanus, Summulae: De fallaciis, edizione non 
pubblicata di H. Hubien, sine anno, disponibile online al sito: http://individual.uto-
ronto.ca/pking/ (ultimo accesso 12 ottobre 2025).



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  129

www.scholasalernitana.unisa.it

Letteratura secondaria

Ashworth, «Nulla propositio est distinguenda» = E.J. Ashworth, «Nulla propo-
sitio est distinguenda»: La notion d’equivocatio chez Albert de Saxe, in Itinéraires 
d’Albert de Saxe. Paris - Vienne au XIVe siècle, ed. J. Biard, Paris 1991 (Études de 
philosophie médiévale, 69), pp. 149-160.

Berger, Der Codex Wien = H. Berger, Der Codex Wien, ÖNB, Cod. 5461, mit 
logischen Werken und einer Ars dictandi des 14. Jahrhunderts (Albertus de Saxo-
nia, Henricus Totting de Oyta, Richardus Kilvington, Nicolaus de Dybin, Anonymi), 
in «Codices Manuscripti», L/LI (2005), pp. 17-33.

Berger, Die anonymen Quästionen = H. Berger, Die anonymen Quästionen zur Ars 
vetus im Cod. 5461 der ÖNB Wien, Bl. 90ra-119vb (geschr. um 1370). Kritische Tran-
skription von 13 der 50 Quästionen (I.1-3, 8; II.1-2, 7, 12; III.1, 3, 15-17), in «Studia 
Antyczne i Mediewistyczne», III [38] (2005), pp. 163-212.

Berger, Einleitung = H. Berger, Einleitung, in Albertus de Saxonia, Logica, ed. H. 
Berger, Hamburg 2010, pp. XI-CVII.

Berger, Zur Literaturproduktion im Buridanismus = H. Berger, Zur Literaturpro-
duktion im Buridanismus am Beispiel der anonymen Quästionen zur Ars vetus im Cod. 
5461 der ÖNB Wien, in «Studia antyczne i mediewistyczne», XVII (2019), pp. 87-118.

Biard, Jean Buridan = J. Biard, Jean Buridan: une philosophie du langage ordi-
naire?, in Formal Approaches and Natural Language in Medieval Logic. Proceedings 
of the XIXth European Symposium of Medieval Logic and Semantics (Geneva, 12-16 
June 2012), edd. L. Cesalli – F. Goubier – A. de Libera, Barcelona-Roma 2016 (Textes 
et études du moyen âge, 82), pp. 435-452.

Biard, John Buridan and Natural Supposition = J. Biard, John Buridan and Natu-
ral Supposition: from the Semantics of Names to Atemporal Propositions, in «Medio-
evo», XLIV (2021), pp. 124-140.

Biard, Logique et théorie du signe = J. Biard, Logique et théorie du signe au XIVe 
siècle, Paris 1989 (Études de philosophie médiévale, 64).

Bos, s.v. Terms, Properties of = E.P. Bos, s.v. Terms, Properties of, in Lagerlund 
H. ed., Encyclopedia of Medieval Philosophy. Philosophy between 500 and 1500, 
Dordrecht, 2011, 20202, pp. 1845a-1855a.

Courtenay, Ockham and Ockhamism = W.J. Courtenay, Ockham and Ockhamism. 
Studies in the Dissemination and Impact of His Thought, Leiden-Boston 2008 (Stu-
dien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalter, 99).

De Rijk, The Development of Suppositio naturalis, parte II = L.M. de Rijk, The 
Development of Suppositio naturalis in Medieval Logics, parte II: Fourteenth Century 
Natural Supposition as Atemporal (Omnitemporal) suppositio, in «Vivarium», XI, 1 
(1973), pp. 43-78.

Dewender, Responses to Ockham = T. Dewender, Responses to Ockham. John Bu-
ridan, in A Companion to the Responses to Ockham, ed. C. Rode, Leiden 2016 (Brill’s 
Companions to the Christian Tradition, 65), pp. 173-196.

Duba, The Forge of Doctrine = W.O. Duba, The Forge of Doctrine. The Academic 
Year 1330-31 and the Rise of Scotism ad the University of Paris, 2017 (Studia Sen-



Simone Luigi Migliaro130  |

www.scholasalernitana.unisa.it

tentiarum, 2).
Dutilh Novaes, s.v. Supposition Theory = C. Dutilh Novaes, s.v. Supposition The-

ory, in Encyclopedia of Medieval Philosophy. Philosophy between 500 and 1500, ed. 
H. Lagerlund, Dordrecht 2011, 20202, pp. 1819a-1827b.

Faral, Jean Buridan = E. Faral, Jean Buridan: Maȋtre és arts de l‘université de Pa-
ris. Extrait de l’Histoire Littéraire de la France, tome XXVIII, 2e Partie, Paris 1950.

Fitzgerald, Introduction = M.J. Fitzgerald, Introduction, in Albert of Saxony’s 
Twenty-five Disputed Questions on Logic. A Critical Edition of His Quaestiones circa 
logicam, ed. M.J. Fitzgerald, Leiden 2002 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte 
des Mittelalters, 79), pp. 1-48.

Flüeler, From Oral Lecture = C. Flüeler, From Oral Lecture to Written Commenta-
ries: John Buridan’s Commentaries on Aristotle’s Metaphysics, in Medieval analyses 
in Language and Cognition: Acts of the Symposium: “The Copenhagen School of Me-
dieval Philosophy, edd. S. Ebbesen – R.L. Friedman, Copenhagen 1999, pp. 497-522.

Flüeler, Teaching Ethics at the University of Vienna = C. Flüeler, Teaching Ethics 
at the University of Vienna: The Making of a Commentary at the Faculty of Arts (A 
Case Study), in Virtue Ethics in the Middle Ages. Commentaries on Aristotle’s Nicho-
machean Ethics, 1200-1500, ed. I. Bejczy, Leiden 2008 (Brill’s Studies in Intellectual 
History, 160), pp. 277-346.

Hamesse, Collatio et reportatio = J. Hamesse, Collatio et reportatio: deux vocables 
spécifiques de la vie intellectuelle au moyen âge, in Actes du colloque ‘Terminologie 
de la vie intellectuelle au moyen age’ Leyde-La Haye 20–21 septembre 1985, ed. O. 
Weijers, Turnhout 1988 (CIVICIMA, 1), pp. 78-87.

Hamesse, La reportatio à la Faculté = J. Hamesse, La reportatio à la Faculté des 
Arts, in L’enseignement des disciplines à la Faculté des arts (Paris et Oxford, XIIIe-XVe 
siècles). Actes du colloque international, edd. O. Weijers - L. Holtz, Brepols Turnhout 
1997 (Studia Artistarum, 4), pp. 405-421.

Hamesse, Reportatio et transmission = J. Hamesse, Reportatio et transmission 
de textes, in The Editing of Theological and Philosophical Texts from the Middle 
Ages. Acts of the Conference Arranged by the Department of Classical Languages, 
University of Stockholm, 29-31 August 1984, ed. M. Asztalos, Stockholm 1986 (Acta 
Universitatis Stockholmiensis. Studia Latina Stockholmiensia, 30) pp. 11-29.

Kann, Supposition and Properties of Terms = C. Kann, Supposition and Properties 
of Terms, in Cambridge Companion to Medieval Logic, edd. S Read – C. Dutilh No-
vaes, Cambridge 2016, pp. 220-244. 

King, Introduction = P. King, Introduction, in Jean Buridan’s Logic. The Treatise 
on Supposition. The Treatise on Consequences, tr. ing. P. King, Reidel, Dordrecht 
1985 (Synthese Historical Library, 27), pp. 3-82.

Klima, Buridan’s Theory of Definitions = G. Klima, Buridan’s Theory of Defini-
tions in his Scientific Practice, in The Metaphysics and Natural Philosophy of John 
Buridan, edd. J.M.M.H. Thijssen – J. Zupko, Leiden 2001 (Medieval and Early Mo-
dern Science, 2).

Klima, John Buridan = G. Klima, John Buridan, Oxford-New York 2009.
Lagerlund, Buridan’s Internalism = Id., Buridan’s Internalism, in Interpreting Bu-



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  131

www.scholasalernitana.unisa.it

ridan. Critical Essays, ed. H. Lagerlund, Cambridge 2024, pp. 88-100.
Michael, Johannes Buridan = B. Michael, Johannes Buridan: Studien zu seinem 

Leben, seinen Werk und zur Rezeption seiner Theorien im Europa des Späten Mitte-
lalters, Berlin 1985.

Migliaro, Dal significare al concipere = S.L. Migliaro, Dal significare al concipe-
re: alcune riflessioni sugli esiti della semantica di Buridano, in «Studi sull’Aristoteli-
smo medievale (secoli vi-xvi)», I (2021), pp. 215-262.

Migliaro, Le premesse fondamentali = S.L. Migliaro, Le premesse fondamentali 
della semantica di Giovanni Buridano: dalla caratterizzazione dei tre livelli linguisti-
ci alla predisposizione cognitiva della significatio, in «Schola Salernitana – Annali», 
XXVI (2021), pp. 23-65.

Migliaro, Nominalismi irriducibili = S.L. Migliaro, Nominalismi irriducibili. Un 
reinquadramento delle dottrine semantiche di Ockham e Buridano alla luce dei loro 
orientamenti filosofici, Roma (in corso di stampa).

Migliaro, Truth and Concepts = S. L. Migliaro, Truth and Concepts: the Role of the 
oratio mentalis in William of Ockham and John Buridan, in Mind, Soul and the Cosmos 
in the High Middle Ages, edd. J.P. Cunningham – R. Gammie – A. Foxon, Cham 2024 
(Studies in the History of Philosophy of Mind, 31), pp. 197-216.

Panaccio, Linguistic Externalism and Mental Language = C. Panaccio, Linguistic 
Externalism and Mental Language in Ockham and Buridan, in Questions on the Soul 
by John Buridan and Others. A Companion to John Buridan’s Philosophy of Mind, 
ed. G. Klima, Cham 2017 (Historical-Analytical Studies on Nature, Mind and Action, 
3), pp. 225-237.

Paqué, Das Pariser Nominalistenstatut = R. Paqué, Das Pariser Nominalistensta-
tut. Zur Entstehung des Realitätsbegriffs der Neuzeitlichen Naturwissenschaft, Berlin 
1970.

Read, Concepts and Meaning = S. Read, Concepts and Meaning in Medieval Phi-
losophy, in Intentionality, Cognition and Mental Representation in Medieval Philo-
sophy, ed. G. Klima, New York 2015, pp. 9-28.

Read, s.v. Theories of Properties of Terms = S. Read, s.v. Theories of Properties 
of Terms, in The Stanford Encyclopedia of Philosophy, edd. E.N. Zalta – U. Nodel-
man, Spring 2023 Edition. URL: https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/
medieval-terms/ (ultimo accesso 30 settembre 2025).

Reina, Il problema del linguaggio = M.E. Reina, Il problema del linguaggio in 
Buridano, in Res et signa. Studi di Maria Elena Reina, edd. L. Cova – S. Nagel, Fi-
renze 2010, pp. 97-205 [edizione originaria parte I: Voci e concetti, in «Rivista critica 
di storia della filosofia», XIV (1959), pp. 367-417; parte II: Significazione e verità, in 
«Rivista critica di storia della filosofia», XV (1960), pp. 141-165; parte III: Il linguag-
gio, in «Rivista critica di storia della filosofia», XV (1960), pp. 238-264].

Scott, Introduction  = T.K. Scott, Introduction, in John Buridan: Sophisms on Meaning 
and Truth, tr. ing. T.K. Scott, New York 1960, pp. 1-60.

Thijssen, Buridan on the Unity of a Science = J.M.M.H. Thijssen, Buridan on the 
Unity of a Science. Another Chapter in Ockhamism?, in Ockham and Ockhamists. 
Acts of the Symposium Organized by the Dutch Society for Medieval Philosophy Me-



Simone Luigi Migliaro132  |

www.scholasalernitana.unisa.it

dium aevum on the Occasion of its 10th Anniversary, Leiden, 10-12 September 1986, 
edd. E.P. Bos – H.A. Krop, Nijmgen 1987 (Artistarium Supplementa, 4), pp. 93-105.

Thijssen, Once again the Ockhamist Statutes = J.M.M.H. Thijssen, Once again 
the Ockhamist Statutes of 1339 and 1340: Some new perspectives, in «Vivarium», 
XXVIII/2 (1990), pp. 136-167. 

Thijssen, Censure and Heresy = J.M.M.H. Thijssen, Censure and Heresy at the 
University of Paris, 1200-1400, Philadelphia 1998.

Zupko, John Buridan = J. Zupko, John Buridan. Portrait of a fourteenth-Century 
Arts Master, Notre Dame (Indiana) 2003.

Zupko, The Philosopher as Arts Master = J. Zupko, The Philosopher as Arts Ma-
ster. Buridan’s Career at the university of Paris, edd. H. Lagerlund – S. Johnston, 
Interpreting Buridan. Critical Essays, Cambridge 2024, pp. 7-21.


