
Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  197

www.scholasalernitana.unisa.it

 

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 197-210
DOI 10.6093/1590-7937/13015 © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501

Carmen Cillo

Che cos’è il fenomenismo eidetico? Analisi e prospettive di una 
categoria storiografica del pensiero medievale, a partire dagli studi di 

Giulio d’Onofrio
                                                                                                                                            

Il contributo ricostruisce e sviluppa la nozione di fenomenismo eidetico a partire dagli 
studi di Giulio d’Onofrio, mostrando come essa designi una teoria della conoscenza 
altomedievale fondata sulla progressiva com-partecipazione alla verità. Attraverso 
l’analisi dell’esemplarismo, della dottrina dell’anima polipartita e della gnoseologia 
boeziana, il saggio illustra una visione epistemologica plurale, dinamica e gerarchica-
mente articolata, nella quale le diverse facoltà conoscitive cooperano anagogicamente 
verso l’intellegibile. Sul piano metodologico permette di ripensare la concordia intel-
lectuum come modello di empatia intersoggettiva nella ricerca del vero, aprendo un 
dialogo fecondo tra epistemologia medievale e fenomenologia contemporanea.        

1. Introduzione 

Nel 2011, a conclusione del saggio Fenomenismo medievale e pensiero 
eidetico, pubblicato in onore della studiosa di fenomenologia Angela 
Ales Bello, lo storico della filosofia Giulio d’Onofrio indicava nel pen-
siero medievale la via per un possibile «perfezionamento del pensiero 
eidetico contemporaneo»1. Lo studio delle fonti da lui proposto consen-
te di leggere l’Alto Medioevo come il laboratorio di una gnoseologia 
per cui l’autentico conoscere sarebbe l’esito di un’asintotica com-parte-
cipazione al vero. Nel saggio, suddetta gnoseologia è designata median-
te una varietà di espressioni che ne mettono in luce le diverse sfumature 
teoretiche e teologiche: Fenomenismo medievale, a partire dal titolo, 
per sottolinearne il radicamento storico nell’Alto Medioevo cristiano; 
poi «concezione fenomenistica platonico-cristiana»2 e «orientamento 
fenomenistico»3, per marcare l’influenza congiunta del neoplatonismo 

1 D’Onofrio, Fenomenismo medievale e pensiero eidetico, pp. 21-48: 47.
2 Ibid., p. 29. 
3 Ibid., p. 31.



Carmen Cillo198  |

www.scholasalernitana.unisa.it

e della teologia cristiana; infine «fenomenismo teologico»4 e «prospet-
tiva teologico-fenomenistica cristiana»5, ad evidenziarne la natura spi-
rituale e partecipativa, in cui la verità è tensione e relazione, mai pos-
sesso. 

D’Onofrio è ad oggi l’unico studioso ad aver esplicitamente tematiz-
zato con questo saggio un nesso strutturale tra fenomenismo medievale 
e pensiero eidetico, aprendo così la strada ad un filone di ricerca an-
cora in nuce, che con questo contributo s’intende presentare mediante 
la formula di fenomenismo eidetico. Dunque, tale espressione designa 
una costruzione storiografica contemporanea: non è presente come tale 
nelle fonti medievali, ma è elaborata come strumento interpretativo uti-
le a rendere conto della peculiare configurazione gnoseologica rintrac-
ciabile in alcuni autori dell’Alto Medioevo. La sua adozione consente 
di mettere in luce la coerenza e la portata teorica di una visione della 
conoscenza fondata sulla progressiva partecipazione alla verità. Il ri-
correre del termine fenomenismo negli scritti di d’Onofrio indica che lo 
studioso ne abbia fatto un tratto distintivo della sua lettura del pensiero 
medievale negli anni più recenti6. Egli precisa che quando ne parla a 
proposito del Medioevo, intende riferirsi proprio al pensiero eidetico 
medievale, delineando così una teoria della conoscenza, riconducibile 
a quanto nella classificazione storiografica è indicato come «fenomeni-
smo gnoseologico»7, nella voce Fenomenismo dell’Enciclopedia Filo-
sofica, curata da Gaetano Capone Braga. 

2. Il rapporto con la dottrina esemplarista 

L’espressione “fenomenismo eidetico” richiama, da un lato, il radi-
camento storico-filosofico nella cultura neoplatonica cristianizzata 
dell’Alto Medioevo latino di questa teoria della conoscenza e, dall’al-
tro, quel carattere dialettico e platonico dell’orientamento all’eideticità 
che le è proprio. Dunque descrive una concezione gnoseo-epistemo-
logica per cui la mente, quando impiega correttamente le sue facoltà 

4 Ibid., p. 36.
5 Ibid., p. 45.
6 Cfr. d’Onofrio, L’anima dei platonici, Turnhout 2003. Cfr. Id., Le fatiche di Eva, 

Turnhout 2005. Cfr. Id., Conoscenza intuitiva nel pensiero cristiano fra tarda-antichi-
tà e alto medioevo, pp. 73-96. 

7 Cfr. Capone Braga, Fenomenismo, pp. 4029-4033. 



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  199

www.scholasalernitana.unisa.it

conoscitive ‒ di diversa natura, ma di pari legittimità ed adeguatezza 
epistemica ‒ produce atti di conoscenza, ognuno veridico nella specifi-
cità del proprio ambito, muovendosi così anagogicamente dal piano del 
sensibile a quello dell’intellegibile, in un progressivo realizzare quella 
com-partecipazione alla verità che, in quanto perfettibile, è per l’uomo 
un cammino filosofico e spirituale perpetuo. Le forme così conosciu-
te hanno realtà oggettiva nella mens divina, ma si manifestano come 
immagini eidetiche progressivamente accessibili, secondo modalità 
rappresentative variabili in base alla vis conoscitiva di volta in volta 
attivata, in un processo di adeguamento non speculare, bensì sempre fe-
nomenico, cioè che riflette l’intenzionalità costitutivamente anagogica 
dell’anima nell’attiva elaborazione di conoscenza. 

Questa tensione anagogica verso l’intellegibile si fonda sul decisivo 
presupposto metafisico dell’esemplarismo, secondo cui la verità non 
corrisponde in toto alla semplice correttezza semantico-proposizionale, 
ma è piuttosto da intendersi come quell’ordine eidetico del reale, ossia 
l’insieme delle forme eterne che è la mens divina, in cui ogni cosa è 
da sempre conosciuta. Come ha evidenziato Henry Osborn Taylor nei 
capitoli del suo studio dedicati all’eredità filosofica greca ed al pen-
siero cristiano dei primi secoli8, la visione del reale come ordine eide-
tico, strutturato secondo forme ideali preesistenti nella mens divina, è 
un punto di convergenza tra eredità neoplatonica e pensiero patristico. 
Suddetta struttura partecipativa che attinge alla teologia platonico-cri-
stiana, trova infatti il suo quadro teoretico privilegiato nella rilettura 
agostiniana del Logos: le veritates esistono eternamente nella mente del 
Verbo divino ed illuminano, ispirano, ogni intelletto creaturale che es-
sendo ad immagine di quello perfettamente divino, dunque solo simile 
e mai identico, può attingerle solo in modo progressivo, mai definiti-
vamente: «Solo il Logos, o il Noûs, ossia l’Intelletto o il Verbo divino, 
conosce la verità totale e assoluta, pensandola e contemplandola nelle 
proprie idee, o cause, o forme eterne di tutte le cose»9. Dunque, è para-
dossalmente l’incolmabile distanza tra la perfezione del conoscere divi-
no e la perfettibilità di quello umano a rendere il fenomenismo eidetico 
una gnoseologia della com-partecipazione. 

8 Cfr. Taylor, The Mediaeval Mind, pp. 33-61. 
9 D’Onofrio, Per questa selva oscura, p. 280.01



Carmen Cillo200  |

www.scholasalernitana.unisa.it

L’esemplarismo, quale suo cardine teologico, implicando così la con-
siderazione della mens creaturale come immagine derivata e appunto 
com-partecipata del divino, rende l’intero progresso conoscitivo feno-
menicamente orientato un atto partecipativo: l’uomo, creato a immagi-
ne del divino, è con ciò reso capace di attingere gradualmente, ed attra-
verso la varietà delle proprie facoltà, a quella verità eterna che risiede 
nel Logos. In questa prospettiva, le modalità epistemologiche del feno-
menismo eidetico illuminano anche la natura del soggetto conoscente 
sia nella sua tensione aletologica, sia nella sua relazione onto-teologica 
con quanto lo trascende.

3. Il significato teologico del fenomenismo eidetico 

Nelle opere di d’Onofrio si può seguire il disegno di una ricostruzione 
organica di questa teoria della conoscenza. Propongo, dunque, di esa-
minarne gli sviluppi secondo una triplice articolazione: significato te-
ologico, funzionamento epistemologico e implicazione metodologica. 
Il primo elemento, significato teologico, trova il suo corrispettivo nel 
già menzionato esemplarismo e nella dottrina dell’anima polipartita. Il 
funzionamento epistemologico del fenomenismo eidetico, d’Onofrio lo 
illumina invece richiamandosi anzitutto alla filosofia di Severino Boe-
zio. Sul piano metodologico, il fenomenismo medievale come pensiero 
eidetico apre alla riflessione sull’ideale della concordia intellectuum, 
espressione con cui lo studioso designa il traguardo condiviso della ri-
cerca filosofica e storiografica. 

Tenuta ferma questa triade, la trattazione procederà approfondendo 
ciascuna dimensione, nella consapevolezza che la loro distinzione è qui 
adottata unicamente per ragioni espositive e non implica perciò una 
reale separazione all’interno del sistema di pensiero. Infatti è proprio 
spiegando come opera questa teoria della conoscenza che d’Onofrio 
rivela al contempo cosa essa significhi sul piano teologico ‒ poiché il 
fenomenismo medievale è intimamente legato al pensiero eidetico cri-
stiano ‒ e cosa ciò comporti sul piano metodologico utile a chi studia 
la filosofia medievale. Le esperienze filosofiche dell’Alto Medioevo, 
«dalla consolazione speculativa dell’umanità in Boezio, alla sistema-
ticità della divisione della natura in Giovanni Scoto, fino alla stessa 
elaborazione dell’unum argumentum e del sistema razionale della verità 



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  201

www.scholasalernitana.unisa.it

teologica in Anselmo»10 sono lette da d’Onofrio come tappe di un unico 
percorso intellettuale in cui la mente umana si apre progressivamente 
alle verità divine. Nell’opera Vera philosophia, l’autore ne sottolinea 
l’impronta neoplatonizzante: 

«La capillare diffusione dell’impostazione gnoseologica neoplatonica docu-
menta quindi il modo in cui i pensatori di tutto l’Alto Medioevo si sono lascia-
ti guidare, soprattutto nelle applicazioni teologiche del loro pensiero, dall’idea 
che il conoscere sia sempre l’esito di una progressiva appropriazione da parte 
del soggetto della verità dell’oggetto, che si manifesta gradualmente ed in 
forme diversificate in relazione al variare delle facoltà di volta in volta messe 
in atto dall’io per compierla»11. 

Questa sua ricostruzione mostra come il lascito neoplatonico ‒ se-
condo cui i diversi modi di apparire dell’essere si colgono attraverso il 
differenziato impiego delle facoltà conoscitive ‒ abbia trasmesso alla 
riflessione medievale un «implicito ma deciso orientamento fenomeni-
co della conoscenza»12. In riferimento al ruolo delle facoltà conosciti-
ve e sulla distinzione tra percezione sensibile e intelletto nel pensiero 
tardo-antico e neoplatonico, lo studioso Richard Sorabji ha mostrato 
come nella ricezione aristotelica, la percezione venga intesa come ac-
quisizione di oggetti intenzionali (forme presenti nel soggetto senza 
materia), mentre nella dottrina neoplatonica l’intelletto non ha oggetti 
intenzionali, poiché è identico ai contenuti che conosce13. Ciò suggeri-
sce che tale “orientamento fenomenico della conoscenza” non implichi 
necessariamente un modello rappresentativo o intenzionale nel senso 
moderno. 

Nella Storia del pensiero medievale, infine, d’Onofrio ribadisce 
che quello compreso tra il Tardo-antico e il Rinascimento non fu solo 
esercizio teologico, ma anche attiva elaborazione dei «dati naturali co-
municati dall’esperienza»14. In questo quadro, il fenomenismo eidetico 
esprime quella sinergia armonica tra le diverse facoltà conoscitive ‒ 
sensibili, intellettuali e spirituali ‒ ciascuna in grado di ricavare dalla 
datità esperienziale verità parziali ma autentiche, ordinate anagogica-

10 Id., Vera philosophia, p. 230.
11 Ibid., pp. 279-280.
12 Ibid., p. 277. 
13 Cfr. Sorabji, Ancient and Medieval Theories of Intentionality, pp. 106-114.
14 D’Onofrio, Storia del pensiero medievale, p. 17.



Carmen Cillo202  |

www.scholasalernitana.unisa.it

mente verso la verità ultima e divina. Questo pluralismo di facoltà e dei 
rispettivi atti conoscitivi è un elemento letto da d’Onofrio in continuità 
con la dottrina platonica dell’anima polipartita, che viene perciò assun-
ta come una sorta di struttura antropologica fondativa del fenomenismo 
eidetico. 

Per comprendere il motivo di questa connessione, è indispensabile 
fare riferimento agli studi che d’Onofrio dedica a Dante. Proprio in un 
capitolo centrale della sua monografia sull’Alighieri, il nesso tra feno-
menismo eidetico e polipartizione dell’anima emerge con particolare 
chiarezza15. Lo storico propone una lettura filosofica della poesia teolo-
gica dantesca, ma non si limita sulla scia della critica novecentesca ad 
evidenziare l’aderenza di Dante a categorie tomistiche, bensì ne rivela 
il legame forte con la filosofia altomedievale, in particolare con quel 
pensiero della tradizione monastica che rielabora in chiave mistica gli 
elementi patristici di neoplatonismo cristianizzato, come l’esemplari-
smo e la riflessione sulla natura dell’anima. Si delinea così una prospet-
tiva per cui nel linguaggio poetico di Dante si mostra ‒ e non si dice 
‒ una forma logica fenomenica. È in questo modo che d’Onofrio riesce 
da un lato a connettere la dottrina psicologica sulla polipartizione delle 
facoltà conoscitive dell’anima al suo discorso gnoseo-epistemologico 
sul fenomenismo eidetico; dall’altro riesce ad evidenziare la cifra filo-
sofica del poeta-teologo in una maniera originale, mostrando cioè come 
l’impostazione fenomenica di questi sia un superamento dialettico e 
non conflittuale del realismo aristotelico-avicenniano. 

Ciò ci consente di approfondire dunque il rapporto tra fenomenismo 
eidetico e paradigma conoscitivo peripatetico-scolastico, mostrando in 
che senso il primo sia oltrepassamento critico e dialettica integrazio-
ne delle categorie del secondo, che non vengono pertanto negate. Nel 
realismo tomista, la verità si fonda sulla corrispondenza tra la rappre-
sentazione intellettuale e la realtà oggettiva: a differenza del fenome-
nismo eidetico, manca dunque l’enfasi sulla graduale gerarchizzazione 
dei modi di conoscere come vie progressive di ascesi verso il vero. 
Secondo Tommaso, gli universali esistono realmente nella mente di Dio 
e sono astratti dall’esperienza sensibile tramite l’intelletto umano. La 
conoscenza procede dunque per astrazione, in cui la mente coglie la re-
altà essenziale delle cose attraverso le specie intelligibili, che fungono 

15 Cfr. Id., Per questa selva oscura, p. 279.



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  203

www.scholasalernitana.unisa.it

da strumenti più recettivi che produttivi di verità16. Tuttavia, si tenga 
comunque presente che è stato osservato come Tommaso non esclude 
mai del tutto la possibilità che anche le specie vengano conosciute in 
quanto tali: si limita a rigettare una concezione idealistica secondo cui 
l’intelletto conoscerebbe soltanto i propri contenuti, senza affrontare 
pienamente il rischio di una conoscenza mediata solo dalla specie17. 
Quindi la differenza tra il suo realismo ed il paradigma gnoseologi-
co fenomenico risulta marcata nelle riflessioni di d’Onofrio, più nei 
contributi monografici18 che nei suoi articoli. Se la prospettiva realista, 
nell’ottica dell’adaequatio intellectus rei, implica una sostanziale pas-
sività della mente rispetto all’oggetto, quella fenomenica invece affida 
al soggetto un ruolo attivo, concependo la conoscenza come il risulta-
to della progressiva ‒ seppur mai definitiva ‒ manifestazione della res 
alla mente, secondo modalità compatibili con le facoltà conoscitive di 
volta in volta operative. Il conoscere «non è l’esito di un adeguarsi del 
soggetto al modo di essere dell’oggetto, ma di un variare dell’apparire 
di esso, a seconda della vis impegnata nell’atto conoscitivo, nei termini 
di rappresentatività che le sono peculiari»19. Sebbene si parli di “rap-
presentatività”, è importante chiarire che le rappresentazioni non vanno 
intese come mere immagini mentali o copie passive, ma sempre come 
modalità dinamiche e partecipative di conoscenza che superano per-
tanto il modello rappresentazionalista tradizionale. Ogni vis, pur finita, 
gode cioè di una propria potenzialità veritativa, sebbene sempre segna-
ta da una «irrimediabile inadeguatezza rappresentativa»20. 

4. Funzionamento e radici neoplatoniche della teoria della conoscenza 

Per chiarire più nel dettaglio il funzionamento epistemologico del feno-
menismo eidetico, è utile soffermarsi sulla lettura che d’Onofrio fa del-
la gnoseologia di Severino Boezio, evidenziando il ruolo attivo del sog-
getto e la sinergia tra le facoltà dell’anima nella produzione del sapere. 
La Consolatio Philosophiae è riconosciuta come fonte fondamentale 

16 Cfr. Id., Fenomenismo medievale e pensiero eidetico, pp. 32-38. 
17 Cfr. Pasnau, Theories of Cognition in the Later Middle Ages, pp. 209-213.
18 Cfr. d’Onofrio, Vera philosophia, p. 282.
19 Cfr. ibid., p. 278. 
20 Ibidem.



Carmen Cillo204  |

www.scholasalernitana.unisa.it

della sistemazione della gnoseologia fortemente ispirata ad elementi 
di neoplatonismo cristianizzato, e dunque rivelante un orientamento 
fenomenico. Boezio vi elenca le quattro facoltà conoscitive: «Ipsum 
quoque hominem aliter sensus, aliter imaginatio, aliter ratio, aliter 
intellegentia contuetur»21, illustrandone il funzionamento gerarchico, 
progressivo e complementare. D’Onofrio interpreta questa dottrina 
come un modello in cui il soggetto ha un ruolo attivo nella produzione 
del sapere, che non è affatto da intendersi nei termini di un costruzio-
nismo moderno, perché l’atto conoscitivo prodotto non prescinde cioè 
mai dalla datità esperienziale: è frutto infatti di quella particolare elabo-
razione attuata mediante l’impiego differenziato di una facoltà conosci-
tiva, ed il carattere veridico di ogni atto conoscitivo è garantito dall’a-
ver avuto luogo entro i limiti della sfera funzionale competente appunto 
alla specifica facoltà impiegata, in linea dunque con una visione della 
conoscenza come processo in sé coerente, quantunque articolato e stra-
tificato. Seppo Knuuttila analizza nel suo studio la concezione boeziana 
delle potenze conoscitive, riconoscendole come disposizioni reali che 
richiedono una causa attivante per manifestarsi in atto, strutture dina-
miche mai meramente passive, coerenti con l’idea di una conoscenza 
attiva e gerarchicamente organizzata22. 

La facoltà sensibile (sensus) quindi non è inganno poiché inferio-
re all’intellegibile, né l’immaginazione (imaginatio) è mera illusione, 
perché sono comunque conoscenze vere: la sensazione è la verità del 
sensibile, così come il ragionamento è la verità della ragione. Entrambe 
riflettono inoltre, seppur in modo imperfetto, sulla ‒ ed a partire dal-
la ‒ stessa verità superiore che orienta ed ordina l’intero processo co-
noscitivo. La ratio analizza e coordina la verità delle rappresentazioni 
sensibili e con ciò le perfeziona: in tal senso queste potentiae conosci-
tive, seppure nella loro differenza e gerarchica veridicità, sono tra loro 
comunicanti. La facoltà suprema dell’intellegentia può cogliere l’es-
senza immutabile della verità indagata dalla mente, e con ciò sublimare 
il processo conoscitivo. L’articolazione di queste differenti potentiae 
non riduce pertanto la conoscenza a una sequenza lineare univoca, per-
ché ne evidenzia la ricchezza e la pluralità. D’Onofrio insiste inoltre 

21 Boethius, Consolatio philosophiae, p. 364, ed. it. Dallera, La consolazione della 
filosofia, p. 364.

22 Cfr. Knuuttila, Modalities in Medieval Philosophy, pp. 46-48. 



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  205

www.scholasalernitana.unisa.it

sul carattere strutturalmente imperfetto della conoscenza umana: ogni 
facoltà, compresa l’intellegentia, essendo finita, produce rappresenta-
zioni parziali dell’essere, necessariamente segnate da una falsità obbli-
gata23. Nel The Cambridge Companion to Boethius, Margaret Cameron 
analizza la riflessione di Boezio sulla differenza tra la comprensione 
divina perfetta e quella umana, imperfetta, confermando la tesi di un’i-
naggirabile falsità obbligata degli atti conoscitivi dell’uomo24. Ciò non 
nega la verità dei singoli atti conoscitivi, ma ne segnala la relatività e la 
necessità di perfezionamento. 

Quando, nel suo saggio citato in apertura di questo contributo, d’O-
nofrio riconosce nella Consolatio di Boezio una fonte sistematica sul 
funzionamento epistemologico della gnoseologia cristiana di matrice 
neoplatonizzante fenomenicamente orientata, a partire dalla quale do-
ver ripensare ad un possibile perfezionamento del pensiero eidetico 
contemporaneo, dimostra che l’eredità speculativa altomedievale non 
sia solo l’arcaica premessa del pensiero moderno, quanto piuttosto 
quella viva e presente filosofia capace di dialogare con l’epistemologia 
contemporanea, fino appunto a poterne guidare ed orientare il percorso 
di perfezionamento critico che questa è chiamata a compiere, se vuole 
che il suo sviluppo coincida anche con un autentico progresso. Rico-
struire cioè, attraverso l’analisi delle fonti altomedievali, la genealogia 
di una visione dinamica, attiva e compartecipativa del conoscere signi-
fica lavorare nel segno di un fecondissimo recupero di un linguaggio 
che, narrando la storia di un modo di intendere la conoscenza ormai 
lontano nel tempo e trascurato dalla critica, offra risposte inaspettate 
alle questioni contemporanee, emergenti dalle rivoluzioni che hanno 
profondamente trasformato il modo di conoscere e di concepire l’epi-
stemologia, spingendo il soggetto conoscente a rimettere in discussione 
le proprie possibilità cognitive, il proprio ruolo nel processo conosciti-

23 D’Onofrio, Fenomenismo medievale e pensiero eidetico, p. 30: «Ogni singolo 
grado del conoscere circoscrive infatti [...] una molteplice tipologia di falsi obbligati, 
poiché tutti gli atti finiti di conoscenza implicano una duttile commistione di falsità 
e verità: sono falsi in quanto ciascuno di essi elabora sempre e soltanto una manife-
stazione relativa degli oggetti, e mai  la loro ultima realtà essenziale; ma sono veri 
in quanto, nella stretta coerenza della gerarchizzazione delle corrispondenti sfere di 
sapere, contribuiscono tutti, in modo ordinato e diverso, ad orientare l’anima verso 
modalità imperfette, ma progressivamente perfettibili, di apparizioni dell’irraggiungi-
bile ultima verità dell’essere».



Carmen Cillo206  |

www.scholasalernitana.unisa.it

vo, nonché i concetti stessi di verità e falsità.
In quest’ottica, l’invito dello studioso al perfezionamento della ri-

cerca del vero, derivante dal modello speculativo altomedievale, non 
si traduce in un appello ad un ritorno anacronistico e ascientifico alla 
concordia fidei et rationis, quale principio fondante della speculazione 
cristiana medievale; piuttosto si tratta di riconoscere il potenziale uni-
versale che tale paradigma offrirebbe, se fosse assunto anche solo come 
ipotesi funzionale, per orientare la mente umana nella sua ricerca del 
vero25. Come osserva d’Onofrio, richiamandosi alle parole pronunciate 
da Philosophia nel V libro della Consolatio, se l’uomo partecipasse 
pienamente all’intelligentia, comprenderebbe che la verità risiede nella 
perfezione del giudizio divino. Pur essendo inaccessibile, questa scien-
za deve essere riconosciuta come una “possibilità”; orientare il pensiero 
verso di essa rappresenta un metodo valido per ogni soggetto razionale 
e non solo per la comunità di credenti. Secondo d’Onofrio, la condi-
zione per l’empatia tra i pensieri eidetici non sarebbe dunque la fede 
in un Dio pensante, bensì la formale adozione di questa possibilità, che 
consente di perfezionare la ricerca della verità26.

5. Implicazioni del modello speculativo proposto

Sul piano delle implicazioni metodologiche, la riflessione sull’empa-
tia tra i soggetti del pensare eidetico è perciò collegata alla nozione 
di concordia intellectuum. D’Onofrio spiega questo collegamento nel 
suo saggio proponendo la sua traduzione di una citazione eriugeniana: 
«quando io colgo con l’intelletto ciò che tu cogli con l’intelletto, io 
divengo il tuo intelletto»27. È dunque delineato un modello di dialogo 
perfetto, in cui la concordia degli intelletti diventa un esercizio concreto 
di fusione delle coscienze conoscitive, che rende possibile un’autenti-
ca empatia tra i pensieri eidetici. Questa lectio eriugeniana motiva lo 
studioso, desideroso di entrare in dialogo filosofico con la Ales Bello, a 
cercare dunque le concordanze tra il paradigma eidetico medievale e la 

24 Cfr. Cameron, The Cambridge Companion to Boethius, p. 90. 
25 Cfr. d’Onofrio, Fenomenismo medievale e pensiero eidetico, p. 48.
26 Ibid., p. 49.
27 Ibid., p. 26. Cfr. Eriugena, Periphyseon, V, 122, col. 780C: «Siquid. dum 

intelligo quod intelligis intellectus tuus efficior et ineffabili quodam modo in te factus 
sum». ed. it. Gorlani, Divisione della natura, pp. 1122-1123. 



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  207

www.scholasalernitana.unisa.it

fenomenologia husserliana, mostrando concretamente come il pensiero 
altomedievale possa arricchire l’epistemologia contemporanea, fornen-
do forme condivise di comprensione e proponendo la collaborazione 
intellettuale profonda come anima della ricerca filosofica. L’autore in-
troduce nel suo saggio Teodorico di Freiberg per mostrare come, già 
alla fine del XIII secolo, questi abbia anticipato temi centrali della fe-
nomenologia moderna di Edmund Husserl. La concezione teodoriciana 
della conoscenza come processo attivo e dinamico ‒ in cui soggetto e 
oggetto si influenzano reciprocamente ‒ rivelerebbe infatti una dimen-
sione relazionale e funzionale del conoscere, in linea con il carattere 
intersoggettivo della fenomenologia28. Questo confronto con la contem-
poraneità dimostra che d’Onofrio conferisce alla gnoseologia eidetica 
una rilevanza che va ben oltre il semplice interesse storico. 

L’accoglimento della sua proposta metodologica credo implichi una 
domanda cruciale. D’Onofrio afferma infatti che non si tratterebbe di 
un ritorno alla tradizionale concordia fidei et rationis, ritenuta anacro-
nistica e ascientifica, ma piuttosto dell’assunzione funzionale di quel 
presupposto come mera ipotesi. Questa posizione, seppur ragionevo-
le in chiave contemporanea, rischia di indebolire il legame essenziale 
tra fenomenismo eidetico e fede vissuta che ha costituito il cuore della 
gnoseologia medievale. Se questi modelli speculativi sono intesi come 
realtà atemporali e universali, come si può dunque escludere uno degli 
elementi costitutivi che ne garantisce la concretezza e la vitalità? Il fe-
nomenismo eidetico conserva un valore fondamentale proprio perché è 
radicato in una realtà concreta e vissuta, nonostante non rappresenti più 
un modello comune o immediatamente riconoscibile. Analogamente, la 
dimensione di fede nella gnoseologia medievale non è un residuo ana-
cronistico da eliminare, bensì l’esperienza reale e profonda che sostiene 
ed anima la ricerca del vero in quel contesto. Ignorare o separare questa 
componente significa privare il modello eidetico della sua forza vitale, 
riducendolo ad uno schema puramente teoretico. Il pensiero medievale 
è irrorato dalla concretezza dall’esperienza vissuta di fede, di fragilità 
e di anelito soteriologico. Rinunciare a questa dimensione equivale a 
perdere la linfa epistemica che ha permesso la costruzione di una cono-
scenza fondata sul nesso di fede e ragione quale vincolo eidetico della 
speculazione medievale stessa. Per chi oggi si propone di comprendere 

28 Cfr. d’Onofrio, Fenomenismo medievale e pensiero eidetico, pp. 43-45.



Carmen Cillo208  |

www.scholasalernitana.unisa.it

e valorizzare quel pensiero, è bene che la sua competenza sia combinata 
ad un autentico coinvolgimento intersoggettivo, che lo renda capace di 
com-partecipazione ‒ per l’appunto ‒ alla storia di quell’esperienza. 
Un approccio cioè che, costruendo una concordia con l’alterità storica e 
culturale, realizzi un’empatia conoscitiva, dimostrando che la concor-
dia intellectuum sia un possibile cammino concretamente esperibile ed 
universalmente perseguibile verso la verità.



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  209

www.scholasalernitana.unisa.it

Bibliografia 

Fonti

Boethius, Consolatio philosophiae = Anicii Manlii Severini Boethii Consolatio 
Philosophiae, ed. L. Bieler, Turnhout 1957 (Corpus Christianorum. Series Latina, 94), 
V, 4; trad. it. La consolazione della filosofia, a cura di O. Dallera, Milano 2020.

Eriugena, Periphyseon = Ioannes Scottus Eriugena, Periphyseon (De divisione 
naturae), lib. V, ed. J.-P. Migne, in Patrologia Latina, CXXII, Parigi 1853, coll. 780C; 
trad. it. Divisione della natura, a cura di N. Gorlani, Milano 2000.

Studi

Cameron, The Cambridge Companion to Boethius = M. Cameron, The Cambridge 
Companion to Boethius, a cura di J. Marenbon, Cambridge 2009, pp. 85-102.

Capone Braga, Fenomenismo = G. Capone Braga, Fenomenismo, in Enciclopedia 
filosofica, IV, Milano 2006, pp. 4029-4033.

d’Onofrio, Conoscenza intuitiva = G. d’Onofrio, Conoscenza intuitiva nel pensie-
ro cristiano fra tarda antichità e alto medioevo, in «Rivista di Filosofia Neo-scolasti-
ca», CV/1 (2013), pp. 73-96.

d’Onofrio, Fenomenismo medievale = G. d’Onofrio, Fenomenismo medievale e 
pensiero eidetico, in Persona, Logos, Relazione. Una fenomenologia plurale. Scritti 
in onore di Angela Ales Bello, a cura di E. Baccarini – M. D’Ambra – P. Manganaro 
– A.M. Pezzella, Roma 2011, pp. 21-48.

d’Onofrio, L’anima dei platonici = G. d’Onofrio, L’anima dei platonici. Per una 
storia del paradigma gnoseologico platonico-cristiano fra Rinascimento, tarda anti-
chità e alto medioevo, in Ratio e superstitio. Essays in honor of Graziella Federici 
Vescovini, a cura di G. Marchetti – O. Rignani – V. Sorge, Turnhout 2003 (Textes et 
études du Moyen Âge, 24), pp. 421-482.

d’Onofrio, Le fatiche di Eva = G. d’Onofrio, Le fatiche di Eva. Il senso interno tra 
aisthesis e dianoia secondo Giovanni Scoto Eriugena, in Corpo e anima, sensi interni 
e intelletto dai secoli XIII–XIV ai post-cartesiani e spinoziani. Atti del Convegno 
Internazionale (Firenze, 18-20 settembre 2003), a cura di G. Federici Vescovini – V. 
Sorge – C. Vinti, Turnhout 2005 (Textes et études du Moyen Âge, 30), pp. 21-53.

d’Onofrio, Per questa selva oscura = G. d’Onofrio, Per questa selva oscura. La 
teologia poetica di Dante, Roma 2020.

d’Onofrio, Storia del pensiero medievale = G. d’Onofrio, Storia del pensiero me-
dievale, Roma 2011.

d’Onofrio, Vera philosophia = G. d’Onofrio, Vera philosophia. Institutiones, 
Roma 2013; ed. orig. Vera philosophia. Studies in Late Antique, Early Medieval, and 
Renaissance Christian Thought, Turnhout 2008 (Nutrix, 1).

Knuuttila, Modalities in Medieval Philosophy, = S. Knuuttila, Modalities in Medie-
val Philosophy, New York 2017 (Routledge Library Editions. The Medieval World, 29).



Carmen Cillo210  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Pasnau, Theories of Cognition in the Later Middle Ages = R. Pasnau, Theories of 
Cognition in the Later Middle Ages, Cambridge 1997.

Sorabji, Ancient and Medieval Theories of Intentionality = R. Sorabji, Ancient and 
Medieval Theories of Intentionality, a cura di D. Perler, Leiden-New York-Köln 2001, 
pp. 105-114.

Taylor, The Mediaeval Mind = H.O. Taylor, The Mediaeval Mind. A History of the 
Development of Thought and Emotion in the Middle Ages, I, Cambridge (MA) 1949.


