
XXX (2025)

Università degli Studi di Salerno



Direzione scientifica
Claudio Azzara, Giuliana Capriolo, Amalia Galdi

Comitato scientifico
Ignasi Joaquim Baiges Jardí (Universitat de Barcelona), Armando Bisogno (Università degli Studi di Sa- 
lerno), Gerardo Boto Varela (Universitat de Girona), Donatella Bucca (Università degli Studi di Messina), 
Roberto Delle Donne (Università degli Studi di Napoli “Federico II”), Michele C. Ferrari (Friedrich-Alexan- 
der-Universität Erlangen-Nürnberg), Gábor Klaniczay (Central European University - CEU, Budapest), Jakub 
Kujawiński (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza, Poznań), Chiara Maria Lambert (Università degli Studi 
di Salerno), Barbara Lomagistro (Università degli Studi di Bari), Umberto Longo (Università di Roma “La 
Sapienza”), Maddalena Modesti (Alma Mater Studiorum Università di Bologna), Annick Peters-Custot (Uni- 
versité de Nantes), Vivien Prigent (CNRS UMR 8167), Francesca Pucci Donati (Università degli Studi di 
Genova), Patrizia Sardina (Università degli Studi di Palermo), Carlo Tedeschi (Università degli Studi di Chie- 
ti-Pescara “G. D’Annunzio”), Guido Vannini (Università degli Studi di Firenze), Giovanni Vitolo (Università 
degli Studi di Napoli “Federico II”)

Segreteria di redazione
Salvatore Amato, Pio Manzo, Antonio Tagliente

©2025 Università degli Studi di Salerno
Impaginazione a cura di Pio Manzo

Schola Salernitana - Annali is a double blind peer reviewed journal

Schola Salernitana - Annali è una rivista scientifica dell’Università degli Studi di Salerno realizzata con Open Journal 

System e pubblicata da SHARE PRESS con il contributo del Dipartimento di Scienze del Patrimonio Culturale (DiSPaC)  

Reg. Tribunale di Nocera Inferiore n. 493/17 - n. 5/17 del 18/04/2017  

Direttore responsabile: Maria Galante | ISSN: 1590-7937 | e-ISSN: 2532-1501

Tutti i contributi sono pubblicati con Licenza Creative Commons 

Attribuzione 4.0 Internazionale - CC BY 4.0

Direttore responsabile
Maria Galante

Comitato editoriale
Giuliana Capriolo, Renato de Filippis, Amalia Galdi, Alfredo Maria Santoro, Antonio Tagliente



Sommario

Saggi

Mario Loffredo 
«secundum cistercensis ordinis notissimam et approbatam 
religionem». L’abbazia di S. Leonardo di Salerno tra institutio 
cistercense e giurisdizione vescovile (secc. XII-XVI) 		     7 

Nicolò Villanti
La geografia del commercio del sale a Ragusa nel
tardo medioevo� 49

Lorenzo Cavatorta 
Dal Mito alla Storia. Il dibattito sulla figura di Baiamonte
Tiepolo nella Venezia giacobina del 1797� 73

Simone Luigi Migliaro 
La seconda quaestio sul Peri hermeneias del ms. Tortosa, Archi- 

     vo de la Catedral, 108. Edizione, esegesi e ipotesi di attibuzione  91

Biagio Nuciforo 
«All’arme, all’arme... la campana sona!»: la Congiura
dei Baroni e il deterrente ottomano (1485-1487)� 133

Note e discussioni

Bruno Figliuolo
Un’inedita lettera di Roberto Sanseverino dal suo
pellegrinaggio in Terrasanta 					                   167

Amalia Galdi
Le città italo-meridionali nella storiografia
di Jean-Marie Martin                                                                    175



Carmen Cillo
Che cos’è il fenomenismo eidetico? Analisi e prospettive
di una categoria storiografica del pensiero medievale, a
partire dagli studi di Giulio d’Onofrio                                              197

Recensioni

Carmelo Nicolò Benvenuto
Tommaso Braccini, Trebisonda. L’impero incantato
tra storia e leggenda                                                                          213

Mario Loffredo
Guido Cariboni, Monachesimo femminile cistercense.
Configurazioni e reti sociali in area padana nel Duecento               223

Antonio Tagliente
Éric Thoreau-Girault, Une société chrétienne.
Naples, Amalfi, Gaète (VIe-XIIe siècle)                                              227

Antonio Tagliente
Maria Senatore Polisetti, Giovanni d’Aragona.
Fonti per la storia europea in età aragonese                                    231



Saggi

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025)

www.scholasalernitana.unisa.it

Università degli Studi di Salerno





secundum cistercensis ordinis notissimam |  7

www.scholasalernitana.unisa.it

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 7-48
DOI 10.6093/1590-7937/13007 © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501

Mario Loffredo

«secundum cistercensis ordinis notissimam et approbatam religio-
nem». L’abbazia di S. Leonardo di Salerno tra institutio cistercense e 

giurisdizione vescovile (secc. XII-XVI)

This contribution traces the institutional history and identity of the Abbey of San 
Leonardo, a monastic house near Salerno, from the 12th to the 16th century. It investi-
gates the abbey’s ambiguous affiliation, focusing on the striking discrepancy between 
its formal subordination to the diocesan bishop and its claimed Cistercian identity. 
Although a significant 1193 document mandated adherence to Cistercian customs, the 
abbey’s legal framework contradicted the Order’s principles of jurisdictional auton-
omy. This tension is examined through legal, fiscal, and administrative sources. The 
study concludes that the Abbey of San Leonardo was likely never formally incorporat-
ed into the Cistercian Order. Its unusual dual identity – subject to episcopal authority 
while drawing on the prestige of Cistercian life – helps explain the conflicting classi-
fications and institutional anomalies found in historical records. Ultimately, this case 
sheds light on the complex and often fluid institutional landscape of monasticism in 
medieval Southern Italy.

1. Il quadro ambientale

Lungo il lato sinistro della strada statale 18, che da Salerno conduce 
verso la piana del Sele, nei pressi dello svincolo per l’Ospedale “S. 
Giovanni di Dio e Ruggi d’Aragona” può scorgersi su di una propaggi-
ne del colle Montena una rupe di roccia calcarea, il cui seppur modesto 
strapiombo domina il paesaggio circostante di terre pianeggianti e lievi 
declivi. L’area geografica costituisce una fascia pedemontana, situata 
in una zona di contatto fra le propaggini nord-occidentali della piana 
del Sele e i monti Picentini1, oggetto di frequentazione fin dal Mesoliti-
co, come indicano tracce archeologiche disseminate nelle grotte e negli 

1 Romito, La villa, p. 23 e Cifelli, La villa, p. 27.



Mario Loffredo8  |

www.scholasalernitana.unisa.it

anfratti presenti tra le colline2. Al II-I sec. a.C. risalgono le prime fasi 
di un complesso di strutture riconducibili a una villa romana, in cui la 
produzione agricola si coniugava con la pratica dell’otium. Il sito, attra-
verso cesure e mutazioni di destinazione, è stato frequentato anche du-
rante il Tardo Antico e l’Alto Medioevo, epoca quest’ultima a cui risale 
una necropoli (databile ai secc. VII-VIII). Gli individui qui seppelliti 
appartenevano alla popolazione locale, di ceto modesto ma beneficiati 
della rete di scambi che presumibilmente si sviluppava lungo la via di 
comunicazione che attraversava il territorio3, attestato sin dal 990 come 
locus Licinianus4, toponimo che potrebbe derivare dai numerosi lecci 
che erano disseminati nella zona5.

2. L’abbazia di S. Leonardo nel XII sec.

In cima alla rupe, tra la vegetazione, emergono ancora alcuni resti mura-
ri, interpretati da alcuni studiosi come parte di una postazione difensiva 
e di controllo6. È assai probabile, invece, che si tratti dei ruderi del mo-
nastero di S. Leonardo7. Infatti, nei documenti il cenobio è identificato 
con le specificazioni in cacumine montis o de strata, in accordo con la 
posizione delle strutture rimanenti che si collocano proprio sulla cima 
del promontorio, nei pressi di «una via lastricata, probabilmente una 
via romana basolata»8, che si snodava al di sotto della rupe. Si trattava 
plausibilmente di un prolungamento della via pubblica che da Salerno 
giungeva nel locus Licinianus, oltrepassava il torrente Fuorni e prose-
guiva verso Eboli. 

Un documento conservato presso l’Archivio storico Diocesano di 
Salerno, datato al maggio 1175, attesta che alla presenza dell’arcive-
scovo salernitano Romualdo II Guarna e di altri insigni cittadini, laici 

2 Iannelli – Scala, L’area archeologica, p. 11.
3 Ibid., p. 32.
4 Un territorio abbastanza ampio che si estendeva tra le località S. Eustachio e 

Fuorni, nella Foria di Salerno; si veda Di Muro, Mezzogiorno, p. 19.
5 Cioffi, L’abbazia, pp. 11-16. Si tratta di un toponimo piuttosto comune, che si ri-

scontra anche inoltrandosi nella piana del Sele. Per qualche altra breve annotazione sul 
contesto geografico si veda Aversano – Siniscalchi, Per il fisco e per la guerra, p. 187.

6 Iannelli – Scala, L’area archeologica, p. 32.
7 Matteo Camera scrive che «al presente appena veggonsene le rovine» (Camera, 

Annali, I, p. 70). 
8 Di Muro, Mezzogiorno, pp. 28-29; si veda la fig. 1.



secundum cistercensis ordinis notissimam |  9

www.scholasalernitana.unisa.it

e religiosi, Giovanni de Archiepiscopo9, chierico dell’arcivescovato sa-
lernitano, decise di edificare su di un fondo di sua proprietà, «in quo-
dam cacumine montis foris hac civitate in loco Liciniano», una chiesa 
intitolata a s. Leonardo; quindi, sua sponte cedette all’arcivescovo il 
fondo sul quale doveva costruirsi la chiesa, con tutte le sue pertinenze 
e i suoi tenimenti10.

Inoltre, ordinò che l’ente fosse per sempre soggetto alla giurisdizio-
ne dell’arcivescovo e dei suoi successori, i quali ne avrebbero disposto 
secondo lo ius episcopale, con la sola limitazione di non poterne cedere 
o dare in beneficio i beni e i possedimenti11. Chi avrebbe presieduto 
al luogo di culto, sia che fosse divenuto una chiesa canonica, sia un 
monastero, avrebbe dovuto giurare obbedienza alla Chiesa salernitana 
e recarsi ogni anno presso la cattedra dell’arcivescovo, come gli altri 
soggetti dipendenti dal presule12. Il donante, quindi, si impegnò per sé 
e per i suoi eredi a non turbare quanto stabilito e a difendere i diritti 
dell’arcivescovo. 

Fino all’agosto 1193 non sono giunte altre notizie circa la fondazione 
di Giovanni de Archiepiscopo, data in cui Niccolò d’Aiello, arcivescovo 
di Salerno, scriveva all’anonimo abate del monastero di S. Leonardo, 

9 Figlio del fu Pietro giudice, a sua volta figlio di Buccone. Salvatore de Renzi 
(Storia, pp. 344-345; pp. lii-liii, doc. 80), riprendendo il manoscritto in due volumi 
di Giovan Battista Prignano, religioso salernitano nato alla fine del XVI sec., sostiene 
che Giovanni era membro di una famiglia discendente dall’arcivescovo Romualdo 
I Guarna, figlio di Buccone patria Salernitanus, che proprio in suo onore prese il 
cognomen ‘de Archiepiscopo’ (Prignano, Historia). In tal caso, Giovanni sarebbe sta-
to cugino dell’arcivescovo Romualdo II. Stessa tesi è sostenuta da un’allegazione 
processuale del 1790, in merito alla quale si veda infra e cfr. Cioffi, L’abbazia, p. 28.

10 ADS, Pergamene, Salerno, D.11.835; edito in Giordano, Le pergamene, pp. 
379-380, n. 167.

11 «Ea ratione ut integra ipsa oblatio et traditio, qualiter superius legitur semper sit 
iuris et dictionis suprascripti archiepiscopii, et ipse domnus archiepiscopus et succes-
sores eius et partes eiusdem archiepiscopii licentiam habeant ex eadem oblatione et 
traditione iure canonico autem infra denotabitur facere quod voluerint. In qua vide-
licet construenda ecclesia predictus domnus archiepiscopus et successores bus [sic] 
eius et partes eiusdem archiepiscopii ius episcopale integrum habeant» (Giordano, Le 
pergamene, pp. 379-380, n. 167).

12 «Si vero ex eadem ecclesia canonica seu monasterio efficietur persona que ibi 
preesse debueerit, cum notitia et consensu Salernitane ecclesie ibidem eligatur et pre-
sit et Salernitane ecclesie canonica obedientia iuret et annualiter limina beati apostoli 
et evangeliste visitet sicut pares subiecti eidem archiepiscopio et ea persona que ibi 
preerit, ut dictum est, in foro Salernitane ecclesie conveniatur» (ibidem).



Mario Loffredo10  |

www.scholasalernitana.unisa.it

riconosciuto come soggetto della Chiesa salernitana, disponendo che la 
comunità, con tutti i suoi beni, fosse accolta sotto la sua protezione e 
quella del beato Matteo13. Stabiliva, inoltre, che tutti i possedimenti di 
cui il monastero era già dotato o che avrebbe ricevuto successivamente, 
rientrassero sempre tra i suoi possedimenti, senza alcuna interferenza 
da parte degli arcivescovi salernitani, ai quali non era lecito sottrarli, 
alienarli o darli in beneficio. Il presule, infine, dispose che il cenobio 
osservasse la disciplina monastica secondo gli usi cistercensi, «notis-
simam et approbatam religionem», come avevano richiesto l’abate e 
gli stessi monaci. Tali costumi potevano essere osservati, si specifica 
nell’atto, «pro possibilitate et positione loci»14. 

Da quanto riportato emerge, quindi, che alla chiesa di S. Leonardo, 
tra il 1175 e il 1193, si era affiancata una comunità monastica, posta se-
condo la volontà del fondatore sotto la diretta giurisdizione dell’arcive-
scovo di Salerno e ordinata secondo la religio dell’Ordine cistercense. 
Di fatti, il monastero sorse lontano dalla città di Salerno, rispettando 
uno degli statuti fondamentali della norma cistercense, che imponeva 
la lontananza dai centri abitati15. Tuttavia, le disposizioni che ordinava-
no l’istituzione comunitaria erano del tutto peculiari. Infatti, il presule 
imponeva che la comunità non fosse sottoposta al Capitolo generale né 
alla correzione dell’Ordine e le tradizionali funzioni di supervisione e 
di guida esercitate da un’abbazia-madre sarebbero state riservate agli 
arcivescovi salernitani16. 

13 ADS, Salerno, A.5.93; copia in ADS, Mensa arcivescovile, registro I, cc. 570-
574; edita in Giordano, Le pergamene, pp. 440-443, n. 202.

14 «monasterium ipsum, quod absit, a monastice statu religionis auctoritate aut 
alicui clerico in beneficium dare, set semper ad usum et observantiam monastice di-
scipline maneat deputatum quam, secundum cistercensis ordinis notissimam et appro-
batam religionem, ad devotam petitionem et supplices preces tuas et fratrum tuorum 
in supradicto monasterio, pro possibilitate et positione loci, subscripto modo de novo 
concessimus ordinandam» (Giordano, Le pergamene, pp. 440-443, n. 202).

15 Instituta generalis capituli apud Cistercium, i, 2, in Le origini cisterciensi, p. 
168: «in ciuitatibus, castellis, uillis, nulla nostra construenda sunt cenobia, sed in locis 
a conuersatione hominum semotis». È probabile però che la strata che transitava nei 
pressi del cenobio fosse piuttosto frequentata.

16 «Non quod cistercensi capitulo vel ipsius ordinis correctioni subiaceat set quic-
quid iuris in monasterio ipso vel fratribus, tam in providentia impedenda quam in cor-
rectionibus exercendis, aliqua illius ordinis abbatia de consuetudine posset exigere, si 
ei fuisset, ut filia de Salernitani pontificis ordinatione concessa nobis et successoribus 
nostris et Salernitane ecclesie integrum penitus observabitur et illesum» (Giordano, 
Le pergamene, pp. 440-443, n. 202).



secundum cistercensis ordinis notissimam |  11

www.scholasalernitana.unisa.it

Va notato che la fondazione di un monastero cistercense da parte 
di un presule e non attraverso l’attivazione di una casa-madre già ap-
partenente all’Ordine è un evento documentato, anche se più spesso 
a intervenire era direttamente la Sede Apostolica, come testimoniato 
dall’esempio delle grandi abbazie laziali di Casamari, di Fossanova e 
dei SS. Vincenzo e Anastasio alle Tre Fontane17. 

Tornando al documento dell’agosto 1193, l’arcivescovo concedeva 
ai monaci la facoltà di eleggere l’abate secondo la Regola di s. Be-
nedetto, ma subentrava nella scelta di chi dovesse ricoprire l’incarico 
qualora fosse sorta in seno alla comunità una controversia e non si fosse 
trovato un accordo nell’arco di tre mesi. L’eletto era tenuto a presen-
tarsi al presule per riceverne la benedizione e a prestare, «salvo ordine 
suo», l’usuale formula di giuramento prestata dagli altri superiori delle 
abbazie pertinenti all’arcivescovato, sulle quali tornerò nel paragrafo 
successivo. Ogni anno, nel giorno della traslazione del patrono s. Mat-
teo (il 6 maggio)18, egli avrebbe dovuto compiere la rituale visita all’ar-
chiepiscopio con gli altri abati, offrendo due libbre di cera in segno di 
soggezione. Niccolò d’Aiello dichiarava, inoltre, il monastero libero da 
ogni altra forma di esazione e assicurava che oltre i monaci, i pellegrini 
e i poveri che avessero richiesto il domicilium karitatis nella chiesa 
potevano avere sepoltura nel cimitero del monastero, fatti salvi i diritti 
della Chiesa salernitana e quelli parrocchiali. Infine, il presule prescri-
veva il divieto di dare la comunione a coloro che erano stati scomunica-
ti dalla Chiesa salernitana, di accogliere chi da essa fosse stato espulso 
e di non ordinare alcun monaco senza il permesso del presule o, in caso 
di sede vacante, del Capitolo cattedrale. Inoltre, si imponeva che l’olio 
per gli infermi fosse ricevuto dalla chiesa matrice. Seguivano le con-
suete formule di inviolabilità delle disposizioni prese, dove si specifica 
che il privilegio, redatto per mano di tale Matteo, è indirizzato al primo 
abate del monastero e ai suoi successori, e dove si annunciano le sotto-

17 Circa il noto contesto della fondazione delle abbazie, si veda almeno Parziale, 
L’Abbazia, pp. 17-18, da cui può ricavarsi ulteriore bibliografia. Va, inoltre, notato 
che l’assenza di una casa-madre è una condizione solo temporanea, infatti, una volta 
assicurata la loro presenza all’interno dell’Ordine, Casamari e Tre Fontane furono 
affiliate a Clairvaux mentre Fossanova a Hautecombe in Savoia. È possibile che anche 
l’abbazia calabrese di Corazzo sia stata aggregata all’Ordine direttamente dalla Chie-
sa romana e, solo successivamente, si sia ricercata un’abbazia-madre; in proposito si 
veda Cariboni, Il Tractatus, pp. 14-15.

18 Vitolo, Città e Chiesa, pp. 138-139. 



Mario Loffredo12  |

www.scholasalernitana.unisa.it

scrizioni dell’arcivescovo, dei fratelli capitolari e un sigillo in piombo, 
che però non sono effettivamente riportati alla fine del documento. In 
chiusura si trova l’usuale anatema contro chi avesse osato violare le 
decisioni prese; in particolare, si commina la scomunica ai monaci che 
avessero osato abolire l’ordinamento cistercense, religio che, come è 
stato già affermato, era stata imposta proprio per volontà e preghiera 
della comunità monastica.

3. L’affiliazione monastica: Cistercensi o Benedettini?

Il documento dell’agosto 1193 risulta interessante proprio perché con-
sente di porre una serie di domande. Innanzitutto, come già rilevato, a 
questa data vi è una comunità ormai insediata, guidata da un abate, il 
che porta a interrogarsi sulla data effettiva di fondazione del monastero. 
La documentazione non chiarisce la questione, non essendoci perve-
nuto alcun atto riferibile al cenobio tra il maggio 1175 e l’agosto 1193. 
Stando a Ughelli, il cenobio cistercense fu edificato da Romualdo II 
Guarna ma, benché la notizia sia plausibile, dato che proprio l’arci-
vescovo era il destinatario della oblatio e traditio operata dal chierico 
Giovanni, essa non trova alcun riscontro nelle fonti19. 

Su un piano più generale, l’esame diretto del documento fa sorgere 
non pochi dubbi sulla sua autenticità, come rileva l’Editrice20, che evi-
denzia come manchino sia le sottoscrizioni dell’arcivescovo Niccolò e 
dei rappresentanti del Capitolo, sia il sigillo pendente, entrambi, però, 
annunciati nella corroboratio. Anche l’ipotesi di una falsificazione non 
risolve la questione: si tratta della stesura fedele di un atto che per vari 
motivi era andato perduto, riproducente pertanto una situazione reale, o 
vi è inserito qualche elemento, nella fattispecie l’institutio cistercense, 
non corrispondente alla realtà? 

Il dato indubbio è che il monastero si trovava in una posizione di 
soggezione rispetto all’arcivescovo salernitano, come attestano docu-
menti successivi che avrò modo di illustrare, ed è proprio questo ele-
mento che contraddice fortemente la consuetudine cistercense, la quale, 
nel corso del XII sec., venne sempre più assumendo un ordinamento 

19 Ughelli, Italia sacra, col. 410, la cui ipotesi fu ripresa da Giuseppe Paesano 
(Memorie, II, p. 192).

20 Di diverso parere Natella, L’abbazia, p. 292.



secundum cistercensis ordinis notissimam |  13

www.scholasalernitana.unisa.it

autonomo nei confronti degli ordinari diocesani21. Le prime fonti nar-
rative e normative riguardanti l’Ordine di Cîteaux stabilirono che ogni 
vescovo, prima della fondazione di un cenobio cistercense nella propria 
diocesi, conoscesse e approvasse il contenuto della Carta caritatis, la 
costituzione fondamentale della congregazione, onde evitare possibili 
scontri22. Queste prime formulazioni delineano una subordinazione in-
scritta in un quadro di piena concordanza d’azione, in contrasto con la 
pratica della totale esenzione di stampo cluniacense23. Tuttavia, appena 
si paventarono possibili scontri tra ordinari diocesani e abati cistercen-
si, Innocenzo II, con la littera del 18 febbraio 1132 rivolta a Stefano 
Harding, abate di Cîteaux, iniziò a limitare il potere di intervento dei 
vescovi sulle comunità presenti nelle proprie diocesi24. 

L’autonomia dei monasteri cistercensi andò aumentando nel corso 
dei decenni centrali del XII sec.25; difatti, il 15 gennaio 1169 papa Ales-
sandro III emanò il privilegio Attendentes quomodo26, che limitava la 
capacità giuridica dei vescovi nei confronti delle abbazie cistercensi e, 
in particolare, proibiva ai presuli di esigere dagli abati, oltre la dovuta 
obbedienza, tutto ciò che fosse contrario alla libertà dell’Ordine27, men-

21 È vero che in un atto di Innocenzo III del 29 ottobre 1199, diretto a Guglielmo 
arcivescovo di Otranto e a Fulco vescovo di Lecce, l’abbazia cisterciense di S. Maria 
del Galeso è definita «Tarentine ecclesie parrochiali iure subiecta esset» (Die Register 
Innocenz’ III., 2.2., pp. 363-364, n. 189 [198]), tuttavia è molto probabile che in quel 
momento la fondazione non accogliesse ancora una comunità di monaci bianchi. Si 
veda Houben, Un inedito privilegio, pp. 152-153 e nota 14.

22 Carta caritatis prior, prologo, 2 in Le origini cisterciensi, p. 18; Carta caritatis 
posterior, 2, ibid., p. 256; Confirmatio Carta caritatis posterior, 6, ibid., p. 278; Insti-
tuta generalis capituli apud Cistercium, xxxviii, 4, ibid., p. 202.

23 Melville, «Diversa sunt monasteria et diversa habent institutiones», pp. 327-
331; Cariboni, Il nostro ordine, p. 132.

24 PL, CLXXIX, col. 122D, n. lxxxiii.
25 Per una sintesi generale sull’argomento si veda Cariboni, Il nostro ordine, pp. 

127-156.
26 In merito si rimanda all’importante contributo di Id., The three privileges, pp. 

631-647.
27 Le clausole contenute nel privilegio riguardanti la possibilità per gli abati di 

esercitare le proprie prerogative anche qualora il vescovo si fosse rifiutato di con-
cederle, dopo insistenti richieste, e di non eseguire ordini che fossero contrari alla 
libertas dell’Ordine furono inserite nei privilegia communia cistercensi agli inizi del 
XIII sec.; si vedano Lucet, La codification, pp. 52-53, Dist. IV, nn. 4-5 e Cariboni, The 
three privileges, p. 632. Precedentemente, i vescovi avevano un ruolo più rilevante 
nella correzione dei superiori preposti alle abbazie cistercensi delle proprie diocesi. A 



Mario Loffredo14  |

www.scholasalernitana.unisa.it

tre l’officium correctionis veniva affidato ai padri abati e al Capitolo ge-
nerale. Il 4 luglio successivo l’Ordine chiese e ottenne una nuova littera 
pontificia, anch’essa denominata Attendentes quomodo, che stabiliva 
un’autonomia ancora maggiore delle abbazie nei confronti dei vescovi, 
dato che annullava tutte le sentenze dei tribunali vescovili emesse con-
tro i Cistercensi per le materie trattate nel documento pontificio. 

I privilegi garantiti dai documenti pontifici Attendentes quomodo 
(oltre alle due versioni citate, una terza fu emanata il 16 gennaio 1173), 
che assicuravano una deroga dalle norme del diritto canonico vigente 
in materia di correzione degli abati, furono recepiti nello ius commune 
ecclesiasticum. In particolare, le tre clausole che riguardavano il divieto 
di appellarsi a un’autorità esterna all’Ordine, la benedizione degli abati 
e la protezione delle libertates concesse dai pontefici furono incluse 
nelle collezioni di decretali a partire dagli anni novanta del XII sec., 
per passare poi alla Collectio di Alano Anglico, alla Compilatio II di 
Giovanni di Galles e infine al Liber extra di Gregorio IX, in cui ogni 
riferimento ai Cistercensi scompare, divenendo così il testo valido per 
tutti gli ordini religiosi28. 

Alessandro III si occupò ancora della questione dell’esenzione 
dell’Ordine con la lettera Inter innumeras, inviata il 16 luglio 1169 agli 
abati, ai vescovi e agli arcivescovi cistercensi, in procinto di riunirsi 
nel Capitolo generale, con la quale il pontefice, da un lato, elogiava 
l’Ordine per l’assistenza prestata alla Sede Apostolica nel difficile pe-
riodo della lotta contro Federico Barbarossa, dall’altro condannava la 
decadenza in cui erano incorsi alcuni monasteri, che avevano assunto in 
ambito economico atteggiamenti secolareschi, severamente vietati dal-
le norme originarie29. L’allontanamento dagli ideali iniziali riguardava 
certamente anche la crescente esenzione delle abbazie cistercensi dalla 
giurisdizione vescovile, pratica condannata con forza anche da Bernar-
do di Clairvaux ma paradossalmente favorita dalle stesse concessioni 
alessandrine30. 

tal riguardo si veda Id., The Relationship, pp. 219-227.
28 Id., The three privileges, pp. 643-646. La seconda versione del privilegio, inve-

ce, entrò a far parte dei bullaria dell’Ordine, ibid., pp. 641-642.
29 Maccarrone, Primato romano, pp. 874-881; Cariboni, Il nostro ordine, pp. 24, 

129 e Id., The three privileges, pp. 632, 638-639.
30 Il rapporto tra Cistercensi e vescovi è al centro di un’altra lettera di Alessandro 

III, indirizzata agli abati e ai monaci dell’Ordine in Inghilterra, datata tra il 1161 e il 



secundum cistercensis ordinis notissimam |  15

www.scholasalernitana.unisa.it

La sintesi appena esposta è utile per inquadrare il contesto giuridico 
dei rapporti tra presuli e abbazie cistercensi, nel periodo immediata-
mente precedente l’intervento dell’arcivescovo salernitano, testimonia-
to dall’atto dell’agosto 1193. Il grado di autorità esercitata dall’ordina-
rio diocesano non è un unicum, infatti, continuando l’analisi del testo, 
si evince come anche gli «alii abbates Salernitane parrochie» fossero 
titolari di cenobi che dipendevano direttamente dalla Sede arcivesco-
vile. Un primo elenco di questi è presente nel privilegio Licet nobis di 
Alessandro III del 14 marzo 1169, con la quale il pontefice confermava 
all’arcivescovo Romualdo e ai suoi successori le giurisdizioni già con-
cesse dai precedenti pontefici alla Chiesa di Salerno31. Tra i monasteri 
esterni alle mura cittadine si annoverano le abbazie di S. Stefano di 
Marsico, di S. Pietro di Eboli, di S. Maria de Vetro, di S. Salvatore di 
Cellaria, di S. Prisco di Nocera e di S. Maria di Tubenna32. Ovviamente 
l’abbazia di S. Leonardo non vi compare poiché non era ancora stata 
fondata, così come non si riscontra nella conferma dei privilegi degli 
ordinari salernitani di Lucio III, del 25 settembre 1183, in cui sono elen-
cate le medesime comunità33. Va comunque precisato che l’Editrice di 
entrambi i documenti pontifici suggerisce la possibilità di una falsifica-
zione. Il secondo privilegio pontificio, in particolare, contiene alcune 
incongruenze circa i periodi di attività di Ugone, notaio della Chiesa ro-

1175 ma da ricondursi più precisamente, secondo Maccarone, a un momento successi-
vo alla Inter innumeras del luglio 1169 (Maccarrone, Primato romano, pp. 882-883). 
La condanna della pratica dell’esenzione da parte dei Cistercensi è uno dei punti no-
dali della più articolata diatriba tra i monaci grisei e i Cluniacensi che, come risaputo, 
fecero ampio uso del privilegio di esenzione dalla giurisdizione episcopale. Sull’argo-
mento esiste una vastissima letteratura; si vedano almeno Piazzoni, Crisi monastica 
e Bredero, Cluny et Cîteaux, pp. 27-72. Tuttavia, va detto che successivamente anche 
i Cistercensi si giovarono ampiamente della pratica dell’esenzione, scontrandosi così 
con il clero secolare; per la situazione in Francia si veda Buczek, Medieval Taxation.

31 ADS, Salerno, A.4.71; edita parzialmente in Paesano, Memorie, II, pp. 176-179 
e integralmente in Giordano, Le pergamene, pp. 347-352, n. 151. Qui si fa riferimento 
agli enti riportati nel documento come abbazie; vi sono poi menzionati diversi mona-
steria ed ecclesiae, sia tra quelli cittadini sia tra quelli siti fuori dalla città.

32 La tradizione erudita attribuisce una comunità cistercense anche ai cenobi di 
S. Prisco di Nocera e di S. Maria di Tubenna. Su tali comunità e altri monasteri la 
cui affiliazione all’Ordine è fortemente dubbia mi permetto di rimandare a Loffredo, 
Apparenza o appartenenza.

33 ADS, Salerno, D.11.839; edita in Giordano, Le pergamene, pp. 411-414, n. 186 
e Paesano, Memorie, II, pp. 229-232.



Mario Loffredo16  |

www.scholasalernitana.unisa.it

mana, di Arduino presbitero cardinale e di Raniero diacono cardinale34. 
Tuttavia il dettato non si discosta da quello usuale del tempo; pertanto, 
se è opportuno procedere con cautela nel valutare l’autenticità degli 
atti, questa non può essere esclusa.

Comunque sia, nel settembre 1183, a otto anni dal documento di 
Giovanni de Archiepiscopo, anche se è possibile che l’ente ancora non 
accogliesse una comunità monastica, la chiesa doveva essere già stata 
fondata. Cionondimeno, essa non si trova tra le chiese site fuori dalle 
mura cittadine elencate nel documento pontificio. In difformità ancora 
maggiore con l’atto del 1193 sono le ulteriori conferme dei pontefici 
del XIII sec., nello specifico i privilegi di Innocenzo III del 18 gennaio 
120735, di Gregorio IX del 10 maggio 122736 e di Innocenzo IV del 18 
gennaio 1252, nelle quali si menzionano solo le sei abbazie già citate37. 
Bisogna aspettare il 22 maggio 1255 e la bolla Cum universis di Ales-
sandro IV perché ad esse si aggiungano i cenobi di S. Maria Mater Do-

34 Si vedano le premesse all’edizione dei documenti (Giordano, Le pergamene, pp. 
348, 411). L’Editrice fa sue le considerazioni di Carmine Carlone esposte in diversi 
saggi relativi alle falsificazioni documentarie negli archivi abbaziali della SS. Trinità 
di Cava de’ Tirreni e di S. Maria di Montevergine (si veda Carlone, Falsificazioni). 
Diversa la posizione di Alessandro Pratesi, il quale ha individuato il significato della 
sigla f in facit, ovvero “fa al caso”, essendo essa riportata sul verso dei documenti 
che riguardano direttamente l’ente religioso, benché vada tenuto conto che nella sua 
disamina lo studioso prende in considerazione negozi privati e non privilegi e diplomi 
(Pratesi, Divagazioni, pp. 308-324); Carocci, Signorie, p. 33.

35 ADS, Salerno, D.11.844; edita in CDS, I, pp. 69-70, n. xvii e Paesano, Memorie, 
II, pp. 301-303. Non presenta sottoscrizioni.

36 ADS, Salerno, A.6.122; edita in G. Paesano, Memorie, II, pp. 332-335. Possono 
far sorgere dubbi sull’autenticità del documento le sottoscrizioni di Stefano di Cecca-
no presbitero cardinale della Basilica dei Dodici Apostoli e Guala Bicchieri presbitero 
cardinale di S. Martino titulus Equitii, entrambi deceduti nel 1227. Tuttavia, secondo 
quanto riportato nella storiografia, entrambi sarebbero ancora viventi al momento del-
la redazione del documento: Guala riceve facoltà di fare testamento il 29 maggio 1227 
(Hierarchia Catholica, I, p. 4, nota 3), morendo secondo quanto riportato da Cosimo 
Damiano Fonseca (Bicchieri, Guala) il giorno successivo, mentre Eubel riporta che le 
sottoscrizioni del cardinale continuano fino al 30 giugno dello stesso anno, lasciando 
imprecisati giorno e mese del decesso. Per quanto riguarda Stefano di Ceccano, in-
vece, il momento del decesso è segnalato da alcuni al 18 febbraio 1227, da altri al 23 
novembre (Antonetti, Stefano da Fossanova). Eubel riporta come data dell’ultima sot-
toscrizione il 23 settembre 1227, lasciando anche in questo caso non esplicitato giorno 
e mese del decesso, come anche l’epitaffio trascritto in Chacón, Vitæ, II, col. 31.

37 Edita in Paesano, Memorie, II, pp. 375-377, in nota. L’A. data il documento 
pontificio all’anno 1251 mentre Carucci al 1250 (CDS, I, p. 70, nota 1).



secundum cistercensis ordinis notissimam |  17

www.scholasalernitana.unisa.it

mini, di S. Maria Nova que de Calli dicitur e di S. Leonardo38. Solo da 
questo momento, il monastero entra nella lista approvata dai pontefici 
degli enti monastici soggetti all’ordinario diocesano, beninteso tenuto 
conto della perdita documentaria. Infatti, nel maggio 1258, nell’archie-
piscopio di Salerno, alla presenza di un gran numero degli alti prelati 
della città, l’arcivescovo Cesario d’Alagno fa annotare e transumere 
un preceptum di Roberto il Guiscardo: tra i testimoni presenti all’atto 
compare anche l’abate di S. Leonardo, insieme agli altri titolari dei mo-
nasteri dipendenti dall’arcivescovo salernitano che, però, non sottoscri-
vono il documento39.

Di conseguenza, dall’estensione dell’atto del 1193 al momento in 
cui il monastero è registrato dalla documentazione superstite tra gli enti 
di soggezione vescovile, sarebbero trascorsi circa sessantadue anni. Si 
tratta di un estremo ritardo, che non può non destare dubbi, anche per-
ché lo stesso atto del maggio 1175 riporta sul verso una scrittura data-
bile alla fine del XII sec., che richiama il diritto di patronato dell’arci-
vescovo sul monastero40. 

Un documento dall’archivio diocesano di Campagna, datato al feb-
braio 1196, con il quale tale Centurio cedeva a Ruggero, abate di S. 
Giacomo degli Eremiti41, una terra sita «in parte Furani ubi Sanctus 
Pancratii nominatur», riporta verosimilmente la prima menzione di beni 
appartenenti alla chiesa del monastero di S. Leonardo42. Va detto che 
il cenobio non è ulteriormente specificato ma è plausibile che si tratti 
proprio del monastero di Liciniano, dato che i beni indicati non distano 
molto da una strata identificabile con la via che da Salerno conduceva 
alla Piana del Sele e quindi al Cilento, lungo la quale, come esporrò di 
seguito, si attestano le proprietà del monastero. Se l’identificazione fos-
se esatta, tale atto costituirebbe la prima testimonianza del monastero di 
S. Leonardo successiva al documento arcivescovile di Niccolò d’Aiello.

38 ADS, Salerno, A.7.143; edita parzialmente in Paesano, Memorie, II, pp. 383-
385, in nota.

39 ADS, Salerno, H.7; edita in Paesano, Memorie, II, pp. 386-388 e Giordano, Le 
pergamene, pp. 454-456, n. 7a. 

40 Giordano, Le pergamene, p. 379, nella premessa al documento: «De iure patro-
natus domni archiepiscopi».

41 Così denominato benché fino al 1214 S. Giacomo fosse un priorato; cfr. Carlone 
– Mottola, I regesti, p. xix, nota 36.

42 ADS, Campagna, 4.147; edita in Taviani, Les archives, pp. 113-114, n. xvii; 
regesto in Carlone – Mottola, I regesti, pp. 72-73, n. 151.



Mario Loffredo18  |

www.scholasalernitana.unisa.it

43 Corpus Iuris Canonici, II, coll. 194-195. Qui i destinatari sono segnalati come 
«Archiepiscopo sancti Leonardi et Abbati Salernitano», ma si tratta evidentemente di 
una inversione dei titoli. Il documento si ritrova, in forma abbreviata, anche nel CDS, 
I, p. 126, n. liv, ed è regestato in Regesta Pontificum Romanorum, p. 666, n. 7735 che 
aggiunge tra i destinatari l’abate di S. Benedetto, come anche Regesta Honorii papae 
III, I, p. 450, n. 2718. Dal tenore dell’atto si evince che vi devono essere stati prece-
denti invii di lettere informative al pontefice che avrebbero potuto illustrare meglio la 
situazione, ma purtroppo di esse non si trova traccia.

44 Les registres d’Innocent IV, III, p. 506, n. 8010; anche in CDS, I, p. 273, n. cxlix 
ed Epistulae saeculi XIII, pp. 282-283, n. 313.

45 Les registres d’Innocent IV, III, p. 498, n. 7965, dove Benedetto è definito «con-
servator abbas Sancti Leonardi».

L’abbazia compare anche nel Liber extra, nello specifico nel Titulus 
XXXII del primo libro, dedicato all’officium del giudice43. In questo 
passaggio è ricordata una controversia sorta tra l’abbazia della SS. Tri-
nità di Cava e l’abbazia di Fossanova circa alcuni possedimenti che il 
priore del monastero cistercense di S. Pietro della Canonica di Amalfi, 
Silvestro, monaco subpriore del monastero laziale e incaricato dell’of-
ficium visitationis del cenobio amalfitano, aveva venduto ai Cavensi, 
a danno del cenobio amalfitano. La diatriba vide l’intervento di Ono-
rio III, il quale, il 20 settembre 1220, affidò la risoluzione della causa 
all’arcivescovo di Salerno Niccolò d’Aiello e agli abati delle abbazie 
salernitane di S. Leonardo e di S. Benedetto, che però vengono lasciati 
anonimi. La decisione di affidare la risoluzione della controversia all’a-
bate di S. Leonardo è forse da mettere in relazione con la comune ap-
partenenza alla congregatio cistercense con Fossanova e con S. Pietro 
della Canonica, ma l’incarico potrebbe spiegarsi anche con la vicinanza 
ai territori oggetto della controversia e con un rapporto di fiducia tra 
l’arcivescovo salernitano e gli abati.

In seguito, intorno alla metà del XIII sec., i pontefici intervennero 
direttamente nella vita del cenobio della Foria salernitana, nominando 
d’autorità il titolare dell’abbazia: infatti, l’11 settembre 125444 Innocen-
zo IV ordinò all’arcivescovo salernitano Cesario d’Alagno di rimuo-
vere dalla carica abaziale Benedetto, che pure il 25 agosto precedente 
aveva ottenuto dal pontefice la conferma all’elezione di un altro mo-
nastero di pertinenza arcivescovile salernitana, la benedettina S. Maria 
Mater Domini45. Il pontefice prescriveva che, qualora si fosse accertato 
che Benedetto era stato posto a guida del monastero per volontà del re 
Corrado IV, egli dovesse essere sostituito da Raone, «uomo provvido, 



secundum cistercensis ordinis notissimam |  19

www.scholasalernitana.unisa.it

discreto e circospetto», già priore di S. Stefano di Ventotene, monastero 
appartenente all’Ordine benedettino46. Ebbene, anche il monastero di 
S. Leonardo è in questo caso esplicitamente menzionato come apparte-
nente all’Ordo sancti Benedicti. Sebbene a questa altezza cronologica 
tale definizione non rimandi a una effettiva ‘congregazione’ benedettina 
distinta da quella cistercense, ma a una particolare forma di vita mona-
stica – che comprendeva naturalmente anche i Cistercensi, in quanto 
osservanti della Regola di s. Benedetto – ritengo comunque opportuno 
interrogarsi sul motivo per cui si sia scelto di richiamare lo stile di vita, 
anziché esplicitare la congregazione di appartenenza, nel caso fosse ca-
ratterizzante come lo era quella cistercense.

La nomina di Raone ad abate di S. Leonardo venne poi confermata 
da Alessandro IV, il quale il 2 gennaio 1255 scrisse al presule salerni-
tano perché non si frapponessero ulteriori indugi alla sostituzione del 
superiore. Il documento in questione è stato erroneamente attribuito a 
papa Alessandro III, ma ciò non è possibile per motivi sia paleografi-
ci sia cronologici47. Oltretutto nel testo si fa riferimento a Innocenzo 
IV, che prima di Alessandro IV aveva disposto la rimozione dell’abate 
Benedetto: sarà quest’ultimo pontefice a ribadire, l’11 marzo 1255, la 
promozione del priore di Ventotene all’abbaziato di S. Leonardo48. Del-
lo stesso giorno è il mandato per Moro, canonico salernitano, affinché 
introducesse e salvaguardasse l’immissione di Raone nel possesso del 
monastero e delle sue pertinenze, ed inoltre si prodigasse affinché fos-
sero restituiti i privilegi e gli altri beni del cenobio che il già menzionato 
Benedetto aveva illecitamente occupato49. 

4. Il patrimonio monastico

L’indagine sull’appartenenza monastica del cenobio di S. Leonardo non 
può prescindere dalla documentazione relativa al patrimonio dell’ente 
religioso. Diversi beni, la cui effettiva entità non è però chiarita dalle 
fonti, si situavano nelle vicinanze stesse del monastero, come emerge 
da tre atti che si conservavano presso l’archivio del monastero della 

46 Su tale monastero si veda almeno Lauro, Ischia, pp. 40-45.
47 Tuttora la pergamena è conservata presso l’Archivio Cavense, con segnatura 

“arca XXX, 53”, insieme ad altre della seconda metà del XII sec.
48 Les registres d’Alexandre IV, p. 68, n. 250.
49 Ibid., pp. 68-69, n. 251.



Mario Loffredo20  |

www.scholasalernitana.unisa.it

SS. Trinità di Amalfi. Il primo, datato all’agosto 1251, è un contratto di 
permuta tra Bartolomeo abate del monastero di S. Leonardo di Licinia-
no e Giovanni detto Ferrario, figlio del fu Tommaso notaio50. I due si 
scambiarono due appezzamenti di terra laboratoria siti a poca distanza 
l’una dall’altra se non confinanti: infatti, si trovano entrambi «in loco 
montanee, ubi proprie a lu gualdu dicitur»51. Inoltre, si specifica che la 
proprietà di Giovanni era ubicata presso la chiesa di S. Matteo de eo-
dem loco, la quale rientrava tra le pertinenze del monastero52. Il breve 
e peraltro lacunoso documento non permette di comprendere le moti-
vazioni di questa azione, che sembra comunque configurarsi come uno 
scambio di terreni adiacenti; inoltre il testo non consente una migliore 
identificazione dell’abate Bartolomeo, benché sia forse possibile identi-
ficarlo con Bartolomeo Dardano, il cui obito è registrato nel necrologio 
del Liber confratrum della Chiesa salernitana al 6 novembre 127153. 
Dal secondo e dal terzo documento si ricavano ulteriori informazioni 
sui possedimenti monastici: il 16 luglio 1321 Giovanni Marchisio mili-
te, figlio del fu Ugone magister, vendette a Guidotto Comite di Salerno, 
figlio del fu Matteo milite e procuratore di Bartolomea, badessa del 
monastero di S. Maria de dominabus di Amalfi, una terra laboratoria, 
sita in località lu cancelleri di Liciniano fuori Salerno, presso alcune 
proprietà del monastero di S. Leonardo54. Di lì a poco il milite morì e 

50 CDA, II, pp. 85-86, n. cccxxxix e Paesano, Memorie, II, pp. 377-378, dove 
alcune lacune del testo di Filangieri sono colmate. Ad occidente della proprietà di 
Giovanni detto Ferrario si trovano «rerum ss. monast.» mentre ai confini orientali 
della proprietà vi sono beni dello stesso Giovanni.

51 Potrebbe trattarsi di una località nei pressi dello stesso monastero, che sorge sul 
colle Montena.

52 Scrive Cioffi che nel 1552 tra le chiese, cappelle o rettorie dipendenti da S. Le-
onardo vi è anche «S. Maffeo de Mòntano», che verosimilmente si identifica con la 
chiesa menzionata nell’atto (Cioffi, L’abbazia, p. 40). 

53 Galante, Un necrologio, pp. 222-223 e nota 38. L’A. rileva che vi è un Barto-
lomeo Dardano chierico e suddiacono dell’archiepiscopio e abate della chiesa di S. 
Trofimena, citato in un documento del 1262, oltre che un omonimo canonico della 
Cattedrale salernitana che sottoscrive una lettera bollata dell’arcivescovo Cesario nel 
1256, in opposizione alla ricostruzione di Carlo Alberto Garufi, editore del necrolo-
gio del Liber Confratrum, secondo il quale Bartolomeo Dardano sarebbe l’abate del 
monastero di S. Leonardo «in monte qui Licinianum dicitur», deducendolo dal docu-
mento di permuta testé menzionato (Necrologio, pp. 175, 338). Garufi fa riferimento 
all’abate di S. Leonardo anche per un’altra annotazione che però pone nel campo Altre 
mani. Sec. XII. (ibid., p. 76).

54 CDA, II, pp. 256-257, n. dxxxvii. La prossimità non si può evincere data la lacu-



secundum cistercensis ordinis notissimam |  21

www.scholasalernitana.unisa.it

pertanto tre giorni dopo, il 19 luglio, un nuovo atto roborò la cessione 
della terra, che è detta coniunta con beni appartenenti ai monasteri di 
S. Michele e di S. Leonardo della Foria salernitana55. Nel documento si 
menziona un’ulteriore terra laboratoria, non citata nell’atto precedente, 
sita nello stesso luogo e adiacente ai beni di proprietà di S. Leonardo, di 
Giacomo Santomango e della chiesa di S. Pietro de Iudice di Salerno.

Ancora, il 13 giugno 1296, in un lodo arbitrale con l’abate caven-
se Rinaldo e i suoi confratelli, il monastero di S. Leonardo è indicato 
come appartenente all’Ordine di s. Benedetto56. La causa verteva su un 
appezzamento di terra laboratoria sita in Tusciano nelle pertinenze di 
Montecorvino, «in loco ubi proprie aballimonte dicitur», rivendicata 
dall’abate del monastero di Liciniano, di cui non è ricordato il nome ma 
che è possibile identificare con il Marcoaldo citato nella sentenza suc-
cessiva, il quale accusava la controparte di molestie sul pacifico posses-
so del terreno. La diatriba era andata per le lunghe finché, per intervento 
di comuni amici, erano stati eletti in qualità di arbitri i nobili giudici 
Giacomo de Ursone e Pietro Castellomata di Salerno. Essi avrebbero 
dovuto giungere a una sentenza definitiva entro otto giorni, preveden-
do una penale di 25 once d’oro a carico di chi non avesse rispettato la 
risoluzione. La parte vincente, in caso di resistenza dell’altra, avrebbe 
avuto la facoltà di pignorare fino al triplo dei beni. La sentenza, favo-
revole al monastero di S. Leonardo, fu emessa il 21 giugno 1296, in 
presenza di Giovanni Mazza, giudice della città di Salerno, e di Nicola 
Bello, pubblico notaio57.

Il cenobio possedeva beni immobili anche nei centri urbani di Saler-
no e di Eboli. Il primo caso emerge nel febbraio 1257 in occasione di un 
contratto con il quale il monastero cavense, rappresentato da Giustino 
priore della chiesa di S. Maria de Domno, cedette due terre con case 
site presso la chiesa di S. Massimo, al magister Bartolomeo de Vallono, 
figlio del fu Matteo, doctor in fisica58. L’accordo prevedeva un’ipotesi 
di permuta, dopo due anni, di qualche proprietà in Salerno e comunque 
«existentem a monasterii Sancti Leonardi citra». La menzione di beni 
immobili in Eboli è invece antecedente, come si evince da un atto del 

nosità di tale documento ma è desumibile dall’atto successivo.
55 CDA, II, pp. 257-258, n. dxxxviii.
56 AC, arca LX, 94; edita in CDS, III, pp. 308-310, n. cclxvii.
57 AC, arca LX, 72.
58 AC, arca LIII, 94; edita in CDS, I, pp. 286-288, n. clxi.



Mario Loffredo22  |

www.scholasalernitana.unisa.it

luglio 1214 con il quale Guglielmo, camerario della Chiesa salernitana, 
agente per conto dell’arcivescovo d’Aiello, chiese la redazione di una 
copia autentica di quattro documenti, l’ultimo dei quali, datato giugno 
1214, testimonia la venditio et traditio di una casa con solaio sita nella 
parrocchia di S. Lorenzo, presso una domus del monastero di S. Leonar-
do, da parte di Giovanni del fu Pietro allo stesso Guglielmo camerario 
in rappresentanza dell’arcivescovo59. In entrambe le occasioni non si 
specifica l’ordine di appartenenza del cenobio.

Almeno un’altra domus del monastero di S. Leonardo, sita in Eboli 
nella parrocchia di S. Giorgio, è menzionata nel luglio 1222 tra i confini 
di una casa donata dal moribondo Pietro del fu Giacomo al monastero 
di S. Maria di Montevergine, rappresentato da fra Martino60. Altra testi-
monianza di beni immobili posseduti da S. Leonardo nel territorio della 
piana del Sele e le retrostanti alture dei monti Picentini proviene da un 
documento del 20 marzo 1230 con il quale l’arcivescovo salernitano 
Cesario diede il suo assenso alla richiesta di Giovanni, abate del mona-
stero del Liciniano, di vendere alcune terre che la comunità possedeva 
nei territori di Eboli, Montecorvino e Campagna. Il presule informava i 
giudici della sua decisione, pregandoli di redigere gli opportuni contrat-
ti secondo la consuetudine di quelle terre61. La vendita di questi beni era 
strumentale all’acquisto di terreni più utili al monastero, come viene mo-
tivato nel documento di ratifica della vendita dello stesso marzo 1230, 
con la quale Giovanni, in rappresentanza del cenobio, aliena a Roberto, 
figlio del fu Letterio, una casa sita nella parrocchia di S. Giorgio62. Nel 
testo non si specifica la localizzazione della parrocchia ma è verosimile 
che si tratti della stessa proprietà menzionata nel citato documento del 
luglio 1222, per la quale l’abate nel marzo 1230 venne compensato con 

59 ADS, Salerno, A.6.107; regesto in Balducci, L’Archivio diocesano, p. 36, n. 111; 
in Carlone, Documenti, p. 241, n. 538 e in Cavallo, Rubrica, p. 83 (ADS, Capitolo 
Metropolitano, b. 506). Ritengo sia più verosimile che la parrocchia in questione si 
situi in Eboli e non in Salerno.

60 Regesto in Abbazia di Montevergine, p. 108, n. 1493 e in Carlone, Documenti, p. 
259, n. 583. La localizzazione è desumibile dal documento del marzo 1230.

61 Regesto in Abbazia di Montevergine, II, p. 151, n. 1663; edito in inserto in CDS, 
I, p. 155, n. lxxvi.

62 Regesto in Abbazia di Montevergine, II, p. 151, n. 1664; edito in CDS, I, pp. 
153-155, n. lxxvi. In Crisci, Salerno sacra, p. 183 il documento è datato al maggio 
1203 e la casa venduta dal monastero di S. Leonardo è localizzata nella parrocchia di 
S. Gregorio.



secundum cistercensis ordinis notissimam |  23

www.scholasalernitana.unisa.it

tre once d’oro, da impiegarsi per acquistare alcune terre laboratorie dal 
dominus Matteo, figlio di Angerio, site «in tenimento Salernitane civi-
tatis, subtus predictum monasterium». Dalle testimonianze provenienti 
da Eboli appena riportate e dall’atto del febbraio 1196 precedentemente 
ricordato, si desume una particolare attenzione da parte della comunità 
di Liciniano per i territori a ridosso della strada che conduceva alla 
piana del Sele e verso il Cilento. Inoltre, la possibilità di acquistare dei 
terreni prossimi alle strutture claustrali, quindi di più facile gestione, 
indussero la comunità monastica ad alienare altri beni, ritenuti di mi-
nore utilità.

La medesima ratio economica si evince, infatti, da un atto di permu-
ta pertinente all’archivio dell’abbazia di S. Maria de Vetro di Ogliara, di 
cui si conserva il regesto, redatto dall’archivista seicentesco della Badia 
di Cava Augusto Venereo. In esso si riporta che nel giugno 1291 fu sti-
lato un contratto di permuta tra tale Riccardo Campobasso e l’abate del 
monastero di S. Leonardo de Liciniano, il cui nome è abbreviato con 
una semplice “R”. La comunità monastica avrebbe ceduto una terra con 
avellaneto, castagneto e una domus, posti nel casale di Antessano, nelle 
pertinenze di Salerno, in cambio di una terra sita in città, presso la chie-
sa dei SS. Apostoli nell’Ortomagno63. Probabilmente per l’abbazia era 
più conveniente possedere un terreno in città, che le proprietà agricole 
nella valle dell’Irno.

Al termine del XIII sec., anche il monastero di S. Leonardo si trovò 
coinvolto nello stato conflittuale diffuso e persistente che spaccò la so-
cietà salernitana e che causò danni ingenti a diversi enti religiosi64. Un 
piccolo esempio su questo stato di cose è testimoniato dal mandato di 
Carlo II del 25 ottobre 129865: il sovrano era stato informato da Marco-
aldo, abate di S. Leonardo, che tal Matteo Greco aveva sottratto con la 
forza ad un suo famulo due asini carichi di frumento mentre si trovava 
nella platea pubblica di Salerno. Il religioso, per avere giustizia, si era 
rivolto allo strategoto della città, il quale, però, non intervenne nei con-

63 Il documento pergamenaceo originale, redatto dal notaio Matteo Magnarino, era 
conservato nell’archivio del monastero di S. Maria de Vetro, con segnatura n. 67. AC, 
Ms. Augusto Venereo, Vetro, Scaffale G, Pluteo O, Fascio 57, n. 3854, c. 10v; Cioffi, 
L’abbazia, p. 34, che data però al 1281 e Caffaro – Falanga, La chiesa, p. 86

64 Si veda almeno Galdi, Conflittualità, pp. 243-256.
65 CDS, III, p. 352, n. cccxv. Vi è una discrepanza tra l’anno 1298, indicato da 

Carucci, e l’indizione dodicesima riportata nel documento.



Mario Loffredo24  |

www.scholasalernitana.unisa.it

fronti del Greco. Il sovrano, pertanto, ordinò al suo funzionario di indire 
un’inchiesta e, nel caso si fosse riscontrata l’autenticità della versione 
esposta dall’abate, di procedere contro il delinquentem e di restituire 
il frumento sottratto. Ancora, in un lungo documento di Carlo II del 
settembre 1305 sono elencati alcuni gravi crimini commessi in Salerno, 
nel momento in cui numerosi esponenti della nobiltà cittadina sembra-
no volgersi con particolare accanimento contro i beni della Chiesa sa-
lernitana e i suoi membri66. L’atto citato, infatti, evidenzia come alcuni 
membri delle famiglie d’Aiello e Scillato fossero stati scomunicati per 
essersi impadroniti della chiesa di S. Lorenzo, anch’essa denominata de 
strata. Tra i diversi crimini, il mandato regio ricorda che il dominus Gu-
glielmo de Comite aveva occupato una terra sita «subtus monasterium 
Sancti Leonardi de pertinentiis Salerni, iuxta stratam», terra che il cano-
nico Gisinulfo Capograsso teneva in beneficio dalla Chiesa salernitana. 
Il nobile vi aveva impiantato delle vigne che aveva fatto congiungere 
con una proprietà coltivata a vigneto già in suo possesso, in totale pre-
giudizio dei diritti della comunità.

5. Il monastero tra tardo Medioevo e prima Età moderna

Nella seconda metà del XIV sec., Urbano V riservò il monastero alla 
Sede Apostolica, di conseguenza il 26 novembre 1365, a seguito della 
morte del pastore Tommaso67, il pontefice trasferì al cenobio di Licinia-
no il presbitero Bartolomeo di Avellino, monaco professo di Montever-
gine68. Dopo il decesso di quest’ultimo, il 5 luglio 1367 fu incaricato 
Francesco Juveni, già monaco professo di S. Benedetto di Salerno e 
abate del monastero de Ceranofra (Crinofria) di Colobraro della dio-
cesi di Anglona69. Entrambe le lettere pontificie menzionano l’apparte-
nenza dell’abbazia della Foria salernitana all’Ordine benedettino. Pur-
troppo, la documentazione al momento non permette di determinare se 

66 Carucci, Codice Diplomatico Salernitano, pp. 17-31, n. v. 
67 Il nominativo dell’abate Tommaso si trova anche in un lungo documento datato 

28 aprile 1365, in cui si elencano ben novantasette prelati italiani, tra arcivescovi, ve-
scovi, abati e archimandriti, che non avevano ottemperato agli obblighi di pagamento 
nei confronti della Sede Apostolica; Baumgarten, Untersuchungen, pp. 215-220, n. 
313 (nello specifico p. 219). Si noti che ben quattro religiosi presenti nell’elenco erano 
preposti a istituzioni che sorgevano nella diocesi di Salerno.

68 Urbain V, V, p. 461, n. 18304.
69 Ibid., VI, p. 393, n. 20637.



secundum cistercensis ordinis notissimam |  25

www.scholasalernitana.unisa.it

la riserva pontificia sia stata istituita da Urbano V oppure se fosse a lui 
precedente, né è possibile determinare se tale istituto sia stato applicato 
in un periodo circoscritto o fosse permanente. Infatti, le fonti giunteci 
dal XIV sec. riguardanti il monastero sono di natura prevalentemente 
fiscale: si tratta di informazioni provenienti dalle annotazioni in merito 
al pagamento delle decime dovute alla Camera Apostolica. Negli anni 
1308-1310 il monastero versava un’oncia70; si sa inoltre che l’abba-
zia era tenuta al pagamento della decima per i possedimenti che aveva 
nel territorio di Campagna71. Nello specifico, per le decime da pagare 
nell’anno 1309, venne condotta una specifica «inquisitio monasterii S. 
Leonardii de cacumine montis», come altre ne furono condotte su par-
ticolari distretti della diocesi salernitana. Il 4 ottobre 1309, presso lo 
stesso monastero di S. Leonardo, l’abate Giovanni, interrogato circa il 
valore degli introiti, dichiarò che essi ammontavano a ventuno once an-
nuali, dedotte le spese72. Su tali redditi il monastero era tenuto a pagare 
due once e ventiquattro tarì73. Anche in questo caso non è annotata la 
famiglia monastica del monastero salernitano. 

Ulteriori notizie, tratte dai libri obligationum e relative ai secc. XIV 
e XV, riportano l’ammontare delle taxae pro communibus servitiis, da 
versarsi in base al valore dei redditi dell’abbazia, variabili dai trentasei 
fiorini e un terzo ai novanta fiorini74, ma ciò che più interessa in questa 
sede è la specificazione della congregazione monastica del cenobio, ov-
vero l’Ordo sancti Bernardi, una titolazione che rimanda chiaramente 
all’Ordine cistercense e che potrebbe essere frutto di revisione poste-
riore, in riferimento alla Congregazione di S. Bernardo, istituita inizial-
mente su preghiera di Ludovico Sforza da Alessandro IV nel 1497 e 
successivamente confermata da Giulio II nel 151175. 

Altre fonti camerali, relative invece alle provviste dei benefici ec-
clesiastici, quali i Libri annatarum, registrano al 18 settembre 1426 

70 RDC, p. 387, n. 5550. 
71 RDC, p. 407, n. 6031; qui però l’ammontare del valore di tali possedimenti è 

lasciato in bianco.
72 RDC, p. 430, n. 6248.
73 RDC, p. 393, n. 5705. Crisci – Campagna, Salerno sacra, p. 486. 
74 Gli anni cui viene fatto riferimento sono il 1350, il 1366, il 1367, il 1419 e il 

1421, cfr. Taxae, p. 215. Solo per il 1421 si riporta la cifra di novanta fiorini «et hoc 
plus vel minus ad quod mon. ipsum reperietur in libris camere taxatum».

75 La congregazione riuniva in forma autonoma le abbazie cistercensi di Lombar-
dia e Toscana; Lekai, I Cistercensi, pp. 162-163 e Bock, Les codifications, pp. 60-64. 



Mario Loffredo26  |

www.scholasalernitana.unisa.it

che Americo Pacifico di Sanseverino si era impegnato con la Came-
ra Apostolica per l’annata del monastero di S. Leonardo de la Strata, 
dell’Ordine benedettino, i cui redditi ammontavano a centotrenta fiorini 
d’oro, vacante per privacionem dell’abate Leonetto76. La specificazione 
dell’appartenenza all’Ordine di s. Benedetto proviene anche da un’al-
tra notizia tratta dai Libri annatarum, questa volta del 16 marzo 1432, 
quando è menzionata la littera con la quale si confermava ad Antonello 
Syrraca77, vescovo di Acerno, una provvigione di trenta fiorini d’oro 
sui redditi di S. Leonardo de la Strata78. Tuttavia, anche in questo caso 
la menzione della famiglia monastica benedettina non può ritenersi di-
rimente, dato che come già precisato essa indicava una forma di vita 
monastica e che persino un’abbazia appartenente senza dubbio all’Or-
dine cistercense, quale S. Maria della Matina, in diocesi di San Marco 
Argentano, viene detta benedettina79.

Nei primi decenni del XV sec. l’abbazia fu data in commenda80, tut-
tavia non conosciamo la data esatta dell’introduzione di questo istituto 
in S. Leonardo. Infatti, il citato Antonello Syrraca81, già ordinario della 
diocesi di Nebbio in Corsica e poi trasferito da Martino V alla sede ve-
scovile di Acerno, aveva assunto tra il 1416 e il febbraio del 1419 l’ab-
baziato commendatario di S. Leonardo. Un atto del febbraio 1419, dove 
peraltro l’abbazia è detta appartenere all’Ordine benedettino, attesta 
che Martino V avocò a sé la commenda82; pertanto la carica commen-
dataria del vescovo di Acerno non deve essere durata a lungo, benché 
egli conservi la rendita annuale di trenta fiorini d’oro ricavati dai redditi 
del monastero, onde provvedere alle necessità della Mensa vescovile di 
Acerno. Comunque sia, nel 1421 è presente un nuovo commendatario: 
il vescovo di Feltre, Enrico Scarampi83. Nel 1448, come si esporrà più 

76 Li Pira, La collazione, pp. 158-159, n. 370.
77 Su tale personaggio si veda Baumgarten, Untersuchungen, ad indicem.
78 Ibid., pp. 164-165, n. 385.
79 Li Pira, La collazione, pp. 218-219, n. 515.
80 In Ughelli, Italia sacra, col. 351 si enumera S. Leonardo, qualificata come cister-

cense, tra le sette abbazie concistoriali dell’arcidiocesi salernitana date in commenda, 
insieme a S. Maria de Vetro, S. Maria di Tubenna, S. Pietro di Eboli, S. Benedetto, S. 
Pietro de Cursina e S. Maria Mater Domini.

81 ASV, Ind. 537, f. 124v.
82 ADS, Salerno, A.11.208; regesto in Balducci, L’Archivio diocesano, I, p. 65, n. 

210 e Crisci – Campagna, Salerno sacra, p. 486. In Cavallo, Rubrica, p. 253 è ripor-
tata erroneamente la data 1598.

83 ASV, Ind. 537, f. 125r; Crisci – Campagna, Salerno sacra, p. 486. Sul vescovo 



secundum cistercensis ordinis notissimam |  27

www.scholasalernitana.unisa.it

avanti, la Camera Apostolica dispose l’unione del monastero alla Chie-
sa di Acerno, probabilmente nel senso che i ricavi da esso provenienti 
dovevano essere impiegati a favore della diocesi84. 

Tra gli abati commendatari del XV sec. si ricordano Tommaso, nel 
145085, e il già citato Americo Pacifico, tra il 1452/3 e il 145786; quindi, 
nel 1459 la commenda fu affidata a Nicola de Miraballis, protonota-
ro apostolico87; nel 1460 è segnalato Francesco, appartenente all’Or-
dine di s. Bernardo88; mentre il 25 novembre 1475 subentra Menelao 
de Januariis, chierico napoletano, che conserverà la commenda anche 
dopo essere stato nominato vescovo di Acerno, come attestato da un 
documento del 4 febbraio 148689. Ciò pare essere in contraddizione con 
un atto del maggio 1485 del dominus Giovanni Cardinal d’Aragona, 
amministratore dell’arcivescovato di Salerno e commendatario dell’ab-
bazia di Cava e dei monasteri salernitani di S. Benedetto, di S. Giorgio 
e, appunto, S. Leonardo90. Infine, sul volgere del XV sec. la commenda 
passò nelle mani di Giovanni (Juan o Joan de) Marrades, cubicularius 
e secretus pontificio91.

di Feltre si veda Alpago Novello, Enrico de’ Scarampi.
84 Si veda infra, il testo corrispondente alle note 133-134.
85 ASV, Ind. 537, f. 125r.
86 Crisci – Campagna, Salerno sacra, p. 486, nota 5 e Fonti aragonesi, III, p. 11, n. 

92, dove si specifica che il religioso è tenuto al pagamento di dodici tarì.
87 ASV, Ind. 537, f. 125r; Crisci – Campagna, Salerno sacra, p. 487. Nel 1459 a 

Nicola de Miraballis, già commendatario di S. Leonardo, fu dato in commenda anche 
un monastero della diocesi amalfitana (ASV, Ind. 512, f. 91r).

88 Crisci – Campagna, Salerno sacra, p. 486, nota 5, dove l’A. segnala come fonte 
ASV, Ind. 529, f. 106; tuttavia, in Ind. 537, f. 125r si cita un abate Francesco di S. 
Leonardo, dell’Ordine di s. Benedetto, datandolo al 1467, preceduto dall’abate Bar-
tolomeo nel 1466.

89 ASV, Ind. 537, f. 125r; Crisci – Campagna, Salerno sacra, p. 487. A questo pe-
riodo, precisamente all’arco di tempo compreso tra l’8 settembre 1486 e il 31 agosto 
1487, risalgono alcuni protocolli del notaio Pietro Paolo Troisi di Cava, conservati 
nell’Archivio della SS. Trinità di Cava, alcuni dei quali sono dati nelle pertinenze 
della città di Salerno «et proprie sopta santo Lonardo»; Registri notarili, p. 257.

90 AC, arca LXXXVI, 32; Crisci, Salerno sacra, p. 183. L’atto riguarda l’affida-
mento da parte del potente prelato di diverse cappellanie cum cura ecclesiae e sine 
cura ecclesiae ad Andrea Frecza, canonico della Cattedrale salernitana, familiaris e 
continuus commensalis del Cardinal d’Aragona. Erroneamente in Guariglia, Un am-
basciatore, p. 33, nota 1 è indicata l’abbazia di S. Leonardo di Aversa.

91 ASV, Ind. 537, f. 125r. Per un breve profilo del Marrades si veda Parisi, Juan de 
Marrades, pp. 13-20, in particolare pp. 15-16.



Mario Loffredo28  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Nel XVI sec. il titolare dell’abbazia di S. Leonardo seguì l’atteg-
giamento di altri religiosi del Mezzogiorno spagnolo che, non potendo 
essere presenti al Concilio di Trento a causa delle disposizioni imposte 
dal viceré Pedro de Toledo, inviò per procura le proprie scuse92. La 
documentazione permette, quindi, di seguire la successione degli abati 
commendatari e alcuni scontri verificatesi tra vari amministratori che 
dichiaravano di aver titolo sull’abbazia e sui suoi redditi93. 

Risulta rilevante per misurare la condizione in cui si trovava la co-
munità nell’ultimo quarto del XVI sec., il resoconto della visita che il 
presule salernitano Marco Antonio Marsilio Colonna compì il 6 ottobre 
1577. L’arcivescovo trovò soltanto due monaci benedettini non pro-
fessi, che vivevano grazie all’esigua rendita di 30 ducati annui, privi 
della guida di un superiore e senza rispettare la Regola. Essi, inoltre, 
celebravano la messa nella chiesa sopra la collina (quindi nelle strutture 
dell’antica abbazia sul colle Montena) o nella cappella di bascio, pro-
babilmente un luogo di culto costruito lungo la strata, dove «passano 
gente assai», come specificano i due membri di S. Leonardo. Infatti, la 
messa nella chiesa alta era frequentata da pochissimi fedeli, soltanto 
nelle ricorrenze di s. Leonardo e del primo maggio. Dato il misero stato 
in cui versava la comunità, l’arcivescovo salernitano impose alcuni mi-
glioramenti da farsi in breve tempo a spese del commendatario94. 

L’abate di S. Leonardo è, inoltre, tra i presenti al sinodo diocesano 
indetto dal Colonna il 7 maggio 1579, come attestano gli atti stampati 
in Napoli l’anno successivo95. Infine, va segnalato che, stando a quanto 

92 Tra i titolari di abbazie che, non potendo essere presenti all’assemblea, inviarono 
le proprie scuse vi sono anche gli abati di S. Maria di Bauso e di S. Giovanni a Piro. Si 
vedano Alberigo, I vescovi, pp. 197-201 e Crisci, Salerno sacra, p. 184.

93 Crisci, Salerno sacra, pp. 184-185. 
94 Crisci, Il cammino, pp. 618-619. Per ulteriori notizie dalla prima età moderna 

si consultino ADS, Atti civili, b. 368, fasc. Salerno. Abadia di S. Leonardo de Strata. 
1531-1560, 1652; ADS, Atti civili, b. 407: Indice di Atti di Appellazioni Da Soffraga-
nei, & Abbadiali alla Metropolia Arcivescovile di Salerno, Parte I. Arch. III, MDC-
CXCVIII, p. 609; ADS, Capitolo metropolitano, b. 219 e si vedano Cioffi, L’abbazia, 
pp. 38-47 e Trotta, Salerno, pp. 426-427.

95 Constitutiones, p. 256. In ibid., p. 248 si elencano gli abati che da tradizione 
dipendono dal presule salernitano, tra i quali, oltre a quelli già menzionati, si trovano 
l’abate di S. Salvatore di Serino e il priore di S. Leone. Nella platea di Matteo Pastore 
l’abate di S. Leonardo è tra coloro che sono tenuti a intervenire durante le celebrazio-
ni per la Traslazione di S. Matteo, secondo le antiche consuetudini (ADS, Capitolo 
metropolitano, b. 508: Platea Generale della Chiesa Salernitana [1715-1716], f. 381, 



secundum cistercensis ordinis notissimam |  29

www.scholasalernitana.unisa.it

affermato dall’Ughelli, nonostante l’evidente stato di prostrazione in 
cui era caduto l’ente monastico, i suoi redditi continuavano a essere 
notevoli, pertanto Sisto V il 9 giugno 158796, nell’atto con il quale in-
nalzava la Cappella ad praesepe Iesu Christi nella basilica di S. Maria 
Maggiore de Urbe (la cosiddetta Basilica Liberiana), assegnava ad essa 
le rendite dell’abbazia di S. Leonardo dell’Ordine di s. Benedetto, va-
cante per la morte del commendatario Ludovico Blanchetti97.

A tal proposito è particolarmente interessante un’opera del 1700 
dell’avvocato Pietro Marcellino di Luccia dedicata all’abbazia di S. 
Giovanni a Piro, unita insieme al monastero di S. Niccolò de Butra-
mo e a S. Leonardo alla Cappella del Presepe98. L’erudito elenca vari 
possedimenti dell’abbazia salernitana ai quali, nel testo del documento 
di Sisto V, è fatto solo un generico riferimento: innanzitutto le gran-
ge di Caprignano, di S. Maria di Casanova, S. Cristoforo di Sarconi 
(quest’ultima nell’attuale provincia di Potenza), quindi alcuni possedi-
menti in Battipaglia, in San Cipriano, nella Baronia di Montecorvino, in 
Campagna e nelle «Terre dell’Oliveto delle Serre di Gefuni»99. Sebbene 
non verificabili da un atto originale, tali possedimenti appaiono vero-
simili in base ai dati di cui si dispone: oltre ai possedimenti preceden-
temente illustrati, sono da ricordare le proprietà della chiesa (sic) di S. 
Leonardo, attestate indirettamente in un documento del 21 giugno 1444 
nel territorio di Campagna, precisamente in località Valle di Cava100. 
Ancora, in un complesso e articolato atto del 1459, riguardante la spar-
tizione di alcuni beni della Mensa arcivescovile salernitana, i fratelli 
Antonello e Francesco de Iudice affermano di possedere alcune terre 
site nei territori di Montecorvino e Olevano, «ubi dicitur vallemonio 
alli puzulj ed alo filo […] juxta fines montis sancti Leonardi de pastina 
de Salerno»101. Si tratta, verosimilmente, della località citata presso il 

edito in Cassese, Spigolature, p. 315).
96 In Crisci – Campagna, Salerno sacra, p. 487 si segnala l’anno 1585.
97 Bullarium, pp. 858-870, n. lxxxix, in particolare pp. 860-862. Si specifica che 

nei libri della Camera Apostolica, il monastero di S. Leonardo risultava tassato per 
cinquanta fiorini d’oro.

98 Su S. Giovanni a Piro si veda di Luccia, L’Abbadia e Bellotta, Il monachesimo. 
Del monastero si occupa anche l’estensore dell’allegazione Per la Cappella Sistina, 
pp. 9-90, per la quale si veda infra.

99 di Luccia, L’Abbadia, pp. 2-3; Caputo, Il monachesimo, p. 155.
100 ADS, Campagna, H.2.581; Giordano, Regesti, p. 38, n. 77.
101 Paesano, Memorie, IV, p. 34.



Mario Loffredo30  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Tusciano nel documento del 13 giugno 1296102. Nella seconda metà 
del XVI sec. la Montagna di S. Leonardo figura tra i beni appartenenti 
alla Mensa arcivescovile di Salerno dati in fitto mentre nel 1531 l’abate 
commendatario concesse al presbitero Cosimo de Mauro una montagna 
chiamata La Laura nel casale di Giovi per cinque carlini annui103.

Infine, si ricorda che il monaco cistercense Cornelio Pelusio Parisio 
cita l’«Abbatia, quę dicitur de Sancto Leonardo, apud urbem Salerni» 
nella relazione compilata tra il 1597 e il 1598 a seguito dei sopralluo-
ghi e delle informazioni da lui raccolte in qualità di vicario e visitatore 
dell’Ordine nel Regno di Napoli104. Il riferimento all’abbazia, che si 
trova in stato di rovina – solo ęquata la definisce il religioso – compor-
ta non pochi problemi, dato che si tratterebbe dell’unica fonte interna 
all’Ordine che faccia riferimento al monastero salernitano. Se è vero, 
come ha affermato Errico Cuozzo, che il Pelusio non prende a riferi-
mento le regioni attuali105, nondimeno includere S. Leonardo – a cui 
segue un accenno alle Abbatię alię plures della Costa d’Amalfi – tra 
i cenobi in Provincia Abrutii appare alquanto arbitrario. Va notato, di 
fatti, che anche la relazione del vicario, nonostante la posizione che ve-
rosimilmente gli permetteva di accedere a notizie verificate, non è priva 
di errori, ad esempio nel Catalogus monasteriorum Ordinis Cistercien-
sis, riportato ai fogli 226v-242r, tra le abbazie siciliane sono incluse S. 
Spirito de Valle ficus, in realtà situato in Puglia, e SS. Vito e Salvo, in 
Abruzzo106, mentre prima di S. Leonardo è citata l’abbazia di S. Maria 
de Propenano, forse riferentesi al complesso di S. Maria di Propezza-
no, che però non risulta mai essere stata abitata dai monaci bianchi107. 

102 Si veda supra nota 56.
103 Crisci, Salerno sacra, pp. 183-184; Del Grosso, Stato e Chiesa, p. 43 e Buccel-

la, Alcune fonti, p. 617.
104 La relazione, dal titolo Liber visitationis e scritta sotto gli auspici di Gesù, la 

Vergine Maria e Bernardo di Chiaravalle, è inclusa in manoscritto un tempo appar-
tenuto all’erudito napoletano Camillo Tutini, ora custodito nel Fondo Brancacciano 
della Biblioteca Nazionale di Napoli (Ms. Branc. I F 2, ff. 207r-337v, dove è com-
preso anche materiale su Gioacchino da Fiore e i Florensi e i Certosini). La notizia 
riguardante S. Leonardo è al f. 248r. Su Cornelio Pelusio Parisio e il suo “dossier” si 
vedano Cuozzo, I Cistercensi, p. 243 e nota 1 e De Leo, Le Abbazie.

105 Cuozzo, I Cistercensi, p. 243, nota 1.
106 Ms. Branc. I F 2, f. 236r.
107 Il resoconto maggiormente dettagliato per questo cenobio invita, però, a uno 

studio più approfondito.



secundum cistercensis ordinis notissimam |  31

www.scholasalernitana.unisa.it

Si può supporre che per alcuni monasteri, specialmente quelli minori, 
il Pelusio abbia attinto da informazioni di seconda mano e ciò, unita-
mente al carattere non definitivo del suo testo108, può spiegare le diverse 
imprecisioni. Per quanto riguarda il monastero di S. Leonardo si può 
avanzare cautamente l’ipotesi che il monaco avesse avuto notizia di un 
monastero di S. Leonardo in diocesi di Salerno, ritenuto di fondazione 
cistercense, ma abbia confuso il cenobio con il monastero femminile di 
S. Leonardo a Montereale, nell’attuale diocesi de L’Aquila, sulla quale 
purtroppo le fonti sono piuttosto scarse. 

6. L’allegazione del 1790

Da quanto finora esposto sulla famiglia monastica dell’abbazia di S. 
Leonardo, sembrerebbe che il riferimento all’Ordine benedettino sia 
prevalente rispetto a quello cistercense. Tuttavia, preziosi dettagli e 
ulteriori documenti sono riportati in un’allegazione del 1790, redatta 
da un anonimo notaio napoletano in difesa dei diritti della Cappella 
Sistina sull’abbazia della Foria salernitana contro le pretese di regio 
patronato109. In tale allegazione sono riportati diversi atti di notevole 
rilevanza. Innanzitutto un documento datato al maggio 1175, che l’au-
tore sostiene di aver tratto da una copia autentica effettuata nel 1580, in 
occasione di un processo tra l’abate Ludovico Blanchetti e un anonimo 
che aveva tentato di usurparne i possedimenti110. L’autore presenta il 
documento identificandolo con quello già pubblicato dall’Ughelli, con 
il quale si dava notizia che Giovanni de Archiepiscopo aveva deciso di 
erigere la chiesa intitolata a S. Leonardo, ma emergono subito alcune 
incongruenze. Laddove nella pergamena conservata presso l’Archivio 
Diocesano è il giudice Landolfo ad aprire il testo111, nel documento 
riportato dall’allegazione settecentesca l’azione è presentata in prima 
persona dallo stesso donante112. Agendo alla presenza di Pietro giudi-

108 De Leo, Le Abbazie, p. 183.
109 Ringrazio vivamente il dott. Massimo Cioffi per avermi consentito la visione e 

lo studio dell’allegazione dal titolo Per la Cappella Sistina, conservata presso l’archi-
vio privato della famiglia Cioffi; Cioffi, L’abbazia, p. 28, nota 15.

110 La copia richiesta dall’abate per attestare i suoi diritti venne effettuata de verbo 
ad verbum dal notaio Giovanni Vitale, su dettatura di Giuseppe Grimaldi, archiviario 
della Regia Camera della Summaria; Per la Cappella Sistina, pp. 93-96.

111 Giordano, Le pergamene, pp. 379-380, n. 167.
112 Dopo l’invocazione, la datazione e l’enunciazione della presenza dell’arcive-



Mario Loffredo32  |

www.scholasalernitana.unisa.it

ce, dei presbiteri Grimoaldo e Davide, del milite Bernardo, di Rober-
to Capoferro di Apulla e Bruno di Salerno (testimoni che non trovano 
riscontro nell’altro documento), Giovanni de Archiepiscopo offre una 
terra in suo possesso sita fuori la città di Salerno in località Licinia-
no, in cacumine montis, dove poter edificare la chiesa di S. Leonardo. 
In questo caso si specifica che la località rientra nell’actus lucanie (il 
che, lo si anticipa, risulta insolito, dato che il territorio di riferimento 
indicava un’area che si estendeva oltre il fiume Sele). Nell’istrumento 
riportato nell’allegazione Giovanni offriva anche un’ulteriore terra, sita 
«in loco tyrano actus lucanie»113, con vigne, selve e castagneti, della 
quale vengono specificati meticolosamente i confini, tra cui gli elemen-
ti principali sono costituiti dalla Terra S. Magni, la via de Cilento e il 
fiume che scorre in fines Sancti Felicis, il fiume Lustra, il fiumicello che 
fluisce giù da S. Flaviano, la località S. Oliviero, la via che discende nel 
territorio dei Vatollesi, la strada che conduce a S. Arcangelo e infine il 
Castello Milina. Con una certa dose di approssimazione, si può affer-
mare che il possedimento si trova nel Cilento, nell’area tra le attuali 
Perdifumo, Vatolla, Lustra e San Mango Cilento114. Il documento rico-
piato nell’allegazione termina con le usuali clausole di guarentigia, con 
le quali Giovanni de Archiepiscopo obbligava sé stesso e i suoi eredi 
alla composizione di venti solidi, a fronte dei ben cento solidi disposti 
come composizione nell’atto conservato presso l’Archivio Diocesano 
di Salerno. Quest’ultimo fu redatto dal notaio Bartolomeo e sottoscritto 
dal citato Landolfo giudice; il secondo documento, invece, venne stila-
to da Guglielmo chierico e notaio e sottoscritto da Pietro giudice e da 
Rainulfo chierico. 

scovo Romualdo, il testo si apre con le parole «ego Joannes de Archiepiscopo», come 
riportato in Cioffi, L’abbazia, pp. 47-48.

113 L’espressione «in loco turano actus lucanie» si ritrova riferito alla localizzazio-
ne del monastero vocabulo sancti magni (S. Mango Cilento); si veda Codex Diplo-
maticus Cavensis, III, pp. 16-17, n. cccclxx, a. 994, giugno (trattasi di falsificazione: 
Vitolo, Il monastero, pp. 55-56); Ebner, Chiesa, pp. 128, 706.

114 L’attenzione del monastero per i territori che si collocano nei pressi della via 
che conduce al Cilento è testimoniata dalla presenza di beni siti nelle zone di Campa-
gna e di Eboli, attestati dai documenti del febbraio 1196, del giugno 1214, del luglio 
1222, del marzo 1230 e del giugno 1444, nonché dall’inquisitio della Camera Apo-
stolica nel XIV sec., si veda supra rispettivamente note con testo relativo 42, 59, 60, 
61, 62, 71, 72, 73 e 100.



secundum cistercensis ordinis notissimam |  33

www.scholasalernitana.unisa.it

La discrepanza tra i due atti risulta evidente: nel testo della perga-
mena conservata presso l’Archivio Diocesano non vi è traccia di tali 
possedimenti, come nemmeno nel testo edito da Ferdinando Ughelli, 
benché l’autore dell’allegazione sostenga che le differenze tra il do-
cumento da lui pubblicato e quello edito dall’erudito siano di «niun 
conto»115. La sua premura è soprattutto quella di dimostrare che il patri-
monio del monastero sia sempre rimasto lo stesso, ovvero quello dato 
in donazione dal fondatore Giovanni de Archiepiscopo secondo la sua 
versione dell’atto del 1175. Infatti, egli sostiene che «della fondazione 
della detta Chiesa di S. Leonardo altra dote non sappiam che quella 
Badìa possedesse, nè altra fin oggi ne possiede», e a riprova della lun-
ga appartenenza del tenimento cilentano menziona la deposizione di 
un testimone del processo del 1580, secondo il quale «li detti Territorj 
sono sempre stati de lo detto Monisterio anche in tempo, che stavano li 
Monici Cisterciesi [sic]»116. Il fatto che l’autore, che pure appare esse-
re ben informato sulle vicende storiche dell’abbazia, non menzioni gli 
altri beni posseduti da S. Leonardo in Salerno e nella piana del Sele po-
trebbe far sorgere qualche ulteriore dubbio117, così come l’affermazione 
che l’abbazia sorgesse nell’actus lucanie: se i possedimenti cilentani 
rientrano in tale circoscrizione, l’abbazia invece sorgeva in un territorio 
più settentrionale118. 

Le incongruenze rilevate pongono una serie di interrogativi. Ci tro-
viamo di fronte a una distorsione di un originale per legittimare il pos-
sesso dei territori cilentani da datarsi a un periodo successivo o eseguita 
per corroborare la posizione difensiva dell’autore, il quale sostiene la 
fondazione privata del monastero di S. Leonardo e quindi l’illegittimità 
della pretesa di regio patronato? O si tratta della copia di un originale 
andato perduto, stipulato sempre nel maggio del 1175, in un momento 
concomitante o successivo rispetto alla pergamena del Diocesano, con 

115 Per la Cappella Sistina, p. 98.
116 Ibid., pp. 104, 108.
117 Egli non menziona nemmeno quelli riportati dal di Luccia, il cui testo, però, 

dimostra di conoscere bene, cfr. ibid., pp. 9-90.
118 Sulle aree chiamate nelle fonti actus lucanie e actus cilenti, come sull’identifi-

cazione dell’actus in generale, esiste un lungo dibattito, per il quale si rinvia da ultimo 
a Figliuolo, L’organizzazione, in particolare pp. 432-448; per un’interpretazione in 
parte diversa si vedano i lavori di Vito Loré; qui rimando a Spazi, soprattutto pp. 63-
68. Ad essi va aggiunto il datato ma per certi aspetti ancora valido Acocella, Il Cilento.



Mario Loffredo34  |

www.scholasalernitana.unisa.it

altri testimoni e rogatari, avente lo scopo di definire e precisare i terreni 
con i quali si procedeva alla dotazione dell’abbazia?

Oltre a tale documento, l’allegazione riporta un diploma di Roberto 
d’Angiò, presentato in copia nel 1579 e dato in Napoli, il 29 giugno 
1313, undicesima indizione, quinto anno di regno119, a favore dell’ab-
bazia di S. Leonardo120. Rivolgendosi agli ispettori e ai giustizieri del 
Principato Citra, il sovrano ricordava che il monastero del Beato Le-
onardo dell’Ordine cistercense era stato costruito dal fu Giovanni de 
Archiepiscopo e dotato con chiese, cappelle, terre coltivate e incolte, 
selve, mulini, pascoli, acque e corsi d’acqua. Pertanto, l’Angioino or-
dinava ai suoi funzionari di non arrecare alcun disturbo al cenobio e di 
offrire, piuttosto, favori e consigli. 

In questo caso l’anonimo estensore dell’allegazione sembra voglia 
sottolineare quanto asserito nel documento, stando al quale fu lo stesso 
Giovanni de Archiepiscopo a fondare il monastero. L’atto, inoltre, con-
fermerebbe l’appartenenza di S. Leonardo all’Ordine di Cîteaux, ma è 
opportuno ribadire che è necessario valutare con cautela le notizie de-
sumibili da entrambi i documenti appena citati, non essendo disponibili 
gli originali per un esame critico.

7. Conclusioni 

La domanda è, allora, se effettivamente l’abbazia di S. Leonardo de 
strata sia appartenuta all’Ordine cistercense o meno. Vari elementi 
depongono a favore e altrettanti contro tale possibilità. Se l’abbazia è 
parte dell’Ordine, come spiegare le clausole contenute nel documento 
dell’agosto 1193 che sottoponevano il monastero al presule di Salerno, 
il quale dichiara che «non quicquid cistercensi capitulo vel ipsius ordi-
nis correctioni subiacet»121? Inoltre, nella documentazione i riferimenti 
all’Ordine benedettino sono più frequenti rispetto a quelli all’Ordine ci-
stercense. Per quanto, come già sottolineato, tali indicazioni non siano 
del tutto decisive – potendo semplicemente alludere alla forma di vita 
monastica – resta comunque singolare che il riferimento esplicito alla 
congregazione cistercense, cui la comunità apparterrebbe, venga quasi 

119 Vi è una discrepanza riguardo all’anno di regno di Roberto, che dovrebbe essere 
il quarto.

120 Riportato in Cioffi, L’abbazia, pp. 52-53.
121 Giordano, Le pergamene, pp. 440-443, n. 202.



secundum cistercensis ordinis notissimam |  35

www.scholasalernitana.unisa.it

sempre omesso. Dunque, perché far riferimento proprio ai Cistercensi, 
la cui osservanza sarebbe stata adottata proprio «ad devotam petitionem 
et supplices tuas et fratrum tuorum in supradicto monasterio» e, si spe-
cifica con una certa assonanza con le prime norme elaborate dall’Ordi-
ne, «pro possibilitate et positione loci»122?

È forse opportuno, a questo punto, verificare la validità dell’opera-
zione dell’arcivescovo Niccolò d’Aiello, dei rapporti instaurati tra il 
presule e il cenobio di S. Leonardo, che si potrebbe a tutti gli effetti de-
finire “episcopale”, e le possibili implicazioni con gli statuti promulgati 
dal Capitolo generale dell’Ordine. Ad esempio, nel 1152 l’assemblea 
degli abati stabilì che non fossero più costruite nuove abbazie cister-
censi e che altri cenobi, già esistenti, non rientrassero più nella congre-
gazione123. Si sarebbe potuto ipotizzare che l’abbazia salernitana fosse 
sorta con le sue peculiari modalità proprio perché Cîteaux non permet-
teva più l’affiliazione di nuovi enti, ma lo studioso dell’Ordine Chry-
sogonus Waddell ha evidenziato come tale decisione e il conseguente 
arresto della diffusione delle abbazie, fu applicata solo nel breve arco 
di tempo che va dal 1153 e il 1161, di conseguenza non riguarderebbe 
l’abbazia di S. Leonardo124. 

Come illustrato precedentemente, nel corso della seconda metà del 
XII sec., l’autorità e i margini di intervento dei vescovi nei confronti 
degli insediamenti cistercensi nelle proprie diocesi venne sempre più li-
mitata: si vietò ai presuli di avanzare richieste che fossero contrarie agli 
instituta, si dichiararono nulle le sentenze dei presuli contro le comu-
nità cistercensi, si obbligarono gli ordinari diocesani a prestare gratui-
tamente i munera connessi con le loro funzioni sacramentali, i cenobi 
furono, poi, esentati dalla decima per i terreni coltivati direttamente o a 
proprie spese125. 

122 La norma originaria e in seguito sempre ribadita, anche se non sempre rispet-
tata, vuole le abbazie cistercensi lontane dai centri abitati, come è in effetti il cenobio 
del Liciniano (vedi supra, nota 15). Inoltre, il territorio circostante permette un pieno 
sviluppo agricolo atto al sostentamento del monastero.

123 Cariboni, Il nostro ordine, p. 91, nota 109; Narrative, p. 364, rr. 3-5; Instituta 
generalis capituli apud Cistercium, lxxxvi [ns], in Le origini cisterciensi, pp. 240 e 
note relative. È da tener presente che la redazione del testo dell’institutum risale a 
qualche decennio dopo il 1152 e si riscontra in due manoscritti del 1180: Digione, 
Bibliothèque municipale, ms. 114 (82) e Stift Zwettl, Stiftbibliothek, cod. 141.

124 Narrative, pp. 310-313.
125 Cariboni, Il nostro ordine, p. 131 con note relative.



Mario Loffredo36  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Inoltre, non furono rari i casi in cui monasteri episcopali vennero 
affidati a monaci dell’Ordine cistercense126. 

A tal proposito, risultano particolarmente interessanti gli esempi of-
ferti dalle vicende istituzionali delle abbazie di Chiaravalle della Co-
lomba, in diocesi di Piacenza, e di Fontevivo, sua filiazione in diocesi di 
Piacenza. I vescovi delle rispettive diocesi ebbero un ruolo fondamen-
tale nella fondazione (avvenuta tra il terzo e il quarto decennio del XII 
sec.) delle due comunità, che rimasero strettamente legate ai rispettivi 
ordinari anche successivamente, quando altre abbazie dell’Italia cen-
trosettentrionale conseguirono una notevole autonomia rispetto alla 
giurisdizione episcopale. Anche se non costituirono propriamente dei 
monasteri privati vescovili, la Colomba e Fontevivo furono comprese 
nelle reti diocesane di riferimento: dunque, nei loro casi la natura di 
soggetti del vescovo e l’appartenenza all’Ordine cistercense non appa-
iono in conflitto. Anzi, è verosimile che per le abbazie tale legame fosse 
vantaggioso, tanto che non si hanno testimonianze di appelli dei monaci 
all’autorità papale per sottrarsi alla giurisdizione episcopale. D’altron-
de, solitamente i privilegi papali venivano richiesti dagli stessi destina-
tari dell’atto: quindi furono le stesse a suggerire di omettere la clausola 
dell’esenzione vescovile dai privilegi pontifici ad esse indirizzate127.

Gli esempi offerti dai due monasteri padani evidenziano come, al di 
là dei privilegi generali, contino soprattutto le condizioni locali: se a 
Piacenza e a Parma vescovi e comunità monastiche riuscirono a trovare 
un equilibrio fruttuoso per entrambe le parti, a Salerno ciò non avven-
ne, in quanto S. Leonardo non appare mai inserito giuridicamente nella 
congregazione cistercense.

Alla luce di ciò, ritengo che andrebbe considerata l’eventualità che 
l’arcivescovo Niccolò d’Aiello avesse voluto da un lato “sfruttare” il 
nome dell’Ordine cistercense, «notissimam et approbatam religionem», 
dall’altra sottrarsi alla crescente definizione dello ius proprium della 
famiglia monastica, formatosi sia a seguito della formulazione delle 
norme interne all’Ordine sia dei vari privilegi papali, in questo caso 
emanate tra il 1165 e il 1184128. Non andrebbe sottovaluta neanche la 

126 Si veda ibid., pp. 22-23.
127 Per il discorso riguardante il rapporto tra appartenenza all’Ordine e soggezione 

vescovile in merito alle abbazie di Chiaravalle della Colomba e di Fontevivo si veda 
Cariboni, Il nostro ordine, pp. 127-167, in particolare pp. 147-156.

128 Si fa riferimento, in particolare, al privilegio Sacrosanta Romana Ecclesia del 



secundum cistercensis ordinis notissimam |  37

www.scholasalernitana.unisa.it

circostanza che la richiesta di soggezione partisse proprio dal conventus 
stesso: le forti personalità di Romualdo II Guarna e di Niccolò d’Aiello, 
che si sono succedute alla cattedra salernitana, potevano essere state 
percepite come fonte di garanzia e sicurezza molto più salda rispetto 
al lontano Capitolo generale, nel turbolento periodo della successione 
della dinastia sveva al Regno di Sicilia129. 

In conclusione, ritengo valida l’interpretazione delle vicende di S. 
Leonardo de strata proposta oltre un secolo fa dallo storico dell’Ordine 
Leopold Janauschek130, benché essa trovi l’opposizione degli studiosi 
locali131. Il religioso austriaco annoverò il monastero tra i «Coenobia 
vel pro monachis Cisterciensibus condi coepta vel iisdem ut reforma-
retur commissa, sed neque absoluta neque reformata», a causa delle 
clausole contenute nel documento del 1193, a cui più volte si è fatto 
riferimento. Quindi, è verosimile che il monastero non sia mai stato 
accolto nell’institutio cistercense: nessuna cronologia, alcuno statuto 
del Capitolo generale vi fa riferimento, né è mai citato dagli studiosi 
che hanno esaminato i codici che contengono notizie, anche parziali, 
delle abbazie cistercensi, come pure nei manoscritti che riportano le 
somme da versare per le collette generali dell’Ordine132. Il monastero è 
menzionato, invece, in un manoscritto conservato presso la Biblioteca 
Apostolica Vaticana, databile alla seconda metà del XV sec., riportan-
te – tra le altre cose – il Liber taxarum della Camera apostolica133. Qui 
l’abbazia è indicata come appartenente all’Ordine benedettino; inoltre, 

5 agosto del 1165, alle tre redazioni dell’Attendentes quomodo di Alessandro III (per 
le quali si veda supra il testo relativo alle note 26-28) e alla lettera Monasticae sin-
ceritas disciplinae del 21 novembre 1184 di Lucio III, cfr. Cariboni, Il nostro ordine, 
pp. 131-132.

129 Sul ritardo con cui i nuovi Ordini religiosi penetrarono in Salerno, in rapporto 
con la forza del clero cattedrale, si veda Vitolo, Città e Chiesa, pp. 142-143.

130 Janauschek, Originum Cisterciensium, p. lxiv.
131 Natella, L’abbazia, pp. 292-293 e Cioffi, L’abbazia, p. 24, in nota.
132 Tuttavia, la considerazione può non essere del tutto dirimente, data la perdita 

documentaria relativa agli statuti e ad altre fonti interne all’Ordine, oltre la difficile ri-
costruzione filologica dei dati pervenutici. In merito alla fiscalità interna all’Ordine mi 
permetto di rinviare a Loffredo, I Cistercensi, pp. 215-221. Riguardo alle cosiddette 
tabulae abbatiarum, si tratta di fonti particolarmente complesse, che vanno utilizzate 
con cautela; si veda Cariboni, Il Tractatus, p. 10. Januaschek scrive che «vestem Ci-
sterciensem exuisse et nigram (ut codex taxarum Bononiensis habet) induisse» (Ori-
ginum Cisterciensium, p. LXIV).

133 Sul manoscritto si vedano Leclercq, Textes, p. 87 e Loffredo, I Cistercensi, p. 239.



Mario Loffredo38  |

www.scholasalernitana.unisa.it

il manoscritto ci informa che la comunità è tassata con 36 fiorini e, 
elemento ancora più interessante, il 27 giugno 1448, il monastero, i cui 
“frutti” ammontavano a 80 fiorini, fu unito alla Chiesa di Acerno su 
mandato della Camera Apostolica134.

D’altronde, furono proprio i Cistercensi a dare valenza prettamente 
istituzionale alla loro forma vitae, assegnando alla concezione di ordo 
una valenza semantica che andava ben oltre a quella che aveva avuto 
fino agli inizi del XII sec. di semplice stile di vita comune e attribuendo 
al termine un significato giuridico-corporativistico che permetteva di 
delimitare nettamente l’esperienza monastica cistercense rispetto alle 
altre forme di vita religiosa. Le clausole introdotte da Niccolò d’Aiello 
nel documento dell’agosto 1193, che imponevano un rifiuto nei con-
fronti dell’autorità giurisdizionale del Capitolo generale, «luogo gene-
tico delle norme che organizzano la vita del gruppo e che andranno a 
comporre lo ius particulare cistercense», negavano l’aggregazione del 
monastero di S. Leonardo a tale rete monastica, precludendo di fatto la 
possibilità di una concreta appartenenza del cenobio all’Ordine stes-
so135.

Nello studio del fenomeno monastico cistercense, infatti, va tenuto 
conto della distinzione tra piano giuridico, inerente alla diretta incorpo-
razione nella congregazione, e piano extra-giuridico della imitazione 
delle consuetudines136. È ipotizzabile che i religiosi, sebbene non pos-

134 Biblioteca Apostolica Vaticana, cod. Ott. lat. 65, ff. 26r e 92v. Si veda anche 
Celani, Aggiunte, p. 272.

135 Le riflessioni sulla istituzionalizzazione degli Ordini religiosi e sul ruolo parti-
colare ricoperto dai Cistercensi in tale processo sono state sviluppate dalla Forschun-
gsstelle für Vergleichende Ordensgeschichte della Technische Universität Dresden in 
numerosi lavori. Si vedano almeno Melville, «Diversa sunt monasteria et diversa ha-
bent institutiones», pp. 329-333 e Id., Alcune osservazioni, pp. 377-382. La citazione 
letterale è in Lucioni, Percorsi, p. 448. 

136 Riguardo a tale distinzione di piani, si veda lo studio di Cariboni, Il monachesi-
mo, le cui considerazioni – centrate sul monachesimo femminile cistercense – posso-
no essere valide anche per taluni casi di cenobi maschili. L’A. scrive che nell’area og-
getto dell’indagine (Lombardia ed Emilia), solo per pochissimi monasteri fu seguita la 
procedura ordinaria di incorporazione. Molto più spesso i monasteri vennero indicati 
nella documentazione pontificia come appartenenti all’Ordine cistercense e benefi-
ciarono dell’officium visitationis e dei privilegia papali concessi alla congregazione. 
Queste fondazioni possono essere considerate anche giuridicamente inserite nell’Or-
dine (ibid., p. 74). Tali considerazioni non trovano, però, corrispondenza nel caso del 
monastero di S. Leonardo, dato che nella documentazione pontificia la comunità non 



secundum cistercensis ordinis notissimam |  39

www.scholasalernitana.unisa.it

sano considerarsi cistercensi strictu sensu, avessero adottato qualche 
forma consuetudinaria dei monachi grisei tra quelle consentite dalla 
loro condizione di soggetti diretti all’ordinario diocesano e che fossero 
maggiormente conosciute e rispettate137, in quanto sicuramente non era 
stato trasmesso loro il liber usus da alcuna abbazia appartenente all’Or-
dine, come richiedevano gli instituta. Può darsi, inoltre, che la comu-
nità dichiarasse la propria identità cistercense senza che ve ne fossero i 
presupposti giuridici e che tale identità fosse recepita dal contesto cir-
costante. A ciò, potrebbe essere dovuta l’attribuzione altalenante della 
famiglia monastica che occupava il monastero, che mutava dall’Ordine 
benedettino a quello cistercense, fino alla tarda variabile dell’Ordine di 
s. Bernardo.

In fin dei conti l’appartenenza alla congregazione di Cîteaux è stata 
tra i secc. XII e XIII sinonimo di perfetta aderenza all’ortodossia138; 
un’osservanza da difendere tenacemente come suggerisce la formula di 
anatema a chiusura del documento, che minaccia col vinculo excommu-
nicationis chi avesse osato abolire la cisterciensis ordinis religionem.

Cronotassi degli abati (secc. XII-XV)139

1. Abati regolari

Anonimo, agosto 1193
Anonimo, 20 settembre 1220
Giovanni, 20 marzo 1230
Bartolomeo [Dardano?], agosto 1251
Benedetto, 11 settembre 1254

viene indicata come appartenente all’Ordine cistercense, né risulta che abbia goduto 
dei privilegi che distinguevano l’appartenenza alla congregazione. Da ultimo, si veda 
Id., Monachesimo, in particolare pp. 17-23 e 107, dove si illustra il caso del monastero 
femminile di S. Cristoforo di Pavia, che presenta alcune peculiarità in parte analoghe 
a quelle di S. Leonardo relativamente al rapporto tra cenobio e vescovo.

137 Si vedano le considerazioni di Cioffi, L’abbazia, p. 24, in nota.
138 In particolare, durante il papato di Innocenzo III. La bibliografia sui rapporti tra 

il pontefice e l’Ordine cistercense è molto ampia; qui rimando a Maccarrone, Riforme; 
Bolton, For the See; Williams, The Cistercians, pp. 7 e passim e Cariboni, Il nostro 
ordine, pp. 93-126.

139 Si indica la prima data in cui gli abati vengono citati nelle fonti.



Mario Loffredo40  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Raone (già priore di S. Stefano di Ventotene, sostituto di Benedetto), 
11 settembre 1254

Anonimo, maggio 1258
Anonimo [R.], giugno 1291
Marcoaldo, 25 ottobre 1298
Giovanni, 04 ottobre 1309
Tommaso, 28 aprile 1365 (citato come deceduto il 26 novembre 1365)
Bartolomeo di Avellino (già monaco di Montevergine), 26 novembre 

1365
Francesco Juveni (già abate del monastero de Ceranofra di Colobra-

ro), 05 luglio 1367

2. Abati commendatari

Antonello Syrraca (vescovo di Nebbio, poi di Acerno), 1416 ~ feb-
braio 1419

Martino V (papa), febbraio 1419
Enrico Scarampi (vescovo di Feltre), 1421
Leonetto, pre-18 settembre 1426
Americo Pacifico di Sanseverino, 18 settembre 1426
Antonello Syrraca (vescovo di Nebbio, poi di Acerno), 16 marzo 

1432 (si conferma una provvigione sul monastero)
Tommaso, 1450
Americo Pacifico di Sanseverino, 1452/3 - 1457
Nicola de Miraballis (protonotaro apostolico), 1459
Francesco, 1460
Bartolomeo, 1466
Francesco, 1467
Menelao de Januariis (chierico napoletano), 25 novembre 1475
Giovanni d’Aragona (cardinale), maggio 1485
Menelao de Januariis (vescovo di Acerno), 4 febbraio 1486
Giovanni Marrades (cubicularius e secretus), fine XV sec.



secundum cistercensis ordinis notissimam |  41

www.scholasalernitana.unisa.it

Bibliografia

Fonti

Abbazia di Montevergine = Abbazia di Montevergine. Regesti delle pergamene. II 
(1200-1249), a cura di G. Mongelli, Roma 1957 (Ministero dell’Interno. Pubblicazio-
ni degli Archivi di Stato, XXVII).

AC = Archivio dell’abbazia della SS. Trinità di Cava de’ Tirreni, arca XXX, 53; 
arca LIII, 94; arca LX, 72, 94; arca LXXXVI, 32; Ms. Augusto Venereo, Vetro, Scaf-
fale G, Pluteo O, Fascio 57, n. 3854.

ADS = Archivio storico Diocesano di Salerno, Atti civili, b. 368, fasc. Salerno. 
Abadia di S. Leonardo de Strata. 1531-1560, 1652; Atti civili, b. 407: Indice di Atti 
di Appellazioni Da Soffraganei, & Abbadiali alla Metropolia Arcivescovile di Saler-
no, Parte I. Arch. III, MDCCXCVIII; Capitolo metropolitano, b. 219; b. 508: Pla-
tea Generale della Chiesa Salernitana [1715-1716]; Mensa arcivescovile, registro I; 
Pergamene, Salerno, A.4.71; A.5.93; A.6.107; A.6.122; A.7.143; A.11.208; D.11.835; 
D.11.839; D.11.844; H.7; Campagna, 4.147; H.2.581.

ASV = Archivio Segreto Vaticano, Ind. 512; 529; 537.
Balducci, L’Archivio diocesano = A. Balducci, L’Archivio diocesano di Salerno. 

Cenni sull’Archivio del Capitolo metropolitano, I, Salerno 1959 (Collana storico eco-
nomica del Salernitano. Fonti, 4).

Baumgarten, Untersuchungen = P.M. Baumgarten, Untersuchungen und Urkunden 
über die Camera Collegii Cardinalium für die Zeit von 1295 bis 1437, Leipzig 1898.

Biblioteca Apostolica Vaticana, cod. Ott. lat. 65.
Biblioteca Nazionale di Napoli, Ms. Branc. I F 2.
Bullarium = Bullarium diplomatum et privilegiorum Sanctorum Romanorum Pon-

tificum, Taurinensis Editio […], VIII, Augustae Taurinorum 1863.
Carlone, Documenti = C. Carlone [a cura di], Documenti per la storia di Eboli. I 

(799-1264), Salerno 1998 (Fonti per la storia del Mezzogiorno medievale, 16).
Carlone – Mottola, I regesti = C. Carlone – F. Mottola [a cura di], I regesti delle 

pergamene dell’Abbazia di S. Maria Nova di Calli, 1098-1513, Salerno 1981 (Fonti 
per la Storia del Mezzogiorno Medievale, 1).

Carucci, Codice Diplomatico Salernitano = C. Carucci [a cura di], Codice Diplo-
matico

Salernitano del secolo XIV, 1. Documenti e frammenti, Salerno 1949.
Cassese, Spigolature = L. Cassese, Spigolature archivistiche. La Platea genera-

le della Chiesa Salernitana del sec. XVIII, in «Rassegna Storica Salernitana», II, 2 
(1938), pp. 307-322.

Cavallo, Rubrica = P.D.L. Cavallo, Rubrica delle Bolle Pontificie Imperiali Di-
plomi Regj Privilegj Concessioni de’ Papi, e Duchi Ordini de’ Magistrati, Obblazioni 
de’ Fedeli, della Mensa Arcivescovile di Salerno nell’anno MDCCXCIV […] (ADS, 
Capitolo Metropolitano, b. 506).

CDA = Codice diplomatico amalfitano, II, a cura di R. Filangieri di Candida, Trani 
1951.



Mario Loffredo42  |

www.scholasalernitana.unisa.it

CDS = Codice diplomatico salernitano del secolo XIII, I, a cura di C. Carucci, 
Subiaco 1931; III. Salerno dal 1282 al 1300, Subiaco 1946.

Celani, Aggiunte = E. Celani, Aggiunte all’opera «Abbatiarum Italiae Brevis No-
titia», in «Studi e documenti di storia e diritto», XVI (1895), pp. 221-281.

Chacón, Vitæ = A. Chacón, Vitæ, et res gestæ Pontificvm Romanorum et S. R. E. 
Cardinalivm ab initio nascentis Ecclesiæ vsque ad Vrbanvm VIII. Pont. Max. […], II, 
Romae, cura, et sumptib. Philippi, et Ant. de Rubeis, 1677.

Codex Diplomaticus Cavensis = Codex Diplomaticus Cavensis, III, curantibus M. 
Morcaldi – M. Schiani – S. De Stephano, Mediolani-Pisis-Neapoli 1876.

Constitutiones = Constitutiones editae, a M. Antonio Marsilio Columna archie-
piscopo salernitano, in diocesana synodo […], Neapoli, ex Officina Saluiana, 1580.

Corpus Iuris Canonici = Corpus Iuris Canonici, II. Decretalium Collectiones. 
Editio Lipsiensis secunda, instruxit A. Friedberg, Graz 1959.

di Luccia, L’Abbadia = P.M. di Luccia, L’Abbadia di S. Giovanni a Piro […], in 
Roma, nella nuova stamperia di Luca Antonio Chracas, 1700.

Epistulae saeculi XIII = Epistulae saeculi XIII et regestis Pontificum Romanorum 
selectae, III, per G.H. Pertz, edidit C. Rodenberg, in MGH. Epistulae, Berolini 1894.

Fonti aragonesi = Fonti aragonesi, III. Frammento del «Quaternus Sigilli Pen-
dentis», a cura di B. Mazzoleni, Napoli 1963.

Galante, Un necrologio = M. Galante, Un necrologio e le sue scritture: Salerno, 
sec. XI-XVI, in «Scrittura e civiltà», 13 (1989), pp. 49-328.

Giordano, Le pergamene = A. Giordano [a cura di], Le pergamene dell’Archivio 
diocesano di Salerno (841-1193), Battipaglia 2015 (Schola Salernitana. Documenti, 2).

Giordano, Regesti = A. Giordano [a cura di], Regesti delle pergamene del Capitolo 
di Campagna (1170-1772), Salerno 2004 (Cultura scritta e memoria storica. Studi di 
Paleografia Diplomatica e Archivistica, 2).

Li Pira, La collazione = F. Li Pira, La collazione dei beneficî ecclesiastici nel 
Mezzogiorno

angioino-aragonese. I Libri Annatarum. I (1421-1458), Battipaglia 2014 (Fonti 
per la Storia del mezzogiorno Medievale, 22).

Lucet, La codification = B. Lucet, La codification cistercienne de 1202 et son 
évolution ultérieure, Roma 1964 (Bibliotheca Cisterciensis, 2).

Narrative = Narrative and legislative texts from early Cîteaux. Latin text in dual 
edition with English translations and notes, ed. by C. Waddell, s.l. [ma Cîteaux] 1999 
(Commentarii cistercienses. Studia et Documenta, 9).

Necrologio = Necrologio del Liber Confratrum di S. Matteo di Salerno, a cura di 
C.A. Garufi, Roma 1922 (Fonti per la Storia d’Italia, 56).

Le origini cisterciensi = Le origini cisterciensi. Documenti, a cura di C. Stercal – 
M. Fioroni, Milano 2002 (Fonti Cisterciensi, 2).

Paesano, Memorie = G. Paesano, Memorie per servire alla storia della Chiesa 
salernitana, II, Salerno, 1852; IV, Salerno 1857.

Pergamene dei monasteri soppressi = Pergamene dei monasteri soppressi con-
servate nell’archivio del Capitolo metropolitano di Salerno. Inventario, a cura di B. 
Mazzoleni, Napoli 1934 (Scuola di paleografia del R. Archivio di Stato di Napoli).



secundum cistercensis ordinis notissimam |  43

www.scholasalernitana.unisa.it

Per la Cappella Sistina = Per la Cappella Sistina del SS. Presepe di Roma per-
petua commendataria delle Badìe di S. Giovanni a Piro, e di S. Leonardo alla Strada 
contro la Denunzia di Regio Padronato promossa nella Rev.ma Curia di Monsignor 
Cappellano Maggiore del Regno, [Napoli 1790].

PL = Patrologia latina cursus completus, CLXXIX, accurante J.-P. Migne, Lutetia 
Parisiorum 1855.

Prignano, Historia = G.B. Prignano, Historia delle famiglie normande di Salerno 
(Biblioteca Angelica di Roma, codd. 276-277).

RDC = Rationes decimarum Italiae nei secoli XIII e XIV. Campania, a cura di M. 
Inguanez – L. Mattei-Cerasoli – P. Sella, Città del Vaticano 1942 (Studi e testi, 97).

Regesta Honorii papae III = Regesta Honorii papae III, iussu et munificentia Le-
onis XIII pontificis maximi ex Vaticanis archetypis aliisque fontibus, I, edidit P. Pres-
sutti, Romae 1888.

Regesta Pontificum Romanorum = Regesta Pontificum Romanorum, inde ab a. 
post Christum natum MCXCVIII ad a. MCCCIV, edidit A. Potthast, I, Berolini 1874.

Die Register Innocenz’ III = Die Register Innocenz’ III., 2. Band, 2. Pontifikatjahr, 
1199/1200, bearbeitet von O. Hageneder – W. Maleczek – A.A. Strnad, Rom-Wien 
1979 (Publikationen des Österreichischen Kulturinstituts in Rom, II. Abteilung. Quel-
len, I. Reihe).

Les registres d’Alexandre IV = Les registres d’Alexandre IV, recueil des bulles de 
ce Pape publiées ou analysées d’après les manuscrits originaux du Vatican, I, par M. 
Bourel de La Ronciêre – J. de Love – A. Coulon, Paris 1895.

Les registres de Grégoire IX = Les registres de Grégoire IX, recueil des bulles de 
ce Pape publiées ou analysées d’après les manuscrits originaux du Vatican, II (1235-
1239), par L. Auvray, Paris 1907.

Les registres d’Innocent IV = Les registres d’Innocent IV, publiés ou analysés 
d’après les manuscrits originaux du Vatican et de la Bibliothèque Nationale, III, par 
É. Berger, Paris 1897.

Registri notarili = Registri notarili di area salernitana (sec. XV). Inventario, a 
cura di G. Capriolo, Battipaglia 2009 (Schola Salernitana. Documenti, 1).

Taviani, Les archives = H. Taviani, Les archives du diocèse de Campagna dans la 
province de Salerne. Documents inédits de XI et XII siècles, Roma 1974.

Taxae = Taxae pro communibus servitiis ex libris obligationum ab anno 1295 
usque ad annum 1455 confectis, excerpsit H. Hoberg, Città del Vaticano 1949 (Studi 
e testi, 144).

Ughelli, Italia sacra = F. Ughelli, Italia sacra sive de episcopis Italiae, et insu-
larum adjacentium, VII, cura et studio N. Coleti, Venetiis, apud Sebastianum Coleti, 
1721.

Urbain V = Urbain V (1362-1370). Lettres communes, analysées d’après les re-
gistres dits d’Avignon et du Vatican, V, par M. et A.-M. Hayez; avec la collaboration 
de J. Mathieu, Rome 1979; VI, par M. et A.-M. Hayez; avec la collaboration de J. 
Mathieu – M.F. Yvan, Rome 1980.



Mario Loffredo44  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Studi

Acocella, Il Cilento = N. Acocella, Il Cilento dai Longobardi ai Normanni (secoli 
X e XI), in Id., Salerno medioevale e altri saggi, a cura di A. Sparano, Napoli 1971 
(Università degli Studi di Salerno. Collana di studi e testi, 1), pp. 321-487.

Alberigo, I vescovi = G. Alberigo, I vescovi italiani al Concilio di Trento (1545-
1547), Firenze 1959.

Alpago Novello, Enrico de’ Scarampi = L. Alpago Novello, Enrico de’ Scarampi 
vescovo di Belluno e Feltre (1404-1440), in «Archivio storico di Belluno, Feltre e 
Cadore», XII (1940), pp. 1193-1197, 1213-1214; XIII (1941), pp. 1248-1252, 1264-
1269, 1289-1292.

Antonetti, Stefano da Fossanova = A. Antonetti, Stefano da Fossanova, in Dizio-
nario Biografico degli Italiani, XCIV, Roma 2019, pp. 139-141.

Aversano – Siniscalchi, Per il fisco = V. Aversano – S. Siniscalchi, Per il fisco e 
per la guerra. I tasselli salernitano-irpini, “a strati”, ricomposti nel “gran puzzle”-
galianeo, in La appresentazione dello spazio nel Mezzogiorno aragonese. Le carte del 
Principato Citra, a cura di G. Vitolo, Battipaglia 2016 (Centro interuniversitario per la 
storia delle città campane nel Medioevo. Quaderni, 7), pp. 161-220.

Baumgarten, Untersuchungen = P.M. Baumgarten, Untersuchungen und Urkunden 
über die Camera Collegii Cardinalium für die Zeit von 1295 bis 1437, Leipzig 1898.

Bellotta, Il monachesimo = C. Bellotta, Il monachesimo basiliano nel Cilento. Il 
cenobio di S. Giovanni a Piro, in «Annali storici di Principato Citra», X, 1 (2012), 
pp. 130-145.

Bock, Les codifications = C. Bock, Les codifications du droit cistercien, Westmalle 
[s.d.] 

Bolton, For the See = B.M. Bolton, For the See of Simon Peter: the Cistercians at 
Innocent III’s nearest frontier, in Monastic Studies, I. The Continuity of Tradition, ed. 
J. Loades, Bangor 1990, pp. 1-20.

Bredero, Cluny et Cîteaux = A.H. Bredero, Cluny et Cîteaux: les origines de la 
controverse, in «Studi medievali», s. III, XII (1971), pp. 135-175 (anche in Id., Cluny 
et Cîteaux au douzième siècle. L’Histoire d’une controverse monastique, Amster-
dam-Maarseen 1985, pp. 27-72).

Buccella, Alcune fonti = M. Buccella, Alcune fonti dell’Archivio di Stato di Napoli 
per uno studio del patrimonio ecclesiastico a Salerno, in Salerno e il Principato Citra 
nell’età moderna (secoli XVI-XIX). Atti del Convegno di studi (Salerno, Castiglione 
del Genovesi, Pellezzano. 5-7 dicembre 1984), a cura di F. Sofia, Napoli-Roma 1987 
(Pubblicazioni dell’Università degli Studi di Salerno. Sezione atti, convegni, miscel-
lanee, 17), pp. 607-621.

Buczek, Medieval Taxation = D.S. Buczek, Medieval Taxation: The French Crown, 
the Papacy and the Cistercian Order (1190-1320), in «Analecta Cisterciensia», XXV 
(1969), pp. 42-106.

Caffaro – Falanga, La chiesa = A. Caffaro – G. Falanga, La chiesa rupestre del 
S. Salvatore sul Monte Stella, in «Rassegna Storica Salernitana», n.s. 46, XXIII, 2 
(2006), pp. 75-108.



secundum cistercensis ordinis notissimam |  45

www.scholasalernitana.unisa.it

Camera, Annali = M. Camera, Annali delle Due Sicilie dall’origine e fondazioni 
della Monarchia fino a tutto il Regno dell’Augusto sovrano Carlo III. Borbone, I, 
Napoli 1841.

Caputo, Il monachesimo = F. Caputo, Il monachesimo italo-greco e benedetti-
no in Basilicata, in Monasteri italogreci e benedettini in Basilicata, I. Storia, fonti, 
documentazione, a cura di F. Caputo – A. Maurano – L. Bubbico, Matera 1997, pp. 
137-172.

Cariboni, Monachesimo = G. Cariboni, Monachesimo femminile cistercense. Con-
figurazioni e reti sociali in area padana nel Duecento, Novara 2025 (Studi, 120 / Serie 
Studi di storia dall’Antichità all’Età contemporanea, 7).

Cariboni, Il monachesimo = G. Cariboni, Il monachesimo femminile cistercense. 
Ipotesi per la lettura di una complessa realtà istituzionale, in Il monachesimo tra 
Puglia e Basilicata. Atti del Convegno di studi promosso dall’Abbazia benedettina 
barese di Santa Scolastica (Bari, 3-5 dicembre 2005), a cura di C.D. Fonseca, Bari 
2008 (Per la Storia della Chiesa di Bari. Studi e Ricerche, 25), pp. 61-74.

Cariboni, Il nostro ordine = G. Cariboni, Il nostro ordine è la carità. Cistercensi 
nei secoli XII e XIII, Milano 2011.

Cariboni, The Relationship = G. Cariboni, The Relationship between Abbots and 
Bishops and the Origins of the Cistercian Carta Caritatis, in Shaping Stability. The 
Normation and Formation of Religious Life in the Middle Ages, Turnhout 2016 (Di-
sciplina Monastica, 11), pp. 219-227.

Cariboni, The three privileges = G. Cariboni, The three privileges «Attenden-
tes quomodo» of Alexander III. Revision, use and tradition of papal documentation 
among the Cistercians, in «Studi Medievali», s. III, LVII, 2 (2016), pp. 631-647.

Cariboni, Il Tractatus = G. Cariboni, Il Tractatus in expositionem vite et regule 
beati Benedicti di Gioacchino da Fiore. Problemi di datazione, in «Rivista di Storia 
della Chiesa in Italia», LXIX, 1 (2015), pp. 3-20.

Carlone, Falsificazioni = C. Carlone, Falsificazioni e falsari cavensi e verginiani 
del secolo XIII, Altavilla Silentina 1984.

Carocci, Signorie = S. Carocci, Signorie di Mezzogiorno. Società rurali, poteri 
aristocratici e monarchia (XII-XIII secolo), Roma 2014 (La Storia. Saggi, 6).

Cifelli, La villa = F. Cifelli, La villa romana di San Leonardo a Salerno. I prodotti 
piroclastici del 79 d.C. negli scavi archeologici di San Leonardo (Sa), in «Apollo. 
Bollettino dei Musei Provinciali del Salernitano», VII (1991), pp. 27-38.

Cioffi, L’abbazia = M. Cioffi, L’abbazia di San Leonardo di Salerno e la sua 
Contrada, Salerno 2005.

Crisci, Il cammino = G. Crisci, Il cammino della Chiesa salernitana nell’opera dei 
suoi vescovi (sec. V-XX), I, Napoli-Roma 1976.

Crisci, Salerno sacra = G. Crisci, Salerno sacra. Ricerche storiche, 2a edizione 
riv. ed integrata, a cura di V. De Simone [et al.], Lancusi 2001.

Crisci – Campagna, Salerno sacra = G. Crisci – A. Campagna, Salerno sacra. 
Ricerche storiche, Salerno 1962.

Cuozzo, I Cistercensi = E. Cuozzo, I Cistercensi nella Campania medioevale, in I 
Cistercensi nel Mezzogiorno medioevale. Atti del Convegno internazionale di studio 



Mario Loffredo46  |

www.scholasalernitana.unisa.it

in occasione del IX centenario della nascita di Bernardo di Clairvaux (Martano, La-
tiano, Lecce, 25-27 febbraio 1991), a cura di H. Houben – B. Vetere, Galatina 1994 
(Università degli studi di Lecce. Pubblicazioni del Dipartimento di studi storici dal 
Medioevo all’Età contemporanea, 28 / Saggi e Ricerche, 24), pp. 256-270.

Dalena, Basilicata = P. Dalena, Basilicata cistercense (Il codice Barb. lat. 3247), 
Galatina 1995 (Itinerari di ricerca storica. Supplementi, 14).

De Leo, Le Abbazie = P. De Leo, Le Abbazie Cisterciensi di Basilicata e Calabria. 
Un’inedita memoria del sec. XVI, in Id., Certosini e Cisterciensi nel Regno di Sicilia, 
Soveria Mannelli 1993, pp. 183-189.

De Renzi, Storia documentata = S. De Renzi, Storia documentata della Scuola 
Medica di Salerno, Napoli, tip. G. Nobile, 1857.

Del Grosso, Stato e Chiesa = M.A. Del Grosso, Stato e Chiesa: il diritto di patro-
nato regio. Il caso di Principato Citra, in «Annali storici di Principato Citra», XII, 2 
(2014), pp. 33-48.

Di Muro, Mezzogiorno = A. Di Muro, Mezzogiorno longobardo. Insediamenti, 
economia e istituzioni tra Salerno e il Sele (secc. VII-XI), Bari 2008.

Figliuolo, L’organizzazione = B. Figliuolo, L’organizzazione circoscrizionale 
nell’Italia longobarda, in Desiderio. Il progetto politico dell’ultimo re longobardo. 
Atti del Primo convegno internazionale di studio (Brescia, 21-24 marzo 2013), a cura 
di G. Archetti, Milano-Spoleto 2015 (Centro studi longobardi. Convegni, 1), pp. 421-
462.

Fonseca, Bicchieri, Guala = C.D. Fonseca, Bicchieri, Guala, in Dizionario Bio-
grafico degli Italiani, X, Roma 1969, pp. 314-324.

Ener, Chiesa = P. Ebner, Chiesa baroni e popolo nel Cilento, II, Roma 1982 (The-
saurus Ecclesiarum Italiae. Recentioris Aevi. XII, 6).

Galdi, Conflittualità = A. Galdi, Conflittualità, potere regio e dinamiche sociali 
nella Salerno angioina. Momenti di una ricerca in progress, in «Mélanges de l’École 
Française de Rome. Moyen Âge», 123, 1 (2011), pp. 243-256.

Guariglia, Un ambasciatore = R. Guariglia, Un ambasciatore salernitano del sec. 
XV: l’Abate Ruggi, in «Rassegna storica salernitana», IV, 1-2 (1943), pp. 27-56.

Hierarchia Catholica = Hierarchia Catholica Medii Aevi, per C. Eubel, I, Mona-
sterii 1913.

Houben, Un inedito privilegio = H. Houben, Un inedito privilegio di Innocenzo III 
per i Cisterciensi di S. Maria di Ripalta in Puglia, in «Rivista di storia della Chiesa in

Italia», LVI, 1 (2002), pp. 149-157.
Iannelli – Scala, L’area archeologica = M.A. Iannelli – S. Scala, L’area archeo-

logica
di San Leonardo in Salerno, in «Rassegna Storica Salernitana», n.s. 34, XVII, 2 

(2000), pp. 9-32.
Lauro, Ischia = A. Lauro, Ischia in alcuni documenti pontifici del Duecento, Roma 

1964. 
Leclercq, Textes = J. Leclercq, Textes et manuscrits cisterciens à la Bibliothèque 

Vaticane, in «Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis», XV, 1-2 (1959), pp. 79-103.
Lekai, I Cistercensi = L.J. Lekai, I Cistercensi. Ideali e realtà, con appendice di 



secundum cistercensis ordinis notissimam |  47

www.scholasalernitana.unisa.it

G. Viti, I Cistercensi in Italia; L. Dal Prà, Abbazie cistercensi in Italia. Repertorio, 
Certosa di Pavia 1989.

Loffredo, Apparenza o appartenenza = M. Loffredo, Apparenza o appartenenza? 
Casi di monasteri “cistercensi” in Campania e in Basilicata tra documentazione e 
tradizione erudita, in «Rassegna del Centro di Cultura e Storia amalfitana», 71 n.s. 
(2026), in preparazione.

Loffredo, I Cistercensi = M. Loffredo, I Cistercensi nel Mezzogiorno medievale 
(secoli XII-XV), Novara 2022 (Studi, 110 / Studi. Serie Studi di storia dall’Antichità 
all’Età contemporanea, 4).

Loré, Spazi = V. Loré, Spazi e forme dei beni pubblici nell’alto medioevo. Il re-
gno longobardo, in Spazio pubblico e spazio privato. Tra storia e archeologia (secoli 
VIXI), a cura di G. Bianchi – C. La Rocca – T. Lazzari, Turnhout 2018 (Seminari 
internazionali del Centro interuniversitario per la storia e l’archeologia dell’alto me-
dioevo, 7), pp. 59-87.

Lucioni, Percorsi = A. Lucioni, Percorsi di istituzionalizzazione negli ‘ordines’ 
monastici benedettini tra XI e XIII secolo, in Pensiero e sperimentazioni istituzionali 
nella ‘Societas Christiana’ (1046-1250). Atti della sedicesima Settimana internazio-
nale di studio (Mendola, 26-31 agosto 2004), a cura di G. Andenna, Milano 2007 
(Storia. Ricerche), pp. 429-461.

Maccarrone, Primato romano = M. Maccarrone, Primato romano e monasteri dal 
principio del sec. XII ad Innocenzo III, in Id., Romana Ecclesia, Cathedra Petri, a 
cura di P. Zerbi – R. Volpini – A. Galuzzi, II, Roma 1991 (Italia Sacra. Studi e docu-
menti di storia ecclesiastica, 48), pp. 821-927.

Maccarrone, Riforme = M. Maccarrone, Riforme e innovazioni di Innocenzo III 
nella vita religiosa, in Id., Studi su Innocenzo III, Padova 1972 (Italia Sacra. Studi e 
documenti di storia ecclesiastica, 17), pp. 223-337.

Melville, «Diversa sunt monasteria et diversa habent institutiones» = G. Melville, 
«Diversa sunt monasteria et diversa habent institutiones». Aspetti delle molteplici for-
me organizzative dei religiosi nel medioevo, in Chiesa e società in Sicilia. I secoli 
XII-XVI. Atti del II Convegno internazionale organizzato dall’arcidiocesi di Catania 
(25-27 novembre 1993), a cura di G. Zito, Torino 1995, pp. 323-345.

Melville, Alcune osservazioni = G. Melville, Alcune osservazioni sui processi 
di istituzionalizzazione della vita religiosa nei secoli XII e XIII, in «Benedictina», 
XLVIII (2001), pp. 371-394.

Natella, L’abbazia = P. Natella, L’abbazia di S. Leonardo e il recupero della storia 
rurale di Salerno, in «Annali storici di Principato Citra», V, 2 (2007), pp. 291-295.

Parisi, Juan de Marrades = A. Parisi, Juan de Marrades e il San Giovanni Batti-
sta di Niccolò dell’Arca alla corte dei Borgia, in Le arti e gli artisti nella rete della 
diplomazia pontificia, a cura di M. Coppolaro – G. Murace – G. Petrone, Roma 2022, 
pp. 13-20.

Parziale, L’Abbazia = E. Parziale, L’Abbazia cistercense di Fossanova. Le dipen-
denze in Marittima e l’influenza sulla produzione artistica locale tra XII e XIV secolo, 
Roma 2007.

Piazzoni, Crisi monastica = A.M. Piazzoni, Crisi monastica e polemica tra Cister-



Mario Loffredo48  |

www.scholasalernitana.unisa.it

ciensi e Cluniacensi: alcune voci di monaci, in «Benedictina», XXIX, 1 (1982), pp. 
91-122; XXIX, 2 (1982), pp. 405-436.

Pratesi, Divagazioni = A. Pratesi, Divagazioni di un diplomatista sul «Codice Di-
plomatico Verginiano», in La Società meridionale nelle pergamene di Montevergine: 
i Normanni chiamano gli Svevi. Atti del secondo convegno internazionale (12-15 ot-
tobre 1987), Montevergine 1989 (Centro Studio Verginiano, 5), pp. 11-42 (ora in Id., 
Tra carte e notai. Saggi di diplomatica dal 1951 al 1991, Roma 1992 [Miscellanea 
della Società romana di Storia Patria, 35], pp. 297-324).

Romito, La villa = M. Romito, La villa romana di San Leonardo a Salerno. Note 
sull’indagine archeologica, in «Apollo. Bollettino dei Musei Provinciali del Salerni-
tano», VII (1991), pp. 23-26.

Trotta, Salerno = P. Trotta, Salerno nella seconda metà del Cinquecento. Storia 
civile e religiosa, Salerno [s.d.]

Vitolo, Città e Chiesa = G. Vitolo, Città e Chiesa nel Mezzogiorno medievale: 
la processione del santo patrono a Salerno (sec. XII), in Salerno nel XII secolo. Isti-
tuzioni, società, cultura. Atti del convegno internazionale (Raito di Vietri sul Mare 
Auditorium di Villa Guariglia, 16/20 giugno 1999), a cura di P. Delogu – P. Peduto, 
Salerno 2004, pp. 134-148.

Vitolo, Il monastero = G. Vitolo, Il monastero, in Mille anni di storia. S. Mango 
Cilento, a cura di F. Volpe, Napoli 1994 (Quaderni di storia del Mezzogiorno, 9), pp. 
55-67.

Williams, The Cistercians = D.H. Williams, The Cistercians in the Early Middle 
Ages. Written to Commemorate the Nine Hundredth Anniversary of Foundation of the 
Order at Cîteaux in 1098, Leominster 1998.



La geografia del commercio del sale |  49

www.scholasalernitana.unisa.it

Nicolò Villanti

La geografia del commercio del sale a Ragusa nel tardo medioevo

The article reconstructs the geography of Ragusa’s (Dubrovnik) salt trade in the 14th 
century, based on approximately 130 notarial contracts (1345–1415) and the delibera-
tions of the city councils. It analyzes the sources of supply and the destinations of the 
salt shipments, illustrating the relationship between local production, private imports, 
and re-exports towards the Balkan hinterland. The first part examines the evolution of 
the salt policy: from a rigid Venetian-style monopoly at the beginning of the 14th cen-
tury to a more flexible regime, which allowed private merchants to import, store, and 
trade salt under strict public control. The second part shows the broad and diversified 
supply area. The main areas of origin included Dalmatia (Zara-Pago), the Albanian 
coast (Valona, Durazzo), Puglia (Brindisi, Manfredonia), and, growing towards the 
end of the century, the Ionian Islands (Romania). The salt cargoes often did not have 
Ragusa as their destination, but were intended for transit and immediate re-export 
towards the fluvial hubs that served as a hinge with the Slavic hinterland. Specifical-
ly, most of the cargoes were shipped to the Narenta River and, to a lesser extent, the 
Bojana River area. The salt trade clearly illustrates Ragusa’s commercial strategy: the 
construction of a regional monopoly, integrating the maritime, fluvial, and continental 
dimensions into a single system.

1. Introduzione

Jean-Claude Hocquet, interrogandosi sull’attualità dello studio della 
storia del sale in una riflessione proposta ormai due decenni fa, sug-
gerì sette linee di ricerca meritevoli di approfondimento: A) Tecniche di 
produzione; B) Centri di produzione; C) Zone di smercio; D) Mezzi ed 
equipaggiamenti nel commercio; E) Il sale e le strutture dell’economia 
commerciale; F) Il sale e le strutture amministrative e politiche; G) Gli 
aspetti sociali; a cui potremmo aggiungere gli aspetti legati all’utilizzo 
e al consumo di questo prodotto1. Si tratta di temi ovviamente interdi-
pendenti, i quali sono stati analizzati da diverse angolazioni nel corso 
degli anni. Ad esempio, nello studio delle saline, accanto all’attenzione 

1 Hocquet, Actualité de l’Histoire du Sel.

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 49-72
DOI 10.6093/1590-7937/13027  ©2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501



 Nicolò Villanti50  |

www.scholasalernitana.unisa.it

verso l’elemento umano e le tecniche di produzione, le ricerche hanno 
iniziato a occuparsi delle trasformazioni dell’ecosistema alla luce della 
stretta dipendenza tra produzione e fattori climatici e meteorologici. Si 
può tuttavia osservare un certo rallentamento di quella spinta propul-
siva che, all’inizio degli anni Novanta del secolo scorso, aveva porta-
to – grazie all’iniziativa di un nutrito gruppo di medievisti francesi e 
mitteleuropei, coordinati dallo stesso Hocquet e da Rudolf Palme – alla 
creazione della Commission internationale d’histoire du sel (CIHS) e 
alla fondazione del Journal of Salt History. Oltre alle difficoltà generali 
attraversate negli ultimi decenni dalla storia economica premoderna, 
tale declino si spiega anche con l’intrinseca complessità del tema. La 
storia del sale richiede da un lato buone conoscenze di metrologia – la 
quale presenta aspetti poco chiari originati dalla difficoltà e contraddit-
torietà delle fonti – e dall’altro lato impone di collocare tale produzione 
all’interno di articolate strutture statuali, analizzando tanto le pratiche 
commerciali e imprenditoriali dei privati, quanto l’intervento delle au-
torità pubbliche e le loro scelte di politica economica2. Ne consegue, 
in molti casi, una iper-regolamentazione di questo prodotto e una di-
stribuzione delle fonti archivistiche (e non solo) tra diversi “soggetti 
produttori”. In ogni caso, dalla nostra prospettiva, tutte problematiche 
storiografiche e di ricerca mitigate dalla decisione di Jean-Claude Hoc-
quet di dedicare proprio a Venezia e all’Adriatico gran parte delle pro-
prie attenzioni nel corso della sua ormai cinquantennale carriera. Studi 
ampi e monumentali, a partire dall’osservatorio veneziano, che possono 
dissuadere dall’intraprendere ulteriori ricerche3. In realtà, sono presenti 
diverse aree della regione adriatica – spazio non ampio, ma ricco di 
centri marittimi e con caratteristiche topografiche variegate – meritevo-
li di ulteriori approfondimenti. Penso alle coste del Regno di Napoli4, 

2 Tra i pochi lavori sul sale nel Mediterraneo medievale capaci di unire precisione 
e chiarezza espositiva (oltre alla produzione di Hocquet) deve essere menzionato: 
Manca, Aspetti dell’espansione economica.

3 Mi riferisco al suo opus magnum: Hocquet, Le sel et la fortune de Venise, voll. 
1-2 – nuova edizione francese: Id., Venise et le monopole du sel, voll. 1-2; il secondo 
volume tradotto in italiano: Id., Il sale e la fortuna di Venezia – il quale contiene pa-
gine ricche di riferimenti ad altri mercati e centri di produzione adriatici, quest’ultimi 
indagati anche in: Id., Adriatico, Golfo di Venezia?; Id., Saline et pêcherie en Dal-
matie; Id., Commercio e navigazione in Adriatico; Id., Le saline di Trieste e Muggia; 
Grisonic – Hocquet, Venezia e le saline dell’Adriatico.

4 Qui rimando ai contributi di Valdo D’Arienzo (Corfù e il commercio del sale; 



La geografia del commercio del sale |  51

www.scholasalernitana.unisa.it

ma anche alla stessa Ragusa oggetto di questo mio breve intervento, 
per la quale la bibliografia si limita, di fatto, a un saggio di Milena 
Gecić edito nel 19555 e ai lavori di Hocquet6, il quale ha recentemente 
offerto un quadro puntuale delle principali caratteristiche della politica 
del sale a Ragusa7. In questa occasione non è mia intenzione tracciarne 
una nuova panoramica, mi concentrerò invece su un aspetto specifico: 
le fonti dell’approvvigionamento, ovvero la distribuzione dei mercati 
marittimi di importazione di sale, e la destinazione dello stesso. Una 
panoramica quindi delle importazioni destinate a soddisfare la doman-
da interna e quelle in transito, dirette verso altre località. A tale scopo 
si utilizzeranno i contratti di compravendita rogati dai notai locali e le 
delibere di acquisto da parte delle autorità comunali. Il caso raguseo è 
interessante a causa della relativa abbondanza di documentazione ar-
chivistica, risultato anche della diversa politica del sale adottata dalla 
città rispetto a Venezia. Nell’emporio marciano, infatti, l’autorità pub-
blica era l’unica autorizzata a venderlo in città e il libero commercio era 
bandito8, mentre Ragusa garantiva maggiori spazi agli operatori privati 
nel corso del Trecento. Non esisteva un sistema di navigazione maritti-
ma statale, inoltre il Comune dalmata non arrivò mai a imporre ai propri 
mercanti l’utilizzo del sale per zavorrare le imbarcazioni9.Tra i volumi 
notarili consultati, sono stati rinvenuti 130 contratti, databili tra il 1345 
e il 1415, relativi per lo più al noleggio di imbarcazioni per il trasporto 
del sale. Sebbene il numero non sia particolarmente elevato in senso 
assoluto, lo diventa alla luce del patrimonio documentario disponibile 
nella regione adriatica. Ragusa assume così il ruolo di prezioso punto 
di osservazione per analizzare le rotte e gli snodi del commercio del 
sale nel periodo tardomedievale. Offre infatti la possibilità di cogliere 
cambiamenti e continuità dalla prospettiva di una città adriatica di me-
die dimensioni, la quale opera sia come centro di produzione che come 
emporio di distribuzione di sale di provenienza estera. 

Le fonti di approvvigionamento), alla ricerca ancora inedita di Janina Krüger sul sale 
pugliese nella prima età angioina (Die Wirtschaftsstrukturen in Süditalien) e, per l’età 
moderna, a Stefano d’Atri (Il sale di Puglia tra marginalità e mercato).

5 Gecić, Dubrovačka trgovina solju.
6 Hocquet, Il sale e la fortuna di Venezia, pp. 479-493.
7 Hocquet, Les réseaux d’affaires et le trafic du sel.
8 Hocquet, Le sel et la fortune de Venise, vol. 1, p. 286.
9 Tra le varie ragioni, vi era probabilmente anche l’impossibilità di imporre un 



 Nicolò Villanti52  |

www.scholasalernitana.unisa.it

2. Politica del sale nel Trecento

I decenni a cavallo tra Duecento e Trecento risultano decisivi nel rag-
giungimento di questo duplice ruolo; si può ricostruire il percorso di 
evoluzione nella regolamentazione e l’avvio dell’entrata in produzione 
delle saline ragusee10. I primi interventi legislativi in materia sono con-
tenuti nello statuto cittadino (1272): nel primo di ben sei capitoli sul sale 
si stabilì che nessuno, cittadino o straniero, avrebbe potuto scaricarlo e 
venderlo in città se non al Comune di Ragusa, previa autorizzazione del 
Conte veneziano11. Questo monopolio è ribadito nel successivo capito-
lo, il quale vietava ai Ragusei la libera vendita senza autorizzazione del 
Conte e puniva severamente chi lo esportava lungo la costa montene-
grina. Una proibizione che nel 1309 fu resa maggiormente stringente 
e così formulata: nessun Raguseo o straniero di qualunque condizione 
osi comprare o vendere a Ragusa o nel suo territorio sale da nessuno, 
né stipuli un atto di vendita o altro contratto direttamente o per inter-
posta persona senza autorizzazione del Conte e del Minor Consiglio12. 
Notiamo, a partire dall’inizio del XIV secolo, un rafforzamento delle 
istituzioni ragusee nel dettare gli indirizzi della politica economica del-
la città, in quanto era stabilito che il rappresentante dell’autorità vene-
ziana sulla città (Conte) fosse affiancato dalle autorità ragusee (Minor 
Consiglio) nel suo compito di controllo. Inoltre, si indica una parti-
colare area, le Bocche di Cattaro, quale luogo vietato per il commer-
cio: prova dell’importanza del sale nelle relazioni politiche con i centri 
marittimi bocchesi13 e del desiderio del Comune di gestire i traffici in 
quell’area, obbligando i Ragusei a far giungere in città tutti i carichi 

ordine di questo tipo alla luce delle scarse dimensioni del suo naviglio commerciale. 
Hocquet, Le sel et la fortune de Venise, vol. 1, p. 288.

10 Per una panoramica sulle vicende storiche della città in quel periodo: Krekić, 
Dubrovnik in the 14th and 15th centuries.

11 In mancanza della quale doveva lasciare il porto pena dieci perperi e la perdita 
del carico. Liber statutorum Civitatis Ragusii, p. 130.

12 Ibid., pp. 130-131.
13 Nel corso del Trecento, la produzione e il commercio del sale nelle Bocche di 

Cattaro furono oggetto di frequenti tensioni tra Ragusa e il re di Bosnia. La città dal-
mata cercava sistematicamente di limitare la produzione delle saline locali e di osta-
colare l’attività commerciale dei mercanti della regione, nel tentativo di consolidare il 
proprio predominio sul mercato delle Bocche. Gecić, Dubrovačka trgovina solju, pp. 
98-100; Pisma i uputstva dubrovačke republike, pp. 380-384.



La geografia del commercio del sale |  53

www.scholasalernitana.unisa.it

in loro possesso (1311)14. Disposizioni poco rispettate, il contrabbando 
ebbe sempre un ruolo rilevante, nonostante le autorità ragusee cercas-
sero di contrastarlo minacciando pene draconiane: ad esempio, si arrivò 
a punire i proprietari e gli equipaggi delle imbarcazioni coinvolte con 
la distruzione del mezzo e la condanna a tre mesi di carcere (1308)15.

Eppure, un sistema così rigidamente centralizzato – in cui l’impor-
tazione del sale era subordinata all’autorizzazione del Conte veneziano 
e la vendita riservata esclusivamente al Comune – si rivelò incapace di 
garantire un approvvigionamento adeguato alla città. Di conseguenza 
Ragusa, pur essendo in quegli anni un possedimento veneziano, iniziò 
ad adottare politiche economiche autonome, a partire dalla prima metà 
del XIV secolo, con l’obiettivo di rafforzare l’attrattività del mercato 
cittadino. Il sale era proprio tra le merci da incentivare in quanto be-
neficiava sia della domanda interna, per il consumo cittadino, che di 
quella balcanica e, di conseguenza, dell’interesse da parte dei mercanti 
ragusei per la sua redistribuzione nei circuiti commerciali nell’entroter-
ra. Nel 1322, prendendo atto delle condizioni onerose e svantaggiose 
imposte agli importatori di sale, il Comune introdusse una normativa 
più flessibile: fu concesso a ogni mercante il diritto di scaricare e imma-
gazzinare sale a Ragusa, a condizione che il carico fosse dichiarato ai 
magazzinieri comunali. Questi ultimi erano incaricati di verificarne la 
quantità, annotare il nome del proprietario e indicare il luogo di deposi-
to in appositi registri. Le chiavi dei magazzini sarebbero rimaste in cu-
stodia agli ufficiali pubblici, i quali imponevano un prelievo fisso di tre 
moggi su ogni importazione superiore ai 90 moggi. L’elemento innova-
tivo di tale provvedimento risiedeva tuttavia nelle maggiori tutele alla 
proprietà privata: il mercante conservava la piena titolarità della merce 
e aveva facoltà di venderla o esportarla, purché rispettasse i sopracitati 
obblighi16. Nello stesso capitolo, si prevedeva il diritto d’acquisto del 
Comune per il sale importato – in occasione di particolari necessità del-
la città – al prezzo di 12 perperi (6 ducati) ogni 100 moggi, a condizione 
di acquistare solo una parte dei carichi a tale cifra17. Il Comune tendeva 

14 Liber statutorum Civitatis Ragusii, p. 206.
15 Ibid., p. 131.
16 1 moggio = 51 kg circa.
17 Si usava abitualmente il moggio piccolo, il moggio grosso aveva una capacità 

del 20% superiore. Con la progressiva svalutazione del perpero e, in particolari con-
giunture di innalzamento dei prezzi, tale cifra non fu più sostenibile tanto che nel 1348 



 Nicolò Villanti54  |

www.scholasalernitana.unisa.it

ad evitare di imporre ai privati la vendita forzata, una pratica che ri-
schiava di scoraggiare gli importatori attratti da prezzi di vendita poten-
zialmente superiori sugli altri mercati adriatici rispetto a quelli offerti. 
Di conseguenza, le autorità si limitavano a regolare i prezzi del sale: 
un esempio, nel 1347 il Comune impose ai privati che desiderassero 
vendere il proprio carico all’interno della città l’obbligo di applicare un 
prezzo superiore al 5% rispetto a quello del sale di proprietà pubblica18. 
Una maggiorazione contenuta e ragionevole, che non gravava eccessi-
vamente sulle parti coinvolte, poteva rivelarsi accettabile: è plausibile 
ipotizzare che l’acquirente fosse disposto a sostenere un costo legger-
mente superiore a fronte di una migliore qualità del prodotto. In gene-
rale, si riscontra una maggiore flessibilità nella regolamentazione del 
commercio del sale rispetto ad altri due beni di largo consumo, come 
il grano e il vino. Nel primo caso, il Comune vietava – salvo rare ecce-
zioni – la libera vendita di cereali in città: l’annona cittadina deteneva il 
monopolio degli acquisti presso gli importatori ed era l’unico soggetto 
autorizzato a rivenderli ai consumatori19. Per quanto riguarda il vino, 
Ragusa ne proibiva l’importazione dall’estero per tutelare la produzio-
ne locale e, conseguentemente, il valore fondiario dei propri vigneti. 
Il vino rappresentava infatti l’unico prodotto agricolo per il quale la 
città dalmata era autosufficiente20. Il sale si collocava in una posizione 
intermedia tra questi due estremi: la città cercava – con successo – di 
bilanciare la necessità di proteggere la produzione delle saline locali 
con quella di consentire approvvigionamenti integrativi per soddisfare 
la domanda interna e per alimentare (come vedremo) le vendite in quei 
centri specializzati nella distribuzione verso l’area balcanica.

Il sale raguseo era originariamente prodotto in piccole saline nei 
dintorni della città, sulle isole di Giuppana e Meleda, nei pressi del 
porto di Gravosa, nel villaggio di Malfi – in questa località si ha notizia 
certa della presenza di saline di proprietà privata21. Tuttavia la quasi 

si arrivò ad offrire 30 perperi per 100 moggi grossi di sale. Liber statutorum Civitatis 
Ragusii, pp. 212-213.

18 Monumenta ragusina, vol. 1, p. 279.
19 D’Atri, Il sistema annonario di Ragusa.
20 Dinić-Knežević, Trgovina vinom.
21 Nel corso del XIV secolo, la proprietà delle saline di Malfi passò nelle mani di 

alcune importanti famiglie dell’élite ragusea, tra cui i Bondazza, i Luccari e i Mezze. 
Gecić, Dubrovačka trgovina solju, p. 101.



La geografia del commercio del sale |  55

www.scholasalernitana.unisa.it

totalità della produzione locale negli anni successivi al 1333 avveniva 
presso le saline comunali di Stagno22. Lo statuto raguseo dedica una 
norma specifica a questi produttori locali, imponendo loro l’obbligo di 
trasportare annualmente tutto il sale raccolto a Ragusa, secondo una 
cadenza precisa che andava dall’inizio di agosto fino alla conclusione 
della stagione di raccolta. Sebbene si raccomandasse la vendita del pro-
dotto al Comune, era prevista anche la possibilità di esportazione verso 
località autorizzate, purché vi fosse un’esplicita approvazione da parte 
delle autorità23. La vendita del sale pubblico era affidata a ufficiali sot-
toposti al controllo dei Giustizieri, in particolare per quanto riguardava 
la correttezza degli strumenti di misurazione al fine di prevenire possi-
bili frodi. Tali strumenti dovevano essere utilizzati per misurare tanto 
il sale di proprietà comunale quanto quello dei privati, a conferma del 
fatto che in ogni fase della circolazione del sale all’interno della città 
non veniva mai meno il controllo delle istituzioni. Per tale ragione era 
espressamente vietata la vendita del sale presso abitazioni private. Nel 
1320 fu stabilito il numero esatto degli incaricati addetti al controllo: tre 
ufficiali, chiamati Salinari o Ufficiali sopra il sale24. Sebbene i confini 
esatti delle loro competenze non siano del tutto chiari, è evidente che 
fossero responsabili della gestione delle saline e della vendita di sale in 
città; una funzione analoga a quella esercitata dai Massari per il grano 
e le biade25.

Come accennato, l’avvio della produzione salifera nella località di 
Stagno, successivo all’acquisizione della penisola di Sabbioncello nel 
1333, rappresentò un passaggio cruciale per l’incremento della produ-
zione locale26. Purtroppo, per l’intero periodo medievale, non è possibi-
le ricostruire con precisione la produttività di queste saline di proprietà 
pubblica. Il Comune raguseo gestiva direttamente lo sfruttamento, pur 
riservandosi la facoltà di affidarle a soggetti privati in alcune circostan-

22 Gecić, Dubrovačka trgovina solju, pp. 100-101.
23 Liber statutorum Civitatis Ragusii, pp. 207-208.
24 Gecić, Dubrovačka trgovina solju, p. 107. A fine Trecento il loro numero fu 

aumentato a quattro unità. 
25 Dinić-Knežević, Trgovina zitom.
26 I lavori di messa in funzione delle saline furono eseguiti sotto la supervisione di 

due magistri salinarum provenienti da Sebenico (1335), negli anni successivi si regi-
stra l’arrivo a Stagno di altri lavoratori da Sebenico, Traù e Zara. Gecić, Dubrovačka 
trgovina solju, pp. 105, 108.



 Nicolò Villanti56  |

www.scholasalernitana.unisa.it

ze (spesso membri dell’élite nobiliare ragusea). In particolare, nel 1346 
e 1351, le saline furono date in appalto per un canone annuo di 1.600 
perperi27. Tale cifra aumentò sensibilmente nel 1357, raggiungendo i 
3.500 perperi all’anno28. Nel 1371 si optò per una formula diversa: le 
saline furono concesse con l’obbligo per l’appaltatore di consegnare an-
nualmente al Comune 17.000 moggi di sale. Tale quota fu ulteriormente 
elevata nel 1376, arrivando a 20.000 moggi29. Gli affidamenti potevano 
avere anche una durata pluriennale, ad esempio il Maggior Consiglio nel 
1350, 1381, 1385 e 1397 deliberò l’assegnazione delle saline di Stagno 
tramite incanto per un periodo di cinque anni30. Il ricorso all’incanto era 
una prassi relativamente frequente per la gestione di dogane cittadine – 
come la dogana maggiore, quella del vino o del pesce – mentre risulta 
meno comune nel caso di strutture produttive come le saline31.

Il sale costituiva per il Comune di Ragusa non solo un bene di scam-
bio di primaria importanza nelle transazioni quotidiane, ma anche una 
riserva strategica, da accumulare in grandi quantità e da utilizzare in 
caso di necessità. Già prima del 1333, la capacità di stoccaggio comu-
nale doveva essere considerevole: nel 1303, infatti, il Comune decise 
di mettere all’incanto 20 milliari di sale al prezzo complessivo di 2.000 
perperi (circa 1.000 ducati), nel tentativo di far fronte ai multis debitis 
accumulati32. Un’operazione simile fu condotta circa venticinque anni 
più tardi (1328), quando furono messi all’asta 30 milliari da una base di 
3.000 perperi: in quell’occasione la città si trovava a corto di liquidità 
e impossibilitata a onorare un debito contratto nei confronti della so-
cietà di due mercanti barlettani, Fincio Sannella e Franco di notaio Gu-
glielmo33. Trattandosi di due tra i più noti importatori di grano pugliese 
dell’epoca, è plausibile ipotizzare che il credito vantato nei confronti 
del Comune fosse connesso proprio a precedenti forniture di cereali34. 

27 Monumenta ragusina, vol. 1, p. 227; Monumenta ragusina, vol. 2, p. 136.
28 Ibid., vol. 2, pp. 172-173.
29 Gecić, Dubrovačka trgovina solju, p. 102.
30 Monumenta ragusina, vol. 2, p. 113; Odluke veća Dubrovačke republike, vol. 1, 

p. 186; Odluke veća Dubrovačke republike, vol. 2, p. 143; DAD, Reformationes, vol. 
31, f. 145v.

31 Villanti, Una fonte inedita.
32 Monumenta ragusina, vol. 5, p. 69.
33 Ibid., pp. 252-253.
34 Villanti, Attività commerciali dei Pugliesi.



La geografia del commercio del sale |  57

www.scholasalernitana.unisa.it

3. Fonti dell’approvvigionamento

L’approvvigionamento di sale da parte del Comune di Ragusa si fondava 
su tre pilastri fondamentali: produzione interna, importazione ad opera 
di mercanti privati e, infine, l’acquisto diretto effettuato da ufficiali co-
munali (Salinari) o da loro delegati operanti all’estero. In quest’ultimo 
caso il Comune ricorreva allo strumento del sindacato, ovvero all’invio 
di uno o due rappresentanti (Sindaci) incaricati di effettuare acquisti se-
guendo precise istruzioni. Sebbene tale istituto fosse impiegato più fre-
quentemente per il rifornimento di cereali, era adottato anche per il sale 
e la sua prima attestazione risale al 1347: due sindaci furono inviati in 
Sicilia con l’incarico di acquistare tra le 5.000 e le 6.000 staia di grano o 
orzo; qualora non fossero riusciti a reperire quanto richiesto, avrebbero 
dovuto ripiegare sul sale35. Nel 1366 il sindaco Tripe de Goliebo si recò 
a Valona con l’obiettivo di acquistare dodici milliari di sale al prezzo di 
otto ducati al centenario36. Nello stesso anno, il Comune non si rivolse 
solo al mercato albanese, ma decise di inviare tre nobili ragusei sull’i-
sola di Pago, nei pressi di Zara, per ricevere 24 milliari (secondo la 
misura di Zara) dal magistro Thomasio physico al prezzo di nove ducati 
al centenario. In caso di impossibilità a finalizzare l’acquisto, avrebbero 
dovuto noleggiare delle imbarcazioni e recarsi in Puglia per completare 
la fornitura37. Pochi mesi dopo, il Comune decise di intensificare le pro-
prie ricerche sul mercato pugliese inviandovi un altro suo rappresentante 
(questa volta un cittadino di Zara)38.

Sempre nel 1366, un ulteriore sindaco partì ad partes Orientis fino 
a Durazzo, Valona o Corfù. Il rappresentante comunale (Bogdassa de 
Branota) avrebbe dovuto acquistare 15 milliari di moggi secondo la 
misura di Valona39, al prezzo di 12 ducati per ogni centenario a Valona, 

35 Monumenta ragusina, vol. 1, p. 270.
36 Pisma i uputstva dubrovačke republike, pp. 145-146. Inoltre, avrebbe dovuto 

noleggiare delle imbarcazioni a Durazzo per trasportarlo fino a Ragusa.
37 Ibid., pp. 154-155. Le prime avvisaglie di una crisi nella produzione interna si ri-

scontrano già nell’anno precedente (1365), quando le autorità comunali deliberarono 
di contrarre un prestito per acquistare del sale. Iz Dubrovačkog arhiva, p. 9.

38 DAD, Diversa Cancellariae, vol. 20, f. 146r. Sale da pagare 12 ducati al cente-
nario di moggi.

39 Tre moggi di Valona = Quattro moggi di Ragusa.



 Nicolò Villanti58  |

www.scholasalernitana.unisa.it

o – se non fosse stato possibile – una quantità equivalente a Corfù, ma 
a un prezzo inferiore, pari a 8 ducati al centenario40. Tale differenza si 
spiega, verosimilmente, con una qualità inferiore del sale disponibile 
in loco. In ogni caso, la maggior parte del sale acquistato dal Comu-
ne nel biennio 1366-1367 sembra provenire da Pago41 e da Valona42, 
come attestano alcuni contratti stipulati tra l’amministrazione comu-
nale e alcuni mercanti ragusei e zaratini nell’estate del 136743, oltre a 
un nuovo sindacato diretto verso la città albanese44. Tuttavia, il ricorso 
al sindacato fu piuttosto discontinuo negli anni successivi45. Se ne ha 
notizia nel 1370 quando fu deliberato l’invio di un nobile raguseo ad 
Sipantum (Manfredonia) per reperire 1.000 salme di Siponto46 e di un 
secondo sindaco a Valona o Corfù47. Nel 1380, nel pieno della guerra di 
Chioggia e in un contesto in cui i traffici adriatici risultavano fortemente 
compromessi, il Comune di Ragusa decise di utilizzare nuovamente lo 
strumento del sindacato, organizzando due missioni commerciali: una 
barca armata fu inviata a Durazzo con l’obiettivo di acquistare 2.300 
moggi di sale48, mentre una seconda spedizione fu diretta in Puglia. 
In quest’ultimo caso, il sindaco Damiano di Marino Raden ricevette 
mandato di acquistare 2.000 salme pugliesi di sale con finalizzazione 
dell’operazione a Barletta e successivo imbarco del carico a Brindisi, 
il più importante centro di produzione salifera della regione. Partico-
larmente interessante è la modalità di pagamento adottata, ovvero tra-
mite una partita di cera (8.018 libbre)49. Il pagamento in natura era una 

40 Monumenta ragusina, vol. 4, pp. 69-71.
41 Sul commercio e la produzione di sale a Zara e Pago: Čolak, Proizvodnja paške 

soli i pomorska trgovina; Dokoza, Zadarsko plemstvo i sol; Peričić, Proizvodnja i 
prodaja paške soli; Raukar, Zadarska trgovina solju.

42 Sul mercato del sale a Valona: Hrabak, Trgovina arbanaskom i krfskom solju; 
Milutinović, Izvoz valonske soli.

43 DAD, Diversa Cancellariae, vol. 21, ff. 60v, 62v, 63v.
44 Ibid., f. 70v.
45 Dinić-Knežević, Trgovina zitom.
46 Il sindaco incaricato avrebbe inoltre dovuto acquistare, oltre al sale, un carico 

di frumento e orzo destinato al fabbisogno cittadino. DAD, Diversa Notariae, vol. 9, 
ff. 15r, 23v.

47 Krekić, Dubrovnik (Raguse) et le Levant, doc. 285, p. 209; DAD, Diversa No-
tariae, vol. 9, f. 19v.

48 Pisma i uputstva dubrovačke republike, p. 435.
49 Ibid., p. 436. Su questa merce a Ragusa si veda anche Pinelli, Prime indagini sul 



La geografia del commercio del sale |  59

www.scholasalernitana.unisa.it

prassi impiegata di frequente nella politica commerciale ragusea: per 
minimizzare le transazioni in denaro – oltre a ricorrere a pagamenti di-
lazionati – il Comune utilizzava spesso merci di provenienza balcanica, 
come cera, argento e piombo. Nel caso specifico, il sindaco Damiano 
di Marino offrì anche il pagamento in natura del nolo ai patroni ragusei 
che avrebbero dovuto trasportare ad risicum et fortunam nostri comu-
nis il sale sulla rotta Brindisi-Ragusa, questi infatti avrebbero ricevuto 
quattro vasi di olio di oliva pugliese50. Le difficoltà nell’approvvigio-
namento del sale sarebbero continuate l’anno successivo, tanto che il 
Comune decise di inviare un ulteriore sindaco a Durazzo e incaricarne 
un secondo con una missione analoga verso il porto di Brindisi, oltre a 
imporre il divieto di esportazione dalla città dalmata51. Problematiche 
simili interessarono anche il mercato cerealicolo negli anni 1380-1381. 
Un sindaco raguseo inviato a Manfredonia con l’incarico di acquistare 
grano e orzo non riuscì infatti a reperirne una quantità sufficiente per 
caricare entrambi i navigli messi a sua disposizione52. In ogni caso, il 
ricorso allo strumento del sindacato per il sale appare essere stato ab-
bandonato dopo gli anni Ottanta del Trecento53, almeno fino al primo 
Quattrocento. Tale andamento si inserisce in un contesto di progressiva 
ripresa dei traffici interadriatici, che non rese necessario l’intervento 
diretto del Comune nell’organizzazione degli approvvigionamenti. 

Tab. 1: Mercati di importazione di sale attraverso sindacati nel Trecento

commercio della cera.
50 Odluke veća Dubrovačke republike, vol. 1, pp. 57, 116.
51 Ibid., pp. 134, 136, 161.
52 Ibid., p. 85.
53 Ibid., p. 236 (1382); Odluke veća Dubrovačke republike, vol. 2, pp. 175 (1385), 

Zara-Pago 1366, 1382, 1385

Durazzo 1366, 1380, 1381, 1385

Valona  1366, 1367, 1370, 1385

Corfù  1366, 1370

Puglia  1366, 1370 (Manfredonia), 1380 (Bar-
letta o Brindisi), 1381 (Brindisi), 1386 
(Brindisi), 1389 (Brindisi)



 Nicolò Villanti60  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Dopotutto, il sindacato rappresentava solo uno dei molteplici strumenti 
a disposizione del Comune per garantire rifornimenti adeguati nei mo-
menti di bisogno. Spesso risultava sufficiente adottare una strategia ar-
ticolata su due fronti: da un lato, offrire incentivi monetari ai potenziali 
importatori; dall’altro, imporre misure di natura coercitiva nei confronti 
dei mercanti ragusei. Il Comune deteneva ampia autorità nel regolare 
i traffici marittimi: aveva la facoltà di concedere o negare il permesso 
di accesso e uscita dai porti, di imporre rotte obbligatorie, di vietare 
la navigazione verso determinati mercati o, al contrario, di prescrivere 
l’obbligo di navigare in conserva (ovvero in convoglio), nonché di sta-
bilire restrizioni o imposizioni su merci specifiche54. Non mancano, ad 
esempio, i casi in cui alle imbarcazioni ragusee fu concesso di recarsi 
in Puglia per effettuare operazioni commerciali solo a condizione che, 
durante il viaggio di ritorno, facessero scalo presso località della costa 
orientale dell’Adriatico per caricare partite di sale55. Come menzionato, 
accanto a misure coercitive, non mancavano da parte del Comune di 
Ragusa incentivi espliciti all’importazione di sale. Nel 1380, ad esem-
pio, le autorità cittadine invitarono le imbarcazioni a recarsi in Puglia e 
a Durazzo, offrendo ai mercanti il rimborso dei costi di nolo, calcolati 
in 5 ducati e mezzo per ogni centinaio di moggi, nonché la piena garan-
zia di risarcimento in caso di danni al carico o all’imbarcazione durante 
il viaggio56. Per sostenere tali spese, il Comune contrasse prestiti a un 
tasso d’interesse del 5% annuo. Un dato che riflette una certa solidità 
finanziaria della città, nonostante stesse vivendo una delle sue fasi più 
critiche nel periodo successivo alla fine del dominio veneziano57. 
Occorre tuttavia sottolineare che le annate di carenza di sale risulta-

273 (1386), 372 (1387), 537 (1389).
54 Durante la crisi del 1380 si arrivò a ordinare di intercettare e dirottare verso 

Ragusa tutti i navigli provenienti da Durazzo che trasportavano sale destinato al porto 
di Cattaro. Odluke veća Dubrovačke republike, vol. 1, p. 12.

55 Monumenta ragusina, vol. 4, p. 34; DAD, Reformationes, vol. 34, f. 146r.
56 Odluke veća Dubrovačke republike, vol. 1, p. 57.
57 Ibid., p. 101.

Sicilia    1347

Non Specificato 1382, 1387



La geografia del commercio del sale |  61

www.scholasalernitana.unisa.it

no del tutto eccezionali: in condizioni normali, Ragusa si configura-
va piuttosto come un’esportatrice netta, grazie alla combinazione tra 
produzione interna e costanti importazioni gestite da operatori privati. 
Difatti il sale era frequentemente impiegato anche come mezzo di pa-
gamento nei rifornimenti annonari: ad esempio, nel 1387 il Maggior 
Consiglio richiese un prestito di 2.000 ducati per acquistare del miglio, 
prevedendo di ripagarlo in parte con del sale58. Già nel 1347, del resto, 
si stabiliva che ogni mercante slavo o valacco che avesse introdotto 
grano in città tra i mesi di luglio e novembre avrebbe ricevuto, in cam-
bio, quattro salme di sale per ogni salma di grano59. Il sale era inoltre 
utilizzato come merce di scambio per l’approvvigionamento di metalli 
estratti nelle miniere dell’area serbo-bosniaca, in particolare piombo. 
Una volta giunto a Ragusa, il piombo era frequentemente riesportato 
verso Venezia, la Puglia e altri mercati “occidentali”60. Emblematico, in 
tal senso, è l’accordo stipulato nel 1390 tra il nobile Clemente di Ma-
rino Gozze e il Minor Consiglio: quest’ultimo si impegnava a fornire 
al mercante 5.000 moggi di sale in cambio di una quantità di piombo, 
di valore equivalente, proveniente dai territori del re di Bosnia61. Il tra-
sporto di tali metalli fino a Ragusa avveniva spesso attraverso le caro-
vane di mercanti slavi e valacchi, i quali accoglievano di buon grado il 
pagamento in sale marino62. Una merce che occupava un ruolo essen-
ziale nell’economia balcanica, fortemente orientata all’allevamento e, 
in particolare, alla pastorizia.

La documentazione trecentesca restituisce l’immagine di un sistema 
complesso e articolato, in cui la preoccupazione delle autorità politiche 
per garantire un adeguato livello di forniture in città appare marginale 
rispetto ad altre priorità. Ragusa, già in quel periodo, mostrava di pos-
sedere una notevole capacità di controllo dei traffici commerciali ben 
oltre i confini del proprio territorio. Il mercato del sale raguseo non si 
esauriva nella dimensione urbana, ma si articolava attraverso una rete 

58 Odluke veća Dubrovačke republike, vol. 2, p. 312.
59 Monumenta ragusina, vol. 1, p. 267.
60 Krekić, Prilog istoriji mletačko-balkanske trgovine; Hocquet, Il sale e la fortuna 

di Venezia, pp. 486-487.
61 Odluke dubrovačkih vijeća 1390-1392, p. 68. Accordo simile tra i Gozze e Ra-

gusa anche l’anno successivo. Odluke dubrovačkih vijeća 1390-1392, pp. 163-164.
62 Odluke veća Dubrovačke republike, vol. 1, pp. 134, 225, 320; Odluke veća Du-

brovačke republike, vol. 2, pp. 82-83, 190, 282, 367, 369, 375, 474, 559.



 Nicolò Villanti62  |

www.scholasalernitana.unisa.it

più ampia, fondata sulla gestione – diretta o indiretta – di altri mercati 
regionali. Un risultato raggiunto tramite una politica commerciale di  
ferreo controllo sulla fascia costiera compresa tra le Bocche di Cattaro 
e Durazzo. Il XIV secolo fu segnato da una lunga serie di tensioni e 
scontri con la città rivale di Cattaro dovuti a una pluralità di ragioni, tra 
cui la volontà di soffocare la produzione e il commercio di sale nelle 
Bocche. L’intento era quello di determinare il collasso di quest’area 
quale mercato concorrente, soprattutto in relazione alle esportazioni 
verso i territori del Regno di Serbia63. Dopotutto, il controllo sui traffici 
costieri costituiva per Ragusa il primo passo verso un obiettivo ben più 
ambizioso: il monopolio degli scambi tra la fascia adriatica e le regioni 
interne del regno serbo-bosniaco. L’élite ragusea era tuttavia pienamen-
te consapevole delle difficoltà logistiche legate all’accentramento dei 
traffici nella propria città, nonostante gli incentivi predisposti per attrar-
re i mercanti provenienti dall’entroterra. Si rendeva dunque necessario 
ottenere il controllo su quei nodi di scambio che in maniera più agevole 
potessero fungere da cerniera tra questi due spazi – la costa e l’inter-
no. La soluzione, forse l’unica realmente praticabile, consisteva nella 
gestione dei due principali assi di collegamento fluviale tra l’Adriatico 
meridionale e i Balcani: il fiume Narenta a nord e il fiume Drin-Bojana 
a sud. Proprio lo studio del commercio del sale consente di verificare il 
raggiungimento di tale obiettivo.

Fig. 1: Narenta (nord) e Drin-Bojana (sud)  

63 Una sintesi in Malović-Đukić, Kotorski kumerak solski.



La geografia del commercio del sale |  63

www.scholasalernitana.unisa.it

Tab. 2: Destinazione dei carichi di sale, 1330-1415

64 DAD, Diversa Cancellariae, vol. 36, f. 227v.
65 Se infatti prendiamo in considerazione solo i contratti commerciali rogati tra 

1300 e 1350 in oltre l’80% dei casi l’area della Bojana risulta essere la località pre-
scelta per la vendita della merce. 

Solo poco più di un terzo dei rogiti notarili ragusei stipulati tra il 
1345 e il 1415 per il trasporto o l’acquisto di sale prevedeva la conse-
gna finale del carico presso il porto di Ragusa. In oltre la metà dei casi, 
invece, i mercanti si accordavano per far giungere i propri carichi sul 
fiume Narenta (40% circa) o nella zona della Bojana (20% circa). Ciò 
a riprova della strategicità di questi empori extra-territoriali e dello sta-
to di salute, in media, della produzione interna delle saline di Stagno. 
Tuttavia, tale centralità non rimase costante nel corso dei decenni consi-
derati. A partire dagli anni Ottanta del Trecento, l’importanza dell’area 
della Bojana sembra registrare un progressivo declino, in particolare 
per quanto riguarda l’emporio di San Sergio, che fino ad allora aveva 
rappresentato il principale centro di scambio del sale lungo quel fiume. 
Tra i pochi documenti successivi a quel periodo, cito il contratto di no-
leggio stipulato nel 1407 dallo speziale raguseo Giovannino Salimbene 
con il patrono Matchus Bogulinovich per effettuare un carico di sale a 
Durazzo, da consegnare a San Sergio e da qui trasportare del piombo 
verso Venezia64. Eppure, nella prima metà del Trecento il mercato del 
sale della Bojana rivestiva per Ragusa un’importanza superiore rispetto 
alla Narenta65. Le cause di tale declino sono verosimilmente da ricon-



 Nicolò Villanti64  |

www.scholasalernitana.unisa.it

durre a una combinazione di fattori: da un lato, l’espansione veneziana 
nell’Albania settentrionale, che comportò il controllo diretto da parte 
della Serenissima su centri strategici come Durazzo e Scutari66; dall’al-
tro, l’arrivo dei Turchi nella regione e una più generale contrazione 
dell’attività economica lungo quel tratto di costa67. Si assiste così a uno 
spostamento verso nord della località di riferimento per le vendite dei 
prodotti destinati al mercato balcanico, spostamento che può ritenersi 
concluso alla fine del Trecento: la Narenta diventa la destinazione per 
la vendita di sale in oltre due terzi dei contratti ragusei tra il 1381 e il 
1415. Dopotutto, la gran parte dei mercanti impegnati nel commercio 
di questo prodotto erano membri dell’élite ragusea o stranieri residenti 
da lungo tempo nella città dalmata (habitatores). Il loro interesse era 
rivolto principalmente all’entroterra balcanico, dove la domanda – e 
verosimilmente anche i prezzi – si manteneva elevata e stabile68. Al 
contrario, risultano del tutto marginali le esportazioni e le vendite nelle 
città-porto dell’Adriatico occidentale69.

66 Si ricorda, a tal proposito, che il fiume Drin-Bojana costituiva la principale via 
di collegamento tra l’Adriatico e il lago di Scutari.

67 Già individuate in Ducellier, Les mutations de l’Albanie au XVe siècle; per uno 
sguardo più ampio ai rapporti commerciali tra Ragusa e l’Albania nel secondo Tre-
cento: Ducellier, La façade maritime; mentre sulle vicende politiche nell’entroterra 
balcanico: Fine, The Late Medieval Balkans.

68 I prezzi del sale in area adriatica si mantennero contenuti tra la fine del Duecento 
e il 1345, per poi aumentare dagli anni successivi alla Peste Nera fino al 1517. Hoc-
quet, Denaro, navi e mercanti, p. 146.

69 Tra le eccezioni alla consueta “direttrice”, si segnala il contratto di nolo stipulato 
nel 1349 tra un patrono raguseo e due mercanti marchigiani, relativo al trasporto di 
sale da Spalato, Sebenico o Traù verso i porti di Ancona o Recanati. Qui, secondo gli 
accordi, sarebbe stato caricato del vino da consegnare successivamente a Durazzo. 
Un altro contratto registra l’esportazione di sale da Manfredonia verso la costa cen-
troitaliana (Abruzzo o Marche) nel 1372. DAD, Diversa Cancellariae, vol. 16, f. 77r; 
DAD, Diversa Notariae, vol. 9, ff. 48v-49r.



La geografia del commercio del sale |  65

www.scholasalernitana.unisa.it

Tab. 3: Mercati di destinazione dei carichi di sale

Per quanto riguarda la provenienza del sale esportato da Ragusa, è 
impossibile determinare quanto fosse effettivamente prodotto nelle sa-
line locali di Stagno e quanto, invece, una riesportazione di sale fo-
restiero. Solo in meno di un terzo dei rogiti il porto di Ragusa risulta 
essere località di carico della merce. È importante sottolineare che la 
tipologia documentaria a nostra disposizione tende a registrare opera-
zioni commerciali di medio e lungo raggio. Possiamo ipotizzare che i 
mercanti coinvolti, ad esempio, nel trasporto via mare di partite di sale 
da Ragusa alla Narenta avvertissero una minore necessità di rivolgersi 



 Nicolò Villanti66  |

www.scholasalernitana.unisa.it

alla cancelleria cittadina per trascrivere i loro contratti di noleggio70. 
Questo tipo di documentazione si presta quindi all’analisi delle località 
estere di approvvigionamento di sale da parte degli operatori economici 
attivi a Ragusa e non sarebbe opportuno, sulla base di questi dati, sot-
tostimare la produttività effettiva delle saline di Stagno o il volume del 
sale in transito nella città dalmata. 

I menzionati interventi di acquisto ad opera del Comune raguseo 
(sindacati) hanno fornito un primo ritratto dello spazio marittimo all’in-
terno del quale i mercanti si muovevano. Questo si configura come un 
ampio triangolo, i cui vertici erano rappresentati da Zara-Pago a nord, 
Corfù a sud, la Puglia a occidente, e la costa albanese (Valona e Duraz-
zo) quale snodo centrale. A differenza dei mercati di vendita, fortemente 
condizionati da vincoli logistico-geografici e ipercentralizzati, le loca-
lità di approvvigionamento del sale mostrano quindi una distribuzione 
decisamente più articolata, collocandosi in quattro regioni differenti: 
Dalmazia, Romania, Puglia e Albania. Tuttavia, tale spazio commercia-
le non era ancora pienamente definito all’inizio del Trecento, tenderà 
progressivamente ad ampliarsi nel corso dei decenni fino ad assumere 
l’estensione descritta sul finire del secolo. Nella prima metà del XIV se-
colo le località di importazione sembrano limitate alla costa dalmata e a 
quella albanese, in particolare Zara-Pago, Sebenico, Durazzo e Valona. 
Interessante il caso di Sebenico, destinazione per i rifornimenti di sale 
di assoluta importanza per lunga parte del Trecento per poi, in parte, 
declinare dagli anni Settanta71. Decennio che vede invece la crescita 
delle attestazioni di carichi provenienti dalla Puglia, con le saline di 
Brindisi che assumono il peso preponderante72. Di fatto, quanto emer-
ge dalla documentazione pubblica – mi riferisco ai sindacati comuna-
li diretti a Brindisi – trova riscontro nella documentazione notarile. A 
mio avviso, l’elemento di maggiore novità nel mercato del sale ragu-
seo è rappresentato dalla crescita della Romania, in particolare delle 

70 Alcuni esempi di trasporto di sale diretto Ragusa-Narenta senza fermate inter-
medie: DAD, Diversa Cancellariae, vol. 18, f. 52r; vol. 22, f. 86v; vol. 23, f. 10v; vol. 
34, ff. 208v-209r; vol. 35, f. 5r, 72r, 86v, 240r.

71 A riprova della sua importanza, il moggio di Sebenico, era un’unità di misura del 
sale spesso utilizzata negli empori sul fiume Narenta. Carichi di sale a Sebenico post 
1380: DAD, Diversa Cancellariae, vol. 38, f. 56r. 

72 Ibid., vol. 24, ff. 125r, 128r; vol. 25, f. 128r; vol. 27, f. 37r; vol. 28, ff. 204r, 
205v; vol. 30, f. 14r, 116r, 190r; vol. 32, f. 65v-66r, 160rv.



La geografia del commercio del sale |  67

www.scholasalernitana.unisa.it

isole joniche. Le saline di Corfù erano centro di produzione, seppur mal 
gestito, già attivo alla fine del Duecento, durante il dominio angioino 
sull’isola73. Il Comune di Ragusa acquistò a Corfù nel 1366 e nel 1370, 
ma questa scelta appare una soluzione di ripiego. Il sale corfiota non 
sembra essere stato apprezzato, al contrario di quello della vicina Va-
lona74 e, ignorato a lungo anche dagli uomini d’affari privati, tornerà a 
essere venduto negli empori di sale ragusei solo nell’ultimo decennio 
del secolo75. Tale sviluppo è da mettere in relazione all’acquisizione di 
Corfù da parte di Venezia e al conseguente rilancio delle sue saline. Pa-
rallelamente, il sale giungeva a Ragusa e alla Narenta anche da altre lo-
calità della Romania, come Arta76, Zante77, Santa Maura78, segno di una 
crescente integrazione tra la regione greco-jonica e lo spazio adriatico. 

Fig. 2: In azzurro le località più frequentate (Pago, Zara, Brindisi, Valona, Corfù), 
in verde quelle minori. Quest’ultime, in ordine decrescente di attestazione: Sebenico, 
Durazzo, Spinarizza, Manfredonia, Spalato, Traù, Arta, Santa Maura, Zante.

73 D’Arienzo, Corfù e il commercio del sale.
74 Monumenta ragusina, vol. 4, pp. 69-71.
75 DAD, Diversa Notariae, vol. 10, ff. 150v-151r; DAD, Diversa Cancellariae, vol. 

30, ff. 20rv, 28r, 86r, 116r, 121r, 129r, 176r; vol. 32, f. 189v, vol. 33, ff. 4v-5r, 42rv, 46v.
76 DAD, Diversa Cancellariae, vol. 30, ff. 20rv, 36r.
77 Ibid., f. 135v, 142r.
78 Ibid., vol. 40, f. 197r.



 Nicolò Villanti68  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Tab. 4: Mercati esteri di acquisto, 1345-1415

79 Tra le poche esportazioni dirette di sale da Ragusa a Venezia: DAD, Diversa 
Cancellariae, vol. 27, f. 23v-24r.

4. Conclusioni

Seppure lungo il corso del Trecento solo Zara-Pago e Valona mostrano 
una presenza continua tra i mercati di acquisto raguseo, le altre loca-
lità contribuiscono in maniera sì intermittente, ma appaiono relativa-
mente numerose. Lo spazio di approvvigionamento risulta così sempre 
diversificato e capace di garantire un adeguato afflusso di sale dall’e-
stero verso Ragusa e la regione balcanica anche in periodi di conflitto 
e instabilità politica. Un ultimo elemento che vorrei menzionare è la 
presenza-assenza di Venezia nella geografia di questo commercio dalla 
prospettiva ragusea: la potenza marciana sembra incidere soprattutto 
in maniera indiretta – ad esempio, nel suo “riattivare” nuovi centri di 
produzione –, oppure quale mercato di destinazione di merci acquistate 
in Dalmazia o Albania in seguito alla vendita di partite di sale79. 

In una prospettiva più ampia, credo che il commercio del sale con-
senta di cogliere – forse come nessun’altra merce – gli elementi di con-
tinuità e, allo stesso tempo, il grande turning point nella storia del basso 



La geografia del commercio del sale |  69

www.scholasalernitana.unisa.it

Adriatico. A mio avviso, il momento decisivo non è da individuare nella 
Peste Nera (1348) o nella perdita della Dalmazia da parte di Venezia 
(1358), ma negli eventi del penultimo decennio del XIV secolo. Uno 
spartiacque che segna l’inizio del periodo di passaggio dall’Adriatico 
medievale a quello moderno, il quale si concluderà intorno agli anni 
1410/1420. L’affermazione turca nei Balcani, il ritorno di Venezia sul-
la sponda orientale dell’Adriatico, una generale ripresa economica in 
diverse aree dell’Adriatico – come abbiamo mostrato – hanno imme-
diate ripercussioni sul mercato del sale nella regione. In conclusione, 
la particolarità di questa merce – prodotta internamente nelle saline di 
Stagno e allo stesso tempo acquistata nei principali mercati frequentati 
dai mercanti di San Biagio; soggetta a forme di monopolio pubblico, 
ma anche liberamente commerciabile – la rende un termometro sensi-
bile. La stessa politica mercantile ragusea, di fatto, è osservabile attra-
verso l’analisi della circolazione del sale. È possibile cogliere uno degli 
aspetti fondamentali della strategia commerciale trecentesca di Ragusa: 
la costruzione di un monopolio non su larga scala, bensì su una regione 
circoscritta ma strategicamente decisiva, realizzato attraverso l’integra-
zione in un unico sistema coordinato che “abbracciava” la dimensione 
marittima, fluviale e continentale. Durante il Trecento crea così quella 
struttura orbitale – nella quale attorno a Ragusa ruotano la Narenta e, 
in parte, la Bojana – che permette alla città dalmata di proiettare la 
propria influenza ben oltre i propri confini territoriali e di agire come 
snodo centrale nei traffici tra l’Adriatico e i Balcani. La storiografia ha 
spesso sottolineato il ruolo preponderante dei mercanti ragusei negli 
empori nell’entroterra serbo-bosniaco nel tardo medioevo: un risultato 
che difficilmente sarebbe stato raggiungibile senza l’esistenza di questo 
sistema integrato. 

 



 Nicolò Villanti70  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Bibliografia

Fonti edite

Iz Dubrovačkog arhiva = Iz Dubrovačkog arhiva / Documenta archivi reipublicae 
ragusinae, a cura di M. Dinić, vol. 1, Beograd 1957, pp. 5-24 (Fontes rerum Slavorum 
Meridionalium, 17).

Liber statutorum Civitatis Ragusii = Liber statutorum Civitatis Ragusii composi-
tus anno 1272, a cura di V. Bogišić – C. Jireček, Zagreb 1904 (Monumenta histori-
co-juridica Slavorum Meridionalium, 9).

Monumenta ragusina = Monumenta ragusina. Libri reformationum, a cura di G. 
Gelcich, voll. 1-5, Zagreb 1879-1897 (Monumenta Spectantia Historiam Slavorum 
Meridionalium, 10, 13, 27, 28, 29).

Odluke dubrovačkih vijeća 1390-1392 = Odluke dubrovačkih vijeća 1390-1392 
/ Reformationes consiliorum civitatis Ragusii 1390-1392, a cura di N. Lonza – Z. 
Šundrica, Zagreb-Dubrovnik 2005 (Monumenta historica Ragusina, 6).

Odluke dubrovačkih vijeća 1395-1397 = Odluke dubrovačkih vijeća 1395-1397 
/ Reformationes consiliorum civitatis Ragusii 1395-1397, a cura di N. Lonza, Za-
greb-Dubrovnik 2011 (Monumenta historica Ragusina, 10).

Odluke veća Dubrovačke republike = Odluke veća Dubrovačke republike / Acta 
consiliorum reipublicae ragusinae, a cura di M. Dinić, voll. 1-2, Beograd 1951-1964 
(Fontes rerum Slavorum Meridionalium, 15, 21).

Pisma i uputstva dubrovačke republike = Pisma i uputstva dubrovačke republike 
/ Litterae et commissiones ragusinae, a cura di J. Tadić, Beograd 1935 (Fontes rerum 
Slavorum Meridionalium, 4).

Fonti inedite 

DAD = Državni arhiv u Dubrovniku
Diversa Cancellariae, voll. 16, 18, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 27, 28, 30, 32, 33, 34, 

35, 36, 38, 40.
Diversa Notariae, voll. 9, 10.
Reformationes, voll. 31, 34.

Studi

Čolak, Proizvodnja paške soli i pomorska trgovina = N. Čolak, Proizvodnja paške 
soli i pomorska trgovina do pada Paga pod mletačku vlast godine 1409, in «Pomorski 
zbornik», I (1963), pp. 477-515.

D’Arienzo, Corfù e il commercio del sale = V. D’Arienzo, Corfù e il commercio 
del sale in età angioina, in Le monde du sel: Mélanges offerts à Jean-Claude Hoc-
quet, a cura di C. Litchfield – R. Palme – P. Piasecki, Hall in Tirol 2001, pp. 73-84.

D’Arienzo, Le fonti di approvvigionamento = V. D’Arienzo, Le fonti di approv-



La geografia del commercio del sale |  71

www.scholasalernitana.unisa.it

vigionamento del Regno di Napoli e il sale sardo tra Medioevo ed Età moderna, in 
«Clio», II (1997), pp. 303-315.

D’Atri, Il sistema annonario di Ragusa = S. D’Atri, «Le navi e il mar, invece di 
campi e d’oliveti, tengono la città abbondante d’ogni bene». Il sistema annonario di 
Ragusa (Dubrovnik) in età moderna, in «Storia Urbana», CXXXIV (2012), pp. 31-56.

D’Atri, Il sale di Puglia tra marginalità e mercato = S. D’Atri, Il sale di Puglia tra 
marginalità e mercato: monopolio e commercio in età moderna, Salerno 2001.

Dinić-Knežević, Trgovina vinom = D. Dinić-Knežević, Trgovina vinom u Dubrovniku 
u XIV veku, in «Godišnjak Filozofskog fakulteta u Novom Sadu», IX (1966), pp. 39-85.

Dinić-Knežević, Trgovina zitom = D. Dinić-Knežević, Trgovina zitom u Dubrovniku 
u XIV veku, in «Godišnjak Filozofskog fakulteta u Novom Sadu», X (1967), pp. 79-131.

Dokoza, Zadarsko plemstvo i sol = S. Dokoza, Zadarsko plemstvo i sol u drugoj polo-
vici 14. i početkom 15. stoljeća, in «Povijesni prilozi», XXXIV/XLIX (2015), pp. 86-123. 

Ducellier, La façade maritime = A. Ducellier, La façade maritime de l’Albanie au 
moyen âge. Durazzo et Valona du Xle au XVe siècle, Thessaloniki 1981.

Ducellier, Les mutations de l’Albanie = A. Ducellier, Les mutations de l’Albanie 
au XVe siècle (Du monopole ragusain à la redécouverte des fonctions de transit), in 
«Études balkaniques», XIV, 1 (1978), pp. 55-79.

Fine, The Late Medieval Balkans = J.V. A. Fine, The Late Medieval Balkans. A Cri-
tical Survey from the Late Twelfth Century to the Ottoman Conquest, Ann Arbor 1987.

Gecić, Dubrovačka trgovina solju = M. Gecić, Dubrovačka trgovina solju u XIV 
veku, in «Zbornik Filozofskog fakulteta u Beogradu», III (1955), pp. 95-153.

Grisonic – Hocquet, Venezia e le saline dell’Adriatico = M. Grisonic – J.-C. Hoc-
quet, Venezia e le saline dell’Adriatico, Trieste 2025.

Hocquet, Actualité de l’Histoire du Sel = J.-C. Hocquet, Actualité de l’Histoire du 
Sel, in I Seminário Internacional sobre o sal português, Porto 2005, pp. 17-28.

Hocquet, Adriatico, Golfo di Venezia? = J.-C. Hocquet, Adriatico, Golfo di Vene-
zia? Commercio, porti e relazioni nel tardo Medioevo, in «Anales de la Universidad 
de Alicante. Historia Medieval», XXIII (2022), pp. 13-32.

Hocquet, Commercio e navigazione in Adriatico = J.-C. Hocquet, Commercio e 
navigazione in Adriatico: porto di Ancona, sale di Pago e Marina di Ragusa (XIV-X-
VII secolo), in «Atti e memorie della Deputazione di Storia Patria per le Marche», 82 
(1977), pp. 221-254.

Hocquet, Denaro, navi e mercanti a Venezia = J.-C. Hocquet, Denaro, navi e mer-
canti a Venezia, 1200-1600, Roma 1999.

Hocquet, Les réseaux d’affaires et le trafic du sel = J.-C. Hocquet, Les réseaux d’af-
faires et le trafic du sel à Dubrovnik/Raguse au temps de la renaissance, in Une mer 
pour les réunir tous: études sur l’histoire de la Méditerranée (IXe-XVIIe siècle) offertes 
à Bernard Doumerc, a cura di D. Baloup – B. Joudiou, Toulouse 2024, pp. 255-266.

Hocquet, Il sale e la fortuna di Venezia = J.-C. Hocquet, Il sale e la fortuna di 
Venezia, Roma 1990.

Hocquet, Le saline di Trieste e Muggia = J.-C. Hocquet, Le saline di Trieste e 
Muggia, Trieste 2022.

Hocquet, Saline et pêcherie en Dalmatie = J.-C. Hocquet, Saline et pêcherie en 



 Nicolò Villanti72  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Dalmatie centrale au milieu du XVIe siècle, in «Studi Veneziani, n.s.», XLIX (2005), 
pp. 113-128.

Hocquet, Le sel et la fortune de Venise = J.-C. Hocquet, Le sel et la fortune de 
Venise, voll. 1-2, Lille 1979-1982.

Hocquet, Venise et le monopole du sel = J.-C. Hocquet, Venise et le monopole du sel. 
Production, commerce et finance d’une République marchande, voll. 1-2, Paris 2012.

Hrabak, Trgovina arbanaskom i krfskom solju = B. Hrabak, Trgovina arbanaskom 
i krfskom solju u XIII, XIV i XV stoleču, in «Balcanica», III (1972), pp. 237-272.

Krekić, Dubrovnik in the 14th and 15th centuries = B. Krekić, Dubrovnik in the 14th 
and 15th centuries. A city between East and West, Norman 1972.

Krekić, Dubrovnik (Raguse) et le Levant = B. Krekić, Dubrovnik (Raguse) et le 
Levant au Moyen Age, Paris 1961.

Krekić, Prilog istoriji mletačko-balkanske trgovine = B. Krekić, Prilog istoriji 
mletačko-balkanske trgovine druge polovine XIV veka, in «Godišnjak Filozofskog 
fakulteta u Novom Sadu», 2 (1957), pp. 11-20.

Krüger, Die Wirtschaftsstrukturen in Süditalien = J. Krüger, Die Wirtschaftsstruk-
turen in Süditalien unter der Herrschaft der Anjou, tesi di dottorato difesa presso 
l’Università di Treviri, Trier 2024. 

Malović-Đukić, Kotorski kumerak solski = M. Malović-Đukić, Kotorski kumerak 
solski u srednjem veku, in «Zbornik radova Vizantoloskog instituta», XLI (2004), pp. 
453-468.

Manca, Aspetti dell’espansione economica = C. Manca, Aspetti dell’espansione 
economica catalano-aragonese nel Mediterraneo occidentale. Il commercio interna-
zionale del sale, Milano 1966.

Milutinović, Izvoz valonske soli = B. Milutinović, Izvoz valonske soli, XIV-XV vek, 
in «Zbornik radova Filozofskog fakulteta u Prištini», XXX (2000), pp. 73-106.

Peričić, Proizvodnja i prodaja paške soli = Š. Peričić, Proizvodnja i prodaja paške 
soli u prošlosti, in «Radovi Zavoda za povijesne znanosti HAZU u Zadru», XLIII 
(2001), pp. 45-83. 

Pinelli, Prime indagini sul commercio della cera = P. Pinelli, “E s’egli regha arienti 
o cera”. Prime indagini sul commercio della cera a Ragusa (Dubrovnik) fra XV e XVI 
secolo, in «Mélanges de l’École française de Rome - Moyen Âge», CXXVII, 2 (2015).

Raukar, Zadarska trgovina solju = T. Raukar, Zadarska trgovina solju u XIV. i XV. 
stoljeću, in «Radovi Filozofskog fakulteta: Odsjek za povijest», VII-VIII (1970), pp. 
19-79.

Villanti, Attività commerciali dei Pugliesi = N. Villanti, Attività commerciali dei 
Pugliesi a Ragusa (Dubrovnik) tra XIII e XIV secolo, in «Nuova Rivista Storica», 
CVII, 1 (2023), pp. 227-259. 

Villanti, Una fonte inedita = N. Villanti, Una fonte inedita per lo studio dei com-
merci adriatici nel Trecento: il registro della Dogana di Dubrovnik/Ragusa (1380-
1381), in Guardando a Venezia e oltre. Connettività locale, mercati intermedi e l’em-
porio dell’‘economia mondo’ veneziana (secoli XIII-XV), a cura di B. Figliuolo, Udine 
2022, pp. 249-271. 



Del Mito alla Storia |  73

www.scholasalernitana.unisa.it

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 73-90
DOI 10.6093/1590-7937/13013 © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501

Lorenzo Cavatorta

Dal Mito alla Storia. Il dibattito sulla figura di Baiamonte Tiepolo 
nella Venezia giacobina del 1797

 
This article examines the intellectual and political reconfiguration of Baiamonte Tie-
polo during the revolutionary upheavals of 1797, when the collapse of the Venetian 
Republic compelled the newly formed Provisional Municipality to renegotiate its re-
lationship with the past. For centuries the failed conspiracy of 1310 had been framed 
within a negative civic myth that portrayed Tiepolo as an ambitious usurper. In the 
radically altered context of 1797, however, Napoleonic-era patriots recast him as a 
“martyr of liberty” and as the imagined ancestor of a democratic genealogy allegedly 
extinguished by the Serrata of 1297. Through an analysis of municipal proceedings, 
revolutionary pamphleteering, and contemporary testimonies, the article argues that 
this search for a symbolic forefather responded to a broader need: legitimising a new 
political order by bridging the widening fracture between a traditional communitarian 
worldview and the emerging modern society of autonomous individuals. The Tiepolo 
debate thus offers a privileged lens through which to observe the transformation of 
myth into historical consciousness at the threshold of Venetian modernity. 

1. La Rivoluzione a Venezia: il crollo della millenaria Repubblica e la 
nascita della Municipalità provvisoria tra iniziali timori e riscoperta 
del passato  

«V’assicuro, che mi son storidio, Tutto me par un sogno. Da un momento 
all’ altro Venezia, che ghera cussì granda, cussì rispettada da tutti i Potentati, 
deventa gnente, ognuno la insulta, i Zentilomeni zè spogliai del comando. Oh 
compatime, compatime compare, me par vegnua la fin del Mondo!»1 

Con questa battuta iniziava un immaginario Dialogo tra un vecchio ve-
neziano e un forestiere incentrato sul cambiamento di governo avve-
nuto a Venezia il 12 maggio 1797 a seguito della discesa di Napoleone 

1 BDSPVe, Misc. 200.7 Dialogo tra un vecchio veneziano e un forestiere sopra 
il cambiamento di governo, p. 1. Sulla pubblicistica rivoluzionaria si vedano anche: 
Pillinini, Il “veneto governo democratico”; Corsini, Pro e contro le idee; Perini, Gior-
nalismo ed opinione.



Lorenzo Cavatorta74  |

www.scholasalernitana.unisa.it

in Italia2. Un evento che aveva posto fine alla millenaria Repubblica e 
instaurato la Municipalità provvisoria, un governo democratico ispirato 
ai nuovi ideali di libertà e uguaglianza. L’operetta metteva dunque a 
confronto le osservazioni di un vecchio popolano, qui appena ricorda-
te, con quelle di un giovane mercante, convinto sostenitore della causa 
rivoluzionaria. Le lucide argomentazioni proposte dal giovane illumini-
sta a favore del nuovo corso riuscivano progressivamente a dissipare i 
timori del vecchio, sino a convincerlo ad aderire alla nuova concezione 
del mondo. 

Eppure, proprio quel senso di angoscia e stordimento, ben espresso 
dalle parole del vecchio popolano, costituiva un sentimento diffuso in 
quei drammatici giorni del maggio 1797.  Percezione comune era che 
«il forte e temuto Leon» di Venezia fosse stato abbattuto «di colpo»3. La 
Serenissima, una repubblica «accresciuta da innumerevoli generazioni» 
e «destinata a durare fino alla fine dei tempi», era crollata «da un mo-
mento all’altro» e al suo posto non si era ancora stabilmente edificata 
una società nuova4. 

Del resto, il carattere improvviso e violento di questa rottura aveva 
impedito nel tempo breve di elaborare nuovi modelli di vita. In altri 
termini, si era aperta una sfasatura tra il dinamismo del tempo politico 
e le resistenze di quello culturale, tra il ritmo degli eventi e quello della 
società. I valori che fino a quel momento avevano orientato le decisioni 
politiche e morali della comunità non risultavano più efficaci a svolgere 
la loro funzione di guida, ma al loro posto non se ne erano ancora af-
fermati stabilmente di nuovi. Non meraviglia che la stessa nascita della 
Municipalità provvisoria era stata accolta da scetticismo e timore dalla 
gran parte della popolazione, che riunitasi in piazza aveva manifestato 
al grido: «Viva la Repubblica, San Marco, viva il doge»5.

 Per colmare questo iato e scongiurare il “rischio apocalittico” di 
una rivoluzione intesa come catastrofica “fine del mondo”, i patrioti 
veneti avvertirono fin da subito l’esigenza di volgere il loro sguardo 

2 Sulla Municipalità provvisoria di Venezia si indicano per tutti: Scarabello, La 
municipalità democratica; Pillinini, 1797, Venezia “giacobina”.

3 BNM, Sogno della libertà con el leon, p. 1.
4 BNM, A i liberi veneziani, p. 3.
5 Scarabello, La municipalità democratica, pp. 271-273.



Del Mito alla Storia |  75

www.scholasalernitana.unisa.it

al passato6. Urgeva, in quell’ora incerta e difficile, trovare all’interno 
della propria tradizione patria dei modelli storicamente e culturalmente 
determinati in grado di giustificare la frattura che si era aperta. In altre 
parole, per schiudere una prospettiva tranquillizzante e dare un fon-
damento autonomo alle nuove istanze portate dalla Rivoluzione, era 
necessario presentare i nuovi valori come un qualcosa di sepolto nelle 
remote origini di Venezia. Si iniziò dunque a credere che la libertà e 
l’uguaglianza fossero intrinsecamente radicate nel carattere del popolo 
veneto. Più che creare un “mondo nuovo”, si trattava quindi di tornare 
al passato, ripercorrere gli eventi costitutivi della propria storia per ri-
scoprire una virtù che si credeva perduta.

Per tali ragioni, fin dalle prime sedute, i membri della Municipali-
tà provvisoria iniziarono ad evocare il nome di Baiamonte Tiepolo7. 
Quest’antico personaggio, appartenente all’età medievale, appariva 
loro il solo ad essersi battuto contro la Serrata del Maggior consiglio 
voluta dall’ “iniquo doge” Pietro Gradenigo nel 1297. Un’iniziativa, 
quest’ultima, che nei giudizi di allora appariva come il momento dram-
matico e decisivo «in cui tutta la sovranità passò dal popolo al ceto 
aristocratico». Quella riforma, aveva posto fine alla felice repubblica 
dei primordi, ed inaugurato i successivi cinquecento anni di “regime 
oligarchico”. Cospirando contro il “doge tiranno” Baiamonte appariva 
invece come l’eroe che aveva rischiato la vita per “ridonare la libertà” 
al popolo. Egli era il solo ad essersi apposto a quella contrazione oligar-
chica in nome dell’antica costituzione8.

Appare utile ricordare fin da subito, sia pur in estrema sintesi, che la 
storiografia a noi più vicina abbia da tempo sottolineato l’impossibilità 
di stabilire un collegamento tra la cospirazione del 1310 ed il provvedi-
mento voluto tredici anni prima dal Doge Gradenigo. La congiura ven-
ne, infatti, ordita per motivazioni di natura personale, oltre che da inte-
ressi di carattere economico e relativi al destino politico del Comune9. 

6 Sul problema vedi: De Martino, La fine del mondo.
7 Sulla rievocazione della figura di Baiamonte Tiepolo nel periodo della Munici-

palità provvisoria si indicano: Venturi, La repubblica di Venezia, pp. 456 e ss.; Preto, 
Bajamonte Tiepolo; Fuageron, Quelques réflexions; Pelizza, Nuovi assetti; La congiu-
ra imperfetta.

8 Infra par. 3.
9 Così ad esempio secondo Cracco, Società e Stato. 



Lorenzo Cavatorta76  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Allo stesso tempo, si è oramai concordi nel valutare la celebre Serrata 
non come un’iniziativa isolata. Essa va piuttosto inquadrata all’interno 
di un progressivo irrigidimento delle strutture cittadine che caratterizzò 
l’evoluzione politica ed istituzionale di Venezia nel basso Medioevo10.

Ad ogni modo – e su questo si porrà l’attenzione nel presente con-
tributo – ai democratici di fine Settecento ben giovava intendere quelle 
vicende nel modo in cui le intendevano. Desiderosi di giustificare la 
cesura con il passato aristocratico provocata dal nuovo corso, avver-
tivano l’esigenza di stabilire una continuità tra le vicende attuali e gli 
antichi istituti democratici “messi a morte” da P. Gradenigo. Allo stesso 
modo, il coraggio di Baiamonte Tiepolo e le sue nobili intenzioni lo 
iscrivevano tra gli eroi da venerare. Egli non a caso cominciò fin da 
subito ad essere celebrato come un “martire per la libertà”. Non aveva 
importanza che la sua congiura fosse fallita. Il suo ardore e la sua vo-
cazione antiautoritaria potevano ancora funzionare da esempio e allo 
stesso tempo rendere cosciente il popolo dei suoi diritti barbaramente 
usurpati. Se si era stati virtuosi allora, in quel tempo mitico, lo si poteva 
essere anche adesso. Il generoso popolo di Francia aveva offerto l’oc-
casione per compiere quel felice ritorno. L’antica e gloriosa Repubblica 
poteva finalmente tornare a risplendere.

In tal modo, sacralizzando la figura di Baiamonte ed imitando le 
sue gesta, i veneziani di fine Settecento occultavano le difficoltà del 
momento trasferendole sul piano metastorico. Compiere quel «passo 
indietro» permetteva loro di trovare nel passato «un modello in cui im-
mergersi» così da affrontare in una condizione «protetta e trasfigurata» 
i problemi del presente11. Così, indossando questa “maschera”, che per-
metteva loro di occultare la storicità degli accadimenti, i patrioti porta-
vano avanti il progetto di una società nuova. 

Nondimeno però, anche la tranquillizzante prospettiva della Rivolu-
zione intesa come un ritorno ciclico alle “origini” conservava delle con-
traddizioni. Essa, infatti, non poteva prescindere da una partecipazione 
attiva, consapevole e cosciente: diversamente, quel ripetere, svincola-
to dalle aspettative del presente, si risolveva in un meccanico regresso 
alle origini. La vuota reiterazione dell’identico finiva, cioè, per tradursi 
nell’assunzione meccanica di una verità precostituita, fino ad attenta-

10 Sul tema vedi per tutti Chojnacki, La formazione della nobiltà.
11 Jung – Kerényi, Prolegomeni, p. 18.



Del Mito alla Storia |  77

www.scholasalernitana.unisa.it

re all’idea stessa di libertà. Tuttavia, in questo persistente intreccio tra 
decidere e ripetere, i veneziani di fine Settecento muovevano i primi 
incerti passi verso la modernità.

2. La festa patriottica del 4 giugno e la costruzione simbolica dell’eroe

La mattina del 22 maggio, ad appena dieci giorni dall’instaurazione 
del nuovo governo, nel corso della seduta riservata all’organizzazione 
della prima festa patriottica cittadina del 4 giugno a S. Marco, Andrea 
Sordina, come membro del Comitato di Salute Pubblica, prendeva la 
parola in assemblea proponendo di mettere, per l’occasione, «in due an-
goli della piazza», «due quadri: uno rappresentante Baiamonte Tiepolo 
e l’altro Pietro Gradenigo»12. Al passato veniva contrapposto il futuro.

Il fatto che i due venissero evocati proprio in relazione alla festa 
del 4 giugno, il giorno solenne che con l’erezione dell’albero della li-
bertà avrebbe significato il passaggio alla nuova epoca, non è affatto 
casuale. Come infatti dimostrano numerosi studi, la festa rivoluziona-
ria era l’evento privilegiato in cui si proiettava «il sogno di una nuova 
società»13. Quella mattina di giugno, per i veneziani, avrebbe in altri 
termini significato la rinascita della leggendaria Repubblica, la rifonda-
zione della comunità sui principi naturali di libertà e uguaglianza. Per 
l’occasione la piazza veniva dunque allestita con tre grandi loggiati, de-
stinati ai rappresentati della Municipalità provvisoria e sormontati dalla 
scritta «rigenerazione italiana». Mentre i patrioti sfilavano impugnando 
la sciabola e la fiaccola simbolo dell’uguaglianza, ai piedi «dell’Arbor 
Sacro», venivano dati alle fiamme e distrutti i simboli della nobiltà, tra 
cui il Libro d’oro in cui venivano iscritti i membri del patriziato, coloro 
che detenevano in esclusiva il potere politico14.

Proprio l’angosciosa volontà di mettere a morte il passato pervadeva 
una poesia dedicata «all’immortal Buonaparte»15. Si trattava di alcuni 

12 Verbali delle sedute, vol. I t. I, pp. 23 e ss. (seduta del 22 maggio) Per la festa 
patriottica del 4 giugno 1797 si veda anche: Scarabello, La municipalità democratica, 
pp. 278-280.

13 Vovelle, La mentalità rivoluzionaria, pp. 163-167; sul fenomeno vedi anche: 
Ozouf, La festa rivoluzionaria; per l’Italia: Pitocco, Festa rivoluzionaria.

14 Scarabello, La municipalità democratica, p. 279.
15 BDSPVe, Misc. 222. 24, Versi Patriottici del libero cittadino Gio. Battista Ar-

mani, pp. 9-12.



Lorenzo Cavatorta78  |

www.scholasalernitana.unisa.it

versi redatti per l’occasione dal «libero cittadino» Giovanni Battista 
Armani. Nel componimento, declamato durante la cerimonia, il poe-
ta immaginava che al giovane Napoleone fosse comparso nel sonno il 
suo precursore Baiamonte Tiepolo. Nel sogno, ambientato nell’aldilà, 
«l’antico eroe», dopo essersi destato dal suo sepolcro, si rivolgeva ver-
so quello di P. Gradenigo, distruggendolo16. L’anima di quest’ultimo 
compariva immediatamente tra «grida e ululati di spavento», circondata 
da quelle di «ipocrisia, tirannide, malvagia adulazion» e da un’empia 
schiera di «estinti aristocratici». Lo spettro del malvagio doge com-
piva quindi una sorta di rito di «purificazione». Dopo essere accecato 
da un «angelo di pace», veniva percosso da «quattro ultrici furie» per 
poi cadere ai piedi «dell’Adriatico Gracco». Questi prendeva dunque la 
parola, e rivolgendosi «alla patria gemebonda» prometteva che per sua 
intercessione il novello «eroe della terra», Napoleone, avrebbe spez-
zato le sue catene, rendendola nuovamente libera. Dopo la promessa 
solenne l’anima di Tiepolo si dileguava, mentre quelle di P. Gradenigo 
e «dell’empia turba» di aristocratici venivano ricacciate da «una che-
rubinica falange» sotto un macigno, sigillato con scritta di fuoco: «La 
Vendetta di Dio»17.

Come vedremo tra breve, l’idea di un processo post mortem a P. Gra-
denigo non rimarrà un unicum, così come la volontà di istituire “delle 
solenni pubbliche esequie” a Baiamonte Tiepolo. La stessa idea di di-
struggere il sepolcro dell’antico doge verrà più volte caldeggiata dai più 
radicali fautori del nuovo. In ogni caso le immagini contenute nei versi 
di G.B. Armani restituiscono chiaramente l’immaginario mentale degli 
uomini della municipalità. L’inquietante ritorno degli aristocratici mor-
ti, delineato nei versi appena ricordati, in qualche modo rappresentava 
la reale paura di un ritorno all’antico regime e alle sofferenze ad esso 
legate. 

Sempre in occasione della festa patriottica del 4 giugno, sebben lon-
tano dall’atmosfera onirica evocata da G. B Armani, prendeva la parola 
il cittadino A. Collalto, un matematico docente a Padova, membro del 
comitato di istruzione Pubblica ed esponente di rilievo del gruppo ra-
dicale presso la Municipalità18. Questi, in un discorso rimasto celebre, 

16 Ibid., pp. 9-10.
17 Ibid., p. 12.
18 Sul personaggio si rimanda alla voce di Baldini, Collalto, Antonio.



Del Mito alla Storia |  79

www.scholasalernitana.unisa.it

dopo aver ripercorso le vicende «mitiche» della storia patria, insistendo 
in particolar modo sulla «perdita della antica libera costituzione», evo-
cava i «dolci nomi» di B. Tiepolo, «il Bruto sventurato de’ veneziani», 
e de suoi «illustri compagni», anch’essi «vittime innocenti sacrificate 
col sacro vessillo della libertà all’altrui prepotenza». L’oratore si doleva 
che nell’ora del ricordo era «impossibile rendere il giusto omaggio» 
ai caduti per la patria. Si lamentava che non fosse possibile «correre 
tutti ad abbracciar quelle tombe che raccolgono le onorate ceneri» né, 
tantomeno «profumarle d’incensi» e «colorarle di fiori». A suo avviso, 
non potendo fare altrimenti, era necessario commemorare le loro gesta 
con «inni» e «canti» celebrativi19.

Le celebrazioni proseguirono fino a sera tra danze patriottiche e 
spari di cannoni. Venezia sembrava finalmente aver completato la sua 
rinascita e aver trovato in Baiamonte l’eroe in grado di testimoniare 
l’intrinseca virtù dei suoi cittadini. Eppure, ancora limitato e incerto ap-
pariva il consenso attorno al nuovo governo. Dopo la festa del 4 giugno 
le manifestazioni continuarono per due giorni, ma, come ricordato G. 
Scarabello, «il concorso di popolo – lo si ammise anche nelle gazzet-
te – fu inferiore a quello sperato»20. Lunga sarebbe stata la strada che i 
patrioti della Municipalità provvisoria avrebbero dovuto ancora percor-
rere per far assimilare le istanze di cambiamento. La consapevolezza 
della propria fragilità indusse i vertici del nuovo governo a consentire, a 
poche settimane dall’innalzamento dell’albero della Libertà, l’annuale 
festa di San Vito. Ovvero quella processione istituita nel 1310 proprio 
dal Doge Gradenigo per celebrare la vittoria e il trionfo su Baiamonte21. 
Da inizio Trecento la processione venne infatti celebrata ogni anno, con 
l’andata ducale nella parrocchia situata nella sponda opposta del Canal 
Grande. Una celebrazione in cui, come ricorderà di lì a pochi anni Giu-
stina Renier Michiel, «il concorso del popolo non mai diminuì: quan-
tunque si teneva generalmente per fermo, che l’origine della festa fosse 
il trionfo dell’aristocrazia consolidatasi in quell’occasione». Il che, se-
condo la nobil donna, costituiva una prova che «malgrado le distin-
zioni e i privilegi del patriziato, la costituzione che governava questo 

19 Discorso relativo all’innalzamento dell’albero della libertà del cittadino Collal-
to, in Raccolta, vol. II, t. 2, pp. 68-71.

20 Scarabello, La municipalità democratica, p. 279.
21 Sulla celebrazione di S. Vito si indica per tutti Urban, Processioni, pp. 78 e ss.



Lorenzo Cavatorta80  |

www.scholasalernitana.unisa.it

popolo produceva un sentimento generale di soddisfazione»22. Anche 
durante la celebrazione del 15 giugno 1797, nonostante il nuovo corso 
democratico, la cerimonia si svolse «nelle solite forme». «Alla presenza 
delle Scuole Grandi, di tutto il clero secolare e regolare, i municipalisti 
portarono il baldacchino del patriarca», che per l’occasione prendeva il 
posto d’onore che sino a quel momento era stato riservato al Doge. Una 
volta giunti alla chiesa dei Ss. Vito e Modesto, segnalano le gazzette 
del tempo, «il monsignor patriarca diede la benedizione al numeroso 
popolo accorso» nonostante «la pioggia sopravvenuta»23.

3. Baiamonte Tiepolo tra mito e storia: la seduta del 9 luglio e la pro-
clamazione del concorso

Le richieste di riabilitazione di Tiepolo, avanzate da Sordina e da Col-
lalto in occasione della già ricordata festa del 4 giugno, anticipavano il 
dibattito che di lì a poco sarebbe tornato ad animare l’Assemblea. Nella 
sessione del 28 pratile (16 giugno 1797), seguendo l’ordine del gior-
no, i municipalisti affrontavano la questione dei «martiri della libertà». 
Nell’occasione, il cittadino Todeschini, prendendo la parola, arrivava 
a sostenere che «le arti insidiose» e gli «inganni» dei «passati oligar-
chi», «seducevano l’opinione pubblica fino a far credere ribelli di Stato 
i veri eroi della libertà». Aggiungeva peraltro che «il supplizio barbaro» 
subìto da alcuni di questi veniva annualmente festeggiato «in mezzo 
ad un popolo affascinato dalla più vile schiavitù». Todeschini faceva 
esplicita allusione alla appena richiamata processione di S. Vito che si 
era svolta il giorno precedente24.

L’attenzione per la riqualificazione dello spazio cittadino si intrec-
ciava e andava di pari passo con la riabilitazione dell’antico congiurato. 
Come ricordato da F. Venturi, «le calli e i campi di Venezia ricordavano 
ancora, con le loro pietre, quegli avvenimenti» tardo medievali25. Era 
dunque necessario intervenire per liberare le piazze da quei simboli. 
A tal proposito, il 17 giugno, A. Sordina rivolgendosi ai colleghi riu-
niti nell’aula della Municipalità, ricordava come dopo la Congiura di 

22 Michiel, Origine, vol. III, p. 63.
23 BNM, Il Nuovo postigliore, n. LX (16 giugno 1797).
24 ASVe, Governo provvisorio, b. 87 f. 2.
25 Venturi, La Repubblica di Venezia, p. 457.



Del Mito alla Storia |  81

www.scholasalernitana.unisa.it

Baiamonte Tiepolo «furono eletti i decemviri. Susseguito il terrore, lo 
spionaggio, il mistero ed una fatale indifferenza. Così passarono cinque 
secoli». Secondo il deputato cerimonie e busti avrebbero a loro modo 
contrastato il peso del passato, e infatti proponeva di erigere un monu-
mento a Baiamonte, nella sala delle pubbliche riunioni. «Egli fu un mar-
tire della libertà» proseguiva Sordina, e «nei luoghi dove fu denigrato 
il suo nome, sia egli onorato» che siano inoltre celebrate annualmente 
delle solenni esequie pubbliche «nel giorno che terminò la veneta li-
bertà»26. Isacco Greco, uno degli israeliti presenti nella Municipalità, 
in risposta alla mozione appena ricordata proponeva di demolire lo 
«stendardo esistente in Campo S. Luca» in quanto «eretto in memoria 
dell’indegno trionfo riportato sopra Bajamonte Tiepolo». L’israelita ol-
tretutto ricordava che, ogni anno, veniva coniata una medaglia allusi-
va a tal fatto27. A suo giudizio, conveniva togliere «quest’ingiuria alla 
democrazia» e pertanto suggeriva di far rompere l’impronta di quella 
medaglia e di porre «nel luogo dello stendardo» «una pietra bianca». La 
proposta trovava l’appoggio dell’ex patrizio, Giovanni Wildmann. Co-
stui, addirittura, promuoveva l’erezione, «in campo S. Agostino», «ove 
si trovava l’epigrafe a Bajamonti», di «un luogo di pubblica e onorata 
memoria»28. Negli stessi giorni del dibattito in Assemblea, in diversa 
sede, nella Società di pubblica istruzione, in particolare nella seduta del 
17 giugno, prendeva parola il cittadino Zimolato. Il deputato invitava 
ad «elogiare» i «martiri della libertà», poiché «far menzione di loro» 
avrebbe risvegliato «in seno ai patrioti» il desiderio di emularli. Come 
A. Sordina, proponeva di celebrare una «festa annua» in memoria di 
Baiamonte Tiepolo29. 

Di lì a pochi giorni, il dibattito tornava ad animare l’aula magna 
della Municipalità. In particolare, la seduta del 21 messidoro (9 luglio), 
veniva dedicata esclusivamente alla figura storico-politica di Baiamon-
te Tiepolo30. Era opportuno a questo punto fare chiarezza sulla vicenda, 

26 Verbali delle sedute, vol. I t. I, pp. 153-155 (Seduta del 17 giugno).
27 Per notizie sulla medaglia, Voltolina, La storia di Venezia, vol. II, p. 518.
28 Verbali delle sedute, vol. I t. I, p. 155.
29  BMC, Prospetto delle sessioni della società d’Istruzione Pubblica di Venezia, 

pp. 17 e ss. (Sessione del 29 pratile-17 giugno).
30 Verbali delle sedute, vol. I. t. I, pp. 235-236 (seduta del 9 luglio). Per una sintesi 

della seduta vedi anche Venturi, La Repubblica di Venezia, pp. 459-460; Preto, Baja-
monte Tiepolo, pp. 242-243.



Lorenzo Cavatorta82  |

www.scholasalernitana.unisa.it

prima di procedere con ulteriori iniziative. In quell’occasione apriva la 
discussione A. Sordina, il più strenuo difensore dell’eroe democratico. 
Questi sosteneva ancora una volta il dovere di una nazione di rendere 
onori «alle ceneri ed alla memoria dei grandi Uomini»31. «Bruto su-
blimava il suo patriottismo di fronte alla statua di Catone». Per questo 
motivo proponeva di sostituire tutti i simboli «denigranti la memoria 
di Tiepolo» con «onorevoli iscrizioni», di erigere «gloriosi monumenti 
all’Eroe Veneziano» e, come aveva già richiesto nella sessione del 17 
giugno, di porre «il busto di Baiamonte nella sala delle sessioni». Del 
resto, ancora secondo Sordina, «questo virtuoso cittadino voleva vendi-
care il più esecrando attentato, trarre la sua patria dalle catene e ridonar-
la alla democrazia». La Patria doveva quindi «essergli riconoscente» e 
rendergli il meritato omaggio concedendo lui delle «solenni pubbliche 
esequie». Infine, il municipalista proponeva di redigere «la vita di Baia-
monte Tiepolo» e di affidare tale incarico ad «un illuminato cittadino» 
al quale sarebbero stati «accordati gli opportuni documenti degli Archi-
vj»32. A tal proposito, prendeva la parola Andrea Giuseppe Giugliani, 
un membro del Comitato di Salute Pubblica. Costui si diceva d’accordo 
con Sordina, riguardo il «dover sacro» che i «popoli liberi» avevano di 
«onorare la memoria dei martiri della libertà». Tuttavia, rivolgendosi 
all’intera aula, ricordava che «per erigere un pantheon di eroi» conve-
niva «procedere con circospezione». Era opportuno conoscere le reali 
intenzioni che mossero la congiura di Tiepolo. Se infatti «ragioni di per-
sonalità» piuttosto che di democrazia «lo fecero agire» i Municipalisti, 
celebrandolo, si sarebbero resi «ridicoli in faccia all’Italia». Per evitare 
quest’onta era necessario, secondo l’oratore, esaminare la storia e con-
sultare «le cronache che si conservano». Per Giuliani non bisognava 
certo «credere alli storici oligarchi», ma, allo stesso tempo, non si do-
veva nemmeno dare troppo credito «alle voci popolari». Egli insomma 
invitava a ricostruire la «vera storia» così da capire se Tiepolo «era un 
eroe martire della libertà o se bisognava condannarlo all’oblio»33.  

Si stava facendo sempre più spazio l’angoscioso dubbio sul vero ca-
rattere della congiura e del suo protagonista. Nonostante i tentativi di 
sviare dal problema, dichiarando «apocrifa» la documentazione prodot-

31 La proposta si trova in ASVe, Governo provvisorio, b. 90 c. 43r-v.
32 Ibidem.
33 Verbali delle sedute, vol. I t. I, p. 236.
34 Ibidem.



Del Mito alla Storia |  83

www.scholasalernitana.unisa.it

ta «dagli storici oligarchici», la seduta aveva ormai preso una direzione 
dalla quale non si poteva uscire senza un rimedio. La soluzione venne 
infine trovata da Salvatore Marconi, un avvocato «di grande fama», che 
propose di offrire un premio di cinquanta zecchini «a chi, coll’aiuto dei 
documenti esistenti nell’archivio degli ex-Inquisitori di stato e di quelli 
che teneva il cittadino Amadeo Svaier, produrrà una relazione docu-
mentata che, nel contrasto delle opinioni, illustri il fatto»34. L’ipotesi di 
Marconi veniva accolta anche dall’avvocato T. Gullino. Questi osser-
vava che nel caso in cui si fosse scoperto che Bajamonte non fu un vero 
«spirito democratico», sarebbe stato «coerente alla maturità della Mu-
nicipalità abbandonarne» la celebrazione. Bisognava infatti evitare di 
compiere l’errore dei francesi «che, dopo aver ingombrato il pantheon 
dovette poi sgomberarlo da quelli che una fallace apparenza aveva fatto 
supponere per eroi». La sessione si chiudeva dunque con l’approvazio-
ne della mozione avanzata dall’avvocato Marconi. Dopo qualche gior-
no, il Comitato di Pubblica Istruzione invitava pubblicamente i cittadini 
interessati a stendere, «entro un mese», una relazione documentata del 
fatto di Baiamonte Tiepolo, «con l’offerta di 50 zecchini a chi meglio 
dimostrerà il fatto»35. Il 13 luglio, mentre si continuava a proporre di 
«innalzare una lapide di infamia» e spargere in mare le ceneri di P. 
Gradenigo, il Comitato di Salute pubblica diffondeva il bando di con-
corso36. Il tema proposto era dunque: «Quale sia stato il vero carattere 
politico di Baiamonte Tiepolo, e se fu tratto solamente dal genio della 
Libertà, e della Democrazia ad impugnar l’armi contro il Governo d’al-
lora, di cui era capo Pietro Gradenigo». Agli studiosi venivano messe 
a disposizione le carte dell’archivio segreto della Serenissima e della 
Biblioteca Marciana. I partecipanti – si leggeva – avevano il compito di 
trovare «lo scritto autentico ed irrefragabile» che assicurasse la «purità 
delle intenzioni» di Tiepolo e «l’innocenza del suo eroismo». Qualora si 
fosse scoperto che «d’ambizione, da vendetta, da privato odio condotto 
armò contro il Governo la destra», sarebbe stato condannato anch’egli 
all’oblio. «Non si concedono onori all’incertezza»37.

35 Ibidem.
36 Il bando di concorso si trova in ASVe, Governo provvisorio, b. 88. Lo stesso 

bando è stato poi nuovamente pubblicato in appendice da Tentori, Il vero carattere, 
pp. 121 e ss.

37  Ibid., pp. 110-112; vedi anche Raccolta, vol. IV, pp. 256-258.



Lorenzo Cavatorta84  |

www.scholasalernitana.unisa.it

All’entusiasmo iniziale seguiva dunque il distacco critico. Del resto, gli 
interrogativi sollevati dai membri della Municipalità sulla figura di Tie-
polo e sull’autentico significato della congiura del 1310 testimoniavano 
anche, in una certa misura, i nuovi orientamenti scientifici che pervade-
vano da quasi un secolo la cultura europea. La storiografia illuministica, 
infatti, si era impegnata da tempo a liberare il passato dagli “errori”, 
dalle leggende e dalle motivazioni ideologiche. Dunque, anche tra i mu-
nicipalisti insorgeva il bisogno di un’indagine scientifica fondata su un 
metodo volto alla continua verifica ed esame dei testi, al controllo del-
la veridicità dei documenti. L’esigenza di verità storica aveva pertanto 
scalzato l’idea del pantheon.

4. Il crepuscolo di un eroe. «Il vero carattere politico di Bajamonte 
Tiepolo» secondo l’abate Cristoforo Tentori 

Nel momento in cui ancora in città si evocava l’eroismo di Tiepolo, 
il 16 agosto, A. Collalto, a nome del comitato di Pubblica Istruzione, 
chiedeva in Assemblea di stabilire i criteri di valutazione per le memorie 
raccolte38. Mentre gli studiosi si affrettavano a consultare i documenti e 
a completare le loro relazioni da presentare al concorso, il 27 settembre 
il giovane Ugo Foscolo, in qualità di «segretario redattore» dell’assise, 
leggeva il rapporto di Collalto al fine di formulare il decreto riguardan-
te le dissertazioni prodotte «sopra il problema di Baiamonte Tiepolo». 
«Tre Letterati», nominati dall’autorità, avrebbero valutato le memorie e 
dichiarato il nome del vincitore, mentre le eventuali relazioni meritevo-
li avrebbero ricevuto menzione d’onore. Infine, il 22 dicembre a meno 
di un mese dall’ingresso degli austriaci in città, quando ormai tutti co-
noscevano gli esiti del trattato di Campoformido, un proclama del Co-
mitato di Pubblica Istruzione pubblicava i risultati della commissione39.

I commissari avevano esaminato «diligentemente» le dodici memo-
rie presentate. A loro giudizio tutte le relazioni risultavano «manche-
voli» e non sufficienti a sciogliere «il nodo della questione». Costoro 
pertanto rinviavano ad un esame successivo e più attento l’intera fac-
cenda. «Quell’oscuro argomento di storia patria» sarebbe potuto essere 
indagato più attentamente in futuro. In ogni caso non veniva premiato 

38Verbali delle sedute, vol. I t. I, p. 491 (seduta del 29 termidoro-16 agosto).
39 Ibid., vol. II t. II, p. 171 (seduta del 27 settembre).



Del Mito alla Storia |  85

www.scholasalernitana.unisa.it

nessuno e il concorso si risolveva in un nulla di fatto. Gli esaminatori, 
ritenendo le condizioni del concorso non soddisfatte, si limitavano a 
fare «onorevol menzione» di cinque memorie, due favorevoli a Tiepolo 
e tre contrarie40. 

Delle dodici memorie presentate, purtroppo oggi non si hanno noti-
zie certe. P. Preto, in un contributo ormai non più recente, ha lamentato 
lo smarrimento di gran parte degli opuscoli in questione41. Pertanto, 
tra le dissertazioni certamente presentate alla gara si può identificare 
con sicurezza solo quella dell’abate C. Tentori, autore di un fascicolo 
contrassegnato nei verbali della commissione con il motto Corpus illi. 
Si trattava di un’opera mandata successivamente in stampa nel gennaio 
1798, a seguito della caduta della Municipalità provvisoria, con il titolo 
Il vero carattere politico di Baiamonte Tiepolo42. C. Tentori, ex-gesuita 
di origini spagnole, aveva redatto già nel 1785 un Saggio sulla storia 
civile e politica della Repubblica di Venezia in dodici volumi43. La pro-
fonda conoscenza delle carte archivistiche e delle cronache medievali 
sviluppata nel corso dei suoi studi gli avevano permesso di raccogliere, 
a sostegno della memoria presentata, «più di cinquanta giudizi storici 
concordi nel definire antidemocratico il carattere e l’azione di Baia-
monte». In tal modo, l’eroe dei patrioti veniva smascherato. Si trattava 
soltanto di un individuo il cui vero scopo era quello di «costituirsi tiran-
no di Venezia col distruggere la Repubblica»44.

Del resto, Tentori aveva deciso di partecipare alla gara con l’inten-
zione di schiarire la memoria collettiva da quel «patriottico eccitamen-
to» che l’aveva offuscata, con «quei pochi lumi» acquisiti negli anni di 
studio. Nella prima delle tre sezioni che componevano la sua disserta-
zione, dedicata alle principali vicende intercorse tra la fondazione di 
Venezia e il 1297, l’abate dimostrava come le magistrature cittadine, 
al contrario di quanto allora si credesse, avevano permesso nel lungo 
periodo lo sviluppo dalla perfetta «forma repubblicana del Governo»45. 

40 Tentori, Il vero carattere, p. 126.
41 Preto, Bajamonte Tiepolo, pp. 250-254.
42 Tentori, Il vero carattere.
43  Su Cristoforo Tentori vedi: Fontana, Tentori (ab. Cristoforo), pp. 96-105. Sulla 

sua attività di storico qualche accenno si trova anche in Preto, Bajamonte Tiepolo, pp. 
240 e ss.

44 Tentori, Il vero carattere, p. 69.
45 Ibid., pp. 10 e ss.



Lorenzo Cavatorta86  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Recuperando la tesi tradizionale “del mito”, egli si poneva in aperto 
conflitto con tutti coloro che, lo abbiamo accennato, interpretavano il 
progressivo sviluppo delle istituzioni marciane come un allontanamen-
to dalla democrazia originaria. Pensare che il Maggior Consiglio fosse 
stato lo strumento di potere in mano al ceto nobiliare, era secondo l’au-
tore un errore da persone poco istruite. Infatti, i documenti lo conferma-
vano, a Venezia non era esistita, almeno prima della Serrata, una nobiltà 
di sangue distinta dalla totalità del corpo sociale. Tentori non mancava 
infatti di ricordare che a San Marco la nobilitas, secondo la tradizione 
classica, era solo uno status conferito ai membri delle diverse magi-
strature. Così, ad esempio, un cittadino eletto nel Maggior Consiglio 
assumeva assieme alla carica anche il titolo di nobiltà. Inoltre, dato che 
«non v’era legge alcuna, che prescrivesse le precise qualità e condi-
zioni, o di nascita o di meriti» per essere eletti, tutti i cittadini, almeno 
potenzialmente, potevano emanciparsi sino a «nobilitare il proprio ca-
sato»46. A suo parere, la limitazione degli ingressi alle cariche pubbliche 
nacque proprio da questa loro eccessiva apertura. Tentori, infatti, ricor-
dava come «i Veneziani», mossi dalla volontà di accrescere il prestigio 
familiare, innescassero tra di loro un’accesa competizione, la quale, 
oltre a far dilagare la «corruzione e gli intrighi», rischiava di far spro-
fondare la Repubblica nel «baratro dell’anarchia». Un pericolo questo, 
scongiurato con lungimiranza dall’assemblea stessa, che su proposta di 
P. Gradenigo, «decretò» una serie di «regolazioni» che resero ereditario 
il diritto di seggio nel Consiglio. In questo modo si allentarono quelle 
divisioni «che turbavano la pubblica tranquillità»47.

L’ex gesuita, ben sicuro delle proprie ragioni, non esitava a schierar-
si apertamente a favore della Serrata capovolgendo il giudizio che fino 
ad allora aveva condizionato i patrioti. Quell’iniziativa, lungi dall’esse-
re la causa dei mali della Repubblica, era stata la medicina utilizzata per 
dissipare la discordia. Grazie ad essa, il suo promotore, P. Gradenigo, 
aveva potuto salvare Venezia dalla guerra civile e dalla rovina. «Ru-
ina» alla quale invece, sempre secondo l’abate, aspirava B. Tiepolo. 
Questi, animato unicamente da rancori personali, aveva attentato alla 
vita «dell’illustre doge», suo nemico «giurato». A ben vedere, quindi, 
«l’eroe democratico», più che per salvare «il genio della antica costi-

46 Ibid., p. 12.
47 Ibid., pp. 66, 67.



Del Mito alla Storia |  87

www.scholasalernitana.unisa.it

tuzione», si era mosso per riscattare l’onore «del suo casato»48. Infat-
ti, rilevava sempre lo studioso, se «Boemondo avesse avuto realmente 
l’intenzione di opporsi alla Serrata», avrebbe dovuto congiurare «con-
tro tutti i nobili», cioè contro tutti coloro che avevano «regolarmente 
approvato» quella riforma, e non solamente contro il Doge49. Insomma, 
«nel troppo ampio catalogo degli iniqui e scellerati» andava iscritto «il 
nome di Boemondo», non certo quello di P. Gradenigo50. Ne conseguiva 
che le aspettative della Municipalità erano semplicemente vane illusio-
ni.

Il nostro autore, in chiusura d’opera, si dichiarava addirittura dispo-
sto a giurare di fronte «all’ombra di Baiamonte». Egli era certo di aver 
assolto al compito dello storico, ricostruendo oggettivamente e senza 
«nuovi colori» il quadro delle vicende51. Suo obiettivo era stato quello 
di «portare la chiara luce di verità», senza utilizzare le testimonianze 
del passato per avvalorare le «viste politiche» del momento52. Tutta-
via, nonostante la tinta fortemente conservatrice della sua opera, Ten-
tori compiva un atto fondamentale: negando il carattere democratico 
della congiura di Tiepolo, egli valorizzava, suo malgrado, il carattere 
inedito e dirompente della Rivoluzione settecentesca. In altri termini, 
dimostrando l’assenza di un antenato mitico, l’abate Tentori portava a 
coscienza la storicità dell’azione dei patrioti, rendendoli per certi versi 
consapevoli e responsabili della loro iniziativa.

Ad ogni modo, con il passare degli anni, Il vero carattere politico di 
Baiamonte Tiepolo divenne a suo modo un classico. Quell’opuscolo, 
concepito in esplicita opposizione con «le febbrili esaltazioni giacobi-
ne» ebbe il merito di cristallizzare nel tempo i giudizi relativi alla vicen-
da umana e politica di Baiamonte Tiepolo. Le tesi perorate dall’abate 
settecentesco vennero infatti accettate ed assimilate anche dai grandi 
studiosi dell’Ottocento e del Novecento. Non meraviglia pertanto che, 
ancora ai giorni nostri, il volume del 1798 rimane di fatto l’unico studio 
monografico sulla figura di Baiamonte Tiepolo.

48 Ibid., pp. 65-70.
49 Ibid., p. 67.
50 Ibid., p. 70.
51 Ibid., pp. 128, 130.
52 Ibid., pp. 5, 129.



Lorenzo Cavatorta88  |

www.scholasalernitana.unisa.it

5. Verso nuovi esempi di virtù

Tornando in chiusura alle ultime settimane di vita della Municipali-
tà provvisoria, quando ormai stavano naufragando gli ultimi, disperati 
tentativi di riabilitare la memoria di Baiamonte, i membri del nuovo 
governo, già nella seduta del 29 settembre, orientavano la propria at-
tenzione verso altri modelli di eroismo e di virtù53. In quell’occasione 
veniva proposto di erigere un monumento al celebre «Rousseau», «il 
più gran democrata per principi» che «fu in questo comune segretario 
d’ambasciata nei suoi più verdi anni» riconoscendovi «la tiranna oligar-
chia». Oppure, al «filosofo cisalpino», il «gran Beccaria», colui che «ri-
vendicò i diritti della vilipesa umanità»54. F. Venturi ha inoltre ricordato 
come alla fine di agosto il «valente pittore» Alvise Fabris, un artista 
minore ormai semisconosciuto, ottenne un premio di 12 zecchini per il 
suo quadro allegorico «esprimente la democrazia nuda circondata dalle 
virtù e da tant’altri attributi»55. Queste ansiose discussioni alla vigilia 
del crollo finale mostrano, al pari di quanto si è appena detto su Tiepolo, 
come ormai i veneti di fine Settecento fossero giunti alla consapevolez-
za di non avere precursori. La grande protezione offerta dal “mito delle 
origini” si era sgretolata sotto i colpi della moderna esigenza di verità 
storica. Rimaneva solamente la possibilità di operare concretamente per 
offrire loro stessi l’esempio alle generazioni future. 

53 Verbali delle sedute, vol. I t. II, pp. 187-188 (seduta del 8 vendemmiatore-29 
settembre 1797).

54 Ibidem.
55 Venturi, La Repubblica di Venezia, p. 46.



Del Mito alla Storia |  89

www.scholasalernitana.unisa.it

Bibliografia 

Fonti 
 
ASVe = Archivio di Stato di Venezia, Governo provvisorio, bb. 87, 88, 90 (ma si 

tenga conto anche di ASVe, Riformatori allo studio di Padova, b. 428).
BMC = Biblioteca del Museo Civico Correr, Prospetto delle sessioni della Società 

d’Istruzione Pubblica di Venezia, Venezia 1797.
BDSPVe = Biblioteca della deputazione di Storia patria per le Venezie,  
-	 Misc. 222. Versi Patriottici del libero cittadino Gio. Battista Armani, Venezia 1797.  
-	 Misc. 200.7 Dialogo tra un vecchio veneziano e un forestiere sopra il cam-

biamento di governo, [Venezia], 1797.
BNM = Biblioteca Nazionale Marciana,  
-	 Sogno della libertà con el leon, Venezia, dalle stampe del cittadino F. An-

dreola, 1797.  
-	 A i liberi veneziani, Venezia 1797.  
-	 Il Nuovo postigliore, n. LX (16 giugno 1797).
Raccolta = Raccolta di carte pubbliche, istruzioni, legislazioni ec. ec. ec. del Nuovo 

governo Democratico, voll. I- II, Venezia, dalle stampe del cittadino Silvestro Gatti, 1797.
C. Tentori, Saggio sulla storia civile, politica, ecclesiastica e sulla corografia e 

topografia degli Stati della Repubblica di Venezia. Ad uso della nobile e civile gioven-
tù dell’ab. D. Cristoforo Tentori spagnuolo, Venezia, appresso Giacomo Storti, 1785.

Tentori, Il vero carattere = C. Tentori, Il vero carattere politico di Bajamonte Tie-
polo dimostrato dall’unanime consenso degli scrittori veneti ed esteri e confermato 
coll’esame delle carte originali dell’Archivio segreto di Venezia, Venezia, Antonio 
Curti Stampatore, 1798.

Verbali delle sedute = Verbali delle sedute della Municipalità provvisoria di Ve-
nezia, 1797. Sessioni pubbliche e private, Vol. I-II, a cura di A. Alberti – R. Cessi, 
Bologna 1928.

Studi 

Baldini, Collalto, Antonio = U. Baldini, Collalto, Antonio, in Dizionario Biografi-
co degli Italiani, 26 (1982), pp. 774-777.

Chojnacki, La formazione della nobiltà = S. Chojnacki, La formazione della no-
biltà dopo la Serrata, in Storia di Venezia dalle origini alla caduta della Serenissima, 
vol. III, La formazione dello Stato patrizio, a cura di G. Arnaldi – G. Cracco – A. 
Tenenti, Roma 1998, pp. 641-725. 

La congiura imperfetta = La congiura imperfetta di Bajamonte Tiepolo, a cura di 
E. Vanzan-Marchini, Verona 2011 (Nordest nuova serie, 98).

Corsini, Pro e contro le idee = U. Corsini, Pro e contro le idee di Francia. La 
pubblicistica minore del triennio rivoluzionario nello Stato Veneto e limitrofi territori 
dell’Arciducato d’Austria, Roma 1990.



Lorenzo Cavatorta90  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Cracco, Società e Stato = G. Cracco, Società e Stato nel Medioevo Veneziano, 
Firenze 1967.

Id., Un altro mondo. Venezia nel Medioevo. Dal secolo XI al secolo XIV, in Storia 
d’Italia, diretta da G. Galasso, vol. VII\1: Comuni e signorie nell’Italia nordorientale 
e centrale: Veneto, Emilia Romagna e Toscana, Torino 1986, pp. 1-157.

De Martino, La fine del mondo = E. De Martino, La fine del mondo, contributo 
all’analisi delle apocalissi culturali, Torino 1977.

Fontana, Tentori (ab. Cristoforo) = G. Fontana, Tentori (ab. Cristoforo), in E. De 
Tipaldo (a cura di): Biografia degli Italiani illustri nelle scienze, lettere ed arti del 
secolo XVIII, e de’ contemporanei, vol. 8, Venezia 1845, pp. 96-105.

Fuageron, Quelques réflexions = F. Fuageron, Quelques réflexions autour de la 
conjuration de Baiamonte Tiepolo. Des réalités socio-politiques à la fabrication du 
mythe (1297-1797), in Venise 1297-1797: la république des castors, textes réunis par 
A. Fontana – G. Saro, Fontenay-aux-Roses 1997.

Jung – Kerényi, Prolegomeni = C.G. Jung – K. Kereny, Prolegomeni allo studio 
scientifico della mitologia, Torino 2012.

Michiel, Origine = G.R. Michiel, Origine delle feste veneziane, vol. III, Milano 1829. 
Ozouf, La festa rivoluzionaria = M. Ozouf, La festa rivoluzionaria: 1789-1799, 

Bologna 1982.
Pelizza, Nuovi assetti = A. Pelizza, Nuovi assetti e vecchie élites. “Giacobini” 

veneziani ed ex patrizi nei pamphlets del 1797, in «Archivio Veneto», anno CXLVI, 
VI serie, IX (2015), pp. 99-128.

Perini, Giornalismo ed opinione = F.A. Perini, Giornalismo ed opinione pubblica 
nella Rivoluzione di Venezia, Padova 1938.

Pitocco, Festa rivoluzionaria = F. Pitocco, Festa rivoluzionaria e comunità rifor-
mata. Due saggi di storia della mentalità, Roma 1986. 

Pillinini, 1797, Venezia “giacobina”= G. Pillinini, 1797, Venezia “giacobina”, 
Venezia 1997.

Pillinini, Il “veneto governo democratico” = S. Pillinini, Il “veneto governo de-
mocratico” in tipografia, Venezia 1990.

Preto, Bajamonte Tiepolo = P. Preto, Bajamonte Tiepolo: Traditore della patria o 
eroe e martire della libertà? in Continuità e discontinuità nella storia politica, eco-
nomica e religiosa. Studi in onore di Aldo Stella, a cura di P. Pecorari – G. Silvano, 
Vicenza 1993, pp. 217-264.

Scarabello, La municipalità democratica = G. Scarabello, La municipalità demo-
cratica, in Storia di Venezia. Dalle origini all’ultima fase della Serenissima, vol. VIII, 
L’ultima fase della Serenissima, Roma 1998, pp. 263-349.

Urban, Processioni = L. Urban, Processioni e feste ducali, Vicenza 1998.
Venturi, La repubblica di Venezia = F. Venturi, Settecento riformatore, V. L’Italia 

dei Lumi, II. La repubblica di Venezia, Torino 1990.
Voltolina, La storia di Venezia = P. Voltolina, La storia di Venezia attraverso le 

medaglie, vol. II, Venezia 1998.
Vovelle, La mentalità rivoluzionaria = M. Vovelle, La mentalità rivoluzionaria, 

Roma-Bari 1987.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  91

www.scholasalernitana.unisa.it

Simone Luigi Migliaro

La seconda quaestio sul Peri hermeneias del ms. Tortosa, Archivo de la 
Catedral, 108. Edizione, esegesi e ipotesi di attribuzione*

The manuscript Tortosa, Archivo de la Catedral, 108 preserves, together with other 
texts, two commentaries on the Ars vetus: the first structured per modum quaestionis, 
the second written in the form of an expositio. The attribution of both works has been 
debated in secondary literature. Building on Harald Berger’s reflections, this contribu-
tion provides new evidence supporting John Buridan’s authorship. In this perspective, 
the article first seeks to clarify the nature of the two commentaries, hypothesising an 
origin ex reportatione. Then it examines the quaestio secunda of the Commentary on 
Peri hermeneias, which offers doctrinal and terminological solutions similar to those 
of Buridan and divergent, on relevant points, from those of Albert of Saxony, the 
alternative author proposed in the literature. The article concludes with two appendi-
ces: the first provides an edition of the quaestio examined, while the second presents 
comparative tables between this text and Buridan’s writings.

1. Introduzione

L’anamorfosi costituisce, senza dubbio, una delle tecniche più affasci-
nanti della produzione artistica. Giocando su determinati effetti ottici, 
essa permette di costruire immagini e rappresentazioni che a seconda 
della condizione dell’osservatore assumono configurazioni differenti. 
Un esempio divenuto celebre è il dipinto Gli Ambasciatori di Hans Hol-
bein il Giovane, conservato presso la National Gallery di Londra, ove 
una figura informe presente nella parte inferiore della tavola diviene 

* La ricerca per il presente contributo è stata realizzata nell’ambito del progetto 
PRIN 2022, intitolato Oggetti di conoscenza esterni e interni nel tardo Medioevo: 
dal realismo diretto al rappresentazionalismo, PI: Alessandro D. Conti. Finanziato 
dall’Unione europea – Next Generation EU, Missione 4 Componente 2, Investimento 
1.1 – CUP E53D23013760006. Ringrazio vivamente Alessandro D. Conti, Renato 
de Filippis, Fabio Fernicola e i revisori anonimi per i loro suggerimenti e commenti 
costruttivi.

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 91-132
DOI 10.6093/1590-7937/13009  © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501



Simone Luigi Migliaro92  |

www.scholasalernitana.unisa.it

pienamente identificabile in un teschio soltanto se osservata lateralmen-
te e alla giusta distanza. Oppure, per menzionare un esempio contempo-
raneo, questa tecnica ha permesso a Matthieu Robert-Ortis di realizzare 
una scultura che se vista frontalmente sembra rappresentare una coppia 
di giraffe, ma se osservata di lato, assume le sembianze di un elefante.

Al di là del suo valore artistico, l’anamorfosi suggerisce una consi-
derazione importante: osservare le cose da un’unica prospettiva risul-
ta spesso limitante e riduttivo. La realtà, difatti, si presenta come una 
struttura stratificata e multiforme, suscettibile di valutazioni differenti a 
seconda del punto di vista adottato. Basti pensare, ad esempio, a come 
lo stesso fenomeno naturale della diffusione della luce possa essere 
considerato in modi differenti dalle varie discipline: in fisica per il suo 
comportamento al contempo ondulatorio e corpuscolare; in biologia per 
gli effetti sugli organismi; in astronomia per le informazioni che ci con-
sente di ottenere sull’universo; e così via. Io credo che questo principio 
possa esser applicato, mutatis mutandis, anche per la comprensione del 
pensiero filosofico di un autore del passato. Un testo ritrovato, un dif-
ferente argomento teoretico, un esempio sconosciuto o una serie di ap-
punti inediti possono offrire una nuova chiave di lettura per comprende-
re il contenuto e le implicazioni di un pensiero che pareva già acquisito.

Tutto ciò vale in particolar modo per un autore prolifico come Gio-
vanni Buridano. Com’è noto, a partire dal 1325 circa, e almeno fino al 
1358, egli esercitò con assiduità la professione di magister artium pres-
so l’Università di Parigi1. La produzione stessa dell’autore riflette la 
complessità e la durata della sua attività di insegnamento, al punto tale 
che molte delle sue opere sopravvivono in diverse versioni e redazioni, 
segno di un progressivo lavoro di raffinamento e di revisione di teorie 
e contenuti presentati durante le lezioni. È il caso, ad esempio, del suo 
famoso manuale di logica intitolato Summulae de dialectica, ma anche 
di buona parte dei suoi commentari alle opere di Aristotele. Sebbene 
molte di queste redazioni (solitamente le ultime) siano già state pubbli-
cate nel corso degli ultimi cinquant’anni, altre restano ancora inedite e 
rappresentano un’importante opportunità per approfondire il pensiero 
di questo autore. 

1 Sulla vita e le opere di Buridano, cfr. Faral, Jean Buridan; Michael, Johannes 
Buridan, I; Zupko, John Buridan, pp. xi-xviii; Id., The Philosopher as Arts Master.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  93

www.scholasalernitana.unisa.it

In tale prospettiva, il manoscritto Tortosa, Archivo de la Catedral, 
108 (=T) assume particolare rilievo. Esso contiene al suo interno, insie-
me ad altri testi, due commenti sull’Ars vetus, il primo condotto per mo-
dum quaestionis, il secondo in forma di expositio, forse riconducibili a 
Buridano; tuttavia, la letteratura secondaria è divisa su tale attribuzione, 
che risulta quindi controversa e ancora definitivamente da provare. L’o-
biettivo di questo contributo è quello di portare alla luce nuovi elementi 
utili a confermare la paternità buridaniana di questi testi.

A tal fine, procederò come segue. Inizialmente, mi concentrerò sulla 
struttura del manoscritto e sul modo in cui esso è stato trattato dalla 
letteratura secondaria. Successivamente, focalizzerò la mia attenzione 
sulla seconda questione sul Peri hermeneias, dando alcune indicazioni 
preliminari sulla natura di questo testo e – più in generale – dei com-
menti sull’Ars vetus del manoscritto T; seguirà, poi, una più ampia se-
zione di analisi dei contenuti della quaestio, volta anche a evidenziarne 
le convergenze dottrinali con altre opere di Buridano. Concludono l’ar-
ticolo due appendici: la prima presenta un’edizione provvisoria della 
quaestio menzionata, la seconda propone confronti in forma tabellare 
tra alcuni passaggi di questo testo e gli scritti di Buridano.

2. Il manoscritto di Tortosa

Il manoscritto T si compone di 198 carte2. I testi in essa contenuti sono 
così distribuiti:

	1) Johannes Buridanus (adscr.), Quaestiones in artem veterem, 
ff. 1r-42v;

a.	 Super Isagogen Porphyrii, ff. 1r-12v;
b.	 Super Praedicamenta, ff. 12v-25v;
c.	 Super Peri hermeneias, ff. 26r-42v;

	2) Johannes Buridanus (adscr.), Expositio in artem veterem, ff. 
43r-74v;

a.	 Super Isagogen Porphyrii, ff. 43r-49r;
b.	 Super Praedicamenta, ff. 49r-63r;
c.	 Super Peri hermeneias, ff. 63r-74v;

2 I contenuti del manoscritto sono esposti anche in Berger, Zur Literaturproduktion 
im Buridanismus, pp. 108-110.



Simone Luigi Migliaro94  |

www.scholasalernitana.unisa.it

3) Expositio in Analytica priora, ff. 75r-110r.
4) Quaestiones in Analytica priora, ff. 111r-155r3;
5) Albertus de Saxonia, Quaestiones in Analytica posteriora,
160r-196va.

L’attribuzione delle prime due opere a Buridano sembra confermata da 
due colophones. Il primo è quello delle quaestiones sul Peri hermene-
ias, che recita: «Expliciunt questiones supra veteram (!) artem relate 
a magistro Johanne Biridani (!) per Alanum praepositi (!)» (f. 42v). Il 
secondo colophon da considerare è quello dell’Expositio sull’ars ve-
tus: «Expliciunt questiones cum expositione testus (!) supra veteram 
(!) artem a magistro Johanne Biridani (!), et fuit reportata ab Alano pre-
posito» (f. 74v). Tuttavia, alla prima pagina delle questioni sull’Isago-
ge, un’aggiunta successiva – di mano differente – sembra proporre un 
autore diverso: «Questiones Alberti de Saxonia et incert<i> compilata 
a Magistro Joanne de Miva» (f. 1r). Ciò rende difficile comprendere 
come vadano interpretate e valutate queste frasi d’attribuzione. Forse, 
tutte le quaestiones sull’ars vetus presenti nel manoscritto sono di Al-
berto di Sassonia e non di Buridano? Oppure, una parte va attribuita al 
primo e un’altra al secondo?

Inoltre, vi sono anche dati ulteriori che rendono problematica l’at-
tribuzione di queste opere a Buridano. Bernd Michael, ad esempio, ha 
evidenziato che le quaestiones sul Peri hermeneias del manoscritto T 
non coincidono dal punto di vista testuale con la versione a noi nota 
di questo commento – pubblicata da Ria van der Lecq del 19834. Ciò, 
a parere dello studioso, solleva parecchi dubbi sull’effettiva paternità 
buridaniana di questi commenti all’Ars vetus5. Qualche anno più tardi, 
Michael J. Fitzgerald, sulla scorta dell’aggiunta posteriore presente nel 
lato retto della prima carta, si è mostrato convinto del fatto che almeno 
le questioni sull’Isagoge di Porfirio del manoscritto T vadano attribuite 
ad Alberto di Sassonia6. 

È stato Harald Berger a tornare su questa problematica, in un articolo 

3 Berger identifica l’autore di tali questioni anonime con lo Pseudo-Scoto. Cfr. 
ibid., p. 116.

4 Cfr. Buridanus, QPer, q. 2.
5 Cfr. Michael, Johannes Buridan, II, pp. 455-456.
6 Cfr. Fitzgerald, Introduction, p. 32.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  95

www.scholasalernitana.unisa.it

pubblicato nel 20197. Lo studioso austriaco ha espresso, innanzitutto, 
forti riserve nei confronti dell’osservazione di Michael. A suo avviso, il 
fatto che la versione del commento tramandata dal manoscritto di T non 
corrisponda pienamente a quelle a noi più note non deve necessaria-
mente indurre a escluderne l’ascrizione a Buridano. Parimenti, Berger 
ha rilevato, con un accenno veloce, che le affermazioni di Fitzgerald ri-
sultano un po’ troppo frettolose e discutibili. Piuttosto, lo studioso vien-
nese propone di prendere seriamente in considerazione l’ipotesi che i 
testi contenuti nel manoscritto T rappresentino una versione precedente 
o giovanile del commento di Buridano all’Ars vetus8. In quest’ottica, 
ha tentato anche di chiarire la natura di un commento anonimo all’Ars 
vetus trasmesso dal manoscritto Vienna, Österreichische Nationalbi-
bliothek, 5461 (=V), ff. 90ra-119vb, nel quale si riscontrano numerosi 
passaggi simili, se non identici, a quelli di T9. Secondo Berger, l’autore 
di questo testo viennese avrebbe ripreso e rielaborato materiali tratti sia 
dalle opere di Buridano che da quelle di Alberto di Sassonia, seguendo 
una prassi ampiamente diffusa nella Parigi del secolo xiv.

Per quanto le osservazioni di Berger siano ampiamente condivisibili, 
egli non avanza, però, argomenti efficaci per una attribuzione diretta 
a Buridano delle due serie di commenti di Tortosa. Proprio per que-
sto motivo, in questo articolo intendo addurre ulteriori elementi che 
possano corroborare le sue intuizioni. A tal proposito, un’importante 
occasione di approfondimento viene fuori dalla seconda questione sul 
Peri hermeneias del manoscritto T, la quale si interroga sulla possibilità 
che ogni voce significativa significhi effettivamente qualcosa (Utrum 
per omnem vocem significativam aliquid significatur). Essa rappresenta 
un luogo privilegiato per l’approfondimento del problema dell’attribu-
zione per diversi ordini di ragione. Anzitutto, perché tale quaestio tocca 
numerosi nodi problematici della semantica medievale, avanzando an-
che teorie assenti in Alberto di Sassonia o da lui apertamente respinte. 
In secondo luogo, alcune posizioni qui esposte ricorrono, in modo più 
o meno esplicito, in altri punti dei due commenti del manoscritto T. 
Infine, i temi connessi a questa quaestio si ritrovano non solo nel com-
mento al Peri hermeneias di Buridano a noi noto – che effettivamente 

7 Cfr. Berger, Zur Literaturproduktion im Buridanismus.
8 Cfr. ibid., p. 92.
9 Sui contenuti di questo manoscritto, cfr. anche Id., Der Codex Wien.



Simone Luigi Migliaro96  |

www.scholasalernitana.unisa.it

contiene una questione molto simile10 –, ma anche, con diverso grado 
di articolazione, in numerose opere della sua produzione filosofica. In 
questo senso, essa ci fornisce un valido termine di paragone per valuta-
re il grado di coerenza e di “canonicità” dei contenuti del manoscritto T 
rispetto all’intero corpus buridaniano.

3. Alcuni appunti sul testo dei commenti: essi sono frutto di una reportatio?

Prima di analizzare i contenuti della quaestio, occorre prestare attenzio-
ne alla natura e l’origine dei commenti sull’Ars vetus del manoscritto 
T. A ben vedere, l’explicit delle quaestiones sull’ars vetus non è molto 
chiaro al riguardo. Esso parla di questioni «relate a» Giovanni Burida-
no, ma ciò fa sorgere dei dubbi sull’operazione precisa condotta dal-
lo scriba, un certo prevosto di nome Alano. Di converso, il colophon 
dell’Expositio descrive ambedue i commenti sull’ars vetus come frutto 
di una reportatio. Questo è un dato rilevante. Come è noto, le reporta-
tiones costituivano appunti presi da studenti – o eventualmente da scribi 
incaricati – durante le lezioni di un docente11. Solitamente, esse – anche 
se sicuramente esistono delle eccezioni – non venivano sottoposte a re-
visione formale o a riorganizzazione sistematica da parte del magister, 
al contrario di quanto accade con le ordinationes, destinate a una più 
ampia circolazione.

In effetti, alcuni elementi, considerati nel loro insieme, suggeriscono 
che i commenti del manoscritto T possano costituire o comunque deri-
vare da una reportatio che ha mantenuto una forma prossima all’oralità 
originaria, con pochi interventi redazionali successivi. Un dato molto 
significativo è sicuramente l’uso reiterato di verbi alla seconda persona 
al plurale e pronomi come ‘vos’ o ‘vobis’, indizio di un’interlocuzio-
ne diretta con un pubblico più ampio, probabilmente presente dinanzi 
all’autore del commento. Quel che è importante, però, è che tale ter-

10 Cfr. Buridanus, QPer, q. 2, pp. 7, l. 29 - 14, l. 38. Tuttavia, a differenza della se-
conda questione del manoscritto T, qui ci si interroga sulla possibilità che ogni nomen 
– e non, dunque, ogni vox significativa – significhi effettivamente qualcosa.

11 Per della letteratura secondaria sulle reportationes e i loro segni distintivi, cfr. 
Hamesse, Reportatio et transmission de textes; Id., Collatio et reportatio; Id., La re-
portatio à la Faculté des Arts; Flüeler, From Oral Lecture; Id., Teaching Ethics at the 
University of Vienna; Duba, The Forge of Doctrine, pp. 29-41.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  97

www.scholasalernitana.unisa.it

minologia invale non solo nella quaestio esaminata12, ma in moltissimi 
punti dei due commenti sull’Ars vetus del manoscritto T13. 

Ulteriori elementi testuali meritano attenzione. Nelle poche pagine 
qui edite, ho individuato un numero quantitativamente rilevante di erro-
ri, omissioni, lezioni controverse. C’è addirittura un riferimento errato, 
che attribuisce al libro II del De anima la distinzione tra voci signifi-
cative naturaliter e ad placitum, quando in realtà tale dottrina viene 
esposta nel capitolo II del Peri hermeneias14. Tali dati, sicuramente, non 
sono dirimenti, poiché, come sappiamo, anche le ordinationes possono 
presentare problematicità testuali di questo genere, dovute spesso anche 
a problemi di trasmissione manoscritta. In questo caso, d’altronde, non 
siamo in grado di valutare tale questione in modo comparativo, dispo-
nendo di un solo testimone.

C’è, tuttavia, un’incongruenza interna della seconda quaestio sul 
Peri hermeneias che merita maggiore attenzione. All’inizio della re-
sponsio, l’autore dichiara l’intenzione di risolvere il problema mediante 
l’enunciazione di alcune conclusioni («pono aliquas conclusiones»15). 
Tuttavia, nel corso dell’intera quaestio, ne viene proposta una soltanto. 
Questo dato non solo contrasta con il plurale ‘conclusiones’, ma risulta 
anche poco ortodosso nei testi scolastici. Ciononostante, va rilevato che 
il testo della quaestio non presenta omissioni evidenti né salti argomen-
tativi tali da far supporre una perdita materiale. Pur nel suo stile sinteti-
co, l’esposizione mantiene una propria linearità di fondo, portando alla 
risoluzione di tutti i quesiti aperti. 

12 Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, §12: «... vos debetis dicere ...», «... 
de potentia propinqua debetis intelligere ...»; § 18: «... ita debetis notare in proposito 
...»; § 20: «... et pono vobis aliud exemplum...».

13 Cfr. Id., Quaestiones super Isagogen Porphyrii, ms T, f. 3v: «Postea de indivi-
duo debetis scire ...»; ibid., f. 11r: «Similiter debetis dicere ...»; Id., Quaestiones super 
Praedicamenta, ms. T, f. 10r: «Debetis ergo glossare ...»; f. 11r: «Similiter debetis sci-
re quod ...»; ibid., f. 15v: «... et sic habetis ibi decem praedicamenta et debetis notare 
quod impossibile est ...»; Id., QSP, ms. T, q. 6, f. 30v: «... et vos debetis scire quod ista 
opinio ...»; Id., Expositio super Isagogen Porphyrii, ms. T, f. 44r: «Et debetis glossare 
quod species est sub genere ...»; ibid., f. 45r: «Sed de speciebus debetis notare ...»; Id., 
Expositio super Praedicamenta, ms. T, f. 49v: «Si autem velletis describere terminum 
equivocum ...». Per un altro esempio, cfr. infra, pp. 131-132.

14 Cfr. Id., QSP, § 12. Per il passaggio più preciso del Peri hermeneias, cfr. la nota 
ii) dell’ Appendice I.

15 Cfr. ibidem.



Simone Luigi Migliaro98  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Stando così le cose, pare improbabile che tale incoerenza interna sia 
riconducibile a un problema di trasmissione del testo. È più verosimi-
le che essa derivi da una sintesi operata in sede di trascrizione, for-
se per esigenze di rapidità, oppure da una ridefinizione della modalità 
espositiva da parte dell’oratore nel corso della lezione. In ogni caso, mi 
sembra un elemento più difficilmente compatibile con la natura di un 
testo “riordinato”. Certo, tutto ciò è ancora insufficiente per confermare 
definitivamente l’ipotesi di un’origine ex reportatione dei commenti, 
che quindi richiede ulteriori verifiche e approfondimenti, condotte sulla 
base di un esame più generale e sistematico dei loro contenuti.

4. I contenuti della seconda quaestio sul Peri hermeneias 

Prima di procedere all’analisi della quaestio, ritengo necessario forni-
re alcune precisazioni di carattere metodologico. In questa sezione, mi 
propongo di esporre i contenuti e i passaggi argomentativi delle varie 
sezioni del testo, seguendone ordinatamente lo sviluppo interno e se-
gnalando, di volta in volta, le principali convergenze dottrinali con le 
opere di Buridano, nonché eventuali elementi di originalità. Per favori-
re la chiarezza e la fluidità dell’esposizione – che altrimenti risulterebbe 
appesantita da numerose citazioni e confronti testuali – ho scelto di 
limitare le citazioni dirette nel corpo del testo. Alcuni raffronti rilevanti 
con i testi buridaniani sono stati raccolti in forma tabellare nell’Appen-
dice II (Tab. 1-9), cui farò riferimento nel corso dell’analisi.

La questione sulla possibilità che ogni voce significativa rimandi ef-
fettivamente a un certo aliquid si apre con cinque rationes quod non. 
La strategia argomentativa alla base delle prime quattro è, in realtà, ab-
bastanza uniforme: l’autore propone esempi di termini considerati se-
manticamente funzionali, ma che non significano alcunché nella realtà 
presente. ‘Chimaera’16 e ‘vacuum’17, ad esempio, sono indubbiamente 
delle voces significativae. Eppure, non esiste qualcosa che corrisponda 
ad esse nel mondo esterno, dato che la chimera è un ente immaginario, 
mentre la possibilità d’esistenza del vuoto è negata da Aristotele nel IV 
Libro della Fisica. Un principio simile varrebbe anche per il termine 
‘rosa’18, qualora si ammettesse che nell’universo sia venuto meno ogni 

16 Cfr. ibid., § 1.
17 Cfr. ibid., § 2.
18 Cfr. ibid., § 3.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  99

www.scholasalernitana.unisa.it

singolo esemplare di questo fiore. E, in ultimo, lo stesso ragionamento 
si applica alla parola ‘Antichristus’19, che non indica un referente at-
tualmente individuabile, bensì qualcosa che si manifesterà in un futuro 
imprecisato.

Naturalmente, questi quattro esempi ricorrono quasi invariabilmente 
in tutte le occasioni in cui Buridano affronta il tema del significato dei 
termini privi di referente presente20. Tuttavia, sebbene questo dato ri-
sulti significativo, non può essere considerato risolutivo, poiché questi 
esempi si inseriscono in un contesto di discussione più ampio, condivi-
so anche da altri autori medievali.

Molto più interessante è invece la quinta ratio, nella quale l’assen-
za di un significato determinato per la parola ‘Deus’ viene dimostrata 
sulla base dell’impossibilità che tale termine lo possieda in maniera 
naturale (naturaliter) oppure possa acquisirlo tramite un atto di impo-
sizione (ad placitum)21. La prima opzione viene scartata sulla base del 
senso comune («… omnes concedunt quod non significat naturaliter»). 
Per quanto concerne la seconda, essa si dimostra problematica perché 
le parole istituite ad placitum possono acquisire qualunque significato. 
Da questo punto di vista, si potrebbe addirittura arrivare ad imporre la 
parola ‘Deus’ a significare un diavolo, dimodoché risulti falsa la pro-
posizione ‘Deus est bonus’. Tale circostanza, come si argomenta nella 
ratio, risulterebbe assurda.

Per quanto concerne gli argumenta ad oppositum, l’autore ne chia-
ma in causa due. Il primo fa appello a un passaggio del Peri hermeneias 
di Aristotele, ove si asserisce che il termine ‘hircocervus’ significa ef-
fettivamente qualcosa22. Il secondo argumentum introduce una distin-
zione tra due modi in cui una vox può essere considerata significativa: 
o perché effettivamente significa qualcosa, oppure perché “può” signi-
ficare23. Tuttavia, nel contesto specifico della questione, la seconda ac-
cezione non può essere accolta, poiché altrimenti verrebbero incluse tra 
le parole dotate di significato anche espressioni sonore prive di imposi-
zione, come ‘buf’ o ‘baf’.

19 Cfr. ibid., § 4.
20 Cfr. i luoghi citati alle note 53 e 62.
21 Cfr. ibid., § 5.
22 Cfr. ibid., § 6. Per il passaggio preciso del Peri hermeneias, cfr. la nota ii) 

dell’Appendice I.
23 Cfr. ibid., § 7.



Simone Luigi Migliaro100  |

www.scholasalernitana.unisa.it

L’esempio dell’hircocervus è piuttosto raro nelle opere di Buridano, 
sebbene faccia parte di un patrimonio filosofico-culturale condiviso nel 
periodo e presumibilmente noto all’autore24. La seconda argomentazio-
ne, invece, ricorre anche tra le rationes ad oppositum del commento al 
Peri hermeneias edito da Van der Lecq, dove viene tuttavia sviluppata 
in modo più ampio (Tab. 1). 

Punti di convergenza più rilevanti emergono nella responsio. L’auto-
re pone, innanzitutto, tre premesse, utili alla risoluzione del problema. 
Egli comincia da una chiarificazione di carattere terminologico, con-
cernente la distinzione tra le espressioni ‘significare’ ed ‘esse signifi-
cativum’25. La prima, difatti, designa un atto effettivamente compiuto, 
mentre la seconda concerne semplicemente una capacità potenziale che 
ha un qualunque suono di cominciare a significare qualcosa, sebbene 
non lo faccia allo stato presente. Anche questa precisazione è presente 
nel commento canonico al Peri hermeneias di Buridano (Tab. 2).

Più interessante è la seconda premessa, ove l’azione del significare 
viene definita nei termini di un «conceptum constituere»26, formula di 
nota origine aristotelica27. Secondo l’autore del commento del mano-
scritto T, il segno è tale soltanto nella misura in cui è in grado di generare 
un concetto. Da questo punto di vista, è evidente come egli aderisca alla 
tradizionale teoria aristotelico-boeziana della significazione, posizione 
esplicitata anche in altri passaggi della quaestio28: le voci non rimanda-
no direttamente alle cose del mondo esterno, ma significano sempre in 
primo luogo i concetti della mente e soltanto secondariamente le res. 

Tale punto è sicuramente centrale per l’attribuzione a Buridano del 
commento. Com’è noto, il maestro parigino ribadisce questa posizione 
in quasi tutte le sue opere filosofiche, mostrando di aderirvi anche nei 
suoi scritti più giovanili29. In tal maniera, egli prende le distanze dalle 
teorie di altri importanti autori del tempo, come Guglielmo d’Ockham, 

24 Cfr. ad es. Buridanus, QM (U), II, q. 1, f. 9rb; ibid., IV, q. 13, f. 22vb; Id., DS, 
4.1.3, p. 10, ll. 19-22.

25 Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 8.
26 Ibid., § 9.
27 Cfr. Aristoteles, De interpretatione, 16b20-21, versio Boethii, p. 5, ll. 6-7.
28 Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 15.
29 Cfr., ad es., Buridanus, DPS, c. 2, p. 37, ll. 20-24: «... voces habent duplices 

significationes: unam apud mentem, quia immediate significant conceptus sibi corre-
spondentes a quibus vel sibi similibus imponebantur ad significandum. Aliam habent 



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  101

www.scholasalernitana.unisa.it

Walter Burley o Tommaso Manlevelt30. Lo stesso Alberto di Sassonia 
preferisce riconoscere alle voci – e alle lettere scritte – la capacità di si-
gnificare direttamente le cose, senza dover prima rimandare ai concetti 
mentali31. Tenendo conto di ciò, si comprende come la seconda quaestio 
del commento al Peri hermeneias non possa essere attribuita ad Alber-
to. Ma questo non è l’unico elemento da considerare.

Dopo una ricerca generale, ho potuto constatare come la teoria ari-
stotelico-boeziana della significazione viene sostenuta – più o meno 
esplicitamente – anche in altri punti dei testi contenuti del manoscritto 
T. Essa compare, ad esempio, nella sesta quaestio del commento sul 
Peri hermeneias32, nell’Expositio sull’Ars vetus33, nonché – e cioè an-
cora più rilevante – nell’ottava quaestio sull’Isagoge di Porfirio:

«Vos debetis intelligere quod sermo non habet de se aliqua virtute quod sit verus 
vel falsus, sed solum dicitur verus vel falsus sicut urina dicitur sana. Unde urina 
non est sana (un add. sed del. T) formaliter. Sed ex eo solum dicitur sana quod de-

quia, mediantibus dictis conceptibus, significant res quae illis conceptibus concipiun-
tur»; ibid., c. 1, pp. 18, l. 13 - 20, l. 22; Id., DP, 1.1.6, pp. 15, l. 15 - 18, l. 31; Id., DS, 
4.2.3, p. 19, ll. 12-13; 4.3.2, p. 39, ll. 13-18; Id., QM (E), q. 17, pp. 120, . 11 - 121, l. 
4; Id., QDA (3) § 10, p. 56, ll. 55-62. Sulla dottrina semantica di Buridano, cfr. Reina, 
Il problema del linguaggio; King, Introduction; Biard, Logique et théorie du signe; 
Id., Jean Buridan; Zupko, John Buridan; Klima, John Buridan; Dewender, Respon-
ses to Ockham; Panaccio, Linguistic Externalism and Mental Language; Lagerlund, 
Buridan’s Internalism.

30 Su tale argomento, cfr., ad esempio, Read, Concepts and Meaning, pp. 18-21; 
Migliaro, Nominalismi irriducibili, Conclusioni.

31 Cfr. Albertus de Saxonia, Quaestiones circa logicam, q. 4, pp. 96-102; Id., Lo-
gica, I, c. 2, p. 8. ll. 3-12.

32 Cfr. Buridanus (adscr.), QPS, ms. T, q. 6, f. 33r: «Respondetur quod omnis vox 
sic est significativa, quia audiens per vocem potest convenienter iudicare quod profe-
rens habet (alteritam (?) add. sed del. T) aliquod conceptum in mente propter quem 
exprimit vocem illam. Sed logicus et grammaticus illam vocem vocantur non signifi-
cativam quae audienti non constituit certum et determinatum conceptum proferentis 
quae constituit aut ex natura aut per impositionem voluntaria». In tale passaggio, la 
posizione dell’autore viene esposta anche sulla base dell’intento “comunicativo” della 
significazione, che esamineremo a breve.

33 Cfr. Id., Expositio super Peri hermeneias, ms. T, f. 63r: «…quaedam sunt propo-
sitiones vel etiam termini in mente, alii sunt termini vel propositiones in voce, et aliae 
sunt propositiones vel termini in scriptura. Et haec tria habent ordinem ad invicem, 
quoniam propositiones vel termini in scriptura sunt ad designandum propositiones 
et terminos vocales; sed vocales sunt ad designandum mentales […]. Termini scripti 



Simone Luigi Migliaro102  |

www.scholasalernitana.unisa.it

signat sanitatem animalis et dicetur aegra si designaret aegritudinem animalis. Ita 
etiam sermo non dicitur verus nisi quoniam (?) designat propositionem mentalem 
veram et diceretur falsus (sine add. sed del. T) si designaret falsam, et si nullam 
mentalem designaret, quia forte non esset impositus ad significandum, nec esset 
verus nec falsus; et ideo videtur mihi quod sermo simpliciter debet dici verus qui 
bene intelligenti repraesentat mentalem veram»34.

Tralasciando il breve riferimento all’impossibilità di considerare 
vere in senso proprio e assoluto le proposizioni vocali, altro punto fo-
cale della dottrina buridaniana35, tale passaggio suscita interesse anche 
per un altro motivo. In questo contesto, l’intento dell’autore è quello di 
dimostrare che le proposizioni, in generale, non possiedono un senso 
letterale (de virtute sermonis) che ci obblighi a interpretarne i termini 
principalmente in suppositio personalis36. Al contrario, – e proprio in 
ciò il ricorso alla dottrina tradizionale della significazione si dimostra 
funzionale – la funzione semantica da attribuire agli elementi del lin-
guaggio dipende dal concetto presente nella mente di chi li usa, al quale 
bisogna sempre fare riferimento per evitare equivoci. È noto che questa 
è proprio la posizione assunta da Buridano, che in tal maniera tentava di 
adattarsi alle direttive degli statuti promulgati dall’Università di Parigi 
nel 1340, volti a contrastare certi metodi – di probabile origine “ockha-
mista” – di interpretazione dei testi autoritativi37. Da questo punto di vi-

significant terminos vocales prolatos vel proferibiles et termini vocales significant 
terminos mentales quod Aristoteles vocat passiones animae, id est conceptus animae».

34 Id., Quaestiones super Isagogen Porphyrii, q. 8, ms. T, f. 7v.
35 Cfr. Buridanus, QPhy (U), I, q. 18, p. 191, ll. 3-9: «Et si aliquis dicat in voce vel 

in scriptura esse verum vel falsum, hoc non est verum formaliter, sed significative tan-
tum. Propositio enim vocalis non dicitur vera vel falsa nisi quia significat mentalem 
veram vel falsam, sicut urina non dicitur sana quia sit sana formaliter, sed solum quia 
significat animal esse sanum. Propositio autem mentalis est vera vel falsa formaliter, 
immo est ipsa veritas vel falsitas complexa, nec ipsa amplius dicitur vera vel falsa 
quia ulterius significat verum vel falsum»; Id., DPro, 1.3.1, p. 29, ll. 1-7; Id. DS, 4.1.3, 
p. 11, ll. 3-12; Id., QDA (3), III, q. 12, § 13, pp. 828-830, ll. 78-86; Id., QM (U), VI, 
q. 6, f. 37vb. Cfr. al riguardo anche Reina, Il problema del linguaggio, pp. 140-143; 
Migliaro, Truth and Concepts.

36 Per un’introduzione alle diverse teorie medievali della suppositio, cfr. ad esem-
pio Bos, s.v. Terms, Properties of; Dutilh Novaes, s.v. Supposition Theory; Kann, 
Supposition and Properties of Terms; Read, s.v. Theories of Properties of Terms.

37 Sugli statuti del 1340 la letteratura secondaria è incredibilmente vasta. Mi limito 
a citare qui solo alcuni tra gli studi più significativi: Paqué, Das Pariser Nominali-



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  103

www.scholasalernitana.unisa.it

sta, le corrispondenze contenutistiche tra questa quaestio del manoscrit-
to T e quanto il maestro piccardo asserisce nel commento all’Isagoge, 
edito da Ryszard Tatarzynski, nel De suppositionibus e nei Sophismata, 
sono davvero notevoli38.

In aggiunta, come è stato ampiamente segnalato dagli studiosi39, 
proprio su questo argomento Alberto di Sassonia assume una posizio-
ne differente, dimostrandosi pronto ad attribuire priorità maggiore alla 
suppositio personalis nella ricezione del significato delle espressioni. 
In un passo del suo commento all’Isagoge, egli sembra legare tale idea 
proprio al fatto che – a suo parere – le parole significano le cose:

«Quantum ad primum sit prima suppositio sive regula quod semper conve-
niens est accipere terminos secundum suppositionem personalem, nisi ap-
pareat contrarium ex communi modo loquendi auctorum antiquorum. Ratio 
huius potest esse ista: nam secundum illam suppositionem vel acceptionem 
conveniens est accipere terminos secundum quod sunt impositi ad significan-
dum; sed hoc est secundum suppositionem personalem; cum enim termini 
imponuntur ad significandum, ut plurimum non imponuntur ad significandum 
se vel conceptus, sed res extra; et si ita est quod imponuntur ad significandum 
se vel conceptum, et tunc conveniens est accipere terminum pro se vel pro 
conceptibus; sed tunc etiam hoc est secundum suppositionem personalem»40.

Quanto detto, dunque, spinge a dubitare dell’idea di Fitzgerald, dal mo-
mento che anche le posizioni di una quaestio sull’Isagoge del mano-
scritto T manifestano evidenti affinità con la dottrina di Buridano, e non 

stenstatut; Thijssen, Once again the Ockhamist Statutes; Id., Censure and Heresy, pp. 
52-73; Courtenay, Ockham and Ockhamism, pp. 157-266.

38 Cfr. Buridanus, QPor, p. 143, ll. 709-710: «Sed mihi videtur, quod isti omnino 
non bene dicunt, quia sermo non habet in enuntiatione virtutem ex se, sed ex nobis 
ad placitum»; ibid., p. 145, ll. 829-836: «... eadem propositio vocalis potest esse mihi 
vera et tibi falsa, quoniam vocalis non est vera nisi designat mentalem veram. Unde 
ista propositio ‘homo est species’ posita a Porphyrio est mihi vera, quia recipio eam 
secundum suppositionem materialem et sic designat mihi vera, quia recipio eam se-
cundum suppositionem materialem et sic designat mihi mentalem non falsam, sed 
veram in mente mea; sed forte est tibi falsa, quia non vis eam recipere nisi secundum 
sensum proprium, secundum quem designat tibi mentalem falsam»; Id., DS, 4.3.2, pp. 
41, l. 16 - 42, l. 10; Id., DPS, pp. 118, l. 12 - 119, l. 6. 

39 Cfr. al riguardo Ashworth, «Nulla propositio est distinguenda»; Fitzgerald, In-
troduction, pp. 22-23.

40 Albertus de Saxonia, Quaestiones in Porphyrii praedicabilium, § 245, p. 248.



Simone Luigi Migliaro104  |

www.scholasalernitana.unisa.it

con quella di Alberto di Sassonia.
A ben vedere, Berger aveva già rilevato come la quaestio ottava fos-

se attestata, con significative convergenze sia sul piano contenutistico 
che su quello testuale, tanto nel manoscritto T che in V41. Egli aveva 
inoltre sottolineato la maggiore coerenza dottrinale di entrambi i te-
sti con il pensiero di Giovanni Buridano, in relazione al problema del 
senso letterale delle proposizioni. Tuttavia, lo studioso austriaco non 
ha evidenziato l’adesione alla tradizionale dottrina della significazione, 
che traspare anche nella versione viennese di tale quaestio: 

«... sermo non habet de se aliquam virtutem, propter quam sit verus aut falsus, 
sed solus dicitur verus aut falsus, sicut urina dicitur sana. Unde urina non est 
sana formaliter secundum substantiam, sed ex eo dicitur sana, quia designat 
animalis sanitatem, et diceretur aegra, si designaret animalis aegritudinem. 
Ita etiam sermo non dicitur verus, nisi quia designat propositionem mentalem 
veram, et diceretur falsus, si designaret propositionem mentalem falsam. Et si 
nullam mentalem designaret, quia forte non esset impositus ad significandum, 
tunc non esset verus nec falsus. Ideo videtur mihi, quod sermo simpliciter 
falsus debet dici verus, qui intentionem repraesentat mentalem veram, et non 
debet dici falsus de virtute sermonis»42.

Oltre alla sua vicinanza con il passo del manoscritto T citato in prece-
denza, questo brano suscita interesse per un altro motivo. Il manoscritto 
V, difatti, contiene una quaestio sul problema di ciò che viene primaria-

41 Cfr. Berger, Zur Literaturproduktion im Buridanismus, pp. 96-97. 
42 Cfr. Id., Die anonymen Quästionen, p. 180, ll. 44-52. È vero che in questo pas-

saggio si usa il verbo ‘designare’, tuttavia è chiaro che in questo contesto esso ha un 
senso sinonimico rispetto a ‘significare’. D’altra parte, sia Alberto che Buridano, in 
altre sedi, utilizzano ‘designare’ proprio in connessione alle rispettive teorie della 
significazione da essi sostenute. Cfr. ad es. Albertus de Saxonia, Logica, I, c. 14, p. 
130, ll. 15-17: «... termini principaliter impositi sunt ad designandum (il corsivo è 
mio) illa, pro quibus supponunt, quando supponunt personaliter»; Buridanus, DPro, 
1.1.6, p. 17, ll. 13-22: «Notandum est etiam quod sicut se habent voces significati-
vae ad placitum ad significandum conceptus mentales, sic se habent scripturae ad 
significandum voces. Unde voces non significant res extra animam nisi mediantibus 
conceptibus quibus subordinantur, nec etiam scripturae significant conceptus aut ali-
quas res extra animam nisi quia significant voces illos conceptus designantes. […]. Et 
iterum scientes quas voces nostrae litterae designant ignorantes significationes vocum 
latinarum bene legunt in psalterio, sed nihil ultra de significatione illarum litterarum 
apprehendunt, quia ignorant significationes vocum latinarum»; ibid., p. 16, ll. 9-23.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  105

www.scholasalernitana.unisa.it

mente significato dalle parole proferite – che non ha un corrispettivo né 
in T, né in altre opere di Buridano43. In essa si sostiene tuttavia la teoria 
opposta a quella qui esposta: ovvero, che termini di prima imposizione 
(come ‘homo’ o ‘equus’) rimandano direttamente e primariamente alle 
cose della realtà, e non ai concetti. Ciò fa emergere una contraddizione 
interna nei contenuti del commento all’Ars vetus del manoscritto V, che 
in qualche modo dà conferma ulteriore alla teoria di Berger: esso racco-
glie estratti di testi elaborati da autori differenti. Al contrario, a seguito 
di un primo esame generale dei commenti del manoscritto T, non ho 
individuato incongruenze di tale natura. Anzi, essi sembrano mantene-
re una notevole coerenza e unitarietà stilistico-dottrinale, testimoniata 
anche da una serie di rimandi interni44, che ne rafforzano la struttura 
organica. 

Ritornando ai contenuti della seconda quaestio sul Peri hermeneias, 
la terza e ultima premessa alla responsio fa leva su un altro aspetto 
interessante45. Chiamando in causa il III libro del De anima, l’autore 
sottolinea l’intento “comunicativo” del processo di significazione. Se 
è vero, difatti, che il proferimento della vox, per essere efficace seman-

43 Cfr. Quaestiones circa Isagogen Porphyrii, q. 8, in Berger, Die anonymen Quäs-
tionen, p. 199, ll. 101-102: «… voces primae intentionis non significant passiones 
<animae>, quia ista non significant voces, pro quibus non supponunt»; ibid., p. 200, 
ll. 114-119: «... duplex est signum alicuius, scilicet <unum est> signum significans 
istud et pro ipso supponens et <aliud> est signum subordinatum. Unde vocantur signa 
subordinata ista, quae eandem rem significant, tamen unum per prius significat istam 
rem et reliquum secundario».

44 Ad esempio, nella sesta quaestio del commento sul Peri hermeneias, si accenna 
brevemente alle conclusioni raggiunte nella seconda. Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, q. 
3, f. 33v: «Ad secundam dictum fuit prius quod illae voces ‘chimaera’ et ‘vacuum’ 
non nihil significant, sed multas res». Oppure, nell’Expositio sull’ars vetus, in sede 
di discussione dei contenuti dell’Isagoge, ho individuato un riferimento alla seconda 
quaestio del primo commento dello stesso manoscritto. Cfr. Id., Expositio super Isa-
gogen Porphyrii, ms. T, ff. 46r-v: «Et primo [sc. Porphyrius] describit individuum, di-
cendo quod “Individuum est quod praedicatur de uno solo”, et de hoc tractatum fuit in 
quadam quaestione, unde potest exponi ‘Individuum est quod praedicatur de uno solo, 
id est quod supponit pro uno solo’»; Id., Commentarium super Isagogen Porphyrii, f. 
3v: «… individuum non praedicatur de illis diversis subiectiis (?), nisi ea ratione qua 
supponunt pro una et eadem re, et ad istum sensum intelligit (propter add. sed del. T) 
Porphyrius quod individuum praedicatur de uno solo»

45 Cfr. Id., QSP, Appendice I, § 10. Alcuni dettagli di questa premessa divengono 
ancora più chiari in un punto della responsio. Cfr. ibid., § 14. 



Simone Luigi Migliaro106  |

www.scholasalernitana.unisa.it

ticamente, deve permettere il constituere di un concetto, è altrettanto 
chiaro che quest’ultimo deve essere prodotto nella mente di chi ci sta 
ascoltando. Da questo punto di vista, il processo di significazione può 
dirsi compiuto solo se il destinatario ha correttamente recepito il conte-
nuto cognitivo espresso dal segno; se ciò non accade, allora non si può 
affermare che una parola proferita abbia effettivamente “significato”. 
Come ho evidenziato anche in altra sede46, questo rappresenta un punto 
nodale nella dottrina buridaniana, espresso in modo efficace in opere 
come il commento al Peri hermeneias, il De propositionibus e il De 
suppositionibus (in quest’ultimo caso, viene anche chiamato in causa lo 
stesso passo del libro III del De anima. Tab. 3)47. Di converso, tale linea 
di riflessione risulta assente nelle opere di Alberto di Sassonia – che, 
forse non a caso, evita di far uso in generale della definizione stessa 
‘intellectum/conceptum constituere’48.

Si arriva così alla responsio vera e propria alla questione che porta 
l’autore alla formulazione della prima – e apparentemente unica – con-
clusione: ogni vox deve esser considerata significativa49. Per giustificare 
tale tesi, egli ricorre dapprima alla distinzione – già chiamata in cau-
sa in precedenza – tra i suoni che possiedono in maniera naturale una 
funzione di rimando e quelli che la acquisiscono mediante un atto di 
istituzione. In quest’ultimo caso, tutte le voci sono significative, poiché 
– stando alla seconda premessa poc’anzi menzionata – ognuna di esse 
“può” almeno potenzialmente acquisire in maniera convenzionale un 
significato, qualora non lo abbia già al tempo presente. 

Tuttavia, per individuare ancora un senso alla più tradizionale sud-
divisione delle voci in significative e non significative, l’autore del 
commento del manoscritto T ricorre a dei concetti aristotelici: quelli di 
potentia remota e potentia propinqua50. Tali nozioni, difatti, servono a 
distinguere eventi e atti in base alla loro maggiore o minore possibilità 
di attualizzazione. Da questo punto di vista, solo le parole che hanno già 
subito un atto di imposizione significano per potentia propinqua, poiché 
il loro semplice proferimento basta ad attivarne la funzione semantica. 

46 Cfr. Migliaro, Le premesse fondamentali; Id., Dal significare al concipere.
47 Oltre il passo del De suppositionibus menzionato in tabella, cfr. anche Burida-

nus, DPro, 1.1.4, p. 14, ll. 4-23; Id., QPer, q. 2, p. 12, ll. 5-18.
48 Cfr. a tal riguardo Berger, Einleitung, p. xxi; Fitzgerald, pp. 17-18.
49 Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 11.
50 Per il riferimento al passaggio aristotelico, cfr. la nota v) dell’Appendice I.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  107

www.scholasalernitana.unisa.it

Viceversa, quelle che non sono ancora state adottate all’interno di una 
determinata comunità necessitano di un processo più lungo per acquisi-
re un riferimento effettivo; per questo la loro funzione semantica deriva 
da una potentia remota e, in un certo senso, possono essere considerate 
non significative.

Anche in questo caso, la soluzione proposta coincide – dal punto di 
vista contenutistico – con la prima parte della responsio della seconda 
quaestio del commento “canonico” sul Peri hermeneias di Buridano 
(Tab. 4). Tuttavia, in quella stessa quaestio non viene sviluppata la di-
stinzione tra potentia propinqua e potentia remota, sebbene essa venga 
menzionata in modo più sintetico e interpretata in maniera analoga nel-
la quaestio successiva, dedicata alla definizione aristotelica del nome51. 

Dopo aver esposto la propria soluzione, l’autore del commento di 
T affronta due difficoltà spinose che emergono dalla considerazione di 
questa problematica. La prima lo porta ad approfondire il significato 
del termine ‘rosa’, immaginando che esse siano venute meno al tempo 
presente; la seconda, invece, riguarda quelle parole che non possono 
significare alcunché di determinato in – per così dire – nessun mon-
do possibile, come ‘chimaera’ e ‘vacuum’. Da questo punto di vista, è 
chiaro che l’autore si appresta a risolvere alcuni dei dubbi emersi nelle 
rationes quod non esposte in apertura.

Per quanto concerne la prima difficoltà, egli propone innanzitutto 
una risposta semplice ed intuitiva: il termine ‘rosa’ significa effettiva-
mente qualcosa di “presente”, poiché rimanda a un concetto, precisa-
mente quello che si cerca di trasferire dalla mente di chi parla in quella 
di chi ascolta52. Tuttavia, anche quando l’attenzione si sposta alle res, si 
può ancora sostenere che tale termine si riferisca a “qualcosa”. Difatti, 
ogni nome che sia davvero tale possiede una capacità di significazione 
“onnitemporale”. Da questo punto di vista, è vero che il termine ‘rosa’ 
non significa alcuna res ad extra che esiste nel presente, ma continua a 
rimandare agli esemplari di questo fiore che sono esistiti nel passato o 
che esisteranno nel futuro. E a seconda della proposizione in cui viene 
utilizzato, esso può stare per alcuni o per altri dei referenti determinati 
dal suo significato generale. Proprio per questo, la proposizione ‘molte 

51 Cfr. ibid., q. 3, p. 19, ll. 14-17: «Et ponitur [sc. vox] ‘significativa’ non solum 
quia potest significare de potentia remota, sed etiam quia potest significare de potentia 
propinqua, scilicet quia iam inposita est ad significandum».

52 Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 12.



Simone Luigi Migliaro108  |

www.scholasalernitana.unisa.it

rose erano bianche’ può essere considerata vera, poiché il predicato al 
tempo passato “amplia” la supposizione del soggetto ai significata che 
sono esistiti. 

Nel commento del manoscritto T, si fa anche riferimento alla capa-
cità dei verbi che designano atti dell’anima (come ‘conoscere’ o ‘com-
prendere’) di estendere al massimo la capacità referenziale di un ter-
mine, in maniera tale che abbia al contempo supposizione non solo per 
alcune delle cose significate, ma per tutte. Quando, dunque, si afferma 
‘conosco la rosa’, il predicato starebbe indifferentemente per le rose del 
passato, del presente e del futuro.

Anche in relazione a questa prima difficoltà emergono alcuni con-
tenuti fondamentali della speculazione buridaniana. Ciò vale, ad esem-
pio, per la capacità “onnitemporale” della significazione (Tab. 5)53, per 
il diverso campo di applicazione delle nozioni di significazione e la 
supposizione54, nonché per la riflessione – che egli usa anche per com-
provare la sua teoria della suppositio naturalis55 – sulla capacità “am-
pliativa” dei verbi intensionali (Tab. 6)56. Tuttavia, ritengo che su que-
sto punto in particolare il commento del manoscritto T offra uno spunto 
particolarmente illuminante. 

Nelle altre sedi in cui espone la propria teoria sui verbi intensiona-
li, Buridano dà spesso per scontata la correttezza della sua posizione, 
senza tuttavia fornirne una giustificazione, atteggiamento che contri-
buisce a generare una certa ambiguità interpretativa. Il commento di T 
si rivela, in questo senso, particolarmente prezioso, poiché consente di 
chiarire un punto teorico che altrove rimane implicito:

«... ista verba ‘intelligo’ sive ‘cognosco’ ampliant terminos ad supponendum non 
solum pro praesentibus, sed pro praeteritis et futuris, sed propter hoc quod de pra-

53 Per altri riferimenti, rispetto a quelli della tabella, cfr. Buridanus, DPS, c. 1, p. 
41, ll. 3-13; Id., DS, 4.3.2, p. 39, ll. 19-23, p. 48, l. 13 - 19, l. 2; Id., QAPo, I, q. 1; Id., 
QM (E), q. 17, §§ 524-525, pp. 121, l. 18 - pp. 122, l. 3; Id., QM (U), VI, q. 6, f. 37vb; 
Id., QPer, q. 2, p. 14, ll. 10-18.

54 Cfr. Id., DPS, p. 22, l. 3 - 23, l. 9, pp. 24, l. 23 - 25, l. 13. 
55 Sulla teoria della suppositio naturalis in Buridano, cfr. Scott, Introduction; De 

Rijk, The Development of Suppositio Naturalis, parte II; Thijssen, Buridan on the 
Unity of a Science; Biard, John Buridan and Natural Supposition.

56 Cfr. anche Buridanus, DGC, I, p. 54, ll. 7-12; Id., DPS, c. 5, p. 109, ll. 6-21; Id., 
DS, 4.6.2, ll.12-16; Id., QDA (3), II, q. 16, § 21, ll. 136-141; ibid., III, q. 13, § 22, p. 
850, ll. 130-136; Id., QPer, q. 2, p. 14, ll. 18-29; Id., SDF, 7.4.2.



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  109

www.scholasalernitana.unisa.it

esenti possum intelligere, cognoscere, significare per vocem tam praeterita quam 
futura quam praesentia; sed sic non esset de istis verbis ‘secare’, ‘urere’ ‘percu-
tere’, quia non est possibile quod de praesenti tu percutias vel uras vel seces rem 
quae modo non est vel quae dudum corrupta est»57.

L’esperienza quotidiana ci insegna che possiamo pensare, conoscere, o 
ricordare nel tempo presente anche realtà che non esistono attualmente. 
Ciò, però, non può accadere per atti che richiedono un’interazione con-
creta con il modo circostante. Non possiamo, ad esempio, tagliare qual-
cosa che non è fisicamente presente davanti a noi, né possiamo nutrirci 
di un cibo che esisteva solo nel passato o che esisterà soltanto in futuro.

Per quanto concerne la seconda difficoltà, essa non può essere af-
frontata secondo lo stesso schema interpretativo del termine ‘rosa’, 
poiché ‘vacuum’ e ‘chimaera’ non hanno referenti nemmeno in un oriz-
zonte temporale diverso dal presente. La strategia usata nel commento 
è alquanto lineare58. Il motivo per cui sembra che queste espressioni 
vocali non significhino un aliquid deriva dalla loro complessità seman-
tica. Non si tratta, cioè, di termini semplici, bensì di espressioni la cui 
comprensione passa attraverso definitiones dicentes quid nominis59. 
Queste sono delle descrizioni che non riguardano specificamente quei 
termini che significano solo una certa categoria di oggetti reali (come i 
nomi della categoria della sostanza come ‘uomo’, ‘animale’ e così via), 
ma che esplicitano un contenuto articolato condensato in una “dizione 
semplice” per mezzo di una convenzione. Dato che, difatti, la volontà 
umana può decidere a proprio piacimento quale significato attribuire a 
una certa emissione vocale, può capitare che essa – per comodità comu-
nicativa – dia a suoni brevi la stessa funzione di una lunga espressione. 
È quanto avviene, ad esempio, quando si rappresenta l’intera proposi-
zione ‘la neve è bianca’ con la sola lettera ‘p’, circostanza particolar-
mente frequente nei contesti accademici odierni.

Il punto dell’autore, dunque, è che ‘vacuum’ – in realtà – ha molte-
plici significati. Esso, difatti, corrisponde all’intera definizione ‘locus 
non repletus corpore’. Questa locuzione, però, significa indifferente-
mente (e a prescindere dalla loro “ubicazione temporale”) tutti i luoghi, 

57 Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 18.
58 Ibid., § 19.
59 Per uno studio analitico sulla teoria delle definizioni in Buridano, cfr. Klima, 

Buridan’s Theory of Definitions.



Simone Luigi Migliaro110  |

www.scholasalernitana.unisa.it

tutte le cose piene e tutti i corpi attraverso i termini ‘locus’, ‘repletus’ e 
‘corpore’. Tuttavia, la particella negativa ‘non’ introduce una modalità di 
significazione che annulla la capacità suppositiva dell’intera espressione.

A scopo esplicativo, il commento propone anche l’esempio ‘equus 
risibilis’, che – per mezzo di una sommatoria dei significata dei suoi 
elementi costitutivi – rimanda indifferentemente a tutti i cavalli e a tutti 
gli esseri che sono capaci di ridere60. Eppure, dato che c’è una incom-
patibilità di fondo tra i diversi elementi significati, l’espressione risulta 
assolutamente priva di capacità di supposizione. Per quanto concerne, 
invece, il termine ‘chimaera’, esso corrisponde alla definizione ‘animal 
compositum ex impossibilibus componi’. Tale locuzione implica una 
impossibilità di principio, che fa in modo che – per sua natura – non 
possa riferirsi ad alcunché di reale. Eppure, dal punto di vista della mera 
significazione, il termine ‘chimaera’ rimanda quanto meno a quanto 
significato singolarmente dalle parole ‘animal’ e ‘compositum’.

Anche questa dottrina – che in altra sede ho cercato di sviluppare 
con maggiore diffusione nelle sue implicazioni61 – si ritrova in tantissi-
me opere di Buridano, non solo quelle di logica, ma anche nei commen-
ti sulla Fisica, sulla Metafisica o sul De anima. In tutti questi luoghi, 
sono discussi i casi dei termini ‘chimaera’ e ‘vacuum’, spiegati sulla 
base di definizioni nominali equiparabili – o comunque molto simili – a 
quelle proposte nella versione del commento di T (Tab. 7 e 8)62. Il caso 
della chimaera è inoltre particolarmente significativo: come messo in 
luce da Fitzgerald, Alberto di Sassonia preferisce elencare le eventuali 
costituenti materiali di questo animale immaginario, evitando di darne 
una definizione che lo contrassegni di per sé come qualcosa di impossi-
bile e contradditorio; al contrario, Buridano insiste sistematicamente su 
questa caratterizzazione63. Quanto all’esempio di ‘equus risibilis’, esso 

60 Cfr. Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 20.
61 Cfr. Migliaro, Nominalismi irriducibili, c. 4.
62 Cfr. anche Buridanus, QPer, q. 2, p. 11, ll. 19-35; Id., DPS, c. 1, pp. 26, l. 11 - 27, 

l. 11; Id., QDA (U), III, q. 13, § 23, pp. 850, l. 137 - 852, l. 145; Id., QE, 17.3.2, pp. 
85, l. 58 - 86, l. 82; Id., QM (U), IV, q. 14, ff. 33vb-34ra; Id., QPhy (U), I, q. 18, pp. 
192, l. 24 - 193, l. 14.

63 Cfr. Fitzgerald, Introduction, pp. 21-22. Proprio per questo motivo, Alberto non 
asserisce che il termine ‘chimaera’ significa tutti gli animali o tutte le cose composte, 
come fa Buridano, ma individua referenti più specifici: la testa del leone, il ventre di 
un asino etc. Cfr. ad es. Albertus de Saxonia, Quaestiones circa logicam, q. 4, § 76, p. 



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  111

www.scholasalernitana.unisa.it

compare in alcune opere del maestro piccardo64. Tuttavia, c’è da dire 
che egli prende spesso in considerazione casi equiparabili come ‘homo 
hinnibilis’ (Tab. 9)65, ‘asinus risibilis’66, ‘asinus rationalis’67, e così via. 
La loro funzione è spiegata mediante una strategia interpretativa com-
pletamente equiparabile a quella del commento del manoscritto T.

Resta, dunque, per completare questa panoramica generale della 
quaestio, da valutare la risposta fornita all’ultima ratio quod non, ovve-
ro quella relativa al significato della parola ‘Deus’. L’autore non esita 
ad affermare che tale termine non possiede un significato naturale, ben-
sì ad placitum. Proprio per questo motivo, egli ritiene che possa senza 
problemi esistere un mondo possibile in cui risulti falsa la proposizio-
ne ‘Deus est bonus’. A tal fine, egli propone un esperimento mentale, 
immaginando che, per volontà divina, venga cancellata dalla memoria 
collettiva ogni precedente imposizione linguistica («per talem casum, 
quod omnes de mundo ex voluntate Dei obliviscentur impositiones 
nominum»), cosicché possano essere instaurate nuove convenzioni. In 
tale circostanza, a nessuno apparirebbe strano il fatto che il suono che 
corrisponde alla parola ‘Deus’ cominci a significare il diavolo.

Nei Sophismata di Buridano, precisamente nel capitolo VI, appare 
un ragionamento molto simile a quello appena esaminato, ove si im-
magina che «per diluvium vel per voluntatem divinam» venga meno 
l’intera lingua latina68. Tuttavia, e ciò è sicuramente interessante, in 
quella sede il ragionamento non è applicato alla proposizione ‘Deus est 
bonus’, ma alla proposizione ‘homo est asinus’, che potrebbe risultare 
vera in un mondo in cui ‘homo’ abbia mutato il proprio significato. 

98, ll. 18-20: «Similiter dico de isto termino ‘chymaera’ quod significat aliquid, quia 
significat taliter: caudam leonis, et ventrem mulieris, faciem virginis etc.»; ibid., q. 5, 
§ p. 114, ll. 12-16; ibid., q. 12, § 228.2.1, p. 195, ll. 11-14. 

64 Cfr. Id., DGC, pp. 54, l. 18 - 55, l. 4; Id., QDA (3), §18, p. 848, ll. 99-106.
65 Cfr. ad es. anche Id., QDA (3), § 18, p. 848, ll. 108-115.
66 Cfr. Id., DPS, c. 1, p. 24, ll. 5-11.
67 Cfr. Id., QPer, q. 2, p. 11, ll. 15-18.
68 Cfr. Id., DPS, c. 6, p. 117, ll. 4-9: «… talis secundum vocem ‘homo est asinus’ 

potest esse vera, scilicet ponendo quod, per diluvium vel per voluntatem divinam, 
totum idioma latinum sit perditum eo quod omnes ipsum scientes sint corrupti, et 
tunc novi supervenientes imponant ad placitum suum istam vocem ‘homo’ significare 
idem quod illa vox nunc significat nobis, et istam vocem ‘asinus’ idem quod ista vox 
‘animal’ nobis modo significat».



Simone Luigi Migliaro112  |

www.scholasalernitana.unisa.it

5. Conclusioni

Riassumendo i risultati emersi da questa analisi, appare evidente che 
la seconda quaestio del commento al Peri hermeneias, contenuta nel 
manoscritto T, espone dottrine sostanzialmente coincidenti con quelle 
elaborate da Buridano nei suoi scritti più noti. Ciò vale sia per le so-
luzioni date ai singoli problemi affrontati, ma anche per le scelte ter-
minologico-concettuali, le fonti e alcuni esempi utilizzati. Su questa 
base, si può ragionevolmente attribuire a Buridano la paternità di tale 
questione. Abbiamo rilevato, inoltre, come la teoria della significazione 
del maestro piccardo – che differisce da quella di Alberto di Sassonia, 
l’altro possibile candidato per l’attribuzione di questi testi – sia attestata 
non solo in altre sezioni del commento al Peri hermeneias, ma anche 
nell’Expositio sull’Ars vetus e nella quaestio 8 sull’Isagoge di Porfirio. 
In questo ultimo caso, anzi, si ritrova anche l’idea che le proposizioni 
vocali non siano formalmente vere, nonché la negazione della possibi-
lità che le proposizioni de virtute sermonis vadano assunte secondo la 
suppositio personalis, altri nodi cruciali della speculazione del maestro 
piccardo. Considerati nel loro insieme, questi elementi rendono ragio-
nevole l’ipotesi che non solo la seconda quaestio sul Peri hermeneias, 
ma gli interi commenti sull’Ars vetus contenuti nel manoscritto T siano 
ascrivibili a Buridano – osservazione che va a corroborare quanto già 
proposto da Berger.

Ciononostante, il focus circoscritto di questo contributo non ci per-
mette di avanzare conclusioni definitive. Pur avendo già espresso alcu-
ne osservazioni sulla coerenza contenutistica e sull’unità di fondo dei 
due commenti, non si può escludere a priori la possibilità che alcune 
sezioni siano state estrapolate da opere di autori diversi – prassi che, 
come abbiamo detto, non sarebbe atipica nel contesto del secolo xiv. 
Proprio per questo, una conferma finale potrà venir fuori soltanto da 
un’edizione integrale dei commenti sull’Ars vetus del manoscritto T, 
operazione che merita di essere intrapresa anche per ulteriori ragioni. 
Nel corso di questa indagine è emerso come la seconda quaestio sul 
Peri hermeneias, pur allineandosi perfettamente all’impianto teorico 
buridaniano, manifesti comunque alcune originalità di contorno. Ciò 
vale per il taglio specifico dato all’esposizione, gli esempi chiamati in 
gioco, o le assunzioni rese maggiormente esplicite (come quella con-



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  113

www.scholasalernitana.unisa.it

cernente l’ampliatio dei verbi intensionali), che aggiungono dettagli 
importanti sulla visione del maestro piccardo. 

Vi sono, però, altri elementi rilevanti da considerare. Il secondo dei 
commenti contenuti nel manoscritto T si presenta come un’expositio. 
Questo è un fatto significativo se si considera che non possediamo altri 
testi in cui Buridano si cimenta direttamente a una parafrasi letterale 
delle opere che compongono l’Ars vetus. Una riflessione simile vale 
anche per i commentari per modum quaestionis. I commentari “canoni-
ci” sull’Ars vetus già pubblicati dagli studiosi, difatti, sono solitamente 
contrassegnati nei manoscritti come delle ordinationes69. Se, come si è 
ipotizzato e come suggerisce il secondo explicit, il primo commento del 
manoscritto T dovesse effettivamente corrispondere a una reportatio, 
ciò lo renderebbe un testo sostanzialmente diverso da quelli fino ad 
ora esaminati. Proprio per questo – nel caso in cui la loro attribuzio-
ne a Buridano dovesse esser definitivamente confermata –, questi due 
commenti potrebbero aprire nuove prospettive di indagine sull’autore, 
favorendo una comprensione più articolata del suo metodo di lavoro, 
delle scelte teoretiche, nonché delle fasi evolutive della sua riflessione.

69 Cfr. Michael, Johannes Buridan, pp. 457-463.



Simone Luigi Migliaro114  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Appendice I

Ratio edendi

Come già precisato nel corso della trattazione, la quaestio qui edita, tra-
scritta sulla base del manoscritto T, presenta difficoltà testuali di diversa 
natura. In presenza di evidenti errori di tipo grammaticale o di senso, ho 
provveduto ad emendare il testo apportando correzioni di diverso gene-
re, sempre opportunamente segnalate nel testo o in apparato. La scarsa 
leggibilità paleografica ha spesso reso ardua la corretta interpretazione 
di segni e abbreviazioni, al punto che alcune lezioni restano ancora dub-
bie. Malgrado ciò, l’impianto argomentativo della quaestio appare nel 
complesso coerente e sufficientemente comprensibile. Dal punto di vi-
sta lessicale, ho optato per la normalizzazione dell’ortografia latina. Qui 
di seguito riporto le abbreviazioni o i simboli utilizzati nell’edizione:

<…>	 Testo aggiunto
(?)		  Lezione dubbia
add.		 addidit
del.		  delevit
scr.		  scripsit



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  115

www.scholasalernitana.unisa.it

Johannes Buridanus (adscr.)
Quaestiones super Peri hermeneias

Tortosa, Archivo de la Catedral, 108 (=T), ff. 26v-28v
Quaestio secunda

T 26v Quaeritur utrum per omnem vocem significativam aliquid si-
gnificatur.

<Rationes quod non>
1. Arguitur quod non, quia ista vox ‘chimaera’ est significativa, quia 

est nomen et omne nomen est vox significativa, ut patet per definitio-
nem nominis. Sed per istam vocem ‘chimaera’ nihil significatur, quia 
per istam nihil significatur nisi chimaera; modo (?) chimaera nihil est; 
igitur non omnis vox significativa significat aliquid. 

2. Eodem modo arguitur de ista voce ‘vacuum’, quia si ista vox ‘va-
cuum’ significaret aliquid, significaret vacuum; modo vacuum nihil est, 
ut patet IV Physicorumi; igitur etc.

3. Item, arguitur de ista voce ‘rosa’, posito quod nulla sit rosa. Ta-
men ipsa est significativa secundum grammaticum et secundum logi-
cum, quia est nomen; et tamen, hoc posito, illa vox nihil significat, quia 
vel significaret rosas praesentes vel praeteritas vel futuras. Si dicis quod 
significat rosas praesentes, et per positum nullae <sunt> praesentes, se-
quitur quod nihil significat. Si dicas quod significat praeteritas et futu-
ras, et illae1 nihil sunt, sequitur adhuc quod nihil significat.

4. Similiter arguitur de ista voce ‘Antichristus’, quia ipsa non signi-
ficat nisi Antichristum; et tamen Antichristus non est aliquid || T 27r; 
igitur ipsa non significat aliquid. 

5. Ultimo arguitur de ista voce ‘Deus’ quod nihil significat, quia vel 
significaret ad placitum vel significaret naturaliter. Sed omnes conce-
dunt quod non significat naturaliter. Et ego probo etiam quod non si-
gnificat etiam ad placitum, quia sequitur quod ipsa quando vellemus 
significaret lapidem vel diabolum et sic quando vellemus ista2 esset 
falsa ‘Deus est bonus’, quod videtur (?) absurdum; igitur illa vox nihil 
significat.

1 illae] i add. sed del. T
2  esse] add. sed del. T



Simone Luigi Migliaro116  |

www.scholasalernitana.unisa.it

<Ad oppositum>
6. Oppositum arguitur per Aristotelem in isto libro dicentem3 quod 

haec vox ‘hircocervus’ aliquid significat, licet non verum vel falsumii; 
et tamen mihi videtur quod ista vox ‘hircocervus’ vel similiter ista vox 
‘chimaera’ significet aliquid quantum de aliis vocibus; tamen hircocer-
vus vel chimaera nihil sit; igitur si tales voces aliquid significant, sequi-
tur etiam quod omnia alia vox significativa aliquid significat.

7. Item, vox dicitur significativa vel quia aliquid significat, et sic 
habetur intentum, vel quia potest aliquid significare, quod videtur esse 
falsum, quoniam etiam illae voces ‘buf’ et ‘baf’ essent significativae, 
sicut ‘homo’ vel ‘asinus’, quia possunt significare si imponantur.

<Quaedam praemittenda>
8. Ista quaestio potest habere multas cavillationes. Et oportet videre 

quid debeamus intelligere per ‘significare’ et per ‘esse significativum’. 
Dico ergo quod ‘significare’ designat actum, sicut ‘ambulare’ vel ‘se-
care’, sed ‘significativum’ designat potentiam, sicut ‘ambulativum’ sive 
‘secativum’: unde ‘ambulativum’ id<em> est quod ‘potens ambulare’, 
et ‘secativum’4 idem est quod ‘potens secare’, et similiter ‘significati-
vum’ idem est quod ‘potens significare’.

9. Secundo nota quod significare idem est quod per aliquod signum 
alicui aliquod conceptum constituere; et ideo imago illa pariete tibi si-
gnificat regem vel regina, quia per illa fit uni conceptus regis aut regi-
nae.

10. Tertio nota, ut tangitur in fine III De animaiii, quod vox data est 
animalibus ad significandum aliquid alteri non sibi; unde per vocem 
tuam tu nihil significas tibi, quia per illam non facis tibi conceptum; 
immo prius habes conceptum qua proferas vocem, sed tu significas al-
teri, scilicet audienti, quia per vocem tuam constituis sibi conceptum 
talem qualem habebas.

<Conclusio 1>
11. Istis notatis pono aliquas conclusiones. Prima est quod omnis 

vox est significativa. Et isto apparet II De animaiv, quia aliquae sunt 
significativae naturaliter, ut gemitus infirmorum qualitercumque consti-

3 dicentem] dicentis T
4 secativum] sive significativum add. T



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  117

www.scholasalernitana.unisa.it

tuit audienti conceptum doloris, scilicet quod ille dolet. Similiter esse 
de risu, de latratu canis et sic de aliis. Aliae sunt voces litteratae vel ad 
placitum prolatae. Et adhuc illae sunt significativae, quia licet adhuc 
non sunt impositae, tamen possunt imponi et per conventum5 possunt 
significare. Et tamen dictum fuit quod idem est ‘esse significativum’ et 
‘posse significare’.

12. Tamen ad salvandum auctoritatem philosophorum qui ponunt 
quasdam voces significativas et alias non significativas, vos debetis di-
cere6, secundum Aristotelem IX MetaphysicaeV, quod duplex est poten-
tia, scilicet propinqua et remota. || T 27v Verbi gratia, secundum poten-
tiam remotam nos dicimus quod adhuc infans existens in utero matris 
suae potest ambulare <et> potest generare filium, quia ipse aliquando 
ambulabit et generabit filium, et conclusione (?) non faciet aliquid quod 
non poterit facere. Sed de potentia proprinqua nos dicimus quod talis 
infans non potest ambulare et quod nondum potest generare. Modo7 
illa est in proposito, quia istae voces ‘buf’ et ‘baf’ sunt significativae, 
id est potentes significare, secundum potentia remota, quia antequam 
significarent, oportet quod imponerantur. Sed dictae voces non sunt si-
gnificativae secundum potentiam propinquam; immo solum illae quae 
significant naturaliter vel quae ad placitum sunt8 impositae. Et sic de 
potentia propinqua debetis intelligere istam distinctionem, quare vo-
cum quaedam sunt significativae, aliae non significativae. 

13. Et de caetero in ista quaestione, ego suppono quod per voces si-
gnificativas intelligamus solum illas quae sunt significativae secundum 
potentiam propinquam, id est quae de facto sunt impositae ad signifi-
candum.

<Difficultas 1>
14. Multae restant difficultates de significationibus vocum. Et in hiis 

quae de caetero dicentur suppono quod voces sunt significativae secun-
dum potentiam propinquam, ita quod de facto sunt impositae ad signi-
ficandum et quod proponantur cognosci imponenti et attendenti, quia 
si tu propones latinum vel hebraeum uni puto gallico, verba tua nihil 

5 conventum] conventus T
6 dicere] quod add. sed del. T
7 modo] illo (?) add. sed del. T
8 sunt] bis scr. T



Simone Luigi Migliaro118  |

www.scholasalernitana.unisa.it

significarent illi, nisi forte si constituerent se ipsa aut conceptus propo-
sitiones ipsarum, sed non significarent illi res ad quas impositae sunt9. 
Etiam ideo suppono quod proponantur scienti impositionem.

15. Tunc prima difficultas: utrum ista dictio ‘rosa’ significat aliquam 
rem, posito quod modo nulla sit rosa. Ad quam respondeo quod ista 
dictio ‘rosa’ significat aliquam rem quam est de praesenti, quia signifi-
cat tibi conceptum proferentis. Unde nos vociferamus ad significandum 
aliis conceptus nostros. Unde quidquid dicatur, aliquando ego credo 
quod ista vox ‘lapis’ significat immediate conceptum quam habemus 
de lapidibus, et mediante isto conceptu significat lapidem extra animam 
existentem. Scriptura autem significat immediate vocem et10 mediante 
voce significat conceptum et mediante conceptu significat lapides extra. 
Sed multum differt11 significare et supponere. Unde ista vox ‘lapis’, 
licet significet conceptum, tamen non supponit pro conceptu, sed pro 
rebus conceptiis, pro lapidibus. Et in multis aliis (?) apparet manifeste 
quod valde differt significare et supponere, quoniam12 ista dictio ‘al-
bum’ significat de formali significatione albedinem; et tamen non sup-
ponit pro albedine, sed pro re quae est alba.

16. Secundo dico quod illa dictio ‘rosa’, licet modo nulla sit rosa, 
significat aliquam rem, immo multa res ultra conceptum similem extra 
animam; tamen illae res non sunt praesentes, sed praeteritae vel fu-
turae, quia significat indifferenter omnes rosas quae fuerunt et rosas 
quae erunt, || T 28r ideo multas res significat. Etiam pro multis rebus 
supponit, scilicet pro omnibus rosis quae fuerunt vel erunt, aliter illae 
propositiones non essent verae ‘multae rose fuerunt albae’, ‘multae rose 
erunt albae’, quia propositio affirmativa non est vera nisi utique termi-
nus supponitur pro aliquo. Hoc suppono ad praesens. 

17. Respondeo ad rationem quae contra hoc fiebat quando dicebatur 
quod ista dictio ‘rosa’ non significat nisi rosa nec supponit nisi pro rosis. 
Concedo ista. Et quando tu dicis quod rosae nihil sunt, adhuc concedo 
istam. Et quando tu concludis: ‘igitur nihil significat ista dictio ‘rosa’, 
dico ad extra, non calculando de conceptu’, ego nego consequentiam. 
Et pono tibi quod ego vidi animal et nihil aliud vidi et iam animal est 
adnihilatus. Tunc arguitur sic: ego nihil vidi nisi animal et animal nihil 

9 sunt] ad significandum add. sed del. T
10 et] in add. sed del. T
11 differt] refert T
12 quoniam] illi add. sed del. T



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  119

www.scholasalernitana.unisa.it

est; igitur nihil vidi. Praemissae essent vere, iuxta suppositionem; et 
tamen conclusio esset falsa, quia quicumque vidit animal, ipse vidit 
aliquid; immo vidit unum hominem rationalem et unum tale; igitur ratio 
solvitur, quia illud verbum ‘vidi’, quae est praeteriti temporis, ampliat 
terminum cum quo constituitur ad supponendum non solum pro prae-
sentibus, sed etiam pro praeteritis. Et ideo, quamvis ego non vidi ali-
quid quod est praesens, tamen non sequitur quod ego non vidi aliquid, 
quia vidi aliquid praeteritum.

18. Ita debetis notare in proposito quod ista verba ‘intelligo’ sive 
‘cognosco’ ampliant terminos ad supponendum non solum pro praesen-
tibus, sed pro praeteritis et futuris, sed13 propter hoc quod de praesenti 
possum intelligere, cognoscere, significare per vocem tam praeterita 
quam futura quam praesentia; sed sic non esset de istis verbis ‘secare’, 
‘urere’, ‘percutere’, quia non est possibile quod de praesenti tu percu-
tias vel uras14 vel seces15 rem quae modo non est vel quae dudum cor-
rupta est. Quando igitur tu dicis ‘illa vox ‘rosa’ non significat nisi rosas 
et nullae rosae sunt’, concedo totum. Et tu concludis ‘igitur nullam rem 
significat’, dico quod non bene concludis propter illam ampliationem; 
sed tu debes concludere ‘igitur nullam rem significat quae nunc existat’, 
quia minor propositio erit restricta ad praesentia, ubi dicebatur quod 
nullae rosae sunt; et ideo oportet quod conclusio similiter restringatur si 
debeat sequi ex praemissis.

<Difficultas 2>
19. Secunda difficultas est de istis termini ‘chimaera’, ‘vacuum’ et 

huiusmodi qui pro nulla re supponunt nec praesente nec praterita nec 
futura, unde nihil est vacuum vel chimaera, nihil autem fuit vel erit 
vacuum vel chimaera. Utrum autem isti termini significant aliquas res, 
dico praeter conceptum extra intellectum, dico quod sic, quia omnino 
penitus easdem res significant aliquod nomen et sua definitio exprimens 
quid nominis. Modo definitio ‘vacuum’ datur ‘vacuum est locus non re-
pletus corpore’. Modo ista16 significat multas res, quia per istum termi-
num ‘locus’ significantur omnia loca, et per istum terminum ‘repletus’ 
significantur omnia repleta, et per istum <terminum> ‘corpore’ signifi-

13 sed] hoc add. sed del. T
14 uras] ures T
15 seces] secres T
16 ista] definitio add. sed del. T



Simone Luigi Migliaro120  |

www.scholasalernitana.unisa.it

cantur omnia corpora; igitur multas res significat, sed tamen significat 
eas taliter qualiter non se habent in re, quia significat loca et corpora ac 
si essent sine invicem propter aliam dictionem ‘non’ et ideo totalis || 28v 
definitio pro nulla re supponit, nec per consequens definitum.

20. Et pono vobis aliud exemplum. Ista oratio ‘equus risibilis’ signi-
ficat omnes equos propter illam dictionem ‘equus’ et significat omnes 
risibiles propter illam dictionem ‘risibilis’; et tamen illa oratio ‘equus 
risibilis’ pro nulla re supponit, quia nulla res est, fuit vel erit equus risi-
bilis. Et causa quare pro nullo supponit est ista, quia ista oratio signifi-
cat illas res tali modo qualiter numquam sunt. Significat enim equos <et 
risibilia> modo coniuncto ac si essent eaedem res, quod est impossibile. 
Et sic est de isto termino ‘chimaera’, quia forte definitio dicens quid 
nominis esset tale ‘chimaera est animal compositum ex impossibilibus 
componi’, ut ex capite hominis et copore bovis vel huiusmodi. Et sic 
illa definitio et per consequens hoc nomen ‘chimaera’ significat multas 
res, scilicet omnia animalia propter istum terminum ‘animal’ et om-
nia composita propter hoc nomen ‘compositum’; tamen illi termini pro 
nullo supponunt. Unde credo quod absurdum est dicere quod aliquis 
terminus significat et tamen nihil significat. 

21. Respondendum ad rationem quae contra hoc fieret, quia hoc no-
men ‘vacuum’ non significat nisi vacuum. Nego illam: ibi hoc nomen 
‘vacuum’ significat omnia loca quorum nullum est vacuum et omnia 
corpora quorum nullum est vacuum. Et est simile sicut si tu dices quod 
haec oratio ‘equus risibilis’ significat nisi equos risibiles, nego illam; 
immo significat omnes equos et omnes risibiles quorum tamen nullus 
est equus risibilis. 

<Ad rationes principales>
22. Aliae difficultates sunt de alio proposito quae possunt fieri de di-

ctionibus sincategorematicis. Rationes principales solutae sunt ex dictis 
nisi illa quae arguebat de illo termino ‘Deus’, quaerendo utrum signifi-
cat naturaliter vel ad placitum. Respondeo quod significat ad placitum. 
Et ideo credo quod ista propositio vocalis ‘Deus est bonus’ – vel sibi 
consimiles in voce – posset esse falsa per talem casum, quod omnes de 
mundo ex voluntate Dei obliviscentur impositiones nominum, et tunc 
de novo illa vox ‘Deus’ imponetur ad significandum aliud quod modo 



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  121

www.scholasalernitana.unisa.it

significat ‘diabolus’; tunc in illo casu talis propositio17 vocalis esset fal-
sa, scilicet ‘Deus est bonus’; et tamen fideliter tenendum est quod im-
possibile est Deum non esse bonum. Unde non est logica consequentia 
‘talis vocalis oratio ‘Deus non est bonus’ potest esse vera; igitur Deus 
potest non esse bonus’. Nihil enim valet talis consequentia etc. Et sic sit 
dictum de ista quaestione.

17 propositio] esset add. sed del.
i Aristoteles, Physica, IV, 7, 214a16-17; IV, 4, 212a20.
ii Aristoteles, Peri hermeneias, 16a16-17, versio Boethii, c. 1, p. 4, ll. 2-3. 
iii Aristoteles, De anima, III, c. 13, 435b24-6.
iv Non De anima, II, sed Peri hermeneias, c. 2, 16a26-29, versio Boethii, p. 4, ll. 

13-15. Cfr. etiam Boethius, CPer1, p. 31, ll. 19-30.
v Aristoteles, Metaphysica, IX, c. 5, 1048a7-21.



Simone Luigi Migliaro122  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 7 Buridanus, QPer, q. 2, p. 8, ll. 11-18

Item, vox dicitur significativa vel quia 
aliquid significat, et sic habetur intentum, 
vel quia potest aliquid significare, quod 
videtur esse falsum, quoniam etiam illae 
voces ‘buf’ et ‘baf’ essent significativae, 
sicut ‘homo’ vel ‘asinus’, quia possunt si-
gnificare si imponantur.

…dicitur quod nomen est vox significa-
tiva ad placitum, quia iam significat vel 
potest significare. Si quia significat, tunc 
omne nomen significat […]. Et si signifi-
cat, sequitur quod aliquid significat […]. 
Si autem dicatur vox significativa quia 
potest significare, tunc iste voces ‘bu’, 
‘ba’ […] possunt significare, quia possunt 
imponi ad significandum.

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 8 Buridanus, QPer, q. 2, p. 8, ll. 28-32

Ista quaestio potest habere multas ca-
villationes. Et oportet videre quid debe-
amus intelligere per ‘significare’ et per 
‘esse significativum’. Dico ergo quod 
‘significare’ designat actum, sicut ‘am-
bulare’ vel ‘secare’, sed ‘significativum’ 
designat potentiam, sicut ‘ambulativum’ 
sive ‘secativum’: unde ‘ambulativum’ 
id<em> est quod ‘potens ambulare’, et 
‘secativum’ idem est quod ‘potens seca-
re’, et similiter ‘significativum’ idem est 
quod ‘potens significare’.

Et tamen de proprietate sermonis differt 
‘significare’ et ‘esse significativum’, 
sicud differt ‘agere’ et ‘activum esse’. 
‘Esse’ enim ‘significativum’ idem va-
let quod ‘posse significare’, sicud ‘esse 
activum’ significat idem quod ‘posse 
agere’.

Tab. 1

Tab. 2

Appendice II
Alcuni confronti testuali tra la seconda quaestio sul Peri hermeneias 

del manoscritto T e le opere di Buridano



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  123

www.scholasalernitana.unisa.it

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 10 Buridanus, DS, 4.1.2, p. 9, ll. 10-15

Tertio nota, ut tangitur in fine III De 
anima, quod vox data est animalibus 
ad significandum aliquid alteri non sibi; 
unde per vocem tuam tu nihil significas 
tibi, quia per illam non facis tibi concep-
tum; immo prius habes conceptum qua 
proferas vocem, sed tu significas alteri, 
scilicet audienti, quia per vocem tuam 
constituis sibi conceptum talem qualem 
habebas.

Ita loquitur Aristoteles in fine libri De 
anima dicens quod auditum habet ani-
mal ut significetur aliquid sibi, linguam 
autem habet ut significet aliquid alteri. 
Et per ‘lingua’ intendit virtutem vocife-
rativam [...] Et sic patet quod vox signi-
ficativa debet significare audienti con-
ceptum proferentis, et debet in audiente 
constituere conceptum similem concep-
tui proferentis nisi frustra vel deceptorie 
proferatur...

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 11 Buridanus, QPer, q. 2, p. 8, ll. 21-28

Prima [sc. conclusio] est quod omnis 
vox est significativa. Et isto apparet II 
De anima, quia aliquae sunt significa-
tivae naturaliter, ut gemitus infirmorum 
qualitercumque constituit audienti con-
ceptum doloris, scilicet quod ille dolet. 
Similiter esse de risu, de latratu canis et 
sic de aliis. Aliae sunt voces litteratae vel 
ad placitum prolatae. Et adhuc illae sunt 
significativae, quia licet adhuc non sunt 
impositae, tamen possunt imponi et per 
conventum possunt significare.

Notandum est quod omnis vox est si-
gnificativa. Probatur dupliciter. Primo 
quia, sicut dicitur Secundo de Anima, 
numquam vox profertur a vociferante 
nisi cum quadam ymaginatione. Et illius 
ymaginationis secundum quam vox for-
matur, illa vox est significativa et repre-
sentativa [...]. Secundo etiam dicendum 
est quod omnis vox literalis, vel saltem 
consimilis, est significativa ad placitum, 
quia non repugnat quod inponatur ad si-
gnificandum et quod significet.

Tab. 3

Tab. 4



Simone Luigi Migliaro124  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 16 Buridanus, DGC, I, p. 54, ll. 12-16

Secundo dico quod illa dictio ‘rosa’, 
licet modo nulla sit rosa, significat ali-
quam rem, immo multa res ultra concep-
tum similem extra animam; tamen illae 
res non sunt praesentes, sed praeteritae 
vel futurae, quia significat indifferenter 
omnes rosas quae fuerunt et rosas quae 
erunt multas res significat.

Et ideo hoc nomen ‘rosa’ easdem res 
significat nunc quas significavit a mil-
le annis, sive sint modo rosae sive non, 
quia nunc quas significavit indifferenter 
omnes rosas praesentes, praeteritas et 
futuras. Immo, quod plus est, ego credo 
quod omne nomen significat aliquas res, 
scilicet aut praesentes, praeteritas aut fu-
turas…

Tab. 5

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 18 Buridanus, QAPr, I, q. 4

Ita debetis notare in proposito quod ista 
verba ‘intelligo’ sive ‘cognosco’ am-
pliant terminos ad supponendum non so-
lum pro praesentibus, sed pro praeteritis 
et futuris, sed propter hoc quod de prae-
senti possum intelligere, cognoscere, si-
gnificare per vocem tam praeterita quam 
futura quam praesentia; sed sic non esset 
de istis verbis ‘secare’, ‘urere’, ‘per-
cutere’, quia non est possibile quod de 
praesenti tu percutias vel uras vel seces 
rem quae modo non est vel quae dudum 
corrupta est.

Unde circa hoc debetis scire quod quae-
dam sunt uerba quae, cuiuscumque sint 
temporis, siue praesentis, siue praeteriti, 
siue futuri, sunt ampliatiua suppositionis 
aliquorum terminorum ad omne tempus, 
praesens, praeteritum et futurum, ut ‘in-
telligo’, ‘cognosco’, ‘scio’, et sic de aliis 
talibus […]. Et non est ita de aliis uer-
bis, quorum actus indiget transire super 
rem praesentem, ut ‘comedere’, ‘bibere’, 
‘percutere’.

Tab. 6



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  125

www.scholasalernitana.unisa.it

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 19 Buridanus, QDA (2), I, q. 3, 54, l.18 - 55, l.4

Utrum autem isti termini significant ali-
quas res, dico praeter conceptum extra 
intellectum, dico quod sic, quia omnino 
penitus easdem res significant aliquod 
nomen et sua definitio exprimens quid 
nominis. Modo definitio ‘vacuum’ datur 
‘vacuum est locus non repletus corpo-
re’. Modo ista significat multas res, quia 
per istum terminum ‘locus’ significantur 
omnia loca, et per istum terminum ‘re-
pletus’ significantur omnia repleta, et 
per istum <terminum> ‘corpore’ signifi-
cantur omnia corpora; igitur multas res 
significat, sed tamen significat eas taliter 
qualiter non se habent in re, quia signi-
ficat loca et corpora ac si essent sine in-
vicem propter aliam dictionem ‘non’ et 
ideo totalis definitio pro nulla re suppo-
nit, nec per consequens definitum.

Modo descriptio huius nominis ‘va-
cuum’ est haec oratio ‘locus non reple-
tus corpore’. Et haec oratio propter hoc 
nomen ‘locus’ significat indifferenter 
omnia loca mundi, et propter hoc no-
men ‘repletus’ significat omnia repleta, 
et propter hoc nomen ‘corpore’ significat 
omnia corpora, sed propter hanc dictio-
nem ‘non’ nihil significat ad extra, ita 
quod omnino nihil plus ad extra signi-
ficat haec oratio ‘locus non repletus cor-
pore’ quam haec oratio ‘locus repletus 
corpore’. Modo haec orationes penitus 
et omnino easdem res significant, sed 
cum diversis modis [...]. Cum enim in-
tellectus habeat conceptus loci et pleni 
corporis potest illos componere modo 
affirmativo et negativo ac si esset idem 
locus et repletus corpore vel ac si non 
esset idem.

Tab. 7



Simone Luigi Migliaro126  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 20 Buridanus, QAPo, q. 9

Et sic est de isto termino ‘chimaera’, quia 
forte definitio dicens quid nominis esset 
tale ‘chimaera est animal compositum 
ex impossibilibus componi’, ut ex capite 
hominis et copore bovis vel huiusmodi. 
Et sic illa definitio et per consequens hoc 
nomen ‘chimaera’ significat multas res, 
scilicet omnia animalia propter istum 
terminum ‘animal’ et omnia composita 
propter hoc nomen ‘compositum’; ta-
men illi termini pro nullo supponunt.

Ita similiter hoc nomen ‘chimaera’ si-
gnificat idem quod haec oratio ‘animal 
compositum ex impossibilibus compo-
ni’, sicut ex corpore hominis, et capi-
te bouis et cauda draconis, et per hanc 
orationem intelligimus omnia quae si-
gnificantur per hos terminos ‘animal’ et 
‘compositum’, et constat quod illae sunt 
uere res.

Tab. 8

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I, § 20 Buridanus, QM (U), IV, q. 14, f. 33vb:

Ista oratio ‘equus risibilis’ significat 
omnes equos propter illam dictionem 
‘equus’ et significat omnes risibiles 
propter illam dictionem ‘risibilis’; et ta-
men illa oratio ‘equus risibilis’ pro nulla 
re supponit, quia nulla res est, fuit vel 
erit equus risibilis. Et causa quare pro 
nullo supponit est ista, quia ista oratio 
significat illas res tali modo qualiter nu-
mquam sunt. Significat enim equos <et 
risibilia> modo coniuncto ac si essent 
eaedem res, quod est impossibile.

Et econverso si substantivuum et adiecti-
vum non supponant pro eodem, ut dicen-
do ‘homo hinnibilis’, iste esset conceptus 
fictus et pro nullo supponeret. Et tamen 
significaret veras res, scilicet omnes ho-
mines indifferenter propter istum termi-
num ‘homo’ et omnes hinnibiles equos 
propter istum terminum ‘hinnibilis’, sed 
tales res tali modo intelliguntur et signi-
ficantur per istam orationem ‘homo hin-
nibilis’, quia tali modo significandi non 
est in re debita corrispondentia.

Tab. 9



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  127

www.scholasalernitana.unisa.it

Bibliografia

Fonti

Manoscritti

Buridanus (adscr.), Expositio super Isagogen Porphyrii, ms. T = Buridanus (ad-
scr.), Expositio super Isagogen Porphyrii, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 108, 
ff. 43r-49r.

Buridanus (adscr.), Expositio super Peri hermeneias, ms. T = Buridanus (adscr.), 
Expositio super Peri hermeneias, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 108, ff. 63r-74v.

Buridanus (adscr.), Expositio super Praedicamenta, ms. T = Buridanus (adscr.), 
Expositio super Praedicamenta, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 108, ff. 49r-63r.

Buridanus (adscr.), QSP, ms. T = Johannes Buridanus (adscr.), Quaestiones super 
Peri hermeneias, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 108, ff. 26r-42v.

Buridanus (adscr.), Quaestiones super Isagogen Porphyrii, ms. T = Johannes Bu-
ridanus (adscr.), Quaestiones super Isagogen Porphyrii, ms. Tortosa, Archivo de la 
Catedral, 108, ff. 1r-12v.

Buridanus (adscr.), Quaestiones super Praedicamenta, ms. T = Johannes Burida-
nus (adscr.), Quaestiones super Praedicamenta, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 
108, ff. 12v-25v.

Edizioni

Albertus de Saxonia, Logica = Albertus de Saxonia, Logica, ed. H. Berger, Felix 
Meiner, Hamburg 2010.

Albertus de Saxonia, Quaestiones in Porphyrii praedicabilium = Albertus de Sa-
xonia, Quaestiones in Porphyrii praedicabilium, in Albertus de Saxonia, Quaestiones 
in artem veterem, ed. A. Muñoz Garcia, Maracaibo 1988.

Albertus de Saxonia, Quaestiones circa logicam = Albertus de Saxonia, Quaestio-
nes circa logicam, in Albert of Saxony’s Twenty-five Disputed Questions on Logic. A 
Critical Edition of His Quaestiones circa logicam, ed. M.J. Fitzgerald, Leiden 2002 
(Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 79).

Aristoteles, De Interpretatione, versio Boethii = Aristoteles, De Interpretatione, 
versio Boethii, in Severinus Anicius Manlius Boethius, Commentarii in librum Ari-
stotelis Peri Hermeneias pars prior versionem continuam et primam editionem conti-
nens, ed. C. Meiser, Teubner, Leipzig 1877, pp. 1-28.

Boethius, CPer1 = Anicius Manlius Severinus Boethius, Commentarii in librum 
Aristotelis Peri Hermeneias. Prima editio, ed. K. Meiser, Teubner, Leipzig 1887.

Buridanus, DGC = Johannes Buridanus, Quaestiones super libros De generatione 
et corruptione Aristotelis, edd. M. Streijger – P.J.J.M. Bakker – J.M.M.H. Thijssen, 
Leiden-Boston 2010.

Buridanus, DP = Johannes Buridanus, Summulae: De propositionibus, ed. R. van 



Simone Luigi Migliaro128  |

www.scholasalernitana.unisa.it

der Lecq, Tunhout 2005 (Artistarium, 10-1).
Buridanus, DPS = Johannes Buridanus, Summulae: De practica sophismatum, ed. 

F. Pironet, Turnhout 2004 (Artistarium, 10-9).
Buridanus, DS = Johannes Buridanus, Summulae: De suppositionibus, ed. R. van 

der Lecq, Nijmegen 2005 (Artistarium, 10-4).
Buridanus, QAPo = Johannes Buridanus, Quaestiones in duos libris Aristotelis Po-

steriorum Analyticorum, edizione non pubblicata di H. Hubien, sine anno, disponibile 
online al sito: http://individual.utoronto.ca/pking/ (ultimo accesso 12 ottobre 2025).

Buridanus, QAPr = Johannes Buridanus, Quaestiones in Analytica Priora, edizio-
ne non pubblicata di H. Hubien, sine anno, disponibile online al sito: http://individual.
utoronto.ca/pking/ (ultimo accesso 12 ottobre 2025).

Buridanus, QDA (2) = Johannes Buridanis, Quaestiones in Aristotelis De anima 
(non de ultima lectura | de secunda lectura), III, q. 9 e 11, in S.L. Migliaro, Nominali-
smi irriducibili. Un reiquadramento delle dottrine semantiche di Ockham e Buridano 
alla luce dei loro orientamenti filosofici, Roma (in corso di stampa).

Buridanus, QDA (3) = Johannes Buridanus, Quaestiones in Aristotelis De anima 
(de tertia sive ultima lectura), edd. G. Klima – P.G. Sobol – P.J. Hartman -– J. Zupko, 
Cham 2023 (Historical-Analytical Studies on Nature, Mind and Action, 9).

Buridanus, QE = Johannes Buridanus, Quaestiones Elencorum, edd. R. van der 
Lecq - H.A.G. Braakhuis, Nijmegen 1994 (Artistarium, 9)

Buridanus, QM (E) = Johannes Buridanus, Lectura Erfodiensis in I-VI Metaphy-
sicam, together with the 15th-century Abbreviatii caminensis, ed. L.M. de Rijk, Tur-
nhout 2008 (Artistarium, 16).

Buridanus, QM (U) = Quaestiones in Metaphysicen Aristotelis. Quaestiones argu-
tissimae Magistri Ioannis Buridani in ultima praelectione ab ipso recognitae et amis-
sae ac ad archetypon diligenter repositae cum duplice indicio materiarum videlicet in 
fronte et quaestionum in operis calce, Vaenundatur Badio, Parisiis 1518.

Buridanus, QPer = Johannes Buridanus, Quaestiones longe super librum Periher-
meneias, ed. R. van der Lecq, Nijmegen 1983 (Artistarium, 4).

Buridanus, QPhy (U) = Johannes Buridanus, Quaestiones super octo libros Phy-
sicorum Aristotelis (secundum ultimam lecturam). Libri I-II, ed. M. Streijger – P. J. J. 
M. Bakker, Leiden-Boston 2015 (Medieval and Early Modern Science, 25).

Buridanus, QPor = Johannes Buridanus, Quaestiones in Porphyrii Isagogen, in 
E. Tatarzynski, Jan Buridan, Kommentarz do Isagogi Porfiriusza, in «Przeglad Tomi-
styczyny», II (1986), pp. 111-195.

Buridanus (adscr.), QSP, Appendice I = Johannes Buridanus (adscr.), Quaestiones 
super Peri hermeneias, ms. Tortosa, Archivo de la Catedral, 108, q. 2, edita in questo 
contributo nell’Appendice I, pp. 114-121. 

Buridanus, SDF = Johannes Buridanus, Summulae: De fallaciis, edizione non 
pubblicata di H. Hubien, sine anno, disponibile online al sito: http://individual.uto-
ronto.ca/pking/ (ultimo accesso 12 ottobre 2025).



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  129

www.scholasalernitana.unisa.it

Letteratura secondaria

Ashworth, «Nulla propositio est distinguenda» = E.J. Ashworth, «Nulla propo-
sitio est distinguenda»: La notion d’equivocatio chez Albert de Saxe, in Itinéraires 
d’Albert de Saxe. Paris - Vienne au XIVe siècle, ed. J. Biard, Paris 1991 (Études de 
philosophie médiévale, 69), pp. 149-160.

Berger, Der Codex Wien = H. Berger, Der Codex Wien, ÖNB, Cod. 5461, mit 
logischen Werken und einer  Ars dictandi  des 14. Jahrhunderts (Albertus de Saxo-
nia, Henricus Totting de Oyta, Richardus Kilvington, Nicolaus de Dybin, Anonymi), 
in «Codices Manuscripti», L/LI (2005), pp. 17-33.

Berger, Die anonymen Quästionen = H. Berger, Die anonymen Quästionen zur Ars 
vetus im Cod. 5461 der ÖNB Wien, Bl. 90ra-119vb (geschr. um 1370). Kritische Tran-
skription von 13 der 50 Quästionen (I.1-3, 8; II.1-2, 7, 12; III.1, 3, 15-17), in «Studia 
Antyczne i Mediewistyczne», III [38] (2005), pp. 163-212.

Berger, Einleitung = H. Berger, Einleitung, in Albertus de Saxonia, Logica, ed. H. 
Berger, Hamburg 2010, pp. XI-CVII.

Berger, Zur Literaturproduktion im Buridanismus = H. Berger, Zur Literaturpro-
duktion im Buridanismus am Beispiel der anonymen Quästionen zur Ars vetus im Cod. 
5461 der ÖNB Wien, in «Studia antyczne i mediewistyczne», XVII (2019), pp. 87-118.

Biard, Jean Buridan = J. Biard, Jean Buridan: une philosophie du langage ordi-
naire?, in Formal Approaches and Natural Language in Medieval Logic. Proceedings 
of the XIXth European Symposium of Medieval Logic and Semantics (Geneva, 12-16 
June 2012), edd. L. Cesalli – F. Goubier – A. de Libera, Barcelona-Roma 2016 (Textes 
et études du moyen âge, 82), pp. 435-452.

Biard, John Buridan and Natural Supposition = J. Biard, John Buridan and Natu-
ral Supposition: from the Semantics of Names to Atemporal Propositions, in «Medio-
evo», XLIV (2021), pp. 124-140.

Biard, Logique et théorie du signe = J. Biard, Logique et théorie du signe au XIVe 
siècle, Paris 1989 (Études de philosophie médiévale, 64).

Bos, s.v. Terms, Properties of = E.P. Bos, s.v. Terms, Properties of, in Lagerlund 
H. ed., Encyclopedia of Medieval Philosophy. Philosophy between 500 and 1500, 
Dordrecht, 2011, 20202, pp. 1845a-1855a.

Courtenay, Ockham and Ockhamism = W.J. Courtenay, Ockham and Ockhamism. 
Studies in the Dissemination and Impact of His Thought, Leiden-Boston 2008 (Stu-
dien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalter, 99).

De Rijk, The Development of Suppositio naturalis, parte II = L.M. de Rijk, The 
Development of Suppositio naturalis in Medieval Logics, parte II: Fourteenth Century 
Natural Supposition as Atemporal (Omnitemporal) suppositio, in «Vivarium», XI, 1 
(1973), pp. 43-78.

Dewender, Responses to Ockham = T. Dewender, Responses to Ockham. John Bu-
ridan, in A Companion to the Responses to Ockham, ed. C. Rode, Leiden 2016 (Brill’s 
Companions to the Christian Tradition, 65), pp. 173-196.

Duba, The Forge of Doctrine = W.O. Duba, The Forge of Doctrine. The Academic 
Year 1330-31 and the Rise of Scotism ad the University of Paris, 2017 (Studia Sen-



Simone Luigi Migliaro130  |

www.scholasalernitana.unisa.it

tentiarum, 2).
Dutilh Novaes, s.v. Supposition Theory = C. Dutilh Novaes, s.v. Supposition The-

ory, in Encyclopedia of Medieval Philosophy. Philosophy between 500 and 1500, ed. 
H. Lagerlund, Dordrecht 2011, 20202, pp. 1819a-1827b.

Faral, Jean Buridan = E. Faral, Jean Buridan: Maȋtre és arts de l‘université de Pa-
ris. Extrait de l’Histoire Littéraire de la France, tome XXVIII, 2e Partie, Paris 1950.

Fitzgerald, Introduction = M.J. Fitzgerald, Introduction, in Albert of Saxony’s 
Twenty-five Disputed Questions on Logic. A Critical Edition of His Quaestiones circa 
logicam, ed. M.J. Fitzgerald, Leiden 2002 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte 
des Mittelalters, 79), pp. 1-48.

Flüeler, From Oral Lecture = C. Flüeler, From Oral Lecture to Written Commenta-
ries: John Buridan’s Commentaries on Aristotle’s Metaphysics, in Medieval analyses 
in Language and Cognition: Acts of the Symposium: “The Copenhagen School of Me-
dieval Philosophy, edd. S. Ebbesen – R.L. Friedman, Copenhagen 1999, pp. 497-522.

Flüeler, Teaching Ethics at the University of Vienna = C. Flüeler, Teaching Ethics 
at the University of Vienna: The Making of a Commentary at the Faculty of Arts (A 
Case Study), in Virtue Ethics in the Middle Ages. Commentaries on Aristotle’s Nicho-
machean Ethics, 1200-1500, ed. I. Bejczy, Leiden 2008 (Brill’s Studies in Intellectual 
History, 160), pp. 277-346.

Hamesse, Collatio et reportatio = J. Hamesse, Collatio et reportatio: deux vocables 
spécifiques de la vie intellectuelle au moyen âge, in Actes du colloque ‘Terminologie 
de la vie intellectuelle au moyen age’ Leyde-La Haye 20–21 septembre 1985, ed. O. 
Weijers, Turnhout 1988 (CIVICIMA, 1), pp. 78-87.

Hamesse, La reportatio à la Faculté = J. Hamesse, La reportatio à la Faculté des 
Arts, in L’enseignement des disciplines à la Faculté des arts (Paris et Oxford, XIIIe-XVe 
siècles). Actes du colloque international, edd. O. Weijers - L. Holtz, Brepols Turnhout 
1997 (Studia Artistarum, 4), pp. 405-421.

Hamesse, Reportatio et transmission = J. Hamesse, Reportatio et transmission 
de textes, in The Editing of Theological and Philosophical Texts from the Middle 
Ages. Acts of the Conference Arranged by the Department of Classical Languages, 
University of Stockholm, 29-31 August 1984, ed. M. Asztalos, Stockholm 1986 (Acta 
Universitatis Stockholmiensis. Studia Latina Stockholmiensia, 30) pp. 11-29.

Kann, Supposition and Properties of Terms = C. Kann, Supposition and Properties 
of Terms, in Cambridge Companion to Medieval Logic, edd. S Read – C. Dutilh No-
vaes, Cambridge 2016, pp. 220-244. 

King, Introduction = P. King, Introduction, in Jean Buridan’s Logic. The Treatise 
on Supposition. The Treatise on Consequences, tr. ing. P. King, Reidel, Dordrecht 
1985 (Synthese Historical Library, 27), pp. 3-82.

Klima, Buridan’s Theory of Definitions = G. Klima, Buridan’s Theory of Defini-
tions in his Scientific Practice, in The Metaphysics and Natural Philosophy of John 
Buridan, edd. J.M.M.H. Thijssen – J. Zupko, Leiden 2001 (Medieval and Early Mo-
dern Science, 2).

Klima, John Buridan = G. Klima, John Buridan, Oxford-New York 2009.
Lagerlund, Buridan’s Internalism = Id., Buridan’s Internalism, in Interpreting Bu-



La seconda quaestio sul Peri hermeneias |  131

www.scholasalernitana.unisa.it

ridan. Critical Essays, ed. H. Lagerlund, Cambridge 2024, pp. 88-100.
Michael, Johannes Buridan = B. Michael, Johannes Buridan: Studien zu seinem 

Leben, seinen Werk und zur Rezeption seiner Theorien im Europa des Späten Mitte-
lalters, Berlin 1985.

Migliaro, Dal significare al concipere = S.L. Migliaro, Dal significare al concipe-
re: alcune riflessioni sugli esiti della semantica di Buridano, in «Studi sull’Aristoteli-
smo medievale (secoli VI-XVI)», I (2021), pp. 215-262.

Migliaro, Le premesse fondamentali = S.L. Migliaro, Le premesse fondamentali 
della semantica di Giovanni Buridano: dalla caratterizzazione dei tre livelli linguisti-
ci alla predisposizione cognitiva della significatio, in «Schola Salernitana – Annali», 
XXVI (2021), pp. 23-65.

Migliaro, Nominalismi irriducibili = S.L. Migliaro, Nominalismi irriducibili. Un 
reinquadramento delle dottrine semantiche di Ockham e Buridano alla luce dei loro 
orientamenti filosofici, Roma (in corso di stampa).

Migliaro, Truth and Concepts = S. L. Migliaro, Truth and Concepts: the Role of the 
oratio mentalis in William of Ockham and John Buridan, in Mind, Soul and the Cosmos 
in the High Middle Ages, edd. J.P. Cunningham – R. Gammie – A. Foxon, Cham 2024 
(Studies in the History of Philosophy of Mind, 31), pp. 197-216.

Panaccio, Linguistic Externalism and Mental Language = C. Panaccio, Linguistic 
Externalism and Mental Language in Ockham and Buridan, in Questions on the Soul 
by John Buridan and Others. A Companion to John Buridan’s Philosophy of Mind, 
ed. G. Klima, Cham 2017 (Historical-Analytical Studies on Nature, Mind and Action, 
3), pp. 225-237.

Paqué, Das Pariser Nominalistenstatut = R. Paqué, Das Pariser Nominalistensta-
tut. Zur Entstehung des Realitätsbegriffs der Neuzeitlichen Naturwissenschaft, Berlin 
1970.

Read, Concepts and Meaning = S. Read, Concepts and Meaning in Medieval Phi-
losophy, in Intentionality, Cognition and Mental Representation in Medieval Philo-
sophy, ed. G. Klima, New York 2015, pp. 9-28.

Read, s.v. Theories of Properties of Terms = S. Read, s.v. Theories of Properties 
of Terms, in The Stanford Encyclopedia of Philosophy, edd. E.N. Zalta – U. Nodel-
man, Spring 2023 Edition. URL: https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/
medieval-terms/ (ultimo accesso 30 settembre 2025).

Reina, Il problema del linguaggio = M.E. Reina, Il problema del linguaggio in 
Buridano, in Res et signa. Studi di Maria Elena Reina, edd. L. Cova – S. Nagel, Fi-
renze 2010, pp. 97-205 [edizione originaria parte I: Voci e concetti, in «Rivista critica 
di storia della filosofia», XIV (1959), pp. 367-417; parte II: Significazione e verità, in 
«Rivista critica di storia della filosofia», XV (1960), pp. 141-165; parte III: Il linguag-
gio, in «Rivista critica di storia della filosofia», XV (1960), pp. 238-264].

Scott, Introduction  = T.K. Scott, Introduction, in John Buridan: Sophisms on Meaning 
and Truth, tr. ing. T.K. Scott, New York 1960, pp. 1-60.

Thijssen, Buridan on the Unity of a Science = J.M.M.H. Thijssen, Buridan on the 
Unity of a Science. Another Chapter in Ockhamism?, in Ockham and Ockhamists. 
Acts of the Symposium Organized by the Dutch Society for Medieval Philosophy Me-



Simone Luigi Migliaro132  |

www.scholasalernitana.unisa.it

dium aevum on the Occasion of its 10th Anniversary, Leiden, 10-12 September 1986, 
edd. E.P. Bos – H.A. Krop, Nijmgen 1987 (Artistarium Supplementa, 4), pp. 93-105.

Thijssen, Once again the Ockhamist Statutes = J.M.M.H. Thijssen, Once again 
the Ockhamist Statutes of 1339 and 1340: Some new perspectives, in «Vivarium», 
XXVIII/2 (1990), pp. 136-167. 

Thijssen, Censure and Heresy = J.M.M.H. Thijssen, Censure and Heresy at the 
University of Paris, 1200-1400, Philadelphia 1998.

Zupko, John Buridan = J. Zupko, John Buridan. Portrait of a fourteenth-Century 
Arts Master, Notre Dame (Indiana) 2003.

Zupko, The Philosopher as Arts Master = J. Zupko, The Philosopher as Arts Ma-
ster. Buridan’s Career at the university of Paris, edd. H. Lagerlund – S. Johnston, 
Interpreting Buridan. Critical Essays, Cambridge 2024, pp. 7-21.



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  133

www.scholasalernitana.unisa.it

Biagio Nuciforo

«All’arme, all’arme… la campana sona!»: la Congiura dei Baroni e il 
deterrente ottomano (1485-1487)

During the Great Conspiracy, between King Ferrante I and the most important barons 
of the Kingdom of Naples, all the parties involved in the conflict decided to use the 
call to the “Turk” as a psychological strategy to insinuate fear into the hearts of ene-
mies. This study home in on the episode from the point of view of the royal party, its 
allies, the rebels and the Republic of Venice.

1. Napoli e le alleanze antiturche 

Tra il XIV e il XVI secolo, l’Occidente Cristiano entrò più volte in 
contatto con l’Oriente islamico governato dai Turchi ottomani. Che si 
trattasse di semplice curiosità o di interessi commerciali, intellettuali e 
politici – soprattutto a seguito della conquista di Costantinopoli – un 
discreto numero di agenti (di natura eterogenea) fu inviato presso i 
sovrani nordafricani, i sultani Mamelucchi di Siria ed Egitto, i gover-
natori della Persia e gli Ottomani1. Il Regno di Napoli, ovviamente, 
non fu da meno. Alfonso il Magnanimo (1396-1458) si avvicinò, alme-
no inizialmente, a Murad II (1404-1451). Le mire espansionistiche del 
sovrano napoletano furono orientate verso Cipro e i Balcani, in pieno 
contrasto con la politica veneziana. Del resto, già dal 1451, Alfonso – e, 
in seguito, Ferrante – era riuscito a legarsi con l’Albania e Giorgio Ca-
striota Skanderbeg (1407-1468)2. Dopo essere diventato re di Napoli, il 
Magnanimo volle utilizzare il nuovo regno come sponda per l’Oriente. 
Intendeva, infatti, espandere la sua influenza verso la penisola balca-
nica e, per far ciò, da un lato, approfittò del pericolo costituito dagli 
Ottomani – che in quel momento si muovevano verso Occidente – pro-

1 Caselli, Napoli, pp. 14-72.
2 Sul personaggio, si vedano: Marinescu, Alphonse; Gegaj, L’Albanie; Monti, La 

spedizione; Schmitt, Skanderbeg; Plasari, Skёnderbeu; Id., Prestiti; Cappelli, Scan-
derbeg.

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 133-163
DOI 10.6093/1590-7937/13008 © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501



Biagio Nuciforo134  |

www.scholasalernitana.unisa.it

ponendosi come difensore della Cristianità e di quei territori; dall’al-
tro, invece, cercò di indebolire il potere veneziano sulle coste dalmate. 
Legami furono, dunque, instaurati con la Bosnia, il Despotato di Arta e 
l’Ungheria. Toccò poi all’Albania, appunto, dove nel 1445 il già citato 
Castriota, esponente di spicco dell’aristocrazia3, entrò in conflitto, as-
sieme ad altri nobili albanesi e al despota di Serbia, con la Repubblica 
di Venezia. Fu a partire da questo momento che erano stati avviati i 
rapporti diplomatici tra gli Aragonesi e l’Albania, soprattutto in chiave 
anti-veneziana e antiturca. I Veneziani, che avevano dalla loro il più 
potente tra i baroni napoletani, Giovanni Antonio Orsini4, riuscirono a 
gestire la situazione in maniera altalenante. Infatti, da un lato potevano 
contare su un alleato potente all’interno del regno, mentre, dall’altro, 
mantennero con gli Albanesi relazioni ambigue, costituite da tradimenti 
e inganni. Temendo, inoltre, il potere del Magnanimo nel territorio al-
banese, la Serenissima era giunta a un accordo con Scanderbeg (1448). 
A partire dalla caduta di Costantinopoli, la preoccupazione maggiore 
per il popolo albanese, e non solo, fu l’avanzata dei Turchi di Maometto 
II (1432-1481). Del resto, dal 1457, i rapporti con l’Albania furono tra-
scurati da Alfonso (morto l’anno successivo), il cui trono fu ereditato, 
al termine di una guerra, dal figlio illegittimo Ferrante I (1424-1494)5. Il 
legame tra i Castriota e gli Aragonesi continuò fino alla morte di Scan-
derbeg (1468) e alla caduta definitiva dell’Albania in mano ottomana, 
con la presa di Croia del 14786. 

3 È necessario precisare alcuni concetti. La classe aristocratica albanese si è for-
mata e sviluppata in un ambiente complesso e legato a circostanze socio-politiche 
particolari. Il territorio albanese, infatti, durante il Medioevo, ha subito l’influenza 
dei popoli stranieri circostanti (Bizantini, Bulgari, Serbi, Normanni, Angioini e Vene-
ziani). Insomma, all’inizio dell’era ottomana, la nobiltà albanese era poco o per nulla 
strutturata e dominata dalle divisioni culturali, politiche, etniche e religiose che hanno 
impedito la formazione di uno stato unitario indipendente (Duka, Albanian).

4 Somaini, La coscienza, p. 44.
5 Sulla Guerra di Successione si vedano: Nunziante, I primi anni; Pontieri, La 

giovinezza, pp. 35-38; Storti, La più bella guerra; Senatore – Storti, Spazi e tempi; 
Ferente, La sfortuna; Allocca, Condotte scomode; Pontano, De bello Neapolitano; 
Storti, Guerre senza nome; Morra, I ‘moti antifiscali’.

6 Ibid., pp. 73-121. A tal proposito, va accennata la presunta appartenenza dello 
Scanderbeg, del Magnanimo e di Ferrante all’Ordine del Drago (Ordo Draconis) fon-
dato da Sigismondo di Lussemburgo (ratificato da papa Eugenio IV nel 1433, in oc-
casione della sua investitura a imperatore), che aveva come scopo principale la difesa 



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  135

www.scholasalernitana.unisa.it

Un’altra alleanza napoletana in chiave antiturca fu quella con l’Un-
gheria degli Hunyadi. Giovanni [Janos] (1387-1456), discendente di 
una nobile famiglia rumena stanziatasi in Transilvania, aveva militato 
nell’esercito ungherese di Sigismondo di Lussemburgo (1368-1437), 
Alberto II d’Asburgo (1397-1439) e Vladislao III Jagellone (1424-
1444) e si era distinto per le sue abilità militari negli scontri contro i 
Turchi, in particolare durante la crociata indetta da papa Eugenio IV. 
Nonostante la grave disfatta di Varna del 1444, Giovanni Hunyadi 
continuò la lotta e guidò ancora l’esercito cristiano nella battaglia di 
Kosovo del 1448. La sua fama europea si consolidò con la difesa di 
Belgrado nel 1456, che arrestò l’avanzata ottomana verso l’Europa cen-
trale7. Morto nello stesso anno, aveva lasciato il testimone a suo figlio 
Mattia [Mátyás “Corvino”] (1440-1490), il quale aveva intrapreso una 
decisa politica anti-ottomana, tendente ad affermare il potere magiaro 
nell’Europa orientale. Pur dovendo confrontarsi con le complesse di-
namiche balcaniche e con Venezia, Mattia consolidò la sua immagine 
di difensore della Cristianità, e il matrimonio con Beatrice d’Aragona 
(1476) rinsaldò il fronte comune con Napoli contro l’espansionismo 
ottomano. Grazie ai successi ottenuti, soprattutto nella lotta ai Turchi, il 
Corvino fu infatti al centro della scena politica europea, anche per i fitti 
rapporti diplomatici, commerciali, militari e culturali intrattenuti con 
le varie potenze italiane8. In questo contesto, le alleanze matrimoniali 
costituivano uno strumento privilegiato per rinsaldare i legami dinastici 
e rafforzare le strategie comuni. Molti sovrani tentarono, dunque, di 
allearsi con l’Ungheria attraverso unioni matrimoniali. Anche Ferrante 
d’Aragona avviò alcune trattative nel 1464, per concedergli in sposa 
una delle sue figlie legittime, probabilmente Eleonora9. Le trattative tra 
le due corone ripresero, tuttavia, circa dieci anni più tardi, confluendo 
appunto nel matrimonio tra l’Ungherese e Beatrice, altra figlia dell’A-
ragonese. L’incoronazione di Beatrice si svolse nel settembre 1476 a 
Napoli, in pompa magna, al cospetto dei più importanti rappresentanti 
ungheresi e della nobiltà napoletana10. Ferrante, in questo modo, riuscì 
della vera cristianità dagli “infedeli” e dagli eretici, in particolare, gli hussiti (Boulton, 
The Knights, pp. 348-355, 571-573).

7 Nemeth – Papo, I turchi, pp. 55-60; The Crusade; Cîmpeanu, John Hunyadi.
8 Prajda, Italy.
9 Berzeviczy, Beatrice, pp. 31-35, 37-43.
10 Gregorio de Gregori a Galeazzo Maria Sforza, Napoli, 15 settembre 1476. Asm, 



Biagio Nuciforo136  |

www.scholasalernitana.unisa.it

a garantirsi un alleato nella difesa dell’Europa e del regno dagli attacchi 
ottomani e dalle altre forze in gioco. Lo si vide, soprattutto, ad Otranto, 
a seguito dell’attacco turco11, ma anche durante la Grande Congiura 
dei baroni del 1485-1486, quando aveva chiesto aiuto al genero per 
intercedere presso il papa e la Serenissima e combattere gli Ottomani12. 
Non dovette meravigliare, dunque, la scelta del sovrano di creare un 
“concilio”13 antiturco, come si vedrà, con l’Ungheria e gli altri regni cri-
stiani14. D’altronde, il ruolo degli Ungheresi come difensori della Cri-
stianità era riconosciuto e rispettato dal re e dalla corte napoletana. Si 
pensi che il conte di Maddaloni Diomede Carafa, intimo amico del re di 
Napoli, nello scrivere il memoriale dedicato a Beatrice per il suo trasfe-
rimento in Ungheria, affermò: «Et cussì scriva vostra Maiestà, sempre 
che pò, al papa cum affectione, che no ve pò essere altro che reputatio-
ne et maxime in Ungharia, fanno più extima de la sede apostolica, che 
altri christiani»15. Questi intrecci diplomatici mostrano dunque come 
la minaccia ottomana fosse percepita non soltanto come un pericolo 
esterno, ma anche come un’occasione per consolidare il ruolo interna-
zionale della monarchia aragonese. Tuttavia, come ha rilevato Cristian 
Caselli, la “questione turca” non rimase confinata sul piano delle rela-
zioni mediterranee: essa fu presto incorporata nel linguaggio politico e 
diplomatico interno al Regno, trasformandosi in uno strumento retorico 
e psicologico. In altre parole, evocare il Turco non significava soltanto 

Spe, Napoli, 228, 67-8; Gregorio de Gregori a Galeazzo Maria Sforza, Napoli, 19 
settembre 1476. Asm, Spe, Napoli, 228, 69-72.

11 Nel 1480, durante l’invasione di Otranto, Mattia Corvino inviò in Puglia, oltre 
alle artiglierie, un contingente di 300 cavalieri e 400 fanti (Prajda, Italy, p. 63).

12 Branda Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, Foggia, 20 settembre 1485. 
Asm, Spe, Napoli, 246, s.n.; Gian Galeazzo Maria Sforza a Branda Castiglioni, Par-
ma, 15 novembre 1485. Asm, Spe, Napoli, 246, s.n.; Gian Galeazzo Maria Sforza a 
Branda Castiglioni, Milano, 22 gennaio 1486. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.; Branda 
Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, Napoli, 10 febbraio 1486. Asm, Spe, Na-
poli, 247, s.n.; Branda Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, Napoli, 13 aprile 
1486. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n. 

13 Il termine è utilizzato all’interno di un dispaccio che sarà analizzato più avanti.
14 Branda Castiglioni, Giovanni Lanfredini, Battista Bendedei a Gian Galeazzo 

Maria Sforza, Lorenzo de’ Medici, Ercole d’Este, Napoli, 30 novembre 1485. Asm, 
Spe, Napoli, 246, s.n.

15 Memoriali, p. 241, vv. 41-43.



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  137

www.scholasalernitana.unisa.it

predisporre alleanze difensive, ma anche giocare su paure collettive e 
tensioni domestiche16.

2. Paura e delirio in Italia

In questo clima, Napoli e gli altri regni e stati d’Europa ebbero numero-
si rapporti di diversa natura con il mondo musulmano17, e, in particolare 
con gli Ottomani, verso cui furono rivolti alcuni appelli, che avrebbero 
potuto sovvertire l’ordine europeo18. Ciò accadde anche quando i baroni 
napoletani si ribellarono a Ferrante I, chiedendo aiuto a papa Innocenzo 
VIII (1432-1492), che accolse e difese le loro ragioni. Già dal 1482 
Ferrante I aveva iniziato a nutrire sospetti sulla fedeltà di Antonello 
Sanseverino, principe di Salerno, e di Girolamo Sanseverino, conte di 
Bisignano, due dei principali protagonisti della futura congiura barona-
le. Le tensioni, tuttavia, non si spiegarono soltanto con il malcontento 
nobiliare verso il peso fiscale o con la crescente insofferenza dei grandi 
feudatari nei confronti dell’accentramento regio: esse vanno lette an-
che alla luce delle motivazioni della stessa corona. Ferrante, infatti, era 
costretto a ricorrere a speciali prelievi e contribuzioni straordinarie per 
fronteggiare la cronica scarsità di risorse finanziarie, aggravata dal bi-
sogno di sostenere le difese costiere contro la minaccia ottomana e dal 
peso delle continue guerre in Italia. Le corrispondenze diplomatiche 
non si limitano a registrare queste richieste, ma testimoniano come esse 
rientrassero in una più ampia strategia di sopravvivenza politica e mili-
tare del regno. In questo quadro, il sospetto verso i Sanseverino non fu 
soltanto il frutto dell’arbitrio di un sovrano diffidente, ma l’esito di un 
conflitto strutturale tra il bisogno del centro di consolidare il potere e 
le resistenze dei baroni a veder compromessa la propria autonomia19. I 
baroni, scontenti della politica del sovrano, si rivolsero pertanto a papa 
Innocenzo VIII. Tra le cause della ribellione vi furono, come accen-
nato, l’estorsione di denaro, le nuove tasse ritenute insopportabili20, 

16 Caselli, Napoli.
17 Si vedano a tal proposito: Babinger, Lorenzo; Kissling, Francesco; Pistarino, La 

politica; Meli, Firenze; Lazzarini, Écrire; Lazzarini, Diplomazia.
18 Ricci, Appello.
19 Il documento è stato commentato e trascritto in Storti, Documenti. Si vedano 

anche: Russo, Federico, p. 195; Id., Extorsione.
20 La nova impositione fu inizialmente introdotta dal dicembre 1481 al maggio 



Biagio Nuciforo138  |

www.scholasalernitana.unisa.it

la difficoltà nell’ottenere cariche e benefici, la confisca dei feudi e le 
incarcerazioni arbitrarie di nobili come i figli di Orso Orsini e Pietro 
Lalle Camponeschi21. Inoltre, Ferrante ostacolava matrimoni, vendeva 
castelli già concessi e imponeva tributi ingiustificati22. Tra le misure più 
contestate vi fu la riforma militare, con cui il re assorbiva le truppe no-
biliari nell’esercito regolare, privando i baroni della loro forza armata23. 
Infine, il sovrano punì duramente chi utilizzava i territori requisiti24 e 
imponeva il pagamento dell’adoa25, solitamente richiesto solo in caso 
di grave pericolo per il regno. La bolla papale del 1485 formalizzò le 
accuse contro Ferrante, alimentando lo scontro tra monarchia e baro-
naggio. Si sommavano a questi motivi anche quelli del papa che incol-
pava Ferrante di aver impedito le «executioni dele lettere apostoliche»26 
e ai baroni di recarsi a Roma senza il suo permesso, ma, più di ogni 
altra cosa, Innocenzo VIII non tollerava che l’Aragonese imponesse 
«molte graveze alli ecclesiastici come se fussino profani»27. Come si 
può, dunque, ben comprendere, in realtà, uno dei protagonisti principali 

1482 e riguardava l’imposizione delle gabelle sui principali beni di consumo. Nell’an-
no seguente, invece, fu ripristinata la vecchia tassazione, per poi riprendere quella 
nuova nel novembre 1484. Fin da subito, due delle principali università del regno, 
Capua e L’Aquila, si opposero, chiedendo una riduzione del prelievo. A L’Aquila, ad 
esempio, la tassazione gravava sia sui beni esportati che su quelli importati. Durante 
tutto il 1485, i baroni, che mal tolleravano le gabelle, cavalcarono e alimentarono 
l’onda del dissenso. La nuova tassazione fu, quindi, abolita il 19 ottobre 1485 sulla 
spinta della ribellione aquilana (Del Treppo, Il Regno, pp. 122-127; Scarton – Senato-
re, Parlamenti, pp. 179-188). Morra, La fiscalità, pp. 381-538.

21 Gli oratori della lega ai loro signori, Roma, 2 settembre 1485. Asm Spe, Roma, 
98, s.n. Sulla figura del Camponeschi e sulla sua famiglia, si vedano: Terenzi, L’Aqui-
la; Casalboni, Fondazioni angioine.

22 Gli oratori della lega ai loro signori, Roma, 2 settembre 1485. Asm Spe, Roma, 
98, s.n.

23 Storti, L’esercito, pp. 31-38, 174. 
24 Guidantonio Vespucci ai Dieci di Balia, Roma, 25 ottobre 1485. Asf, Dieci di 

Balia, Responsive, 35, 86r-87r.
25 Ibidem. È probabile che negli ultimi tempi l’adoa fosse richiesta per difendere 

il Regno dalle invasioni turche, frutto di quell’ossessione che, come si vedrà a breve, 
tormentò Ferrante, e non solo, durante il periodo della Congiura.

26 Guidantonio Vespucci ai Dieci di Balia, Roma, 25 ottobre 1485. Asf, Dieci di 
Balia, Responsive, 35, 86r-87r.

27 Ibidem; Asmn, AG, 85, Dominio della città e dello stato di Mantova, 12; trad. in: 
Sigismondo, Le storie, pp. 223-234. 



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  139

www.scholasalernitana.unisa.it

della ribellione fu proprio il papa, grazie al quale fu, inoltre, possibile 
sobillare una rivolta in Abruzzo. Si tentò, altresì, di far intervenire nello 
scontro, grazie all’aiuto fornito dai Genovesi, Renato II, duca di Lorena 
ed erede delle pretese angioine sul trono di Napoli. I Veneziani, invece, 
preferirono non schierarsi, concedendo però la licenza al condottiero 
Roberto Sanseverino, ingaggiato dalla Chiesa in qualità di Gonfalonie-
re e capo dell’esercito28. 

Peculiarità della Grande Congiura (1485-86) fu, però, il famigerato 
appello al Turco, utilizzato dalle parti in causa come deterrente per mi-
nacciare il nemico. Forti momenti di tensione con il mondo Musulmano 
si ebbero, d’altronde, con i noti episodi di Otranto e del Friuli, i quali 
furono in grado di destabilizzare gli animi degli Italiani e provocare 
una vera e propria ossessione, che in più occasioni portò la Chiesa a 
indire crociate. Non tutti gli storici sono però concordi nell’utilizzare il 
termine “crociate” per definire gli scontri tra Europei e Turchi, distin-
guendoli da quelli avvenuti nei secoli precedenti per la conquista della 
Terrasanta. Tuttavia, come sostiene Marco Pellegrini, queste imprese 
scaturirono, in ogni caso, dalla volontà pontificia di difendere la fede e 
sono, quindi, da porre sullo stesso piano delle precedenti, soprattutto a 
partire dal XIV secolo, quando gli Ottomani iniziavano a conquistare 
i territori bizantini, proiettandosi verso i Balcani e l’Europa. Per com-
prendere il ricorso, negli anni della Congiura, all’idea di una guerra 
santa contro il Turco, occorre ricordare che già a metà del Quattrocento 
la Chiesa aveva tentato di rilanciare il progetto crociato come risposta 
difensiva all’avanzata ottomana. Il più acceso promotore di una cro-
ciata rinascimentale fu indubbiamente Enea Silvio Piccolomini, dive-
nuto papa col nome di Pio II (1405-1464), secondo cui era necessario 
intraprendere la via di una guerra santa per salvaguardare la religione 
cristiana e la comunità occidentale, che egli indicava come “Europea”. 
Riteneva, inoltre, che l’avanzata turca fosse colpa dei cattivi Europei 
(nonché cattivi Cristiani), rei di aver diviso l’Occidente e di non aver 
impedito la distruzione dell’Oriente cristiano29. L’impresa, che non fu 

28 Sulla Congiura dei Baroni, si vedano: Paladino, Un episodio; Id., Per la storia; 
Schiappoli, Napoli; Pontieri, Venezia; Id., La «Guerra dei baroni»; Vitale, Le rivolte; 
Fuda, Nuovi documenti; Butters, Politics; Id., Florence; Figliuolo, Il banchetto; Scar-
ton, La congiura; Russo, Extorsione.

29 Pellegrini, La crociata, pp. 7-36.



Biagio Nuciforo140  |

www.scholasalernitana.unisa.it

mai attuata concretamente, era necessaria al Piccolomini per unificare 
la Chiesa e affermarne il ruolo di guida e protettrice della Cristiani-
tà dall’imminente “pericolo Turco”30. Questa elaborazione ideologica 
rimase viva anche decenni più tardi e costituì il retroterra sul quale 
Ferrante, i baroni e lo stesso Innocenzo VIII avrebbero giocato questa 
stessa carta come arma politica e psicologica. Se la Guerra Santa scaturì 
dalla liberazione e dal possesso di Gerusalemme, luogo del Santo Se-
polcro, la crociata rinascimentale fu concepita non più come un conflit-
to offensivo, ma difensivo e preventivo, spostando i confini dalla Terra 
Santa all’Europa balcanica, che si poneva ora come confine labile tra i 
due mondi, quello Cristiano e quello Islamico31. Fu proprio la presenza 
ottomana sulle coste balcaniche, in particolare albanesi, che, in più mo-
menti, scatenò il panico nella Penisola, ambita da Maometto II, prima, 
e da suo figlio Bajazet II (1446-1512), poi32. Il timore di un appello al 
Turco non era infondato: pochi anni prima l’Italia aveva toccato con 
mano la minaccia ottomana con l’invasione di Otranto. Sotto la spinta 
del conquistatore di Costantinopoli, il pascià Gedik Ahmet, sangiacco 
di Valona, aveva tentato dove nessuno dei suoi predecessori aveva mai 
osato, invadendo la costa di Otranto nel 148033, per poi essere respinto 
dalle truppe aragonesi, nel 1481, «cum grandissima difficultà, non sen-
za multa occisione et calamità de’ populi»34. A seguito della morte del 
sultano, il conflitto era stato definitivamente concluso attraverso il rag-
giungimento della pace sancita tra Ferrante I e Bajazet II nel 1483, con 
cui il sultano si impegnava a costruire con Napoli rapporti commerciali 
e diplomatici35. Responsabile, seppur nascosta, della guerra otrantina 
fu ritenuta la Repubblica di Venezia, accusata di aver permesso o, ad-
dirittura, aiutato gli Ottomani a invadere Terra d’Otranto. Nel 1479, un 

30 Baldi, Il problema.
31 Pellegrini, La crociata, pp. 37-51.
32 Ricci, I Turchi, pp. 65-94; Pellegrini, La crociata.
33 Sul conflitto si vedano: Laggetto, Historia; Otranto 1480; Ercolino, La prise; 

La conquista; Toomaspoeg, I turchi; Bianchi, Otranto; Donnarumma, Quello assalto.
34 Branda Castiglioni, Giovanni Lanfredini, Battista Bendedei ai rispettivi signori, 

Napoli, 30 novembre 1485. Asm, Spe, Napoli, 246, s.n.
35 Ferrante, evidentemente, premeva affinché la pace fosse estesa anche alla Spa-

gna e all’Ungheria. Il documento è stato trascritto in appendice: Bajazet II a Ferrante 
I, Adrianopoli, 18 febbraio 1483. Asmn, AG, Corrispondenza estera, Napoli e Sicilia, 
E12, b. 830.



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  141

www.scholasalernitana.unisa.it

ambasciatore di Gedik Ahmet si era recato a Venezia per chiedere aiuto 
e/o supporto per l’imminente impresa che avrebbe compiuto sulle coste 
salentine. La Serenissima aveva rifiutato l’offerta per evitare conflit-
ti con le parti in causa. Questa “neutralità ambigua”, giustificata dalla 
peculiarità di essere uno stato “cerniera” tra due mondi, diede vita a un 
vero e proprio pregiudizio storiografico, causato anche dai forti sospetti 
avuti dai contemporanei nei confronti della Repubblica36. Il ricordo di 
quella drammatica esperienza rimase vivo durante la Congiura e ali-
mentò il sospetto che i ribelli potessero davvero rivolgersi a Bajazet II 
per destabilizzare il regno. Nonostante il timore dell’Aragonese, però, 
l’armata turca non si palesò neanche nel 1484, durante l’occupazione 
veneta delle coste salentine37. Tuttavia, a novembre, il pericolo otto-
mano sembrava essere nuovamente in agguato, a causa di una lettera 
giunta al re da Ragusa, in cui si faceva esplicita menzione dei prepa-
rativi, terrestri e marittimi, di quell’Impero, che avrebbe posto gli stati 
occidentali in «pericolo commune»38. Ancora una volta, i sospetti non si 
manifestarono ma Ferrante, terrorizzato da un’altra possibile invasione, 
decise, nel gennaio del 1485, di inviare suo figlio Federico in Puglia per 
rafforzare il sistema difensivo costiero39. Qualche mese più tardi, a fine 
agosto, la preoccupazione tornò a Napoli, poiché si temeva che i baroni 
avrebbero potuto far ricorso a Bajazet II e alla sua armata per riuscire 

36 L’ambiguità di Venezia consisteva in una neutralità solo apparente: evitava di 
esporsi direttamente, ma concedeva appoggi indiretti a papi, ribelli e perfino ai Turchi, 
per difendere i propri interessi. Questa condotta, frutto di calcolo politico, alimentò 
però un pregiudizio storiografico che, dall’Ottocento al Novecento, ridusse il dibattito 
a condanna o assoluzione della Serenissima. Solo studi recenti hanno superato tale 
cliché, riconoscendo nell’ambiguità veneziana una strategia pragmatica di equilibrio 
mediterraneo (Orlando, Venezia. Per quanto concerne l’ambiguità veneziana durante 
la Congiura, si consenta il rimando al saggio di prossima pubblicazione: Nuciforo, 
Diplomazia ribelle).

37 La notizia giunse alle orecchie di Ferrante a seguito della cattura di una presunta 
spia, Marino Pisano, che, sotto tortura, confessò di un piano per far entrare nel regno 
Renato II di Lorena e i Turchi. Pur essendoci molti dubbi circa la veridicità della 
confessione, il re si allarmò (Giovanni Lanfredini ai Dieci di Balia, Napoli, 2 giugno 
1484, in Corrispondenze I, pp. 201-206; Meli, Il mondo, pp. 293-294).

38 Giovanni Lanfredini ai Dieci di Balia, Napoli, 8 dicembre 1484, in Corrispon-
denze I, p. 424.

39 Meli, Il mondo, p. 294.



Biagio Nuciforo142  |

www.scholasalernitana.unisa.it

nella loro ribellione. Branda Castiglioni40, ambasciatore milanese resi-
dente a Napoli, invitava dunque alla prudenza: 

«Una cosa è in grandissima considerazione in queste travaglie: quando presto 
non se assetassero, portaria grande periculo che, presentandoli el Turcho, non 
facesse pensiero de fare impresa et venire contra cristiani per le bande de qua. 
Parendoci di retrovare la occaxione preponuta et disposita al suo proposito, 
per li suspecti e male contenteza de questi baroni deli quali secundo ho inte-
so alcuni hanno dicto como desperati che domanderano el Turcho. Et Ideo 
Illustrissimo Signore questa cosa è da governare cum grandissima prudentia, 
como non me dubito farà la prefata maestà per la solita sua sapientia»41.

Qualche giorno più tardi, il 9 settembre, si ipotizzava di inviare ora-
tori regi, sforzeschi e fiorentini al Turco per evitare che i baroni potesse-
ro sollecitarlo a intervenire42. Il duca di Milano Gian Galeazzo Sforza, 
però, non era intenzionato a inviare oratori in Turchia. Alfonso d’Ara-
gona, duca di Calabria, dunque, nello spiegare la necessità di interveni-

40 Nato a Milano da Giacomo, detto il Grasso, fece parte del collegio dei giurecon-
sulti milanesi e divenne avvocato fiscale nel 1468, per poi occupare la carica di con-
sigliere di giustizia nel 1481 e consigliere segreto nel 1487. Nel 1479, a seguito della 
battaglia di Giornico, trattò la pace con gli Svizzeri e si recò, quindi, presso la corte 
di Francia da Luigi XI, mediatore designato. Dal febbraio 1482 al settembre 1487, si 
recò a Napoli in veste di ambasciatore residente e fu quindi testimone della nascita e 
del fallimento della Congiura dei baroni. Nel 1488, si recò a Forlì e a Genova, mentre 
nel dicembre dello stesso mese tornò nel regno per scortare Isabella d’Aragona, sposa 
del duca Gian Galeazzo, a Milano. L’anno successivo fu, invece, ambasciatore a Fi-
renze. Morto il giovane Sforza, nel 1494, si recò con il conte Rusca, Battista Sfondrati 
e Gaspare Visconti presso la duchessa. Si occupò, l’anno seguente, di organizzare il 
matrimonio tra Sforza Secondo e una figlia del duca di Savoia (Asm, Spe, Napoli, 
237-247; Cerioni, La diplomazia, pp. 161-162).

41 Branda Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, Napoli, 23 agosto 1485. Asm, 
Spe, Napoli, 246, s.n.

42 «Fu etiam concluso che’l stato de Milano et Signori Fiorentini elligesseno, in-
sieme cum questo signor re, oraturi al Turcho, et mandassenli a questa via, per dire 
et fare tute quelle cose recercasse el bisogno deli comuni stati, et ad eradicatione deli 
cattivi penseri di qualunque altro, per non omettere cosa alcuna che possi exprimere 
et fare demonstratione effectuale a quilli che intravano, non havendosi alcun riguardo 
per salvarsi; et secundo sarano li processi di queste machinationi, allargare et restren-
gere le commissioni deli prefati oratori nel tempo consumarano nel’andare» (Battista 
Bendedei a Ercole d’Este, Napoli, 3 settembre 1485, in Paladino, Per la storia, pp.  
128-151: 140).



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  143

www.scholasalernitana.unisa.it

re per contrastare le mosse dei baroni, del papa e di Venezia, lasciatosi 
prendere dall’ira, affermò di essere disposto a tutto pur di fermare i 
nemici, anche ad appellarsi al sultano e porre in «ruina» l’Italia. A tale 
scopo, bisognava armare e rafforzare Brindisi e tutti i porti del regno43. 
Dal canto suo, il Sommo Pontefice, che inizialmente aveva utilizzato la 
scusa dell’appello al Turco come ragione del suo appoggio alla causa 
baronale44, riteneva ora poco probabile una richiesta d’aiuto dei con-
giurati agli Ottomani, in quanto molti dei loro possedimenti erano posti 
sulla costa e, dunque, soggetti alle possibili incursioni45.

Intanto, la notizia dell’intenzione del sovrano di inviare degli am-
basciatori a Istanbul giunse sull’altra sponda dell’Adriatico, poiché un 
oratore, inviato dal sangiacco di Valona e non da Bajazet II – come ini-
zialmente sosteneva – arrivò in Puglia con un piccolo seguito, proprio 
quando Ferrante e i suoi uomini più fidati si erano recati in Capitanata 
per trattare con i baroni. Egli riferì al re che il Sultano, avendo saputo 
della volontà di inviare presso di lui un oratore, lo avrebbe atteso e, dato 
il ritardo, lo esortava ad affrettarsi per confermare gli accordi di pace. 
Portava, inoltre, alcuni doni al re e alla regina in segno di amicizia46. 

43 «Et, ala parte di mandare oratori al Turcho, io respose credere che la vostra 
excellentia non gli mandaria. Repplicò lo prefato illustrissimo signor duca essere ne-
cessario per fare rompere contra Venetiani, dali quali è nutrita et fomentata questa 
impresa, insieme col Papa, ala destructione dela casa sua. Et, circha questo, dixe che, 
quando pure el Papa et Venetiani deliberassero de destruerli et cagiarli de questo re-
ame, se deliberava de fare venire tanti Turchi che’l metteria la Italia, dal’uno capo et 
l’altro, tucta in ruyna et faria omne extremità inante che perdere el stato. Et, ad questo 
effecto, diceva che volevano fare ben custodire lo porto de Brindisi et li altri porti del 
reame, che furono parole terribile et desperate» (Branda Castiglioni a Gian Galeazzo 
Maria Sforza, Napoli, 5 settembre 1485. Asm, Spe, Napoli, 246, s.n.).

44 «Et a questo essere mossa sua beatitudine, acciocché li prefati baroni, disperati 
per non havere chi administra iustitia, non habbino causa di mettere turchi in Italia et 
altre nationi barbare et infedeli secondo li havevano protestato» (Guidantonio Vespucci 
ai Dieci di Balia, Roma, 25 ottobre 1485. Asf, Dieci di Balia, Responsive, 35, 86r-87r).

45 «Impero che essi baroni sono in tal dispositione et tanto malcontenti del signor 
re, che dicono che, non se potendo loro aiutare per altra via, se darano al Turco, che 
pare Sua Santità dubiti grandemente, maxime perché quasi tuti loro hano le tere sue 
ala marina» (Ercole d’Este a Battista Bendedei, Argenta, 16 settembre 1485, in Pala-
dino, Per la storia, pp. 128-151: 149).

46 «Heri gionse qua uno ambaxatore del Turcho cum cinque cavalli, che dice sonno 
XLta giorni che’l se partì dala Porta del Grande Signore et alchuni credeno che non 
sia el vero, perché è venuto cum cinque cavalli ma che sia nuntio mandato dal san-



Biagio Nuciforo144  |

www.scholasalernitana.unisa.it

La Congiura, pertanto, da conflitto intestino, rischiava ora di diven-
tare una guerra di interesse internazionale, accavallandosi alla “chia-
mata” angioina e a una possibile crociata antiturca. Ferrante, difatti, nel 
mese di novembre, si mostrò deciso a creare una commissione formata 
dal Sacro Romano Impero e dai regni cristiani di Napoli, Spagna, Fran-
cia e Ungheria. L’alleanza sarebbe dovuta servire essenzialmente a due 
scopi: difendere l’Europa dalla minaccia turca e riformare la Chiesa. 
L’attacco a Otranto, come detto, instillò timori e preoccupazioni nella 
mente di Ferrante e i preparativi che si facevano a Valona furono con-
siderati dal sovrano come «designo di volere un’altra volta invadere 
la Italia»47, con la differenza che se prima la Penisola era unita, ora 
si ritrovava a essere «divisa et recidivata in nova flama et incendio di 
guerra»48, la cui responsabilità ricadeva su Innocenzo VIII, «l’auctore 
et causa»49: si trattava, come è intuibile, di un vero e proprio capolavoro 
di maestria diplomatica, teso a indicare il papa come indiretto suscitato-
re dello spettro turco in Italia, il quale, di rimando, anche dopo la Con-
giura, considerava l’Aragonese un «ereticho porcho»50. Come modello 

zach dala Vellona sotto spectie et colore de ambasxatore per explorare et intendere li 
movimenti de questi baroni. Quello che habia portato per anchora non l’ho inteso» 
(Branda Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, Foggia, 23 settembre 1485. Asm, 
Spe, Napoli, 246, s.n.); «L’adviso como heri fece la expositione sua ala regia maestà, 
in presentia de noi tutti oratori et dela corte, salutando la sua serenità in nome del suo 
Grande Signore, dicendo che gli voleva esser sempre bono amicho et tenere li amici 
dela prefata maestà per amici et li inimici per inimici. Et ultra, gli presentò duy cani 
turchi, una peza de zambelloto et due selle cum le bride et, per la serenissima regina, 
certi pagni de reno cum uno de pianelle et scarpe ala turchescha, tutte cose in nome 
del prefato Grande Signore. Et facte le debite gratie dela prefata maestà, se ritraxeno 
ad partem in una camera dove stetero per uno quarto d’hora et, licentiato, ce comunicò 
ad noi ambaxatori che questo nuntio non era venuto dala Porta del Grande Signore ma 
mandato dal sanzach dela Vellona ad significarli, in nome del prefato Grande Signore, 
havere inteso che sua maestà haveva deliberato de mandarli uno oratore, marave-
gliandose che tanto fuosse tardato ad inviarlo, exortando la sua maestà ad doverlo 
mandare quanto più presto fuosse possibile perché lo expectava omni desyderio per la 
confirmatione dela pace» (Branda Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, Foggia, 
24 settembre 1485. Asm, Spe, Napoli, 246, s.n.).

47 Branda Castiglioni, Giovanni Lanfredini, Battista Bendedei ai rispettivi signori, 
Napoli, 30 novembre 1485. Asm, Spe, Napoli, 246, s.n.

48 Ibidem.
49 Ibidem.
50 Paolo Antonio Soderini a Lorenzo de’ Medici, Napoli, 1° settembre 1490, in 



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  145

www.scholasalernitana.unisa.it

per la creazione del “concilio” generale, il re si ispirò a quello tenutosi 
tra il 1423 e il 1424 a Pavia e Siena, indetto per riformare la Chiesa e 
combattere il pericolo ottomano51:

«Como sia cosa che la felice memoria de papa Martino in el concilio costan-
tiensi, inspirato dal Spirito Sancto sacra aprobante sinodo, havesse ordinato 
che singulis X annis se havesse ad celabrare et havesse designato el loco in 
la inclita cità de Pavia. Apertissimo ad questo bisogno era venuta in sententia 
che, recerchando così la necessità deli tempi presenti, per li signori principi 
cristiani se darcesse opera de celebrare lo dicto concilio, sì per ripparare al’im-
minente periculo del Turcho, come anche per reformare el stato ecclesiastico, 
persuadendosi che qualunche principe cristiano, signore et comunità, et in 
primis la sacra imperiale maestà, quanto più sonno devoti del nome del Nostro 
Salvatore Jesu Cristo, tanto più sarano accessi et se prestarano promptissimi 
al congregare questo sacro sancto concilio perché ormai eo loci è deducta la 
fede nostra cristiana, che passim se va perdendo se presto non se gli reppara 
cum questo remedio, unico et divinitus ordinato dala prefata felice memoria 
de papa Martino»52.

Per frenare l’avanzata ottomana, bisognava, quindi, allearsi contro il 
nemico comune e riformare la «cristiana religione». D’altronde, Ferran-
te emulava il Magnanimo, il quale, intenzionato ad allearsi, agli albori 
del suo regno napoletano con il sultano Murad II, come visto, aveva 
intrapreso poi la via contraria53. Il timore verso l’Ottomano proseguiva 
intanto anche a dicembre, nuovamente accompagnato dal sospetto di 
una possibile alleanza con i Veneziani «che potrebbeno, palese o secre-
to, nutrire questa impresa»54. Del resto, ancora una volta, ambasciatori 

Corrispondenze V, pp. 336-337.
51 Sull’argomento, si consiglia: Brandmülle, Il Concilio. L’idea del concilio per 

deporre Innocenzo VIII, del resto, continuò. L’Aragonese riteneva, di fatto, che il 
pontefice costituisse un grande pericolo per il suo stato e, per sostenere la sua tesi, 
fece riferimento al concilio di Pavia-Siena (1423-1424), convocato da papa Martino 
V. Chiese, dunque, supporto al cugino Ferdinando il Cattolico e al genero Mattia Cor-
vino, ma, resosi conto che non avrebbe ricevuto alcun aiuto, abbandonò pian piano l’i-
dea nel 1489 (Branda Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, Napoli, 27 febbraio 
1486. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.; Battista Sfondrati a Gian Galeazzo Maria Sforza, 
Napoli, 6 ottobre 1489. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.).

52 Branda Castiglioni, Giovanni Lanfredini, Battista Bendedei ai rispettivi signori, 
Napoli, 30 novembre 1485. Asm, Spe, Napoli, 246, s.n. 

53 Marinescu, La politique, pp. 79-101.
54 Giovanni Lanfredini a Lorenzo de’ Medici, Napoli, 1° dicembre 1485, in Corri-



Biagio Nuciforo146  |

www.scholasalernitana.unisa.it

turchi giunsero nel regno con altri doni per Ferrante, il quale però que-
sta volta si rifiutò di incontrarli e, quindi, di accettare gli omaggi. Se da 
una parte, si pensava che i preparativi turchi non fossero attuati contro 
il re, dall’altra, si ipotizzava che gli Ottomani volessero approfittare 
della situazione critica dell’Italia, per attaccarla. L’invio di tutti questi 
“diplomatici”, infatti, serviva a monitorare la situazione, essendo que-
sti giunti nel regno sottoforma di spie e non in veste di ambasciatori55. 
Tuttavia, nel febbraio 1486, i continui e sempre più numerosi focolai 
della rivolta baronale non permettevano di scartare del tutto l’ipotesi 
di un intervento turco a favore del re, soluzione che avrebbe potuto 
effettivamente porre fine al conflitto56. Alla fine del mese, un nuovo 
ambasciatore ottomano approdò sulle coste regnicole, a Taranto, per in-
contrare l’Aragonese. Si trattava di un ex cristiano convertito, di origine 
greca, che era stato cappellano di Ferrante, il quale offrì, in nome del 
suo signore, aiuto per combattere la ribellione. Questi contatti diplo-
matici non vanno letti soltanto come episodi di politica mediterranea, 
ma soprattutto come strumenti interni alla lotta tra Ferrante e i baroni, 
utilizzati per creare timore e pressione psicologica. Il dato che emerge 
con chiarezza è che la Sublime Porta non fu percepita soltanto come 
una minaccia esterna, ma come uno dei tanti attori da mobilitare o neu-
tralizzare a seconda delle circostanze, al pari del papa, di Venezia o 
delle altre potenze italiane. La possibilità stessa di negoziare con il Sul-
tano rivela come la politica italiana del tempo fosse abituata a includere 
il Turco nello scacchiere internazionale, strumentalizzandolo secondo 

spondenze II, pp. 434-435.
55 «El re ha dicto come per una galeacza franzosa hora giunta dal levante si sa che 

el Gran Turcho fa pure una grandissima armata, et che’l soldano li havea mandati 
oratori cum grandi presenti, et non li ha voluto audire, né acceptare li doni, però se 
dubitava la facesse contra di lui; non de mancho se temeva che, poi intenderà, Italia 
essere in gran travaglio, non se volti contra epsa» (Battista Bendedei a Ercole d’Este, 
Napoli, 27 dicembre 1485, in Paladino, Per la storia, pp. 221-265: 246).

56 «E queste cose danno gram disconforto agli amici et a tutto el domanio et sono 
di natura che, chi le considera, vede bisognerebbe lo exercito del Turco a provedere in 
tanti luoghi: perché el principe di Bisignano in Calabria campeggia; gli Aquilani quel 
medesimo; el principe d’Altamura e’l marchese di Bitonto non si stanno, per quello 
che possono; el Gran Siniscalco quel medesimo, cum fanti, cum la persona et cum 
quello che egli ha; hora e’ Colonnesi per l’acquisto d’Albi, verso Celano, daranno 
molta noia; le genti del papa in quello di Sora» (Giovanni Lanfredini ai Dieci di Balia, 
Napoli, 1° febbraio 1486, in Corrispondenze II, p. 490). 



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  147

www.scholasalernitana.unisa.it

convenienza. D’altronde, l’ipotesi che potesse essere una spia diventa-
va sempre più realistica, dato che si pensava che fosse stato mandato 
in Italia «per exploratore sub nomine de oratore»57. Infatti, lo stesso 
inviato, un umanista ateniese di nome Prino Armonio58, restò nel regno 
per almeno altri due mesi, volendo poi dirigersi anche a Firenze, con 
la scusa di trattare una questione relativa a una cittadina ateniese, e a 
Ferrara, per salutare il duca Ercole, presso cui lavorò come traduttore di 
Diodoro Siculo59. Come ha, del resto, mostrato Cristian Caselli nell’a-

57 «El signor re nuperrime ha havuto littere da Taranto come li è giunto uno oratore 
come li è giunto uno oratore del Turcho ad sua maestà, el quale monstra sii cristiano 
renegato greco, et che già fusse capellan suo, sagacissimo, el quale, per quello ha dicto, 
monstra che vengi per offerire al signor re subsidio quanto ne vorà, havendo inteso dela 
guerra li fa el papa, et la rebellione de alcuni soi baroni. Dubita però quello che scrive, 
che forsi non sia più presto mandato oer exploratore sub nomine de oratore per intendere 
le cosse de Italia in che termini stiano» (Battista Bendedei a Ercole d’Este, Napoli, 28 
febbraio 1486, in Paladino, Per la storia, pp. 221-265: 257; pp. 219-290: 224). 

58 Prino Armonio, detto anche Harmonios l’Ateniese o Greco, nipote di Teodoro 
Gaza, fu umanista, scriba e diplomatico attivo nella seconda metà del Quattrocento. 
Colto di studi umanistici e aristotelici, entrò nella corte ottomana come segretario di 
Mehmed II, firmandosi anche “Murad Rim”. È attestato nel 1480 come inviato del 
sultano a Rodi e nel 1486 a Napoli come ambasciatore turco: Battista Bendedei lo 
descrisse «christiano renegato, docto in studi de humanità, astutissimo et pratico dele 
cose de Italia». Dichiarò di essere stato al servizio di Ercole d’Este, con cui aveva 
collaborato assieme al celebre grecista Niccolò Leoniceno (Niccolò da Lonigo), inca-
ricato alla corte estense delle traduzioni dal greco, fra cui Diodoro Siculo: un dettaglio 
che conferma i suoi rapporti con l’ambiente umanistico ferrarese (Battista Bendedei 
a Ercole d’Este, Napoli, 4 aprile 1486, in ibid., pp. 221-265: 263; Battista Bendedei 
a Ercole d’Este, Napoli, 16 maggio 1486, in ibid., pp. 219-290: 224;  Giovanni Lan-
fredini ai Dieci di Balia, Napoli, 2 marzo 1486, in Corrispondenze II, p. 521; Raby, 
Mehmed, p. 27).

59 «Il sabbato sancto giunse qua uno oratore del Turcho cum circa VI persone, ch’è 
christiano renegato, cui nomen è Armonius, docto in studi de humanità, che è astu-
tissimo et pratico dele cose de Italia, essendo molti anni in corte stato et nela capella 
del signor re. Sua meaestà solum li ha data una volta audientia, in la quale non uso 
se non parole de visitatione amorevole in nome de epso Turcho suo signore come, 
havendo inteso dela rebellione de alcuni soi baroni, offeriva omni adiuto et subsidio 
li rechidesse sua maestà, et demonstra habii andare insino a Fiorenza per causa de 
una atheniense maritata in uno fiorentino. El signor re lo ha veduto alegramente et 
rengraciato assai il suo signore dele offerte, le quale non ha acceptate né recusate» 
(Battista Bendedei a Ercole d’Este, Napoli, 4 aprile 1486, in Paladino, Per la storia, 
pp. 221-265: 263); «La maestà del signor re ha havuto adviso da quello suo è presso el 



Biagio Nuciforo148  |

www.scholasalernitana.unisa.it

nalisi della Deposicio Antonii de Corsellis, anche gli inviati e mercanti 
italiani a Costantinopoli non erano semplici osservatori, ma spesso veri 
e propri esploratori incaricati di raccogliere informazioni sotto copertu-
ra. Corsellis, ad esempio, viaggiò come mercante ma riferì in dettaglio 
sulla preparazione navale ottomana, rivelando l’uso sistematico di spie 
da parte della monarchia aragonese60. L’episodio di Armonio si inseri-
sce quindi in una prassi consolidata, dove la diplomazia si confondeva 
con attività di intelligence e controspionaggio. L’oratore regio di stanza 
in Turchia, nello stesso momento, informava il re sul rinnovo della pace 
stipulata con Bajazet II. 

L’ossessione verso i Turchi non era una prerogativa napoletana: an-
che la Serenissima dovette respingere, e più a lungo del regno, ben cin-
que incursioni ottomane nel Friuli nel corso del XV secolo (1472-3, 
1477, 1478, 1479, 1499)61. Il timore di nuovi assalti, unito all’offerta 
della Corona a Renato II da parte dei ribelli, spinse i Veneziani a sospet-
tare del re di Napoli e dei baroni. Per tale motivo, preoccupati per un 
possibile appello al Turco da parte di entrambe le parti in causa, chiese-
ro al loro ambasciatore presso la Porta del Sultano, Giovanni Dario, di 
vigilare su eventuali richieste di aiuto dal regno e, in tal caso, avvertir-
li subito e tentare di dissuadere il Bajazet dall’intervenire62. Insomma, 
la “chiamata” ottomana si configurava dunque come un’arma di diffi-
denza e paura tra i contendenti. Nell’estate dello stesso anno Ferrante, 
consapevole della preoccupazione veneziana, chiese al genero Mattia 
Corvino, re d’Ungheria, di intercedere presso il Turco: lo scopo non 
era ottenere un reale intervento, ma intimorire la Serenissima usando la 

Turcho, che la pace è firmata tra sua maestà et esso Turcho anchora per quindici anni. 
L’oratore del Turcho, qual giunse qua questa Pasqua dela Resurrectione et che non è 
ancora partito per Fiorenza, essendo sta molte volte con lui, me ha facto intendere che 
è servitore affectionato dela vostra excellentia, essendo stato ali servitii soi. El nome 
suo è Armonio Atheniese, et dice che la vostra signoria lo tenea in casa, perché epso et 
Magistro Nicolò da Lunico traducessero Diodoro Siculo, si non erro in nomine, et mi 
ha pregato assai lo racomandi ala vostra signoria dicendo che, quando serà a Fioren-
za, forsi deliberarà, prima che retorni, visitarla» (Battista Bendedei a Ercole d’Este, 
Napoli, 16 maggio 1486, in ibid., pp. 219-290: 224); Giovanni Lanfredini ai Dieci di 
Balia, Napoli, 2 marzo 1486, in Corrispondenze II, p. 521.

60 Caselli, Spie.
61 Su questo argomento: Preto, Venezia; Pedani, I Turchi; Trebbi, Venezia; Ricci, I 

turchi, pp. 26-29.
62 Pontieri, Venezia, pp. 66-71.



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  149

www.scholasalernitana.unisa.it

minaccia come deterrente63. Un mese dopo, ad agosto, venne firmata la 
pace tra l’Aragonese e Innocenzo VIII, tuttavia i baroni continuarono 
a operare segretamente contro il re, giurandosi fedeltà reciproca a La-
cedonia. Fu a questo punto che i ribelli, «non contenti delle prattiche 
de Franza, havevano etiam mandato loro huomini in Turchia»64. Questa 
volta, però, la richiesta fatta al sultano non sembrava essere una sem-
plice arma di ricatto, poiché effettivamente gli ottomani facevano pre-
parativi di guerra a Valona. Tuttavia, la notizia di un appello al Turco fu 
ritenuta poco probabile e quindi falsa65. Nonostante la conclusione della 
pace con il papa e l’arresto e l’esecuzione di alcuni baroni, a dicembre 
le manovre militari in Albania non si arrestavano e il sovrano, temendo 
un’incursione in Puglia, inviò il vescovo di Teramo, Francesco Peret, a 
Rodi dal Gran Maestro Pietro d’Aubusson. Durante la sua missione, il 
vescovo avrebbe dovuto informare il Gran Maestro circa la conclusione 
della pace tra Innocenzo VIII e la Lega, cercando inoltre di ottenere il 
suo aiuto per mediare con il Sultano. Nell’istruzione, Ferrante invita il 
vescovo a suggerire l’utilizzo della prigionia di Cem, fratello e nemico 
del Sultano, come arma di ricatto: se Bajazet II non avesse interrot-
to i preparativi di guerra, il principe ottomano sarebbe stato condotto 
a Napoli e affidato alla custodia del re. D’altro canto, per difendersi 
da un eventuale rifiuto dei cavalieri di Rodi, il sovrano minacciava di 
recidere i rapporti diplomatici con l’Ordine66. La missione del vesco-

63 «Et che questo medesimo se volea operare sua Maestà per mezzo dell’amba-
sciatore suo, quale tene appresso al Turco, che per dicto Turco se mandasse dicendo 
a dicti Venetiani per dare tanto maior favore ala causa nostra» (Ferrante I [Antonello 
Petrucci] ad Antonino Brancia, Napoli, 5 luglio 1486, in Instructionum Liber, p. 13).

64 Ferrante I (Giovanni Pontano) a Francesco Spinelli, Foggia, 2 dicembre 1486, in 
ibid., p. 64; «et se haviano dopo la pace de novo coniurati et spartita la ostia insieme 
de essere ad unum velle et unum nolle si alla morte, et havendo mandati li loro huomi-
ni a sollicitare la venuta del duca de Rheno, del signor Roberto Sanseverino et ancora 
del Gran Turcho» (Ferrante I [Giovanni Pontano] a Giovanni Nauclero, Napoli, 7 
febbraio 1487, in ibid., p. 87).

65 «Anchora questo è certo che ala Vallona el Turcho fa provesione de armata, et 
già per la terra e voce che quisti baroni iterum se sono rebellati, et che’l marchese de 
Bitonto è ito al Turcho, essendo l’una e l’altra false» (Battista Bendedei a Ercole d’E-
ste, Napoli, 1° novembre 1486, in Paladino, Per la storia, pp. 219-290: 262).

66 Ferrante I (Benedetto Ruggio) a Francesco Peret, Foggia, 11 dicembre 1486, in 
Instructionum Liber, pp. 66-28.



Biagio Nuciforo150  |

www.scholasalernitana.unisa.it

vo continuò anche il mese successivo; l’ambasciatore giunto in Puglia 
l’anno precedente, dopo essere passato a Valona, entrò nel regno con 
10 cavalli, quasi certamente per apprendere notizie circa la Congiura67. 
Contemporaneamente, il sovrano cercò l’aiuto degli alleati e inviò Tro-
iano de Bottunis a Firenze per convincere la Repubblica a intervenire68. 
L’ambasciatore fiorentino Bernardo Rucellai, fin dal suo arrivo a Na-
poli, si mostrò scettico e giudicò infondata la preoccupazione del re69. 
Infatti, i preparativi del Turco in Albania non erano relativi alla Grande 
Congiura, ma al fallito tentativo del condottiero Boccolino Guzzoni70, 
il quale, autoproclamatosi signore di Osimo, territorio nella provincia 
pontificia della Marca Anconitana, aveva preso contatti con i Turchi 
per difendersi dalla Chiesa e dalle altre potenze che sarebbero interve-
nute71. Fu in questo clima di forte tensione che, nell’aprile 1487, anche 

67 «Uno oratore del Turco cum X cavalli è passato dala Valona al canto de qua, et 
vene al re, et è quello prima vene in Puglia l’ano pasato. Sua maestà tri zorni innanti 
havea indirizato uno episcopo molto suo, che altre volte fu a Rodi per tenere confor-
tato el Gran Maestro, a persuadere el Turcho non facesse imprese dal canto de qua» 
(Battista Bendedei a Ercole d’Este, Napoli, 10 gennaio 1487, in Paladino, Per la sto-
ria, pp. 219-290: 285).

68 «È venuto da noi il magnifico messer Troiano de’ Boctoni, oratore regio […] et 
però la maestà sua non solamente ne richiedeva de’ favori nostri come da optimi et 
amantissimi collegati suoi et come da amici probatissimi, ma desiderava per la grandeza 
del pericolo sapere quali subsidii la maestà sua se havesse a governare etc.» (Gli Otto 
di Pratica a Bernardo Rucellai, Firenze, 28 maggio 1487, in Corrispondenze III, p. 62).

69 «E così intenderai come costoro ci voglono ogni dì mettere nuove maschere di Tur-
chi» (Berardo Rucellai a Lorenzo de’ Medici, Napoli, 31 dicembre 1486, in ibid., p. 154).

70 Boccolino nacque tra il 1445 e il 1447 e si distinse come condottiero. Partecipò 
alla guerra della Congiura dei Pazzi (1479) per Lorenzo de’ Medici, inimicandosi 
Papa Sisto IV, che lo esiliò e confiscò i suoi beni. Militò poi per gli Aragonesi nella 
guerra di Otranto (1480-1481) e nelle lotte tra i Comuni della Marca, cercando di 
ottenere la signoria di Osimo. Durante la Congiura dei Baroni (1485-1486), tentò di 
sfruttare il conflitto per i suoi scopi, arrivando a chiedere aiuto a Bajazet II. Infine, al 
servizio di Ludovico il Moro, fu accusato di tradimento e giustiziato nel 1494 (Storti, 
Boccolino).

71 Ricci, Appello, pp. 39-47; Branda Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, 
Napoli, 18 febbraio 1487. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.; Branda Castiglioni a Gian 
Galeazzo Maria Sforza, Napoli, 28 aprile 1487. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.; Branda 
Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, Napoli, 2 maggio 1487. Asm, Spe, Napoli, 
247, s.n.; Branda Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, Napoli, 20 maggio 1487. 
Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.; Gian Galeazzo Maria Sforza a Giovan Giacomo Trivul-
zio, Pavia, 27 maggio 1487. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.; Gian Galeazzo Maria Sforza 



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  151

www.scholasalernitana.unisa.it

il papa temette l’entrata degli “infedeli” in Italia. I porti che sarebbero 
stati oggetto di incursioni ottomane erano certamente Ancona e Brindisi 
e, per questa ragione, sia il papa che il sovrano provvidero a difender-
li. Innocenzo VIII esortò Ferrante d’Aragona a vigilare con maggiore 
attenzione sulle sue città, allora in forte agitazione a causa della Con-
giura, poiché, secondo il Pontefice, «se il re non tiene altri modi, […] 
i Turchi saranno chiamati in Italia»72. Così, il tema del Turco divenne 
parte integrante della Congiura: non più semplice questione esterna, ma 
arma retorica e deterrente nel conflitto tra monarchia, nobiltà e papato. 

3. Per concludere

Per comprendere fino in fondo le paure che attraversarono il regno negli 
anni della Congiura, occorre collocarle in un contesto più ampio, quello 
delle ambizioni imperiali ottomane. Con la conquista di Costantinopoli 
del 1453 e la relativa sconfitta dei bizantini, gli Ottomani ne avevano 
raccolto il lascito e, considerandosi eredi della Romània, avevano ri-
vendicato spesso il possesso dell’Italia73. Se già la caduta dell’antica 
capitale bizantina aveva scosso gli animi degli Occidentali, l’avanza-
ta turca nei Balcani iniziò seriamente a preoccupare i regni europei, 
che vedevano ora minacciati i confini della Cristianità. Obiettivo di 
Maometto II fu quello di creare un impero universale che unisse tre 
tradizioni (Romana, Turca e Islamica), tanto da farsi nominare Kaiser-
i-Rum (imperatore di Roma)74 per legittimare le proprie pretese75. Fu, 

a Francesco Cassano, Pavia, 4 giugno 1487. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.; Gian Gale-
azzo Maria Sforza [Bartolomeo Calco] a Branda Castiglioni, vescovo di Como, Pavia, 
12 giugno 1487. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.; Gian Galeazzo Maria Sforza [Bartolo-
meo Calco] a Branda Castiglioni, vescovo di Como, Pavia, 4 luglio 1487. Asm, Spe, 
Napoli, 247, s.n.; Pietro […] a Gian Galeazzo Maria Sforza, Roma, 6 agosto 1487. 
Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.; Gian Giacomo Trivulzio a Gian Galeazzo Maria Sforza, 
Osimo, 4 agosto 1487. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.; Gian Galeazzo Maria Sforza a 
Giovan Giacomo Trivulzio, Vigevano, 26 settembre 1488. Asm, Spe, Napoli, 247, s.n.

72 «Al papa piace habbiate dato aviso a Napoli in genere della mala dispositione 
de’ populi del regno. Di nuovo m’à detto che ogni dì l’omore <!> cresce et dubita che 
qualchuna di quelle terre non habbi mandato al Turcho» (Pierfilippo Padolfini a Lo-
renzo de’ Medici, Roma, 9 aprile 1487, in Corrispondenze III, pp. 44-46).

73 Malcolm, Utili Nemici, p. 3.  
74 Nei capitoli di pace, il titolo del sultano è tradotto in latino come Romanieque 

Asie imperator. 



Biagio Nuciforo152  |

www.scholasalernitana.unisa.it

tuttavia, con l’occupazione di Otranto che l’Italia, l’Europa cristiana, e 
non solo Napoli, toccarono con mano il “pericolo islamico”. L’Italia, in 
particolare, era considerata debole a causa della sua divisione e della 
rivalità tra i vari stati. Si puntò al regno di Napoli, poiché, a seguito 
della Guerra di Toscana (1478-1480), divenne lo stato più potente della 
Penisola e, per tale ragione, era necessario bloccarne l’egemonia. Fu, in 
realtà, il pascià Gedik Ahmet – vero ideatore e pianificatore dell’inva-
sione otrantina – a convincere Maometto II76. Il suo scopo non era solo 
quello di utilizzare Otranto come avamposto per la conquista dell’Italia, 
ma intendeva – come sostenuto da Francesco Somaini – ricostruire il 
territorio di Giovanni Antonio Orsini e renderlo un principato turco in 
Italia. Tuttavia, la morte di Maometto II e la successione di Bajazed II 
gli impedirono di organizzare una nuova spedizione77. Inoltre, poco pri-
ma dell’invasione turca, in Italia si vennero a delineare due principali 
fazioni contrapposte: da un lato, la Chiesa e Venezia e, dall’altro, Napo-
li, Firenze e Milano. Si tratta degli stessi schieramenti che si vedranno 
durante la Guerra di Ferrara e la Grande Congiura. Tuttavia, i rapporti 
tra la Serenissima e Napoli furono per diversi anni cordiali, tanto che 
i veneti ebbero diverse agevolazioni commerciali nel regno, soprattut-
to in Puglia. Non solo, a seguito della caduta di Negroponte (1470), 
avamposto veneziano, Ferrante cercò di creare un’intesa antiturca con 
Venezia e la Chiesa e, nonostante la proposta di alleanza offertagli da 
Maometto II, l’Aragonese rimase fedele alla Repubblica. Fu, però, nel 
1473 che il re di Napoli compromise i rapporti, a causa della “questione 
cipriota”, quando si tentò di porre un principe Aragonese – Alfonso, 
figlio illegittimo di Ferrante – sul trono di Cipro, allora sotto l’influenza 
veneziana. Oltretutto, pur se indirettamente, il sovrano finì per stimola-
re gli appetiti del Turco nel Veneto, provocando due incursioni (1473, 
1477) che costrinsero la Serenissima a cedere Scutari (1479)78. Questo 
fu, almeno in parte, il motivo dei dubbi veneziani nei confronti di Na-
poli, che portarono poi all’inevitabile avvicinamento al papa, il quale 
condivideva gli stessi timori. Innocenzo VIII, infatti, nella bolla Super 
cognitione querellarum vassallorum, espresse le sue preoccupazioni 
circa una possibile ingerenza dei Turchi nella controversia tra il re e i 

75 Somaini, I progetti.
76 Ibidem.
77 Ibid., pp. 559-571.



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  153

www.scholasalernitana.unisa.it

baroni. Temeva, più di ogni altra cosa, che i baroni o lo stesso Ferran-
te potessero chiedere aiuto al Turco. In particolare, si mostrava aperto 
alle ragioni dei congiurati per evitare che questi potessero emulare il 
tentativo di un barone – probabilmente, Giovanni Antonio Orsini – che 
durante il pontificato di Pio II tentò di appellarsi al sultano Maometto II, 
offrendo come base il porto di Brindisi79. Che il motivo del suo appog-
gio ai ribelli fosse di altra natura, è fuor di dubbio, ma è probabile che 
effettivamente egli fosse, almeno in parte, preoccupato per una possibi-
le intromissione di Bajazed II.

La penetrazione nel regno di Napoli rischiava, dunque, non solo di 
compromettere l’ordine politico, ma anche religioso, in quanto era la 
Chiesa stessa a rischiare. La paura provocata da nuove possibili inva-
sioni islamiche nel cuore della Cristianità divenne uno strumento dina-
mico, un vero e proprio deterrente, in grado di influenzare la politica 
internazionale. Come si è visto, infatti, tutte le parti in causa temevano 
l’appello al Turco, provocando un continuo stato di paranoia e diffiden-
za verso i nemici. Se è vero che Ferrante apparve preoccupato per i pre-
parativi ottomani, è altrettanto vero che il sovrano era informatissimo 
sulla situazione orientale, avendo spie in Turchia, a Ragusa e in altri stati 
islamici. Non va, a tal proposito, dimenticato che un suo figlio illegitti-
mo, il già menzionato Alfonso d’Aragona, proprio a causa dell’intricata 
questione cipriota, risiedeva come prigioniero politico in Egitto (fino 
al 1487) presso il sultano mamelucco Qa’it Bay (1416-1496), che in 
quel periodo era in guerra con Bajazet II. Il bastardo Aragonese aveva, 
di fatto, una regolare corrispondenza epistolare con il padre e, quindi, 
riferiva notizie sulla vita e sulla situazione politica egiziana e ottomana, 
descrivendo, tra le altre cose, anche il conflitto tra il sultano Egiziano 
e quello Turco80. D’altro canto, i baroni, nel rivolgere il loro appel-
lo agli Ottomani, erano ben consapevoli di ciò che il regno di Napoli 
rappresentasse a livello internazionale: uno spartiacque tra Occidente e 
Oriente, tra la Cristianità e l’Islam. Nello scacchiere internazionale, il 
Mezzogiorno faceva gola al pretendente angioino, nemico della dina-

78 Jacoviello, Venezia, pp. 43-88.
79 Sigismondo, Le storie.
80 Branda Castiglioni a Gian Galeazzo Maria Sforza, Napoli, 21 febbraio 1485. 

Asm, Spe, Napoli, 245, s.n. Sul fenomeno della “bastardaggine”, soprattutto in ambito 
aragonese, si permetta il rimando a Nuciforo, Bâtards e bâtardise; Id., «Al governo de 
quella provincia»; Id., Nozze “bastarde”.



Biagio Nuciforo154  |

www.scholasalernitana.unisa.it

stia aragonese, e al Turco. In fondo, ciò che emerge è che l’Ottomano 
non fu soltanto “lo spettro” che agitava l’immaginario collettivo, ma 
anche un interlocutore diplomatico, parte di un sistema di equilibri che 
gli stati italiani maneggiavano con grande pragmatismo. La minaccia 
ottomana fu dunque allo stesso tempo reale e strumentale: reale per 
la memoria ancora viva di Otranto, strumentale perché continuamente 
evocata per guadagnare vantaggi nelle trattative interne ed esterne. Fu 
proprio questo scenario di timore globale a rendere credibile, agli oc-
chi dei contemporanei, l’eventualità che i baroni si appellassero agli 
“infedeli”. Come si è ricordato in precedenza, anche Caselli ha messo 
in luce come la percezione del Turco non si riducesse a un semplice 
strumento retorico, ma si radicasse in pratiche concrete di spionaggio 
e controspionaggio81. Gli esiti dell’analisi documentaria affrontata in 
questa sede confermano che la “paura ottomana” non fu soltanto evoca-
zione propagandistica, bensì parte integrante dei meccanismi politici e 
informativi che caratterizzarono la Congiura dei baroni. Ma alla luce di 
quanto visto, ci si deve chiedere: si aveva davvero così paura del Turco, 
o piuttosto lo si utilizzava consapevolmente come strumento retorico e 
diplomatico per i propri fini? 

81 Caselli, Spie.



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  155

www.scholasalernitana.unisa.it

Capitoli di pace tra Bayazed II e Ferrante I di Napoli

Adrianopoli, 18 febbraio 1483

Il Sultano sancisce la pace, promettendo amicizia e provvedimenti volti alla salva-
guardia delle relazioni tra l’Impero ottomano e il Regno di Napoli. Inoltre, in cambio 
delle bombarde requisite dai Turchi a Otranto, garantisce la restituzione delle cam-
pane trafugate nella stessa città. Per rafforzare i rapporti commerciali, permetterà 
la presenza di un “console” napoletano a Istanbul. Si discute circa l’estensione dei 
trattati di pace alla Spagna e all’Ungheria.

Asmn, AG, Corrispondenza estera, Napoli e Sicilia, E12, b. 830. Ori-
ginale (in copia tradotta).

Sultan Baiazit, Dei Gratia Romanieque Asie imperator etc., alo sere-
nissimo re de Sicilia don Ferrando salutem. Quisti infrascripti sono li 
capituli ali quali se conteneno le parti dela bona et durabele pace, intra 
la nostra maiestate sultan Baiazit imperator e intra la vostra serenità don 
Ferrando, re de Sicilia. Utque, in primis, che tutti li captivi masculi et 
femine, de qualsevoglia etate, che se trovano in lo dominio dela vostra 
serenità subditi et soldati dela nostra maiestate, tanto quelli che so stati 
presi in mare quanto in terra, li debiate restituire senza pagamento al-
cuno, salvo quelli che, posti in loro libertà, recusassero volere ritornare 
et similmente la maiestà nostra sia tenuta de restituire tutti li subditi et 
soldati dela serenità vostra senza pagamento alcuno, solo quelli che, po-
sti in loro libertà, recusassero volere ritornare et etiam quelli che sonno 
facti musulmani. Item, la maestà nostra promette non offendere, per 
mare né per terra, lo stato dela serenità vostra, né li subditi soi de qual-
sevoglia terra, castello o villa e, se accadesse che se fosse offeso alcuno 
d’alcuno deli nostri subditi, promettemoa, tornando lo malfactore, fare 
restituire omne cosa che se trovasse et castigare chi presumesse fare 
tale errata et lo similmente la serenità vostra sia tenuta non offendere ni 
fare offendere, né per mare né per terra, lo stato dela maestà nostra, né 
li subiditi nostri de qualsevuole terra, castello o villa delo dominio dela 
maestà nostra et, se accadesse che fosse offeso, sia tenuta la excellentia 
vostra fare restituire omne cosa o pagare lo possibile et castigare lo 
malefactore.

Item, la maestà vostra prometta restituire le bombarde et omnia al-
trab armaria che se trova in potere dela serenità vostra, le quale forono 



Biagio Nuciforo156  |

www.scholasalernitana.unisa.it

pigliate in Otranto et, similmente, la nostra maestà promette restituire 
le campane che foro pigliate in Otranto, conducte in lo nostro dominio.

Item, tutti li subditi dela maestàc nostra posseno practicare con loro 
mercantie in lo dominio dela vostra serenità, salvi et securi, in persone 
et in robbe, pagando li datii consuetudinali et, lo simili, tutti li subdi-
ti dela serenità vostra possano practicare con loro mercantie, salvi et 
securi, in lo dominio dela serenità nostra, pagando li datii secundo le 
altre natione christiane che usano in le dohane et gabelle dela nostra 
maiestate.

Item, la maestà vostra habia libertà tenere consulo in Costantinopoli 
et in altri lochi dela maestà nostra, expediente per lo usu dela mercantia 
et, lo simili, la maestà nostra in Napoli o in altri lochi del regno dela 
serenità vostra.

Item, morendo alcuno mercante o subdito dela maestà nostra, in li 
lochi del dominio dela serenità vostra, senza legitimo herede, li beni soi 
se debiano restituire ala maestà nostra et, lo simile, si moresse alcuno 
mercante o subdito dela serenità vostra, in lo dominio dela nostra ma-
iestated senza legitimo herede, li beni se debiano restituire ala serenità 
vostra.

Et, con le supradicte conditione, con lo nome del Creatore, sia con-
clusa questa stabile, bona et vera pace […]e la maiestate nostra et vostra 
serenità, senzaf nulla ingan[no] […]g observare tutti li pacti supradicti. 
Iuro in Dio […]h, creato lo celo et la terra et per li quattro libri […]i 
mandato ali quattro profeti, non essendo facta alcuna […]j tretare in li 
pacti nostri de parte dela serenità nostra, la maestà nostra starà et man-
tenerà tutti li supradicti pacti fine che durarà la vita nostra. Adrianopoli 
XVIII februari 1483.

Sulthan Bayasith, Dei Gratia Romanieque Asie imperator etc., alo 
serenissimo re de Sicilia don Ferrando salutem. Per la benivolentia che 
la serenità vostra ha verso la nostra maestà, have mandato lo nobile 
Cola ambasciatore ala maestà nostra, lo quale have narrato lo amore et 
la verace amicitia usata per la serenità vostra in ver dela maestà nostra, 
et have requesto bona et ferma pace con la maestà nostra et, per questa 
cagione, la maestà nostra ama et vole amare la excellentia vostra et, 
per questa amicitia, la maestà nostra have acceptato et confirmato bona 
et vera pace con la serenità vostra, con tucti li pacti scripti, particulare 
et supra questi pacti la maestà nostra have iurato in presentia del am-



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  157

www.scholasalernitana.unisa.it

basciatore dela maestà nostra et la copiak con lo dicto ambasciatore, 
et con Synam bey manderà la serenità vostra ala nostra maestà. Dio, 
mediante questa nostra bona pace et amicitial, da mo inante, da dì in dì, 
multiplicarà, in modo che li amici dela serenità vostra seranno amici 
dela serenità nostra et li inimici seranno inimici. El simile volemo dela 
serenità vostra.

Et, per esser questa pace più fructuosa, dice la serenità vostra che 
acontentarà lo re de Castella82 et lo re de Hungaria83 ad intrare in questa 
pace licito, e che li amici dela serenità vostra siano amici dela nostra 
maestà et, lo simile, li nostri amici sianom amici vostri. Se lo re de Hun-
garia mandarà ambasciatore, senza nullo impedimento, lo pò mandare. 
La maestà nostra non invita nullo ambassatore. Adrianopoli XVIII fe-
bruari 1483.

In questa lettera ancora fice dubio però che, ala fine, se fa sola men-
tione che re d’Ungaria possa mandare lo ambassatore et me fo declarato 
che lo re de Castella è tanto lontano et con quello non hebe mai guerra 
como have con lo re d’Ungaria. Et io loro respose Sicilia è assai vicina 
al regno et, andando vostre fuste ad farence damno, la pace nostra seria 
ropta, che lo signor re non lo permecteria et loro replicare. Et, se lo re 
de Castella volerà mandare ambassatore, lo mande in bona hora poché 
fate questo dubio.

ando dep.   bmacchia   cvostra dep.   dl dep.   ecarta lacera   fmacchia   gcarta 
lacera   hcarta lacera   icarta lacera   jcarta lacera   ksegno di abbr. dep.   lA 
ricalcata su a   ml dep. 

82 Ferdinando II (il Cattolico), re d’Aragona e di Castiglia e cugino di Ferrante 
d’Aragona.

83 Mattia Corvino, re d’Ungheria e genero di Ferrante d’Aragona.



Biagio Nuciforo158  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Bibliografia

Allocca, Condotte scomode = G. Allocca, Condotte scomode e altri inganni: il 
“conte Giacomo”, Napoli e Milano all’alba della Guerra di successione, in Ancora 
su poteri, relazioni, guerra nel regno di Ferrante d’Aragona. Studi sulle corrispon-
denze diplomatiche II, cur. A. Russo – F. Senatore – F. Storti, Napoli 2019, pp. 73-92.

Asf = Archivio di Stato di Firenze.
Asm, Spe = Archivio di Stato di Milano, fondo Sforzesco Potenze Estere. 
Asmn, AG = Archivio di Stato di Mantova, Archivio Gonzaga.
Babinger, Lorenzo = F. Babinger, Lorenzo de’ Medici e la Corte ottomana, in «Ar-

chivio Storico Italiano», LXXI (1963), pp. 305-361.
Baldi, Il problema = B. Baldi, Il problema turco dalla caduta di Costantinopoli 

(1453) alla morte di Pio II, in La conquista turca di Otranto (1480) tra storia e mito, 
I, a cura di H. Houben, Galatina 2008, pp. 55-76.

Berzeviczy, Beatrice = A. Berzeviczy, Beatrice d’Aragona, Varese 1962.
Bianchi, Otranto = V. Bianchi, Otranto 1480: Il sultano, la strage, la conquista, 

Bari 2016.
Boulton, The Knights = D.J.D. Boulton, The Knights of the Crown: The Monarchi-

cal Orders of Knighthood in Later Medieval Europe, 1325-1520, Woodbridge 2000.
Brandmülle, Il Concilio = W. Brandmülle, Il Concilio di Pavia-Siena 1423-1424. 

Verso la crisi del conciliarismo, Siena 2004.
Butters, Florence = H. Butters, Florence, Milan and the Barons’ War (1485-1486), 

in Lorenzo de’ Medici. Studi, ed. G.C. Garfagnini, Firenze 1992, pp. 281-308.
Butters, Politics = H. Butters, Politics and Diplomacy in Late Quattrocento Italy: 

the case of the Barons’ War (1485-86), in Florence and Italy. Renaissance studies in 
honour of Nicolai Rubinstein, a cura di P. Denley – C. Elams, London 1988, pp. 13-31. 

Cappelli, Scanderbeg = G. Cappelli, Scanderbeg, gli aragonesi e l’umanesimo, in 
Çështje të kontakteve gjuhësore e letrare italo-shqiptare, a cura di A. Omari, Tiranë 
2020, pp. 9-24.

Casalboni, Fondazioni angioine = A. Casalboni, Fondazioni angioine. I nuovi 
centri urbani nella Montanea Aprutii tra XIII e XIV secolo, Manocalzati 2021.

Caselli, Napoli = C. Caselli, Napoli aragonese e l’Impero Ottomano, tesi di dotto-
rato in Storia, Università degli Studi di Pisa, XXII ciclo, 2006-2009.

Caselli, Spie = C. Caselli, Spie italiane nell’impero ottomano: la Deposicio An-
tonii de Corsellis (1485) conservata presso l’Archivio di Stato di Modena, in «Studi 
Medievali», LI (2010), pp. 779-818.

Cerioni, La diplomazia = L. Cerioni, La diplomazia sforzesca nella seconda metà 
del Quattrocento e i suoi cifrari segreti, Roma 1970.

Cîmpeanu, John Hunyadi = L. Cîmpeanu, John Hunyadi (ca. 1395–1456). An 
Outline of His Political and Military Career, according to the Latest Research, in 
«Journal of Balkan and Black Sea Studies», XII (2024), pp. 19-56.

La conquista = La conquista turca di Otranto (1480) tra storia e mito, I, a cura di 
H. Houben, Galatina 2008.



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  159

www.scholasalernitana.unisa.it

Corrispondenze I = Corrispondenza degli ambasciatori fiorentini a Napoli, I, Gio-
vanni Lanfredini (13 aprile 1484-9 maggio 1485), ed. E. Scarton, Salerno 2006 (Fonti 
per la storia di Napoli aragonese. Serie 2, 1). 

Corrispondenze II = Corrispondenza degli ambasciatori fiorentini a Napoli, II, 
Giovanni Lanfredini (maggio 1485-ottobre 1486), ed. E. Scarton, Salerno 2002 (Fonti 
per la storia di Napoli aragonese. Serie 2, 2). 

Corrispondenze III = Corrispondenza degli ambasciatori fiorentini a Napoli, III, 
Bernardo Rucellai (ottobre 1486- agosto 1487), ed. P. Meli, Battipaglia 2013 (Fonti 
per la storia di Napoli aragonese. Serie 2, 3). 

Corrispondenze V = Corrispondenza degli ambasciatori fiorentini a Napoli, V, 
Paolo Antonio Soderini (luglio 1489-ottobre 1490), ed. F. Trapani, Battipaglia 2010 
(Fonti per la storia di Napoli aragonese. Serie 2, 5). 

The Crusade = The Crusade of 1456: Texts and Documentation in Translation, a 
cura di J.D. Mixson, Toronto 2022.

Del Treppo, Il Regno = M. Del Treppo, Il Regno Aragonese, in Storia del Mezzo-
giorno, IV, a cura di R. Romeo – G. Galasso Roma 1986, pp. 88-201. 

Donnarumma, Quello assalto = L. Donnarumma, Quello assalto di Otranto fu ca-
gione di assai male: first results on a study of the globalization in the neapolitan army, 
in Globalism in the Middle Ages and the early modern age. Innovative approaches 
and perspectives, A. Classen, Berlin 2023, pp. 463-484.

Duka, Albanian = F. Duka, Albanian nobility in the beginnings of the Ottoman 
era: the metamorphoses of a social stratum, in «Studia Albanica», LVI (2022), pp. 
97-120.

Ercolino, La prise = E. Ercolino, La prise d’Otrante (1480-81), entre sources 
chrétiennes et turques, in «Turcica. Revue d’études turques», XXXIV (2002), pp. 
255-275.

Ferente, La sfortuna = S. Ferente, La sfortuna di Jacopo Piccinino. Storia dei 
bracceschi in Italia (1423-1465), Firenze 2005.

Figliuolo, Il banchetto = B. Figliuolo, Il banchetto come luogo di tranello politico 
(Napoli, 13 agosto 1486: la resa dei conti dei baroni ribelli), in Le cucine della Me-
moria. Il Friuli e le cucine della memoria fra Quattro e Cinquecento: per un contri-
buto alla cultura dell’alimentazione, Udine 1997, pp. 141-165.

Fuda, Nuovi documenti = R. Fuda, Nuovi documenti sulla congiura dei baroni 
contro Ferrante I d’Aragona, in «Archivio Storico Italiano», CXLVII (1989), pp. 
277-345.

G.M. Monti, La spedizione in Puglia di Giorgio Castriota Scanderbeg e i feudi 
pugliesi suoi, della vedova e del figlio, in «Iapigia», X (1939), pp. 121-283.

Gegaj, L’Albanie = A. Gegaj, L’Albanie et l’invasion turque au XV siècle, Paris 1937.
Instructionum Liber = Regis Ferdinandi primi Instructionum Liber (10 maggio 

1486 – 10 maggio 1488), a cura di L. Volpicella, Napoli 1916. 
Jacoviello, Venezia = M. Jacoviello, Venezia e Napoli nel Quattrocento, Napoli 1992.
Kissling, Francesco = H.J. Kissling, Francesco II Gonzaga ed il sultano Bâyezîd’s, 

in «Archivio Storico Italiano», CXXV (1967), pp. 34-68.
Laggetto, Historia = G.M. Laggetto, Historia della Guerra d’Otranto del 1480, 



Biagio Nuciforo160  |

www.scholasalernitana.unisa.it

come fu presa dai turchi e martirizzati li supoi fedeli cittadini fatta per Giov. Michele 
Laggetto della medesima Città, Maglie 1924.

Lazzarini, Diplomazia = I. Lazzarini, Diplomazia incrociata. La proiezione medi-
terranea dei principati italiani nel tardo medioevo, in Mediterraneo d’Africa: isole, 
porti e diplomazia. Atti del Convegno Internazionale di Studi (Barletta, 9-10 giugno 
2022), a cura di M. Miglio, Roma 2024, pp. 21-39.

Lazzarini, Écrire = I. Lazzarini, Écrire à l’autre. Contacts, réseaux et codes de 
communication entre les cours italiennes, Byzance et le monde musulman aux XIVe 
et XVe siècles, in La Correspondance entre souverains, princes et cités-états. Rédac-
tion, transmission, modalités d’archivages et ambassades. Approches croisées entre 
l’Orient musulman, l’Occident latin et Byzance (XIIIe-début XVIe siècle), éd. D. Aigle 
– S. Péquignot, Turnhout 2013, pp. 165-194.

Malcolm, Utili Nemici = N. Malcolm, Utili Nemici. Islam e Impero ottomano nel 
pensiero politico occidentale (1450-1750), Milano 2020.

Marinescu, Alphonse = C. Marinescu, Alphonse V, Roi d’Aragon et de Naples, et 
l’Albanie de Scanderbeg, Paris 1923.

Marinescu, La politique = C. Marinescu, La politique orientale d’Alfonse V d’Ara-
gon, roi de Naples (1416-1458), Barcellona 1994.

Meli, Firenze = P. Meli, Firenze di fronte al mondo islamico. Documenti su due 
ambasciate (1487-1489), in «Annali di Storia di Firenze», IV (2009), pp. 243-273.

Meli, Il mondo = P. Meli, Il mondo musulmano e gli ebrei nelle corrispondenze 
fiorentine da Napoli, in Poteri, relazioni, guerra nel regno di Ferrante d’Aragona. 
Studi sulle corrispondenze diplomatiche, a cura di F. Senatore – F. Storti, Napoli 2011, 
pp. 293-294.

Memoriali = Memoriali di Diomede Carafa, a cura di F. Petrucci Nardelli – A. 
Lupis, Roma 1988.

Morra, La fiscalità = D. Morra, La fiscalità segmentata. Comunità, signorie e 
monarchia nel regno di Napoli tardomedievale, Napoli 2025.

Morra, I ‘moti antifiscali’ = D. Morra, I ‘moti antifiscali’ della Guerra di successione 
napoletana (1458-1465): una rilettura, «CESURA - Rivista», I (2022), pp. 75-122. 

Nemeth – Papo, I turchi = G. Nemeth Papo – A. Papo, I turchi nell’Europa centra-
le. Da Gallipoli a Passarowitz (secc. XIV-XVIII), Roma 2022.

Nuciforo, «Al governo de quella provincia» = B. Nuciforo, «Al governo de quella 
provincia». La politica “cautelativa” degli Aragonesi in Calabria, in Il Regno. So-
cietà, culture, poteri (secc. XIII-XV). Atti della Giornata di Studi Università degli 
Studi di Salerno, 8 maggio 2019, a cura di M. Loffredo – A. Tagliente, Salerno 2021, 
pp. 123-143.

Nuciforo, Bâtards e bâtardise = B. Nuciforo, Bâtards e bâtardise nella Napoli 
aragonese: la «dignissima prole» di Ferrante I, in I luoghi e le forme del potere 
dall’antichità all’età contemporanea, a cura di A. Araneo, Potenza 2019, pp. 245-259.

Nuciforo, Diplomazia ribelle = B. Nuciforo, Diplomazia ribelle, diplomazia di 
guerra: Genova e Venezia durante la Grande Congiura (1485-86) [Saggio di prossi-
ma pubblicazione].

Nuciforo, Nozze “bastarde” = B. Nuciforo, Nozze “bastarde”. La politica matri-



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  161

www.scholasalernitana.unisa.it

moniale di Ferrante I di Napoli, in «Eurostudium3w», LVI (2021), pp. 147-171.
Nunziante, I primi anni = E. Nunziante, I primi anni di Ferdinando d’Aragona 

e l’invasione di Giovanni d’Angiò, «Archivio Storico per le Province Napoletane», 
XVII (1892), pp. 299-357, 564-586, 731-779; XVIII (1893), pp. 3-40, 207-246, 411-
462, 561-620; XIX (1894), pp. 37-96, 300-353, 417-444, 595-658; XX (1895), pp. 
206-264, 442-516; XXI (1896), pp. 265-299, 494-532; XXII (1897), pp. 47-64, 204-
240; XXIII (1898), pp. 144-210.

Orlando, Venezia = E. Orlando, Venezia e la conquista turca di Otranto (1480-
81). Incroci, responsabilità, equivoci negli equilibri europei, in La conquista turca di 
Otranto (1480) tra storia e mito, I, a cura di H. Houben, Galatina 2008, pp. 177-209.

Otranto 1480 = Otranto 1480, 2 voll., a cura di C.D. Fonseca, Galatina 1986.
Paladino, Per la storia = G. Paladino, Per la storia della congiura dei Baroni. 

Documenti inediti dell’Archivio Estense (1485-1487), in «Archivio Storico per le Pro-
vince Napoletane», XLIV (1919), pp. 336-367; XLV (1920), pp. 128-151, 325-351; 
XLVI (1921), pp. 221-265; XLVIII (1923), pp. 219-290.

Paladino, Un episodio = G. Paladino, Un episodio della congiura dei Baroni, in 
«Archivio Storico per le Province Napoletane», XLIII (1918), pp. 44-73, 215-252.

Pedani, I Turchi = M.P. Pedani, I Turchi nel Friuli alla fine del Quattrocento, in 
«Memorie Storiche Forogiuliesi», LXXIV (1994), pp. 203-224.

Pellegrini, La crociata = M. Pellegrini, La crociata nel Rinascimento. Mutazioni 
di un mito (1400-1600), Firenze 2014.

Pistarino, La politica = G. Pistarino, La politica sforzesca nel Mediterraneo orien-
tale, in Gli Sforza a Milano e in Lombardia e i loro rapporti con gli Stati italiani et 
europei (1450-1535). Atti (Milano, 18-21 maggio 1981), Milano 1982, pp. 335-368.

Plasari, Prestiti = A. Plasari, Prestiti agiografici nella biografia di Scanderbeg 
Miles Christi e rielaborazioni artistiche, in La simbolicità di Scanderbeg ponte tra 
l’Albania e l’Europa cristiana, a cura di R. Sakja – G. Tagliarini, Roma 2019.

Plasari, Skёnderbeu = A. Plasari, Skёnderbeu, Njё histori politike, Tirana 2010.
Pontano, De bello Neapolitano = G. Pontano, De bello Neapolitano, cur. G. Ger-

mano – A. Iacono – F. Senatore, Firenze 2019.
Pontieri, La giovinezza = E. Pontieri, La giovinezza di Ferrante I d’Aragona, in 

Studi in onore di Riccardo Filangieri, Napoli 1953, I, pp. 35-38.
Pontieri, La «Guerra dei baroni» = E. Pontieri, La «Guerra dei baroni» napoleta-

ni e di papa Innocenzo VIII contro Ferrante d’Aragona nei dispacci della diplomazia 
fiorentina, in «Archivio Storico per le Province Napoletane», LXXXVIII (1970), pp. 
197-347; LXXXIX (1971), pp. 117-177; XC (1972), pp. 197-254; XCI (1973), pp. 
211-245; XCIV (1976), pp. 77-121.

Pontieri, Venezia = E.  Pontieri, Venezia e il conflitto tra Innocenzo VIII e Ferrante 
d’Aragona, Napoli 1969.

Prajda, Italy = K. Prajda, Italy and Hungary in the Early Renaissance. Cultural 
Exchanges and Social Networks, Roma 2023.

Preto, Venezia = P. Preto, Venezia e i turchi, Firenze 1975.
Raby, Mehmed = J. Raby, Mehmed the Conqueror’s Greek Scriptorium, in 

«Dumbarton Oaks Papers», XXXVII (1983), pp. 15-34.



Biagio Nuciforo162  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Ricci, Appello = G. Ricci, Appello al Turco. I confini infranti del Rinascimento, 
Roma 2011.

Ricci, I Turchi = G. Ricci, I Turchi alle porte, Bologna 2008.
Russo, Extorsione = A. Russo, Extorsione, negligentia e “principati fantasma”: 

nuovi documenti e considerazioni sul grande baronaggio regnicolo al tempo della 
“Grande Congiura”, in Il Regno. Società, culture, poteri. Atti della Giornata di Studi 
(Università degli Studi di Salerno, 8 maggio 2019), a cura di M. Loffredo – A. Ta-
gliente, Salerno 2021, pp. 157-177.

Russo, Federico = A. Russo, Federico d’Aragona. Politica e ideologia nella dina-
stia aragonese di Napoli, Napoli 2018. 

Scarton – Senatore, Parlamenti = E. Scarton – F. Senatore, Parlamenti generali a 
Napoli in età aragonese, Napoli 2018, pp. 179-188.

Scarton, La congiura = E. Scarton, La congiura dei baroni del 1485-87 e la sorte 
dei ribelli, in Poteri, relazioni, guerra nel regno di Ferrante d’Aragona. Studi sulle cor-
rispondenze diplomatiche, a cura di F. Senatore – F. Storti, Napoli 2011, pp. 213-290.

Schiappoli, Napoli = I. Schiappoli, Napoli aragonese: traffici e attività marinare, 
Napoli 1972.

Schmitt, Skanderbeg = O.J. Schmitt, Skanderbeg. Der neue Aleksander auf dem 
Balkan, Regensburg 2009.

Senatore – Storti, Spazi e tempi = F. Senatore – F. Storti, Spazi e tempi della guerra nel 
Mezzogiorno aragonese. L’itinerario militare di re Ferrante (1458-1465), Salerno 2002.

Sigismondo, Le storie = Sigismondo dei Conti da Foligno, Le storie de’ suoi tempi 
dal 1475 al 1510, I, Roma, Tipografia Barbèra, 1883.

Somaini, La coscienza = F. Somaini, La coscienza politica del baronaggio meri-
dionale alla fine del Medio Evo. Appunti su ruolo, ambizioni e progettualità di Gio-
vanni Antonio Orsini Del Balzo, principe di Taranto (1420-1463), in «Itinerari di 
ricerca storica», XXX (2016), pp. 33-52.

Somaini, I progetti = F. Somaini, I progetti ottomani sull’Italia al tempo della con-
quista di Otranto (1480-1481), la figura di Gedik Ahmed Pascià e la sua idea di una 
restaurazione in chiave turca del principato di Taranto, in Territorio, culture e poteri 
nel Medioevo e oltre. Scritti in onore di Benedetto Vetere, II, a cura di C. Massaro – L. 
Petracca, Galatina 2011, pp. 531-539.

Storti, Boccolino = F. Storti, Boccolino Guzzoni, in Dizionario Biografico degli 
Italiani, LXI (2004), pp. 620-624. 

Storti, Documenti = F. Storti, Documenti perfetti e preziosi equivoci. Considera-
zioni preliminari intorno agli Studi sulle corrispondenze diplomatiche, in Ancora su 
poteri, relazioni, guerra nel regno di Ferrante d’Aragona. Studi sulle corrispondenze 
diplomatiche II, a cura di A. Russo et al., Napoli 2019, pp. 9-23. 

Storti, L’esercito = F. Storti, L’esercito napoletano nella seconda metà del Quat-
trocento, Salerno 2007.

Storti, Guerre senza nome = F. Storti, Guerre senza nome e altri fantasmi. Nuovi 
formulari per la Guerra di Successione Napoletana (1458-1465), in «CESURA - Ri-
vista», I (2022), pp. 11-73

Storti, La più bella guerra = F. Storti, La più bella guerra del mundo. La parte-



«All’arme, all’arme… la campana sona!» |  163

www.scholasalernitana.unisa.it

cipazione delle popolazioni alla guerra di successione napoletana (1459-1464), in 
Medioevo Mezzogiorno Mediterraneo. Studi in onore di Mario Del Treppo, a cura di 
G. Rossetti – G. Vitolo, Napoli 2000, vol. I, pp. 325-346.

Storti, L’esercito = F. Storti, L’esercito napoletano nella seconda metà del Quat-
trocento, Salerno 2007.

Terenzi, L’Aquila = P. Terenzi, L’Aquila nel regno. I rapporti politici fra città e 
monarchia nel Mezzogiorno tardomedievale, Bologna 2015.

Toomaspoeg, I turchi = K. Toomaspoeg, I turchi nel Salento. Alcune riflessioni 
sulla guerra del 1480-81, in Tierra de mezcla. Accoglienza ed integrazione nel Sa-
lento dal Medioevo all’Età Contemporanea, a cura di M. Spedicato, Galatina 2012, 
pp. 47-57.

Trebbi, Venezia = G. Trebbi, Venezia, Gorizia e i Turchi. Un discorso inedito sulla 
difesa della Patria del Friuli (1473-1474), in Da Ottone III a Massimiliano. Gorizia e i 
conti di Gorizia nel Medioevo, a cura di S. Cavazza, Mariano del Friuli 2004, pp. 375-396.

Vitale, Le rivolte = G. Vitale, Le rivolte di Giovanni Caracciolo, duca di Melfi, e 
di Giacomo Caracciolo, conte di Avellino, contro Ferrante I d’Aragona, in «Archivio 
Storico per le Province Napoletane», V (1965), pp. 7-73.





Note e discussioni 

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025)

www.scholasalernitana.unisa.it

Università degli Studi di Salerno





Un’inedita lettera di Roberto Sanseverino |  167

www.scholasalernitana.unisa.it

	

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 167-173
DOI 10.6093/1590-7937/13014 © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501

Bruno Figliuolo

Un’inedita lettera di Roberto Sanseverino dal suo pellegrinaggio in 
Terrasanta*

An unpublished letter that the Sforza commander (but of Aragonese origin) Roberto 
San Severino wrote from Modone to the Sienese diplomat Ludovico Petroni da Mo-
done during his return journey from his pilgrimage to the Holy Land (autumn 1458) 
suggests that he played a political role in the organisation of the crusade that Popes 
Callixtus III and then Pius II were planning.

Nel 1998, in occasione di un bel convegno lucchese dedicato ai con-
dottieri e uomini d’arme nell’Italia tre-cinquecentesca, i cui atti furono 
pubblicati tre anni più tardi, presentai una ricostruzione del pellegrinag-
gio gerosolimitano del celebre capitano milanese, ma di origini napole-
tane, Roberto Sanseverino, conte di Caiazzo, il quale lo effettuò tra il 30 
aprile del 1458 e il 19 gennaio dell’anno successivo1. Di quell’esperien-
za ci resta il lungo e analitico resoconto che ne fece lo stesso Roberto e 
diciassette lettere (oltre al fuggevole accenno a tre altre perdute), scritte 
da lui o dai cortigiani che lo accompagnarono nel viaggio; lettere da me 
edite per la prima volta (o ripubblicate nei rari casi in cui fossero state 
già rese a stampa) appunto in quell’occasione congressuale2.

* Invited paper - Ringraziamenti vivissimi devo a Patrizia Turrini, Siena, per aver 
controllato sull’originale il testo della missiva qui edita, per avermi segnalato l’esi-
stenza della risposta di Petroni, collazionando poi sull’originale la mia non impecca-
bile trascrizione, per avermi fornito numerose indicazioni bibliografiche e per avermi 
di tutto trasmesso riproduzione fotografica.

1 Figliuolo, La “pietas” del condottiero.
2 Felice et divoto ad Terrasancta; le missive sono edite in Figliuolo, La “pietas” 

del condottiero, Appendice, pp. 266-278. Risultano perdute tre lettere del Sanseveri-
no: una da Gerusalemme a Francesco Sforza presumibilmente del 30.VI.1458, citata 
in una di Giovanni Matteo Bottigella allo stesso Sforza sotto la medesima data (ibid., 
n. X, p. 273); una seconda dello stesso Sanseverino a Bartolomeo Sfondrati, datata 
Gerusalemme, 1.VII.1458, menzionata in una missiva di quest’ultimo, un cremonese 
che ricopriva allora la carica di cancelliere del Comune di Ragusa, a Marchese da 



Bruno Figliuolo168  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Ora, grazie all’attento studio delle fonti epistolari italiane quattro-
centesche, cui da decenni Patrizia Meli si è proficuamente dedicata, ne 
emerge una diciottesima, che la collega fiorentina mi ha gentilmente 
comunicato, dandomi così modo di arricchire quel dossier con questa 
nuova e importante testimonianza, pubblicata in calce al presente con-
tributo; e di questa sua cortesia qui molto la ringrazio.

Si tratta della sola lettera superstite scritta dal Sanseverino nel corso 
del suo viaggio di ritorno, una volta lasciata Gerusalemme e prima di 
giungere a Venezia. La missiva fu redatta, così si dice nell’unico codice 
che la tramanda in copia, il 9 novembre del 1458, mentre la nave che 
lo riportava in patria si trovava alla fonda nel porto di Modone, e fu in-
dirizzata al diplomatico senese Ludovico di Francesco Petroni. La data 
registrata nel diario di quest’ultimo, che funge anche da copialettere, 
è però certamente sbagliata, perché Roberto raggiunse la città soltanto 
nella notte tra il 12 e il 13 di quel mese, per essere poi costretto a rima-
nervi fino al 4 dicembre per le avverse condizioni metereologiche, che 
impedirono alla nave su cui viaggiava di proseguire lungo la propria 
rotta3. Con ogni probabilità, quindi, la data di stesura sarà stata il 14 
novembre e Petroni avrebbe semplicemente sbagliato a trascrivere la 
“X” iniziale del numero romano, seguita da quattro “I”, scambiandola 
per “V”.

Nella missiva, il condottiero milanese ripercorreva brevemente le 
tappe del suo viaggio, minimizzandone se non addirittura dissimulan-
done la motivazione (affermava infatti di averlo intrapreso sol perché 
non era allora professionalmente impegnato, essendo l’Italia tutta in 
pace), per giungere poi in breve a dichiarare la ragione vera per la quale 
aveva messo penna su carta: sulla nave, lungo la via del ritorno, egli 
aveva avuto molti «rasonamenti», certo di carattere politico, con un 
Gregorio, cittadino senese, che viaggiava con la medesima imbarcazio-
ne; sul tenore dei quali “ragionamenti”, egli avvertiva l’interlocutore, 
non avrebbe però in quel momento fatto parola, giacché sarebbe stato 

Varese, ambasciatore milanese a Venezia, del 13.IX.1458 (ibid., n. XIII, p. 275); e 
una terza ad Antonio da Trezzo, ambasciatore sforzesco a Napoli, inviata da Modone 
il 13.XI.1458 e ricordata nel post scriptum di una missiva dell’ambasciatore stesso a 
Francesco Sforza del gennaio dell’anno successivo (ivi, pp. 258-259). 

3 Il lungo soggiorno a Modone è registrato in Felice et divoto ad Terrasancta,  pp. 
236-251.



Un’inedita lettera di Roberto Sanseverino |  169

www.scholasalernitana.unisa.it

Gregorio stesso a ragguagliarlo ampiamente su di essi oralmente, una 
volta tornato in patria. Si trattava probabilmente, come subito diremo, 
di valutare l’opportunità e la possibilità, dopo l’elezione a papa del Se-
nese Enea Silvio Piccolomini, di un riavvicinamento politico-diploma-
tico tra la repubblica toscana, il regno di Napoli e appunto il papato; 
riavvicinamento come sappiamo auspicato sia dal Petroni che ovvia-
mente dal Sanseverino4. Si trattava forse però anche di ponderare il 
fermo proposito del pontefice di organizzare una crociata: torneremo 
subito anche su questo punto.

Sanseverino e Petroni si erano probabilmente conosciuti a Napoli 
nel 1450, quando il diplomatico senese vi si era recato in qualità di 
ambasciatore della propria repubblica per una breve missione, nell’a-
gosto-settembre di quell’anno5. Chi poi sia il Goro qui menzionato lo 
dice a chiare lettere lo stesso conte di Caiazzo nel diario della sua espe-
rienza di pellegrinaggio. Una volta giunto ad Acri, vi si narra infatti, 
egli e i suoi compagni, per effettuare la traversata di ritorno, si erano 
accordati con un non meglio specificato Francesco di Alberto, patrono 
di una nave veneziana che si trovava in quel momento alla fonda in quel 
porto, carica di cotone e in procinto di salpare per la città lagunare. In 
tal modo, essi avrebbero guadagnato circa un mese di tempo rispetto 
alle galee di mercato veneziane delle quali avevano in precedenza pen-
sato di servirsi: galee che, partendo da Beirut, avrebbero seguito infatti, 
però soltanto qualche settimana più tardi, la medesima rotta6. Non solo: 
quella nave era stata loro caldamente raccomandata dal pellegrino se-
nese Goro Massaini, che la comitiva milanese aveva incontrato a Geru-
salemme; il quale Goro su di essa aveva effettuato il viaggio di andata, 
rimanendo contento del servizio ricevutovi. Il Sanseverino e compagni, 
così, montarono su quell’imbarcazione,

«credando loro ad le parolle haveva dicto in Ierusalem al nominato don Gio-
vani Matheo [Bottigella, uomo di corte sforzesco e compagno di viaggio di 
Roberto] uno peregrino senesse chiamato don Gorro di Massaini, che dicea 

4 Turrini, Ludovico Petroni, pp. 27 e 29 per qualche cenno ai suoi rapporti col San-
severino; Ead., Petroni, Ludovico; Concistoro della Repubblica di Siena, pp. 302-303.

5 Dispacci sforzeschi da Napoli, I, dove sono pubblicate tre sue lettere: nn. 23-25, 
pp. 70-75. In quel periodo a Napoli si discuteva anche di una controversia che aveva 
come protagonista Antonio Massaini, certamente suo parente: ibid., ad indicem.

6 Felice et divoto ad Terrasancta, pp. 201-202.



Bruno Figliuolo170  |

www.scholasalernitana.unisa.it

essere venuto da Vinegia suso dicta nave con un suo fratello chiamato frate 
Angello, dell’ordine di Minori, et con uno compagnio chiamato Nero di Simo-
ne; et ch’el voleva ritornare suso dicta nave in Ponente».

Una conferma certo non meno attendibile su tale identità si ricava 
dalla risposta che Petroni indirizzò al conte di Caiazzo il 14 gennaio 
1459, giorno in cui ricevette e archiviò la lettera inviatagli da quest’ul-
timo e della quale si sta parlando; risposta così riassunta nel suo diario:

«Al signore Roberto scripsi in questa forma, ralegrandomi della sua felice 
tornata et cetera; come al facto suo m’aveva ditto Goro Massaini io facia 
pensiero et cetera; et da bon senno, non obstante che alcune varietà siano 
state fra lo papa et noi; et che quello si farà sa<rà> advisato; et ser Giovani 
Matheo [Bottigella] si contentò di suo honore, io l’ò fato bono non trovarmi 
fuor d’Italia»7.  
 
Quanto dunque ai membri della comitiva senese, se non sappiamo 

ancora chi sia Neri di Simone e se del francescano frate Angelo altro 
non possiamo dire se non che fosse fratello di Goro, grazie alle ricerche 
di Paolo Toti e Patrizia Turrini siamo abbastanza ben informati appunto 
su quest’ultimo. Goro di Giovanni Massaini occupò infatti a Siena, per 
quasi quarant’anni e pressoché continuativamente, dal 1428 al 1465, con 
poche interruzioni, una delle quali si colloca proprio nell’anno del suo 
pellegrinaggio, molte cariche pubbliche e amministrative comunali8.

Doveva trattarsi di uomo vicino al Petroni, sul piano politico, se San-
severino aveva ritenuto di potergli esporre confidenzialmente le proprie 
considerazioni strategiche da trasmettere poi al diplomatico senese. E 
tali considerazioni, a quanto è dato di comprendere anche dall’accenno 
al papa presente nella risposta di Petroni, dovevano inerire, come si è 
accennato, a un tentativo di far riavvicinare le posizioni politiche della 
repubblica toscana a quelle della dinastia aragonese e appunto del papa. 
Non solo: appare quanto meno probabile, alla luce di questa missiva, 
che il condottiero milanese, nella circostanza, avesse parlato al suo in-
terlocutore anche a proposito della questione della crociata, che, come 
si sa, stava tanto a cuore al nuovo pontefice. Era infatti proprio allora 

7 Siena, Archivio di Stato, Particolari, Famiglie senesi, 145, «Petroni», fasc. 4, c. 
212bis r.

8 Concistoro della Repubblica di Siena, p. 236.



Un’inedita lettera di Roberto Sanseverino |  171

www.scholasalernitana.unisa.it

sul punto di concludersi la dieta di Mantova, nella quale Pio II sarebbe 
riuscito a strappare l’impegno di partire per la santa spedizione a molti 
dei principi cristiani; e il monarca sul trono di Napoli, pur dopo la morte 
del Magnanimo, avrebbe dovuto essere uno dei protagonisti dell’im-
presa, anche se questo il conte di Caiazzo non poteva probabilmente 
saperlo9. Il pellegrinaggio di Roberto, allora, programmato e iniziato 
quando re Alfonso era ancora in vita e proprio nel momento in cui più 
concretamente pensava di porsi a capo della vagheggiata crociata10, po-
trebbe essere stato effettivamente organizzato anche o principalmente, 
dietro impulso regio, allo scopo di ispezionare i luoghi che ci si propo-
neva di conquistare.

In questo quadro così complesso e movimentato, il Sanseverino, 
per parte sua, avrebbe potuto allora diventare una figura cardine sullo 
scacchiere politico della penisola, in grado com’era di dialogare ami-
chevolmente con re Ferrante, con il papa, con il duca di Milano e con 
la repubblica di Siena; e soprattutto in grado di far pesare la propria re-
centissima conoscenza autoptica dei luoghi sacri. In specie poi relativa-
mente a Siena, è opportuno notare che il conte di Caiazzo poteva d’al-
tronde ben permettersi di metter bocca nelle faccende di quella città, da 
buon conoscitore di esse e da buon amico di quella repubblica qual era, 
tanto è vero che una quindicina di anni più tardi, nel 1473, rimasto ve-
dovo, sposò in seconde nozze proprio una nobildonna senese, Lucrezia 
Malavolti; e una serena immagine di questo matrimonio, attribuita alla 
mano di Sano di Pietro, ebbe l’onore di essere effigiata su di una delle 
tavole del locale ufficio della Biccherna11.

Diamo ora l’edizione della lettera del Sanseverino al Petroni da Mo-
done, riportata alla corretta, seppur congetturale, data cronica del 14 
novembre 1458.  

 
Copia del copialettere di Ludovico Petroni [C]: Archivio di Stato di Siena, 
Particolari, Famiglie senesi, 145, «Petroni», fasc. 4, c. CCXIIbis verso (la 
numerazione, coeva, è apposta in numeri arabi sul recto e romani sul verso). 
In testa la nota di ricevuta: «[Domenica] adì XIIII di gennaio MCCCCVIII»; 
quella di archiviazione: «[…] lettera receuta dal signore Roberto come ap-

9 Picotti, La dieta di Mantova.
10 Figliuolo, La Terrasanta. Alfonso, lo ricordiamo, sarebbe morto il 27 giugno di 

quell’anno. 
11 Le Biccherne di Siena, pp. 208-210. Cfr. pure Le Biccherne. Tavole, n. 68, p. 176.



Bruno Figliuolo172  |

www.scholasalernitana.unisa.it

presso»; e l’indirizzo: «[Spect]abili militi tamquam fratri et compatri hono-
rando, domino Lodovico [de] Petronibus de Senis».

Spectabilis miles, tanquam frater et compater honorande, perché so 
haverete piacere sentire de’ mei progressi, come quello che sempre me 
havete hamato et voluto bene, ve adviso como, essendo pace in Italia 
et non havendo altro da fare, con licentia del’illustrissimo signor mio, 
me desposi andare in Iherusalem a visitare el Sancto Sepolcro; et finiti 
de visitare quelli santi lochi, cercare di vedere più che potia di Levante. 
Et così, a’ XVII de magio me partii da Venetia e Dio ne ha facto gratia 
che ho visitati quelli santi lochi. Et so’ stato a Santa Katerina, al Cairo 
et quasi nella magior parte de Levante. Et nel tornare nostro in Italia è 
venuto de compagnia con mi lo spectabile misser Goro, vostro cittadi-
no, collo quale ho hauto alcuni rasonamenti che vi dirà, sopra li quali 
ve piaza fare qualche pensiero. Et non ve recrescha operare per mi, 
perché io non porria havere nissuna cosa che voi non ne fuste patrone. 
Et vogliate recomandarmi ad quelli nostri signori, et recordarli che io 
so’ di quella excelsa comunità affectionate et obligato, et so che ‘l mio 
illustrissimo signore l’anima come l’anima sua; sic, per omne respec-
to io faria per quella come per Milano proprio. Apparecchiato sempre 
alli piaceri vostri. Data in navi, in portu Modoni, die VIIII <= XIIII> 
novenbris 1458. Vester compater Robertus de Sancto Severino, ducalis 
armorum [capitaneus].



Un’inedita lettera di Roberto Sanseverino |  173

www.scholasalernitana.unisa.it

Bibliografia

Concistoro della Repubblica di Siena = Concistoro della Repubblica di Siena. 
Onomasticon. Volume Primo 1400-1499, a cura di P. Toti – P. Turrini, Siena, 2022.

Dispacci sforzeschi da Napoli, I = Dispacci sforzeschi da Napoli, I. 1444-2 luglio 
1458, a cura di F. Senatore, Napoli 1997.

Felice et divoto ad Terrasancta = Felice et divoto ad Terrasancta. Viagio facto per 
Roberto de Sancto Severino (1458-1459), a cura di M. Cavaglià – A. Rossebastiano, 
Alessandria 1999.

Figliuolo, La “pietas” del condottiero = B. Figliuolo, La “pietas” del condottiero: 
il pellegrinaggio di Roberto Sanseverino in Terrasanta, in Condottieri e uomini d’ar-
me nell’Italia del Rinascimento, a cura di M. Del Treppo, Napoli 2001, pp. 243-278.

Figliuolo, La Terrasanta = B. Figliuolo, La Terrasanta nel quadro della politica 
orientale di Alfonso V d’Aragona, in «Nuova rivista storica», C, 2 (2016), pp. 483-516.

Le Biccherne di Siena = Le Biccherne di Siena. Arte e Finanza all’alba dell’eco-
nomia moderna, a cura di A. Tomei, Siena 2002.

Le Biccherne. Tavole = Le Biccherne. Tavole dipinte delle magistrature senesi 
(secoli XIII-XVIII), a cura di L. Borgia [et al.], Roma 1984.

Picotti, La dieta di Mantova = G.B. Picotti, La dieta di Mantova e la politica de’ 
Veneziani, a cura di G.M. Varanini, Trento 1996 (I ed., Venezia 1912).

Turrini, Ludovico Petroni = P. Turrini, Ludovico Petroni, diplomatico e umanista 
senese, in «Interpres», XVI (1997), pp. 7-59.

Turrini, Petroni, Ludovico = P. Turrini, Petroni, Ludovico, in DBI, 82, Roma 2015, 
pp. 742-745.





Le città italo-meridionali nella storiografia |  175

www.scholasalernitana.unisa.it

	

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 175-195
DOI 10.6093/1590-7937/ 13016 © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501

Amalia Galdi

Le città italo-meridionali nella storiografia di Jean-Marie Martin1

This essay examines the body of research devoted by Jean-Marie Martin – a French 
historian who passed away in 2021– to the cities of Southern Italy. It reviews several 
of his most significant studies on the urban centers of Apulia and Lucania, while also 
addressing the cities of present-day Campania, in order to underscore the originality 
and exemplary nature of his historiographical method. Martin’s approach combined 
a long-term perspective (from Late Antiquity to the Angevin period) with a historical 
analysis grounded in both documentary and material sources, interpreted through mul-
tiple lenses. The resulting portrait is that of a scholar who was able to apply the French 
historiographical approach to “global” history in an original and innovative manner to 
the complex and multifaceted geographical context of medieval Southern Italy. 

Nel 2017, affrontando il tema del rapporto tra le città della Puglia e i 
Normanni – nell’ambito di un convegno che focalizzava l’attenzione 
sui centri urbani del Mezzogiorno d’Italia, tra gli inizi dell’XI secolo e 
la prima metà del XII, alla luce delle più recenti letture storiografiche2 
– Jean-Marie Martin rilevava come le circostanze della conquista nor-
manna iniziata a Melfi nel 10413 e di quella messa in atto da Ruggiero II 
negli anni ’30 del secolo successivo condividessero alcuni tratti comu-
ni, in considerazione del medesimo ruolo svolto dalle comunità urbane 
pugliesi in entrambe le fasi storiche4. 

1 Invited paper - Il presente saggio era stato concepito per un volume in ricordo di 
Jean-Marie Martin, la cui pubblicazione è stata rinviata sine die. Lo pubblico in questa 
sede dedicandolo alla memoria dell’Amico e Studioso, precisando che mi propongo 
qui, senza pretese di esaustività, di richiamare alcune delle linee di ricerca perseguite 
da Martin sul tema, in relazione soprattutto alle città della Puglia attuale; in considera-
zione, poi, dell’ampia letteratura disponibile sull’argomento, mi limiterò a pochi altri 
riferimenti bibliografici, oltre a quelli riconducibili allo Studioso.  

2 La conquista e l’insediamento.
3 Sulla quale si vedano, da ultimo, Rivera Magos, Alle origini, e, per le fonti cro-

nachistiche che la testimoniano, Delle Donne, La presa di Melfi.
4 Martin, Le città pugliesi, pp. 159-172: 159.



Amalia Galdi176  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Per introdurre la questione, egli accennava all’evoluzione di tali co-
munità – argomento privilegiato delle sue analisi del fenomeno urbano 
italo-meridionale – a partire dalla crisi dei secoli VI-VIII, in seguito 
alla quale si era profondamente modificato il tessuto cittadino ereditato 
dalla Tarda Antichità, alquanto fitto e caratterizzato da una discreta con-
sistenza territoriale e demografica, producendo come esito la creazione 
di una rete contrassegnata da centri di piccola superficie e collocati pre-
valentemente in zone interne5. Tali problematiche furono condensate in 
un breve paragrafo, la cui stesura, però, rivelava una profonda cono-
scenza del problema, che era stato oggetto di attenzione specifica dello 
Studioso nei decenni precedenti. 

Prendendo in considerazione il complesso dei territori del Mezzo-
giorno continentale, sul problema della crisi sopra citata, con le con-
seguenti modifiche sull’habitat e sul suo popolamento, Martin si era 
soffermato in un corposo saggio del 20096 (su cui tornerò anche alla 
fine di questo contributo), mettendo in luce le diverse fasi cronologiche 
del fenomeno (per esempio più tardivo per la Calabria) e la complessità 
dei fattori – di origine più o meno risalente –  che l’avevano determina-
to, i quali avrebbero avuto differenti conseguenze sulle aree coinvolte, 
producendo in qualche caso una vera e propria desertificazione, in altri 
un abbandono parziale dei centri urbani e, in altri casi ancora, una qual-
che sopravvivenza delle strutture antiche. Sicché a Martin appariva più 
che verosimile che la crisi avesse toccato in misura minore le zone in 
prossimità delle enclaves imperiali di Napoli, Amalfi e Gaeta e quelle 
interne della Campania storica, senza arrivare alla “desertificazione” 
anche nella Puglia centrale e meridionale e in alcuni settori della Cala-
bria e della Basilicata7.

Il suo discorso si intrecciava con quello relativo al tessuto diocesano 
e, nel quantificare il ridimensionamento delle antiche sedi vescovili pu-
gliesi nel periodo in esame8, Egli richiamava la sua monumentale opera 
del 1993, La Pouille du VIe au XIIe siècle, nella quale aveva offerto una 
testimonianza esemplare del suo metodo storiografico, ancorato sem-
pre allo studio sistematico della documentazione (scritta e materiale) 
ma teso a perseguire – laddove possibile – una prospettiva scientifica 

5 Ibid., pp. 159-161.
6 Martin, L’Italie méridionale, pp. 733-774: 736-745.
7 Ibid., pp. 738-740.
8 Martin, Le città pugliesi, p. 160.



Le città italo-meridionali nella storiografia |  177

www.scholasalernitana.unisa.it

attenta ai processi di lunga durata e, nel contempo, ad affrontare da 
molteplici punti di osservazione l’oggetto di studio, senza trascurare i 
caratteri demografici e ambientali (persino climatici) dei territori presi 
in esame. Un’ottica ermeneutica, certo, debitrice di una metodologia di 
storia “globale” di tradizione soprattutto francese, come è noto, ma che 
Martin calava su una regione – indagata all’interno dei suoi dinamici 
confini medievali, geografici e cronologici insieme – che non aveva 
registrato fino a quel momento indagini sistematiche, dando vita a un’o-
pera destinata a diventare un modello per la storiografia successiva che, 
tuttavia, ritarda ancora ad accogliere il medesimo approccio multidisci-
plinare per indagare altre aree territoriali del Mezzogiorno medievale.

L’indagine sui contesti urbani attraversava trasversalmente La 
Pouille, accompagnandone la scansione cronologica, ma al problema 
della crisi più complessiva del tessuto politico, sociale, economico e 
demografico pugliese nei secoli altomedievali, con una costante atten-
zione alle sue articolazioni sub-regionali, Martin dedicava l’intero ter-
zo capitolo9: «La catastrophe est brutale», osservava, di cui l’esito più 
evidente risultava la contrazione demografica, frutto di una comples-
sità di fattori, che contemplavano soprattutto la fragilità ambientale, 
più presente in alcune aree, l’incidenza delle epidemie e l’invasione 
longobarda. Una questione, quest’ultima, la cui problematicità è sto-
riograficamente ormai ben chiara, in considerazione del fatto – tra gli 
altri – che essa non aveva inciso in maniera uniforme sui territori coin-
volti, per molti dei quali le motivazioni della crisi erano più strutturali e 
percepibili ben prima della conquista10. La recessione, spiegava Martin, 
aveva interessato particolarmente le zone a nord della Daunia e, soprat-
tutto, quelle più pianeggianti come il Tavoliere pugliese, che si erano 
mostrate – per caratteristiche morfologiche11 – le più vulnerabili, come 

9 Martin, La Pouille, pp. 113-160.
10 Problema affrontato anche in altre sedi storiografiche, ma soprattutto in Martin, 

L’Italie méridionale, pp. 737-738.
11 Martin, Le città pugliesi, pp. 63-109 per le caratteristiche geografico-ambientali 

del Tavoliere, la pianura più estesa di tutta l’Italia peninsulare, alle quali vanno ricon-
dotte, almeno in parte, le condizioni persistenti di instabilità dell’area e la disconti-
nuità nella storia della sua occupazione. La sua valorizzazione, con la conseguente 
ripresa del tessuto insediativo e demografico, almeno nella parte più marginale della 
regione, si sarebbe riavviata solo a partire dal IX secolo. Sulla questione cfr. anche 
Martin, L’Italie méridionale, p. 738.



Amalia Galdi178  |

www.scholasalernitana.unisa.it

peraltro aveva avuto modo di approfondire, insieme a Ghislaine Noyé, 
in un lavoro del 199112: a fronte di un’organizzazione cittadina che, 
all’indomani della guerra gotica, mostrava di fondarsi ancora su una 
solida base sociale13. 

Seguendo il filo conduttore del citato saggio del 2009, ne Le città 
pugliesi osservava «che il modello [cittadino] dominante, al momento 
della conquista normanna, non era quello antico, bensì quello bizanti-
no»14, argomento che fu approfondito in un altro contributo del 1991, 
scritto ancora in collaborazione con Ghislaine Noyé, dedicato alle vil-
les dell’Italia bizantina tra X e XI secolo15. Ed è proprio per il secolo 
precedente alla conquista normanna, il X, che, in coerenza con altre 
aree europee, nei territori ancora sotto il controllo bizantino gli Autori 
avrebbero rilevato i segni di un progressivo aumento demografico, in-
sieme agli indizi che rinviavano a una discreta espansione economica 
nel secolo successivo, benché, a partire già dal XIII, l’abbandono pro-
gressivo delle terre avrebbe testimoniato come la produzione agraria 
non fosse più in grado di soddisfare i bisogni richiesti dalla consistenza 
della popolazione. Ma, soprattutto, si sottolineavano le caratteristiche 
fondamentali delle villes bizantine rispetto a quelle delle regioni più 
a nord: esse rappresentavano veri e propri centri di amministrazione, 
ospitando i rappresentanti dello “Stato” e tra di essi soprattutto il vesco-
vo, la cui presenza era considerata un criterio fondamentale per distin-
guere le città dagli altri insediamenti; mentre le loro fortificazioni erano 
sotto il controllo “statale”. Nel contempo, diversi elementi, anche di 
natura letteraria e archeologica, dimostravano la sostanza dei rapporti 
economici tra l’Impero d’Oriente e le città bizantine del Mezzogiorno 
d’Italia.

D’altra parte, i Bizantini si erano dimostrati particolarmente attivi 
nelle politiche di fondazione di città nei territori da loro controllati. In 
diversi studi, Martin aveva fatto riferimento a tre sistematiche campa-
gne costruttive, con conseguenti approfondimenti delle dinamiche in-
sediative e del rapporto con l’habitat rurale16, cioè alla fine del secolo 

12 Martin – Noyé, La Capitanata, pp. 7-46.
13 Martin, La Pouille, p. 160.
14 Martin, Le città pugliesi, p. 160.
15 Martin – Noyé, Les villes.
16 Sui mutamenti del paesaggio agricolo tra X e XI nella Puglia e nella Calabria 

bizantine Martin – Noyé, Les campagnes.



Le città italo-meridionali nella storiografia |  179

www.scholasalernitana.unisa.it

IX, nella seconda metà del secolo X e all’inizio dell’XI: un intervento, 
il terzo, di cui avrebbe beneficiato soprattutto l’area poi denominata 
Capitanata, che, almeno fino a una parte del secolo X, non era stata 
interessata da significativi processi di popolamento, i quali dunque non 
incisero sulla scelta dei siti, che più tardi avrebbero funto anche da poli 
di attrazione demica17. Lo Studioso avrebbe dedicato diverse riflessioni 
alla terza di tali campagne, quella, cioè, promossa tra il 1010 e il 1020 
dal catepano Basilio Boioannes, il quale, nel contesto di una rafforzata 
presenza bizantina ai confini meridionali del Principato longobardo di 
Benevento all’indomani della rivolta di Melo di Bari, aveva costituito 
una linea difensiva destinata a difendere l’area a nord-ovest del Tavo-
liere pugliese18. L’intervento del Catepano determinò la creazione di 
nuovi centri fortificati, il cui caposaldo, con un’erezione da collocare 
dopo il 1018, fu Troia: la bontà della scelta strategica del sito è dimo-
strata dalla sua longevità, avrebbe scritto Martin delineandone i confini 
e introducendo una delle sue opere fondamentali, destinata all’edizione 
critica dei documenti più antichi custoditi presso l’Archivio capitolare 
del medesimo centro pugliese19.  

La testimonianza principale delle nuove fondazioni, come è noto, 
sono le Chronica monasterii Casinensis: «Boianus catepanu cum iam 
dudum Troiam in capite Apulie construxisset, Deaconariam quoque et 
Florentinum ac Civitatem, ac reliqua municipia que vulgo Capitanata 
dicuntur, edificavit»20.

Oltre ai tre luoghi menzionati esplicitamente dal cronista, tuttavia, 
altri ne sarebbero stati edificati e cioè Montecorvino, Tertiveri, Biccari, 

17 Martin, La Pouille, p. 261; Martin, Les thèmes italiens; Martin, Le città pugliesi, 
p. 160. A tali campagne costruttive si aggiungano le villes neuves pugliesi del XIII 
secolo, analizzate in Martin, Les villes neuves. Il problema della nascita (o rinascita) 
delle città e dei villaggi rurali nell’insieme del Mezzogiorno continentale è affrontato 
in Martin, L’Italie méridionale, pp. 745-762.

18 Oltre agli studi di Martin, citati più avanti, sulla questione si vedano almeno von 
Falkenhausen, La dominazione bizantina, pp. 57-59, Corsi, Ai confini dell’Impero, pp. 
179-199, 201-218 e Id., Insediamenti di Capitanata.

19 Martin, Les chartes de Troia, p. 35, ma pp. 35-72. Per il contesto della fonda-
zione del sito, le dinamiche del suo popolamento, i confini del centro urbano e tutte le 
questioni connesse, ricostruite attraverso una puntuale analisi della documentazione, 
a partire da un privilegio del 1024 (edito alle pp. 79-81), considerato autentico dal 
Martin nonostante altri studiosi abbiano sollevato dubbi di autenticità (p. 40).

20 Chronica Monasterii Casinensis, II, 51, p. 261.



Amalia Galdi180  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Cisterna, Melfi, Rapolla, forse Ripalta e altri piccoli centri nell’entro-
terra di Taranto, sulla base della ricostruzione proposta da Martin, che 
ad essi avrebbe dedicato diverse pagine, cogliendone i caratteri strut-
turali e funzionali, che ne riflettevano, sin dall’individuazione dei siti 
prescelti, il precipuo scopo militare21: lontane dal mare, in coerenza con 
il modello insediativo delle villes erette nei territori bizantini nella se-
conda metà del IX secolo (ad eccezione ovviamente dei porti pugliesi), 
le nuove fondazioni mantennero una modesta estensione territoriale (ad 
esclusione di Troia), pur diventando precocemente sedi vescovili22.

Ad alcune di esse, oltre a Troia ovviamente, Martin avrebbe dedica-
to specifica attenzione, come nel caso di Montecorvino: della città oggi 
scomparsa, di media grandezza, a ovest di Lucera e attestata dal 1044 
fino al XV secolo, si sarebbe occupato insieme a Ghislaine Noyé in 
un saggio del 1982, nel quale si approfondivano il sito, la città nel suo 
complesso e la cattedrale23. 

La storiografia si è posta il problema se, almeno per qualcuna delle 
nuove fondazioni, fosse ipotizzabile la fortificazione di centri preesi-
stenti24, come è stato proposto, sulla base dell’indagine archeologica, 
per Fiorentino25. Proprio a questo piccolo abitato, oggi abbandonato e 
situato a circa 10 Km da Torremaggiore, in provincia di Foggia, Martin 
avrebbe riservato diversi lavori, stimolati anche dalle indagini archeo-
logiche condotte sul sito dall’École française de Rome e dall’Università 
di Bari26. Una sintesi delle sue ricerche in proposito si legge in una 
“voce” dell’Enciclopedia federiciana del 200527, nella quale, nel deli-
neare la logica sottesa alla scelta del luogo e le sue caratteristiche inse-
diative, concentrava l’attenzione sul castello normanno (Fiorentino era 
stata al centro di una piccola contea tra il 1080 e il 1090, poi nel 1190, 

21 Martin, La Pouille, pp. 261 ss..: essi sorgevano tutti a quote medio-alte e su 
speroni allungati, con l’eccezione di Dragonara, sorta sul bordo dell’altopiano sovra-
stante la valle del Fortore (p. 262). 

22 Martin, L’Italie méridionale, pp. 755-756.
23 Martin – Noyé, La cité de Montecorvino; Id.– Ead., Noyé, La Capitanata, pp. 

201-230.
24 Vetere, Salerno «cattedrale», pp. 101 ss., anche per i relativi riferimenti docu-

mentari e bibliografici.
25 Russi, Insediamenti, p. 142. Una fondazione ex nihilo, invece, per Martin, La 

documentation.
26 Cinq ans de recherches.
27 Martin, Castelfiorentino.



Le città italo-meridionali nella storiografia |  181

www.scholasalernitana.unisa.it

ma già dal 1058 inclusa tra le sedi vescovili suffraganee dell’arcidiocesi 
di Benevento), eretto all’estremità dello sperone di roccia su cui sorge-
va l’abitato. Sulla sua area, più tardi Federico II avrebbe fatto costruire 
una maestosa domus solaciorum, dunque una residenza non fortificata, 
dove il sovrano svevo avrebbe trovato la morte il 13 dicembre 1250. 
L’importanza del sito nel suo complesso, però, era stata ben chiara allo 
Studioso già nel 1985, quando aveva focalizzato l’attenzione sull’età 
federiciana e sulla documentazione scritta che riguardava il piccolo abi-
tato pugliese a partire dagli inizi del XIII secolo28. 

Sul castello di Fiorentino sarebbe ritornato nel 2009, all’interno di 
un lavoro più ampio in cui affrontava il problema della collocazione 
geografica e della tipologia dei “castelli” – e, insieme, delle domus so-
laciorum, le quali, nel periodo svevo, si concentrarono specialmente 
in Capitanata – a nord della Calabria sotto il regno di Federico II: un 
saggio esemplare nella metodologia, che lo spingeva a interrogarsi sul-
le diverse sfumature di significato delle parole “castello”, “castrum”, 
“domus” e sulle ragioni di una non omogenea distribuzione geografica 
delle costruzioni, per numero, caratteri strutturali e posizione. Un’ap-
profondita disamina, dunque, conclusa con riflessioni che, tra l’altro, co-
glievano una ratio fondamentale del reticolo castrense, pur con le sue 
diverse e talvolta profonde differenze, del periodo svevo: 

«La distanza topografica, sociale e politica fra castello e città, voluta dai conqui-
statori normanni, è stata mantenuta dalla monarchia normanna e sveva. Ma il 
castello non è più il segno di un potere signorile: è ormai il segno par excellence 
del potere dello Stato, che esso rappresenta presso insediamenti che non godono 
della minima autonomia amministrativa, sotto la forma più brutale, quella mili-
tare. Insomma, costituisce una specie di “anti-città” popolata di agenti imperiali 
a fianco della città. Non mira a proteggere questa: in caso di ribellione, invece, 
essa perde le proprie mura»29.

Al 2012, infine, risale la pubblicazione, insieme a Ghislaine Noyé, 
di un più ampio studio su Fiorentino30, che, a causa anche della sua po-
sizione geografica, non sarebbe mai assurto al grado di centro capace 
di esprimere funzioni economiche caratterizzanti una fisionomia urbana, 

28 Martin, Fiorentino au début. 
29 Martin, I castelli federiciani, pp. 251-269: 269.
30 Martin – Noyé, L’habitat médiéval; Martin, La documentation.



Amalia Galdi182  |

www.scholasalernitana.unisa.it

talché finì per ridursi a un semplice insediamento rurale nel corso del XV 
secolo, destinato a scomparire definitivamente nel Cinque-Seicento.

Nel medesimo studio si affrontava anche il problema, per le villes 
neuves bizantine, del ruolo da loro svolto durante le prime fasi dell’in-
sediamento normanno31, escludendo che inizialmente il medesimo inse-
diamento riguardasse direttamente i centri della Capitanata, in conside-
razione del fatto che l’area interessata dalla precoce presenza dei nuovi 
conquistatori era collocata più a sud-ovest, a Melfi, il coinvolgimento 
della quale – ammettendo o meno che sia da considerare tra le citate 
fondazioni di Boioannes32 – dimostrava, però, che i Normanni si erano 
già introdotti all’interno del sistema difensivo bizantino. 

Si apre così un altro capitolo della storiografia di Martin, incentrato 
sulla conquista dell’Italia meridionale da parte degli uomini del Nord33, 
che richiamo in questa sede soprattutto in relazione alle città pugliesi, 
sulle quali principalmente si è appuntata la sua attenzione. Gradual-
mente i Normanni si sarebbero spartiti, stando alla testimonianza della 
Ystoire de li Normant, una serie di località situate tra la Basilicata e la 
Puglia attuali, mentre nella stessa Troia, come dimostra un documento 
messo in luce proprio da Martin, nel 1042 si registrava la presenza (in 
qualità di sottoscrittore) di un Riccardo comes34: un Normanno presente 
nell’esercito bizantino, a dimostrazione di come «le città di Capitanata 
fungessero da via di accesso alla Puglia per i Normanni, che si trova-
vano sin dall’inizio all’interno del dispositivo bizantino»35. Più diretta-
mente coinvolte dalla conquista, invece, furono le villes del resto della 
regione, che furono sottomesse grazie a tecniche belliche che compro-
varono, con il lungo assedio di Bari tra il 1069 e il 1071 (ma anche con 

31 Cfr. Favia, Processi di popolamento. Più in generale, sulle trasformazioni degli abi-
tati nel Mezzogiorno e con puntuali riferimenti anche alla storiografia di Martin, molto 
utili sono le considerazioni sullo stato attuale della ricerca di Petracca, Fondare abitati. 

32 Oltre a Martin, a favore della fondazione di Melfi da parte di Boioannes, tra gli al-
tri, Houben, Melfi, Venosa, pp. 311-331: 315 e nota 12, e Falkenhausen, La fondazione, 
in particolare pp. 45-65: 45, cfr. Rivera Magos, Alle origini, pp. 189-230: 189 e nota 2, e 
soprattutto, sociale e politico nel quale si collocano la nascita del centro e il suo

primo sviluppo, Loré, Melfi tra i principi, in particolare pp. 83-102: 85-87.
33 Una sintesi di tutta la problematica, in relazione alle città pugliesi, è in Martin, 

Le città pugliesi, pp. 161-163.
34 Leccisotti, Le colonie, n. 3.
35 Martin, Le città pugliesi, p. 162.



Le città italo-meridionali nella storiografia |  183

www.scholasalernitana.unisa.it

la presa di Palermo del 1072), un mutamento di strategie militari, che 
rendevano i Normanni capaci di operare per terra e per mare36. 
In generale, però, quale fu il ruolo dei centri urbani sotto i Normanni? 
Gli studi di Martin, soprattutto quelli inerenti all’attuale Puglia, hanno 
ben chiarito la complessità del problema. 

Per fare un esempio: nel corso dell’età normanna le città, come è 
noto, avrebbero perso il monopolio delle fortificazioni, riguadagnato 
provvisoriamente solo in circostanze contingenti, quello stesso stru-
mento che aveva rivestito un ruolo di particolare efficacia nel processo 
di insediamento e di consolidamento della presenza normanna. I nuovi 
conquistatori, nel contempo, avevano fatto ricorso alle strutture fortifi-
cate in relazione sia a centri non cittadini già esistenti e sia in funzione 
dell’erezione di nuovi castra, sulla scorta di scelte attente alla natura, 
disomogenea, delle aree sub-regionali coinvolte. La presenza diffusa 
dei castra, nello specifico, «corrisponde sia alla decentralizzazione del 
potere che alla sua militarizzazione»: ciò nonostante, le città non ridi-
mensionarono significativamente il loro ruolo, né si modificò sostan-
zialmente la rete urbana37.

Insomma, «la maggior parte delle contee e altre grandi signorie sono 
imperniate su una città o una quasi città», con qualche eccezione relati-
va a capoluoghi di signorie che non sono città: 

«ma si può affermare che è sulla rete, ancora in corso di evoluzione, delle città 
che si è basata la conquista normanna, che ha completato la rete e dato alle 
cattedrali una esistenza materiale e risorse economiche, durante una fase di 
crescita economica ininterrotta»38. 

Tuttavia – e qui il discorso trascende in parte l’area pugliese – il con-
testo cittadino che accoglie la conquista normanna, per il quale pur è re-
gistrabile una discreta crescita demografica destinata ad accelerare nel 
XII secolo, è puntellato in buona parte da piccole città, diversamente da 
altre aree dell’Europa occidentale, con funzioni urbane e capacità eco-

36 Ibid., pp. 162-163. 
37 Ibid., p. 165; cfr. Martin, Note sulla costruzione e Id., Centri fortificati: quest’ul-

timo saggio è dedicato specificamente alla Calabria, sui cui processi insediativi si è 
soffermata a più riprese anche Vera von Falkenhausen, per esempio in Le città cala-
bresi, in particolare pp. 173-192: 179-180 per le strategie di fortificazione.  

38 Martin, Le città pugliesi, pp. 166-167.



Amalia Galdi184  |

www.scholasalernitana.unisa.it

39 Martin, L’Italie méridionale, pp. 733-774: 763-764.
40 Martin, Le città pugliesi, pp. 164-165; Id., La Pouille, pp. 277-289, 572-579. Sul 

problema del rapporto tra città, vescovi e Normanni segnalo l’efficace sintesi, corre-
data da ampia bibliografia alla quale rinvio, di Panarelli, Città, vescovi.

41 Martin, L’Italie méridionale, p. 764.
42 Fondamentale in tal senso, per i suoi riferimenti anche al periodo qui in esame, 

Toomaspoeg, Decimae. Per l’età normanna in relazione alla città di Salerno, rinvio a 
Galdi, La Chiesa salernitana.

43 Martin, Le città pugliesi, p. 166, con ampia bibliografia di riferimento.
44 Oltre a Martin, La Pouille, pp. 620 ss., e Head, Discontinuity and discovery, 

in particolare pp. 184-211: 184-186, 208-209, si veda Galdi, Vescovi, santi e poteri, 
anche per le fonti e la bibliografia citate.

45 Per esempio in Martin, L’Italie méridionale, p. 763.

nomiche ancora generalmente modeste, scarsamente capaci di esten-
dersi, anche sul piano giurisdizionale, sull’habitat rurale circostante o 
di ampliarne lo spazio coltivato: «la plupart des cités ne sont pas de 
vraies villes et …. le villes qui se dévelloppent alors pour de raison 
économiques ne sont pas toutes des citès»39. Se, inoltre, i Normanni 
mostrarono grande attenzione alla geografia ecclesiastica, precisando 
e consolidando una rete episcopale già programmata in precedenza e 
in particolar modo nella seconda metà del X secolo, il risultato che ne 
conseguì – nonostante non tutte le sedi riuscissero a diventare effet-
tivamente operative40 – fu l’emergere di una trama ecclesiastica mol-
to fitta (145 diocesi alla fine del XII secolo) ma articolata in distretti 
perlopiù di modesta dimensione territoriale e con un “personale” ve-
scovile proveniente normalmente dal ceto medio, privo di vassalli e 
con un potere limitato, ovviamente con alcune eccezioni (Bari e Troia, 
per esempio, negli anni precedenti alla creazione del Regnum)41. Tutto 
ciò nonostante si registri proprio dal periodo normanno una crescente 
importanza di alcune cattedrali, che si avviarono a creare vere e proprie 
signorie fondiarie, ottenendo la decima sui diritti pubblici e finanche la 
giurisdizione sulle comunità ebraiche (fenomeni ben attestati anche in 
altre aree meridionali42), con importanti riflessi sul piano edificativo43 e, 
non ultimo, su quello devozionale ed agiografico44.  

Le riflessioni sulla rete episcopale, nel contempo, hanno consentito 
a Martin di tornare in più occasioni su un problema ben noto agli stu-
diosi del Medioevo, cioè l’ambiguità sottesa all’idea diffusa che solo 
la presenza di una cattedrale configuri una città come tale, un concetto 
che si va consolidando proprio in età normanna45, evidenziando, inve-



Le città italo-meridionali nella storiografia |  185

www.scholasalernitana.unisa.it

46 Martin, Le città pugliesi, p. 168, ma 167-169 per alcuni esempi significativi, 
quali Bari e Troia.

47 Ibid., pp. 170-171. Su natura e fisionomia delle aristocrazie cittadine Martin, 
L’Italie méridionale, p. 767.

48 Martin, L’Italie méridionale, pp. 767-768.

ce, come siano molteplici gli esempi che eccepiscono a tale, presunta, 
regola (Marsi, Teramo, Barletta). Un caso specifico è costituito da Fog-
gia, che diventerà sede di diocesi solo nel XIX secolo: ma su questo 
centro ritornerò più avanti. 

Nel contempo, la conquista normanna, introducendo un potere si-
gnorile di natura diversa rispetto a quello pubblico bizantino, impose 
alla città la presenza del castello (del quale Martin sottolinea «il caratte-
re nuovo e aggressivo»), il più delle volte edificato al di fuori delle città 
– in Puglia ma anche in Calabria – e frequentemente osteggiato dalle 
comunità cittadine. Queste, soprattutto nei decenni successivi, furono 
spesso costrette a patteggiare con i sovrani, con alterne vicende, una 
libertas che si misurava di frequente proprio in relazione al problema 
delle fortificazioni, del cui monopolio, come dicevo prima, erano state 
private. Lo Studioso, cioè, ha colto perfettamente il pericolo insito in un 
antagonismo di fatto esistente:

«tra le mura cittadine, necessarie nella tipologia del kastron bizantino, desti-
nate alla protezione delle autorità civili ed ecclesiastiche, ma anche di tutta la 
popolazione, e il castello, che mirava a proteggere il signore e il suo entoura-
ge, ma anche a sorvegliare e minacciare la popolazione cittadina»46.
 
Soprattutto per quanto riguarda le città pugliesi (e della Capitanata, 

soprattutto), in definitiva, Martin individua nella conquista normanna 
un passaggio storico fondamentale: alla rete cittadina, ancora in corso 
di assestamento negli ultimi anni della presenza bizantina, si sarebbero 
affiancati una serie di castra, mentre l’ex diakratesis «delle città ora 
non esiste più, tranne nel campo religioso come diocesi», e soltanto 
con la monarchia alcuni notabili cittadini riprenderanno a partecipare 
attivamente al governo urbano47. La circoscrizione cittadina, insomma, 
non si configurava come la cellula di base dell’organizzazione del terri-
torio, mentre in seguito alla fondazione del Regno sarebbero stati mes-
si in funzione vasti distretti nei quali agivano gli agenti diretti del re, 
esercitanti funzioni giudiziarie e amministrative, fino alla sistemazione 
definitiva con il sistema federiciano dei giustizierati48.



Amalia Galdi186  |

www.scholasalernitana.unisa.it

49 Martin, Italie normandes, pp. 291-318.
50 Ricordo qui almeno il volume Guerre, accords et frontières: a partire dall’analisi 

delle strutture politiche e militari napoletane del VI secolo, Martin sviluppa una rifles-
sione sui rapporti – o più spesso conflitti militari – tra il Ducato e i vicini longobardi 
beneventani, capuani e salernitani, non trascurando le regioni frontalières e concen-
trandosi sulle dinamiche territoriali, sociali, politiche e culturali dell’area in esame, 
tenacemente legata alla sua indipendenza e capace di adeguarsi dinamicamente ai 
mutamenti degli scenari politici. Una disamina poggiata su una serrata analisi, con 
relativa, puntuale, edizione, «d’actes réglant certains rapport entre des dominations 
politique différenes et leurs suject: Lombards te Napolitains, Lombard de Bénévent 
et de Salerne» (p. 5). Sulla città di Napoli cfr. anche Martin, Le rôle de l’Église de 
Naples (dedicato al ruolo della Chiesa napoletana nel Medioevo), Cuozzo – Martin, 
Il particolarismo (con una focalizzazione sulla storiografia del particolarismo napole-
tano e sulla documentazione superstite), Martin, Le fortificazioni (sulle fortificazioni 
tra V e XIII secolo).

51 Cfr. almeno Galdi, Amalfi, pp. 1-4.

Tra XI e XII secolo, d’altro canto, si modifica il rapporto della ville 
rispetto all’habitat rurale ed essa, come i castra e i casali, è una terra, 
popolata da una universitas e gestita da una baiulatio, come Martin 
ebbe modo di precisare anche in Italie normandes, un libro pubblicato 
nel 1994, all’interno di un capitolo intitolato L’artisanat, la société ur-
baine, les villes49. Qui il contesto geografico preso in esame è l’intero 
Mezzogiorno continentale, con un focus su alcune realtà urbane di cui si 
analizzano taluni caratteri strutturali, di natura politica, economica e so-
ciale, che delineano ancora una volta per il periodo normanno – durante 
il quale, per esempio, si rileva uno sviluppo significativo dell’artigiana-
to – un quadro d’insieme niente affatto uniforme; che tuttavia registra, 
e in città di diversa consistenza demografica e territoriale, l’emergere 
di gruppi nobiliari di origine militare e non, in qualche caso destinati a 
creare fortune considerevoli, articolate soprattutto in beni mobili. 

Illustrando poi gli aspetti propriamente “materiali” delle città meri-
dionali, Martin si è soffermato in particolare sui Ducati tirrenici altome-
dievali, Napoli (territorio del quale lo Studioso si è occupato in diverse 
occasioni)50, Gaeta e Amalfi, le cui dinamiche urbanistiche, oltre che a 
risentire fortemente delle caratteristiche orografiche (esemplare in tal 
senso si presenta di Amalfi51), riflettono processi storici evidentemente 
molto diversi da quelli delle vicine città longobarde, che si ripercuoto-
no anche sul piano della configurazione urbana, come dimostra bene 



Le città italo-meridionali nella storiografia |  187

www.scholasalernitana.unisa.it

52 Martin, Italie normandes, pp. 302-304.
53 Ibid., pp. 304-306.
54 Per lo status quaestionis proposto e le riflessioni conseguenti, nonché per le fonti 

e la bibliografia citate, Andenna, Città e corona.
55 Significativo, però, anche il periodo di Ruggero II, i cui rapporti con le comunità 

pugliesi sono stati analizzati in Martin, Les communautés. Sui decenni successivi, 
Martin, L’Italie méridionale, p. 765.

56 Andenna, Città e corona, pp. 289-293.

il caso di Salerno52. Oltre che l’attuale Campania, una tale pluralità di 
forme urbiche caratterizza anche la Puglia, dove peraltro i casi di persi-
stenze delle città antiche risultano piuttosto rari e di solito caratterizzati 
da uno spiccato e progressivo ridimensionamento territoriale (come per 
Taranto e Brindisi). Mentre la politica di fondazione bizantina degli 
inizi dell’XI secolo, osservava Martin, aveva imposto sistematicamente 
uno schema urbanistico ortogonale di origine antica, confermato anche 
dalle indagini archeologiche, nonché, come si diceva prima, messo in 
atto scelte insediative pressoché omogenee relativamente alle nuove 
fondazioni, oltre, il più delle volte, a servirsi del tufo come elemento di 
costruzione delle abitazioni53. 

Se ai problemi di natura urbanistica sono legati, evidentemente, 
quelli di natura economica, è il piano più squisitamente politico, sia 
interno che esterno alle città, a fare da filo conduttore a un’altra que-
stione, come è noto, particolarmente dibattuta dalla storiografia – che 
ultimamente ha perso, in parte, la sua centralità, almeno relativamente 
alle coordinate entro le quali tradizionalmente veniva inserita – e cioè 
quella inerente alle autonomie urbane e alla loro sopravvivenza dopo 
la creazione del Regnum. Una problematica certamente complessa54, 
in merito alla quale, Martin ce lo spiega bene, si deve sempre tener 
conto delle molte varietà regionali e sub-regionali. Nella Puglia e nella 
Calabria bizantine, la conquista normanna inizialmente favorì una certa 
autonomia urbana, come è esemplificato soprattutto dalle vicende ba-
resi (più lunghe e complesse) e troiane. Un’inversione importante, in 
tale processo55, si verificò sotto il regno di Guglielmo I, dopo le rivolte 
del 1155-1156, benché si presentasse diversa, nel contempo, o quanto 
meno più sfumata, la situazione delle città continentali più a nord come 
Gaeta e Napoli, e soprattutto durante il governo di Tancredi56, le cui 
concessioni, che non esclusero anche alcuni centri pugliesi come Trani, 
Giovinazzo e Foggia, erano legate evidentemente anche a una partico-



Amalia Galdi188  |

www.scholasalernitana.unisa.it

58 Martin, Foggia, pp. 5-6. 
59 Martin, L’Italie méridionale, p. 769.

lare congiuntura politica. Nonostante il periodo svevo, semplificando 
qui problematiche molto complesse, avesse imposto il «triomphe de la 
bureaucratie monarchique sur la volonté d’autonomie de certaines cités, 
que la conquête normande avait d’abord servie»57. 
Proprio al periodo svevo risale l’assunzione di Foggia al rango di “capi-
tale”. Al centro pugliese Martin ha dedicato una breve ma densa mono-
grafia, mettendo in luce le peculiarità che ne avevano caratterizzato le 
origini e lo sviluppo, tra XII e XIII secolo, nonostante la scarsità della 
documentazione superstite. Una condizione, quest’ultima, che notoria-
mente caratterizza anche altre città meridionali e che, nel caso foggia-
no, si pone anche come il riflesso della sostanziale povertà delle sedi di 
conservazione, non essendo mai diventata sede vescovile e non avendo 
ospitato enti religiosi di grande rilievo58. 

La prima notizia di un casale – strutture piccole e non fortificate 
che incidono sull’habitat rurale, completando la colonizzazione della 
pianura59  – sorto intorno alla chiesa di S. Maria risale al 1090, all’in-
terno di un documento di dubbia autenticità, a configurare uno dei tanti 
insediamenti rurali sorti nell’area del Tavoliere, benché di lì a pochi 
decenni esso fosse già menzionato come castrum fiancheggiato da un 
sobborgo, testimoniando una fortificazione del sito riconducibile ai du-
chi normanni, Ruggiero Borsa o Guglielmo. La sua chiesa principale, 
S. Maria, dipendeva dalla cattedrale di Troia, con la quale inizieranno 
una serie di contenziosi già tra l’ultimo quarto del XII secolo e il pri-
mo quarto del XIII, per riproporsi particolarmente nella prima metà del 
XIV; in tutti i casi, nonostante le reiterate richieste del clero foggiano, 
sistematicamente respinte dai pontefici, la città non sarà mai elevata 
a sede diocesana, una dignità che le sarà riconosciuta solo nel 1855. 
Tuttavia, la precocità della controversia con la Chiesa troiana è un indi-
zio significativo della rapida crescita di Foggia, che pretenderà anche, 
ma senza fondamento storico, di essere l’erede della scomparsa città 
di Arpi (ritenuta erroneamente, ma surrettiziamente, sede episcopale), 
risalente al periodo daunio, come si evince da una dettagliata relazio-
ne dell’arciprete foggiano del 1204. Accanto alla storia reale, dunque, 
si va formando una storia “immaginaria” che è ugualmente un segno 
della crescita della comunità urbana e della necessità conseguente di 



Le città italo-meridionali nella storiografia |  189

www.scholasalernitana.unisa.it

60 Argomento trattato nel paragrafo La storia immaginaria dei Foggiani, pp. 43-47.
61 Martin, Foggia, pp. 51-53.
62 Ibid., p. 65. A Foggia “capitale” con Federico II è dedicato il III capitolo, pp. 55-81.

un’identità civica la cui costruzione passava anche attraverso la riven-
dicazione di origini antiche e dunque intrinsecamente prestigiose60. 
Ma, soprattutto, Martin si è interrogato sulle ragioni di tale rapidità di 
crescita foggiana, che è certamente spontanea – a differenza di altri 
centri, come si è visto, della Capitanata, fondati in base a dinamiche 
strategico-militari – e da attribuire a motivazioni soprattutto di natura 
economica, intimamente legate a un ricco retroterra agricolo, essendo 
la città situata al centro del Tavoliere pugliese Essa getterà le basi di un 
ruolo economico-commerciale61 destinato a una lunga durata, tanto da 
attirare l’attenzione di Federico II, che a quello stesso ruolo imprimerà 
una significativa accelerazione.

Come è noto, il sovrano svevo elesse la Capitanata a luogo di residen-
za privilegiato, per ragioni ben spiegate da Martin, e già nel 1223 iniziò 
l’erezione della domus imperiale di Foggia. Città nella quale soggiornò 
più volte, elevandola al rango di quasi “capitale” e rendendola definiti-
vamente il centro economico ed amministrativo – non a caso sede del 
Giustiziere – della Capitanata. Tuttavia, le frequenti ribellioni dei Fog-
giani dimostrarono come la crescita innescata dai provvedimenti federi-
ciani, che nel contempo avevano dato vita a una serie di unità produttive 
agro-pastorali direttamente gestite dalla Curia (le cosiddette massarie), si 
fosse realizzata «almeno in parte, contro la popolazione»62. 

La posizione assunta con Federico II non venne meno con Manfredi 
e nemmeno con gli Angioini, anzi con Carlo I si rafforzerà anche la 
fisionomia, potremmo dire, simbolico-sacrale di Foggia, di fatto una 
delle necropoli regie (vi sono conservate le viscere di Federico II e dello 
stesso Carlo), mentre lo stesso sovrano angioino avrebbe incluso S. Ma-
ria tra le poche chiese non cattedrali ad avere il diritto alle decime della 
baiulatio. Un passaggio ulteriore della crescita di Foggia si registrerà in 
età aragonese, come viene puntualmente illustrato da Martin: la ripre-
sa del fenomeno della transumanza tra Abruzzo e Tavoliere (caduta in 
disuso almeno dal VI secolo), a partire dall’ultima età angioina, fece di 
Foggia il centro della Dogana, a metà del ‘400 e per impulso di Alfonso 
d’Aragona, che ne svilupperà ulteriormente le funzioni produttive e di 
mercato, fissandone definitivamente una fisonomia che sopravvivrà alla 
fine del Medioevo63.



Amalia Galdi190  |

www.scholasalernitana.unisa.it

64 Martin, L’Italie méridionale, p. 773.

Ho dato qui ampio spazio alla monografia su Foggia perché mi sem-
bra particolarmente emblematica della metodologia di Martin. Proprio 
l’esame di una realtà urbana originale, il cui rapido sviluppo tra XII e 
XIII secolo suscita – almeno apparentemente – non pochi interrogativi, 
rende necessario il ricorso a molteplici punti di osservazione, che è uno 
dei “punti di forza” della storiografia dello Studioso, cioè l’ambiente 
fisico, la geografia, le dinamiche di occupazione e popolamento, la fi-
sionomia economica e commerciale in rapporto allo specifico contesto 
ambientale, la peculiarità dell’organizzazione cittadina, il rapporto an-
che con le altre istituzioni del territorio, l’adattamento dinamico delle 
prerogative foggiane ai diversi momenti storici ed altro. Insomma, è 
grazie a una disamina a “360 gradi” che si potevano chiarire le ragioni 
di un’apparente atipicità che trovava la sua ragione d’essere in una serie 
di caratteri strutturali e funzionali insieme, mentre solo un’analisi sul 
lungo periodo, quale quella realizzata da Martin, avrebbe consentito di 
coglierli appieno. 

Prima di concludere, però, vorrei tornare sul lungo saggio del 2009 
qui più volte citato, dedicato al rapporto città-campagna nel Mezzogior-
no continentale. Per l’ampiezza del territorio preso in considerazione 
e per la sua accentuata disomogeneità – che si riproponeva sistemati-
camente per tutto l’arco cronologico trattato – l’argomento richiedeva 
non solo una vasta conoscenza della storiografia e delle fonti di riferi-
mento, ma l’adozione di strumenti raffinati di analisi atti a cogliere, e 
insieme sintetizzare in una visione complessiva ma non per questo poco 
articolata, la pluralità di caratteri che componevano la storia di un’area 
eterogenea e per certi aspetti ancora sfuggente in molte sue dinamiche, 
a causa anche della povertà della documentazione scritta e nonostante 
l’importante contributo offerto dalle testimonianze materiali. 

Martin affrontava il tema con la consueta metodologia, ricorrendo 
a molteplici punti di osservazione e a un approccio interdisciplinare: se 
alcuni suoi esiti possono non essere condivisi appieno (egli stesso non 
si ritrarrà, negli anni successivi, da qualche ripensamento), il saggio 
offre un esempio di rigore scientifico e di acume interpretativo non co-
muni. Nelle sue conclusioni egli affermava: «L’histoire des villes, des 
campagnes et de leurs rapport revêt une grande originalité dans le tiers 
méridional de la péninsule»64. Pur non sottraendosi al confronto, che 



Le città italo-meridionali nella storiografia |  191

www.scholasalernitana.unisa.it

65 Ibid., pp. 733-734, ma anche Martin, Centri fortificati, pp. 485-534: 512; ma, 
per il linguaggio amministrativo bizantino in merito alle città, agli insediamenti mi-
nori o luoghi fortificati, cfr. anche von Falkenhausen, La dominazione bizantina, pp. 
145-148.

per il tema assegnatogli ovviamente non potevano essere sistematici, 
con altri territori dell’Occidente medievale e non trascurando gli ele-
menti di condivisione e di contatto, Martin metteva in luce ancora una 
volta i caratteri che componevano la diversità del Mezzogiorno. Non si 
trattava di una semplice “altra Italia”, ma una parte d’Italia struttural-
mente resistente a ogni tentativo di reductio ad unum, poiché nemmeno 
la sua storia monarchica avrebbe mai avuto ragione di un particola-
rismo che si sarebbe sistematicamente riproposto in forme variabili e 
sempre diverse. 

Un particolarismo che, nei secoli affrontati nel saggio, si rifletteva 
anche sul piano semantico: ricordare, nell’introdurre l’argomento affi-
datogli, la varietà della terminologia usata per definire, evidentemente, 
realtà istituzionalmente diverse (urbs, civitas, πόλις, ϰάστρον, ἄστυ, 
castra, rus, casale, ϰωριον) e spiegarne i contesti e le ragioni di uso, 
ha offerto un’ulteriore esempio di rigore scientifico e di metodologia 
esemplari, propri della storiografia di Jean-Marie Martin65.



Amalia Galdi192  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Bibliografia

Andenna, Città e corona = G. Andenna, Città e corona, in Nascita di un regno. Po-
teri signorili, istituzioni feudali e strutture sociali nel Mezzogiorno normanno (1130-
1194). Atti delle XVII giornata normanno-sveve (Bari, 10-13 ottobre 2006), a cura di 
R. Licinio  ̶  F. Violante, Bari 2008, pp. 259-294.

La Capitanata e l’Italia = La Capitanata e l’Italia meridionale nel secolo XI da 
Bisanzio ai Normanni. Atti delle II Giornate Medievali di Capitanata (Apricena, 16-
17 aprile 2005), a cura di P. Favia  ̶  G. De Venuto, Bari 2011 (Insulae Diomedeae. 
Collana di ricerche storiche e archeologiche, 18).

Cinq ans de recherches = P. Beck [et alii], Cinq ans de recherches archéologiques 
à Fiorentino, in «Mélanges de l’École française de Rome. Moyen-Age», CI, 2 (1989), 
pp. 641-699.

La conquista e l’insediamento = La conquista e l’insediamento dei Normanni e le 
città del Mezzogiorno italiano. Atti del Convegno (Salerno – Amalfi, 10-11 novembre 
2017), Amalfi 2019 (Atti del Centro di cultura e storia amalfitana, 16).

Corsi, Ai confini dell’Impero = P. Corsi, Ai confini dell’Impero. Bisanzio e la Pu-
glia dal VI all’XI secolo, Bari 2002.

Corsi, Insediamenti di Capitanata = P. Corsi, Insediamenti di Capitanata del seco-
lo XI. Un sondaggio tra le fonti documentarie, in La Capitanata e l’Italia, pp. 67-77.

Chronica Monasterii Casinensis = Chronica Monasterii Casinensis, cur. H. Hoff-
mann, in MGH, SS, XXXIV, Hannoverae 1980.

Cuozzo – Martin, Il particolarismo = E. Cuozzo  ̶  J.-M. Martin, Il particolarismo 
napoletano altomedievale, in «Mélanges de l’École française de Rome. Moyen-Age», 
CVII, 1 (1995), pp. 7-16.

Delle Donne, La presa di Melfi = F. Delle Donne, La presa di Melfi (1041) nella 
cronachistica di età normanna, in Melfi Normanna, pp. 231-258.

von Falkenhausen, Le città calabresi = V. von Falkenhausen, Le città calabresi 
dalla conquista normanna fino alla fondazione del Regno, in La conquista e l’inse-
diamento, pp. 173-192.

von Falkenhausen, La dominazione bizantina = V. von Falkenhausen, La domina-
zione bizantina nell’Italia meridionale dal IX all’XI secolo, Bari 1978.

von Falkenhausen, La fondazione = V. von Falkenhausen, La fondazione di Melfi 
nel contesto della politica territoriale di Basilio Boioannes, in Inaugurazione delle 
celebrazioni per il millenario della fondazione della città fortificata di Melfi (1018-
2018), (Melfi, 18 maggio 2018), Bari 2019, pp. 45-65.

Favia, Processi di popolamento = P. Favia, Processi di popolamento, configura-
zione del paesaggio e tipologie insediative in Capitanata nei passaggi istituzionali 
dell’XI secolo, in La Capitanata e l’Italia, pp. 103-135. 

Fiorentino ville désertée = Fiorentino ville désertée nel contesto dalla Capitanata me-
dievale. Ricerche 1982-1993, a cura di M.S. Caliò Mariani – F. Piponnier, Roma 2012.

Galdi, Amalfi = A. Galdi, Amalfi, Spoleto 2018 (Il Medioevo nelle città italiane. 
Collana diretta da Paolo Cammarosano, 15).



Le città italo-meridionali nella storiografia |  193

www.scholasalernitana.unisa.it

Galdi, La Chiesa salernitana = La Chiesa salernitana e i Normanni, in Il Brevia-
rio-Messale di Salerno del Museo Leone di Vercelli. Una nuova fonte per la storia 
dell’arte, della cultura e della liturgia, a cura di M. Vaccaro  ̶  G. Brusa, Battipaglia 
2022 (Studi e ricerche di storia dell’arte, 4), pp. 123-133. 

Galdi, Vescovi, santi e poteri = A. Galdi, Vescovi, santi e poteri politici nella Pu-
glia settentrionale (secoli IX-XI), in Bizantini, Longobardi e Arabi in Puglia nell’alto 
medioevo. Atti del XX Congresso internazionale di studio sull’alto medioevo, (Savel-
letri di Fasano, 3-6 novembre 2011), Spoleto 2012, pp. 341-363.

Head, Discontinuity and discovery = T. Head, Discontinuity and discovery in the 
cult of saints. Apulia from Late Antiquity to the High Middle Ages, in «Hagiographi-
ca», VI (1999), pp. 184-211.

Houben, Melfi, Venosa = H. Houben, Melfi, Venosa, in Itinerari e centri urbani 
nel Mezzogiorno normanno-svevo. Atti delle decime giornate normanno-sveve (Bari, 
21-24 ottobre 1991), a cura di G. Musca, Bari 1993 (Centro di studio normanno-svevi, 
Atti, 10), pp. 311-331.

Leccisotti, Le colonie = T. Leccisotti, Le colonie cassinesi in Capitanata, 4. Troia, 
Montecassino 1957.

Loré, Melfi tra i principi = Melfi tra i principi di Salerno e l’Impero bizantino, in 
Melfi tra Longobardi e Bizantini. Convegno internazionale di studio promosso per il 
millenario di fondazione della città fortificata di Melfi (1018-2018), (Melfi, Sala del 
trono del castello, 10-12 ottobre 2019), Bari 2020, pp. 83-102.

Martin, Castelfiorentino = J.-M. Martin, Castelfiorentino, in Federiciana, 
Roma 2005, disponibile online: https://www.treccani.it/enciclopedia/castelfiorenti-
no_%28Federiciana%29/ (consultato il 15-07-2025).

Martin, I castelli federiciani = J.-M. Martin, I castelli federiciani nelle città del 
Mezzogiorno d’Italia, in Castelli e fortezze nelle città italiane e nei centri minori 
italiani (secoli XIII-XV), a cura di F. Panero  ̶  G. Pinto, Cherasco 2009, pp. 251-269.

Martin, Centri fortificati = J.-M. Martin, Centri fortificati, potere feudale e orga-
nizzazione dello spazio, in Storia della Calabria medievale. I quadri generali, a cura 
di A. Placanica, Roma 2001, pp. 485-534.

Martin, Les chartes de Troia = J.-M. Martin, Les chartes de Troia. Edition et étude 
des plus anciens documents conservés à l’Archivio Capitolare, I (1024-1266), Bari 
1976 (Codice diplomatico pugliese, XXI). 

Martin, Le città pugliesi = J.-M. Martin, Le città pugliesi e i Normanni, in La con-
quista e l’insediamento, pp. 159-172.

Martin, Les communautés = J.-M. Martin, Les communautés d’habitants de la 
Pouille et leurs rapports avec Roger II, in Società, potere e popolo nell’età di Ruggero 
II. Atti delle terze giornate normanno-sveve (Bari, 23-25 maggio 1977), Bari 1979, 
pp. 73-98.

Martin, La documentation = J.-M. Martin, La documentation écrite et ses ensei-
gnement, in Fiorentino ville désertée, pp. 45-72.

Martin, Fiorentino au début = J.-M. Martin, Fiorentino au début du XIIIe siècle 
d’après la documentation écrite, in Federico II e Fiorentino. Atti del I Convegno di 
Studi medievali della Capitanata (Torremaggiore, 23-24 giugno 1984), a cura di M.S. 



Amalia Galdi194  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Caliò Mariani, Galatina 1985, pp. 1-7.
Martin, Foggia = J.-M. Martin, Foggia nel Medioevo, Bari 1998 (Le città del 

Mezzogiorno medievale, 2).
Martin, Le fortificazioni = J.-M. Martin, Le fortificazioni dal secolo V al XIII, in 

Napoli nel Medioevo. Segni culturali di una città, Bari 2007 (Le città del Mezzogior-
no medievale, 4). 

Martin, Guerre, accords et frontières = J.-M. Martin, Guerre, accords et frontières 
en Italie méridionale pendante le haut Moyen Âge. Pacta de Liburia, Divisio Princi-
patus Beneventani et autres actes, Rome 2005 (Sources et documents d’histoire du 
Moyen Âge, 7).

Martin, L’Italie méridionale = J.-M. Martin, L’Italie méridionale, in Città e cam-
pagna nei secoli altomedievali, LVI Settimana di studio del Centro italiano di studi 
sull’alto medioevo (Spoleto, 27 marzo-1 aprile 2008), II, Spoleto 2009, pp. 733-774.

Martin, Italie normandes = J.-M. Martin, Italie normandes. XIe – XIIe siècles, [Pa-
ris] 1994 (La vie quotidienne. Civilisations et Sociétés). 

Martin, Note sulla costruzione = J.-M. Martin, Note sulla costruzione della rete 
cittadina dell’Italia meridionale e della Sicilia normanne, in Città e vita cittadina 
nei paesi dell’area mediterranea. Secoli XI-XV, a cura di B. Saitta, Roma 2006, pp. 
113-127.

Martin, La Pouille = J.-M. Martin, La Pouille du VIe au XIIe siècle, Rome 1993 
(Collection de l’École française de Rome, 179).

Martin, Le rôle de l’Église de Naples = J.-M. Martin, Le rôle de l’Église de Naples 
dans le Midi. À propos de deux assemblées ecclésiastiques du IXe siècle et de leurs 
actes, in «Mélanges de l’École française de Rome. Moyen-Age», CVII, 1 (1995), pp. 
39-64.

Martin, Les sources écrites = J.-M. Martin, Les sources écrites, in Cinq ans de 
recherches, pp. 641-652.

Martin, Les thèmes italiens = J.-M. Martin, Les thèmes italiens. Territoire, popula-
tion, administration, in Histoire et culture dans l’Italie byzantine. Acquis et nouvelles 
recherches, sous la direction de A. Jacob  ̶  J.-M. Martin  ̶  G. Noyé, Rome 2006 (Col-
lection de l’École française de Rome, 363), pp. 517-558.

Martin, Les villes neuves = J.-M. Martin, Les villes neuves en Pouille au XIIIe 

siècle, in I borghi nuovi, secoli XII-XIV, a cura di T. Comba  ̶  A. Settia, Cuneo 1993, 
pp. 115-135.

Martin – Noyé, La cité de Montecorvino = J.-M. Martin  ̶  G. Noyé, La cité de 
Montecorvino en Capitanate et sa cathédrale, in «Mélanges de l’Ecole française de 
Rome. Moyen-Age, Temps modernes», XCIV, 2 (1982), pp. 513-549.

Martin – Noyé, Les campagnes = J.-M. Martin   ̶  G. Noyé, Les campagnes de 
l’Italie méridionale byzantine (Xe-XIe siècles), in «Mélanges de l’École française de 
Rome. Moyen-Age», CI, 2 (1989), pp. 559-596.

Martin – Noyé, La Capitanata = J.-M. Martin  ̶  G. Noyé, La Capitanata nella 
storia del Mezzogiorno medievale, Bari 1991.

Martin – Noyé, L’habitat médiéval = J.-M. Martin  ̶  G. Noyé, L’habitat médiéval 
dans la zone de Fiorentino, in Fiorentino ville désertée, pp. 91-104.



Le città italo-meridionali nella storiografia |  195

www.scholasalernitana.unisa.it

Martin – Noyé, Les villes = J.-M. Martin  ̶  G. Noyé, Les villes de l’Italie byzantine 
(IXe-XIe siècle), in Hommes et richesses dans l’empire byzantin, II, edité par V. Krava-
ri  ̶  J. Lefort  ̶  C. Morrison, Paris, 1991, pp. 27-62.

Melfi normanna = Melfi normanna dalla conquista alla monarchia. Convegno 
internazionale di studio promosso per il millenario di fondazione della città fortificata 
di Melfi (1018-2018), Bari 2021.

Panarelli, Città, vescovi = Città, vescovi e Normanni, in La conquista e l’insedia-
mento, pp. 193-206.

Petracca, Fondare abitati = L. Petracca, Fondare abitati nel Mezzogiorno medie-
vale: un bilancio storiografico, in «Itinerari di ricerca storica», XXXII, 2 (2018), pp. 
179-193.

Rivera Magos, Alle origini = V. Rivera Magos, Alle origini della conquista dell’I-
talia meridionale. Arduino e l’entrata dei Normanni a Melfi, in Melfi normanna, pp. 
189-230.

Russi, Insediamenti = V. Russi, Insediamenti altomedievali in Capitanata. Appunti 
di topografia storica, in La Capitanata e l’Italia, pp. 137-154.

Toomaspoeg, Decimae = Decimae. Il sostegno economico dei sovrani alla Chiesa 
del Mezzogiorno nel XIII secolo, a cura di K. Toomaspoeg, Roma 2009 (Ricerche 
dell’Istituto storico germanico di Roma).

Vetere, Salerno «cattedrale» = B. Vetere, Salerno «cattedrale», Aversa e Troia 
«città nuove»?, Lecce 1997.





Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  197

www.scholasalernitana.unisa.it

	

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 197-210
DOI 10.6093/1590-7937/13015 © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501

Carmen Cillo

Che cos’è il fenomenismo eidetico? Analisi e prospettive di una 
categoria storiografica del pensiero medievale, a partire dagli studi di 

Giulio d’Onofrio
                                                                                                                                            

Il contributo ricostruisce e sviluppa la nozione di fenomenismo eidetico a partire dagli 
studi di Giulio d’Onofrio, mostrando come essa designi una teoria della conoscenza 
altomedievale fondata sulla progressiva com-partecipazione alla verità. Attraverso 
l’analisi dell’esemplarismo, della dottrina dell’anima polipartita e della gnoseologia 
boeziana, il saggio illustra una visione epistemologica plurale, dinamica e gerarchica-
mente articolata, nella quale le diverse facoltà conoscitive cooperano anagogicamente 
verso l’intellegibile. Sul piano metodologico permette di ripensare la concordia intel-
lectuum come modello di empatia intersoggettiva nella ricerca del vero, aprendo un 
dialogo fecondo tra epistemologia medievale e fenomenologia contemporanea.        

1. Introduzione 

Nel 2011, a conclusione del saggio Fenomenismo medievale e pensiero 
eidetico, pubblicato in onore della studiosa di fenomenologia Angela 
Ales Bello, lo storico della filosofia Giulio d’Onofrio indicava nel pen-
siero medievale la via per un possibile «perfezionamento del pensiero 
eidetico contemporaneo»1. Lo studio delle fonti da lui proposto consen-
te di leggere l’Alto Medioevo come il laboratorio di una gnoseologia 
per cui l’autentico conoscere sarebbe l’esito di un’asintotica com-parte-
cipazione al vero. Nel saggio, suddetta gnoseologia è designata median-
te una varietà di espressioni che ne mettono in luce le diverse sfumature 
teoretiche e teologiche: Fenomenismo medievale, a partire dal titolo, 
per sottolinearne il radicamento storico nell’Alto Medioevo cristiano; 
poi «concezione fenomenistica platonico-cristiana»2 e «orientamento 
fenomenistico»3, per marcare l’influenza congiunta del neoplatonismo 

1 D’Onofrio, Fenomenismo medievale e pensiero eidetico, pp. 21-48: 47.
2 Ibid., p. 29. 
3 Ibid., p. 31.



Carmen Cillo198  |

www.scholasalernitana.unisa.it

e della teologia cristiana; infine «fenomenismo teologico»4 e «prospet-
tiva teologico-fenomenistica cristiana»5, ad evidenziarne la natura spi-
rituale e partecipativa, in cui la verità è tensione e relazione, mai pos-
sesso. 

D’Onofrio è ad oggi l’unico studioso ad aver esplicitamente tematiz-
zato con questo saggio un nesso strutturale tra fenomenismo medievale 
e pensiero eidetico, aprendo così la strada ad un filone di ricerca an-
cora in nuce, che con questo contributo s’intende presentare mediante 
la formula di fenomenismo eidetico. Dunque, tale espressione designa 
una costruzione storiografica contemporanea: non è presente come tale 
nelle fonti medievali, ma è elaborata come strumento interpretativo uti-
le a rendere conto della peculiare configurazione gnoseologica rintrac-
ciabile in alcuni autori dell’Alto Medioevo. La sua adozione consente 
di mettere in luce la coerenza e la portata teorica di una visione della 
conoscenza fondata sulla progressiva partecipazione alla verità. Il ri-
correre del termine fenomenismo negli scritti di d’Onofrio indica che lo 
studioso ne abbia fatto un tratto distintivo della sua lettura del pensiero 
medievale negli anni più recenti6. Egli precisa che quando ne parla a 
proposito del Medioevo, intende riferirsi proprio al pensiero eidetico 
medievale, delineando così una teoria della conoscenza, riconducibile 
a quanto nella classificazione storiografica è indicato come «fenomeni-
smo gnoseologico»7, nella voce Fenomenismo dell’Enciclopedia Filo-
sofica, curata da Gaetano Capone Braga. 

2. Il rapporto con la dottrina esemplarista 

L’espressione “fenomenismo eidetico” richiama, da un lato, il radi-
camento storico-filosofico nella cultura neoplatonica cristianizzata 
dell’Alto Medioevo latino di questa teoria della conoscenza e, dall’al-
tro, quel carattere dialettico e platonico dell’orientamento all’eideticità 
che le è proprio. Dunque descrive una concezione gnoseo-epistemo-
logica per cui la mente, quando impiega correttamente le sue facoltà 

4 Ibid., p. 36.
5 Ibid., p. 45.
6 Cfr. d’Onofrio, L’anima dei platonici, Turnhout 2003. Cfr. Id., Le fatiche di Eva, 

Turnhout 2005. Cfr. Id., Conoscenza intuitiva nel pensiero cristiano fra tarda-antichi-
tà e alto medioevo, pp. 73-96. 

7 Cfr. Capone Braga, Fenomenismo, pp. 4029-4033. 



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  199

www.scholasalernitana.unisa.it

conoscitive ‒ di diversa natura, ma di pari legittimità ed adeguatezza 
epistemica ‒ produce atti di conoscenza, ognuno veridico nella specifi-
cità del proprio ambito, muovendosi così anagogicamente dal piano del 
sensibile a quello dell’intellegibile, in un progressivo realizzare quella 
com-partecipazione alla verità che, in quanto perfettibile, è per l’uomo 
un cammino filosofico e spirituale perpetuo. Le forme così conosciu-
te hanno realtà oggettiva nella mens divina, ma si manifestano come 
immagini eidetiche progressivamente accessibili, secondo modalità 
rappresentative variabili in base alla vis conoscitiva di volta in volta 
attivata, in un processo di adeguamento non speculare, bensì sempre fe-
nomenico, cioè che riflette l’intenzionalità costitutivamente anagogica 
dell’anima nell’attiva elaborazione di conoscenza. 

Questa tensione anagogica verso l’intellegibile si fonda sul decisivo 
presupposto metafisico dell’esemplarismo, secondo cui la verità non 
corrisponde in toto alla semplice correttezza semantico-proposizionale, 
ma è piuttosto da intendersi come quell’ordine eidetico del reale, ossia 
l’insieme delle forme eterne che è la mens divina, in cui ogni cosa è 
da sempre conosciuta. Come ha evidenziato Henry Osborn Taylor nei 
capitoli del suo studio dedicati all’eredità filosofica greca ed al pen-
siero cristiano dei primi secoli8, la visione del reale come ordine eide-
tico, strutturato secondo forme ideali preesistenti nella mens divina, è 
un punto di convergenza tra eredità neoplatonica e pensiero patristico. 
Suddetta struttura partecipativa che attinge alla teologia platonico-cri-
stiana, trova infatti il suo quadro teoretico privilegiato nella rilettura 
agostiniana del Logos: le veritates esistono eternamente nella mente del 
Verbo divino ed illuminano, ispirano, ogni intelletto creaturale che es-
sendo ad immagine di quello perfettamente divino, dunque solo simile 
e mai identico, può attingerle solo in modo progressivo, mai definiti-
vamente: «Solo il Logos, o il Noûs, ossia l’Intelletto o il Verbo divino, 
conosce la verità totale e assoluta, pensandola e contemplandola nelle 
proprie idee, o cause, o forme eterne di tutte le cose»9. Dunque, è para-
dossalmente l’incolmabile distanza tra la perfezione del conoscere divi-
no e la perfettibilità di quello umano a rendere il fenomenismo eidetico 
una gnoseologia della com-partecipazione. 

8 Cfr. Taylor, The Mediaeval Mind, pp. 33-61. 
9 D’Onofrio, Per questa selva oscura, p. 280.01



Carmen Cillo200  |

www.scholasalernitana.unisa.it

L’esemplarismo, quale suo cardine teologico, implicando così la con-
siderazione della mens creaturale come immagine derivata e appunto 
com-partecipata del divino, rende l’intero progresso conoscitivo feno-
menicamente orientato un atto partecipativo: l’uomo, creato a immagi-
ne del divino, è con ciò reso capace di attingere gradualmente, ed attra-
verso la varietà delle proprie facoltà, a quella verità eterna che risiede 
nel Logos. In questa prospettiva, le modalità epistemologiche del feno-
menismo eidetico illuminano anche la natura del soggetto conoscente 
sia nella sua tensione aletologica, sia nella sua relazione onto-teologica 
con quanto lo trascende.

3. Il significato teologico del fenomenismo eidetico 

Nelle opere di d’Onofrio si può seguire il disegno di una ricostruzione 
organica di questa teoria della conoscenza. Propongo, dunque, di esa-
minarne gli sviluppi secondo una triplice articolazione: significato te-
ologico, funzionamento epistemologico e implicazione metodologica. 
Il primo elemento, significato teologico, trova il suo corrispettivo nel 
già menzionato esemplarismo e nella dottrina dell’anima polipartita. Il 
funzionamento epistemologico del fenomenismo eidetico, d’Onofrio lo 
illumina invece richiamandosi anzitutto alla filosofia di Severino Boe-
zio. Sul piano metodologico, il fenomenismo medievale come pensiero 
eidetico apre alla riflessione sull’ideale della concordia intellectuum, 
espressione con cui lo studioso designa il traguardo condiviso della ri-
cerca filosofica e storiografica. 

Tenuta ferma questa triade, la trattazione procederà approfondendo 
ciascuna dimensione, nella consapevolezza che la loro distinzione è qui 
adottata unicamente per ragioni espositive e non implica perciò una 
reale separazione all’interno del sistema di pensiero. Infatti è proprio 
spiegando come opera questa teoria della conoscenza che d’Onofrio 
rivela al contempo cosa essa significhi sul piano teologico ‒ poiché il 
fenomenismo medievale è intimamente legato al pensiero eidetico cri-
stiano ‒ e cosa ciò comporti sul piano metodologico utile a chi studia 
la filosofia medievale. Le esperienze filosofiche dell’Alto Medioevo, 
«dalla consolazione speculativa dell’umanità in Boezio, alla sistema-
ticità della divisione della natura in Giovanni Scoto, fino alla stessa 
elaborazione dell’unum argumentum e del sistema razionale della verità 



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  201

www.scholasalernitana.unisa.it

teologica in Anselmo»10 sono lette da d’Onofrio come tappe di un unico 
percorso intellettuale in cui la mente umana si apre progressivamente 
alle verità divine. Nell’opera Vera philosophia, l’autore ne sottolinea 
l’impronta neoplatonizzante: 

«La capillare diffusione dell’impostazione gnoseologica neoplatonica docu-
menta quindi il modo in cui i pensatori di tutto l’Alto Medioevo si sono lascia-
ti guidare, soprattutto nelle applicazioni teologiche del loro pensiero, dall’idea 
che il conoscere sia sempre l’esito di una progressiva appropriazione da parte 
del soggetto della verità dell’oggetto, che si manifesta gradualmente ed in 
forme diversificate in relazione al variare delle facoltà di volta in volta messe 
in atto dall’io per compierla»11. 

Questa sua ricostruzione mostra come il lascito neoplatonico ‒ se-
condo cui i diversi modi di apparire dell’essere si colgono attraverso il 
differenziato impiego delle facoltà conoscitive ‒ abbia trasmesso alla 
riflessione medievale un «implicito ma deciso orientamento fenomeni-
co della conoscenza»12. In riferimento al ruolo delle facoltà conosciti-
ve e sulla distinzione tra percezione sensibile e intelletto nel pensiero 
tardo-antico e neoplatonico, lo studioso Richard Sorabji ha mostrato 
come nella ricezione aristotelica, la percezione venga intesa come ac-
quisizione di oggetti intenzionali (forme presenti nel soggetto senza 
materia), mentre nella dottrina neoplatonica l’intelletto non ha oggetti 
intenzionali, poiché è identico ai contenuti che conosce13. Ciò suggeri-
sce che tale “orientamento fenomenico della conoscenza” non implichi 
necessariamente un modello rappresentativo o intenzionale nel senso 
moderno. 

Nella Storia del pensiero medievale, infine, d’Onofrio ribadisce 
che quello compreso tra il Tardo-antico e il Rinascimento non fu solo 
esercizio teologico, ma anche attiva elaborazione dei «dati naturali co-
municati dall’esperienza»14. In questo quadro, il fenomenismo eidetico 
esprime quella sinergia armonica tra le diverse facoltà conoscitive ‒ 
sensibili, intellettuali e spirituali ‒ ciascuna in grado di ricavare dalla 
datità esperienziale verità parziali ma autentiche, ordinate anagogica-

10 Id., Vera philosophia, p. 230.
11 Ibid., pp. 279-280.
12 Ibid., p. 277. 
13 Cfr. Sorabji, Ancient and Medieval Theories of Intentionality, pp. 106-114.
14 D’Onofrio, Storia del pensiero medievale, p. 17.



Carmen Cillo202  |

www.scholasalernitana.unisa.it

mente verso la verità ultima e divina. Questo pluralismo di facoltà e dei 
rispettivi atti conoscitivi è un elemento letto da d’Onofrio in continuità 
con la dottrina platonica dell’anima polipartita, che viene perciò assun-
ta come una sorta di struttura antropologica fondativa del fenomenismo 
eidetico. 

Per comprendere il motivo di questa connessione, è indispensabile 
fare riferimento agli studi che d’Onofrio dedica a Dante. Proprio in un 
capitolo centrale della sua monografia sull’Alighieri, il nesso tra feno-
menismo eidetico e polipartizione dell’anima emerge con particolare 
chiarezza15. Lo storico propone una lettura filosofica della poesia teolo-
gica dantesca, ma non si limita sulla scia della critica novecentesca ad 
evidenziare l’aderenza di Dante a categorie tomistiche, bensì ne rivela 
il legame forte con la filosofia altomedievale, in particolare con quel 
pensiero della tradizione monastica che rielabora in chiave mistica gli 
elementi patristici di neoplatonismo cristianizzato, come l’esemplari-
smo e la riflessione sulla natura dell’anima. Si delinea così una prospet-
tiva per cui nel linguaggio poetico di Dante si mostra ‒ e non si dice 
‒ una forma logica fenomenica. È in questo modo che d’Onofrio riesce 
da un lato a connettere la dottrina psicologica sulla polipartizione delle 
facoltà conoscitive dell’anima al suo discorso gnoseo-epistemologico 
sul fenomenismo eidetico; dall’altro riesce ad evidenziare la cifra filo-
sofica del poeta-teologo in una maniera originale, mostrando cioè come 
l’impostazione fenomenica di questi sia un superamento dialettico e 
non conflittuale del realismo aristotelico-avicenniano. 

Ciò ci consente di approfondire dunque il rapporto tra fenomenismo 
eidetico e paradigma conoscitivo peripatetico-scolastico, mostrando in 
che senso il primo sia oltrepassamento critico e dialettica integrazio-
ne delle categorie del secondo, che non vengono pertanto negate. Nel 
realismo tomista, la verità si fonda sulla corrispondenza tra la rappre-
sentazione intellettuale e la realtà oggettiva: a differenza del fenome-
nismo eidetico, manca dunque l’enfasi sulla graduale gerarchizzazione 
dei modi di conoscere come vie progressive di ascesi verso il vero. 
Secondo Tommaso, gli universali esistono realmente nella mente di Dio 
e sono astratti dall’esperienza sensibile tramite l’intelletto umano. La 
conoscenza procede dunque per astrazione, in cui la mente coglie la re-
altà essenziale delle cose attraverso le specie intelligibili, che fungono 

15 Cfr. Id., Per questa selva oscura, p. 279.



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  203

www.scholasalernitana.unisa.it

da strumenti più recettivi che produttivi di verità16. Tuttavia, si tenga 
comunque presente che è stato osservato come Tommaso non esclude 
mai del tutto la possibilità che anche le specie vengano conosciute in 
quanto tali: si limita a rigettare una concezione idealistica secondo cui 
l’intelletto conoscerebbe soltanto i propri contenuti, senza affrontare 
pienamente il rischio di una conoscenza mediata solo dalla specie17. 
Quindi la differenza tra il suo realismo ed il paradigma gnoseologi-
co fenomenico risulta marcata nelle riflessioni di d’Onofrio, più nei 
contributi monografici18 che nei suoi articoli. Se la prospettiva realista, 
nell’ottica dell’adaequatio intellectus rei, implica una sostanziale pas-
sività della mente rispetto all’oggetto, quella fenomenica invece affida 
al soggetto un ruolo attivo, concependo la conoscenza come il risulta-
to della progressiva ‒ seppur mai definitiva ‒ manifestazione della res 
alla mente, secondo modalità compatibili con le facoltà conoscitive di 
volta in volta operative. Il conoscere «non è l’esito di un adeguarsi del 
soggetto al modo di essere dell’oggetto, ma di un variare dell’apparire 
di esso, a seconda della vis impegnata nell’atto conoscitivo, nei termini 
di rappresentatività che le sono peculiari»19. Sebbene si parli di “rap-
presentatività”, è importante chiarire che le rappresentazioni non vanno 
intese come mere immagini mentali o copie passive, ma sempre come 
modalità dinamiche e partecipative di conoscenza che superano per-
tanto il modello rappresentazionalista tradizionale. Ogni vis, pur finita, 
gode cioè di una propria potenzialità veritativa, sebbene sempre segna-
ta da una «irrimediabile inadeguatezza rappresentativa»20. 

4. Funzionamento e radici neoplatoniche della teoria della conoscenza 

Per chiarire più nel dettaglio il funzionamento epistemologico del feno-
menismo eidetico, è utile soffermarsi sulla lettura che d’Onofrio fa del-
la gnoseologia di Severino Boezio, evidenziando il ruolo attivo del sog-
getto e la sinergia tra le facoltà dell’anima nella produzione del sapere. 
La Consolatio Philosophiae è riconosciuta come fonte fondamentale 

16 Cfr. Id., Fenomenismo medievale e pensiero eidetico, pp. 32-38. 
17 Cfr. Pasnau, Theories of Cognition in the Later Middle Ages, pp. 209-213.
18 Cfr. d’Onofrio, Vera philosophia, p. 282.
19 Cfr. ibid., p. 278. 
20 Ibidem.



Carmen Cillo204  |

www.scholasalernitana.unisa.it

della sistemazione della gnoseologia fortemente ispirata ad elementi 
di neoplatonismo cristianizzato, e dunque rivelante un orientamento 
fenomenico. Boezio vi elenca le quattro facoltà conoscitive: «Ipsum 
quoque hominem aliter sensus, aliter imaginatio, aliter ratio, aliter 
intellegentia contuetur»21, illustrandone il funzionamento gerarchico, 
progressivo e complementare. D’Onofrio interpreta questa dottrina 
come un modello in cui il soggetto ha un ruolo attivo nella produzione 
del sapere, che non è affatto da intendersi nei termini di un costruzio-
nismo moderno, perché l’atto conoscitivo prodotto non prescinde cioè 
mai dalla datità esperienziale: è frutto infatti di quella particolare elabo-
razione attuata mediante l’impiego differenziato di una facoltà conosci-
tiva, ed il carattere veridico di ogni atto conoscitivo è garantito dall’a-
ver avuto luogo entro i limiti della sfera funzionale competente appunto 
alla specifica facoltà impiegata, in linea dunque con una visione della 
conoscenza come processo in sé coerente, quantunque articolato e stra-
tificato. Seppo Knuuttila analizza nel suo studio la concezione boeziana 
delle potenze conoscitive, riconoscendole come disposizioni reali che 
richiedono una causa attivante per manifestarsi in atto, strutture dina-
miche mai meramente passive, coerenti con l’idea di una conoscenza 
attiva e gerarchicamente organizzata22. 

La facoltà sensibile (sensus) quindi non è inganno poiché inferio-
re all’intellegibile, né l’immaginazione (imaginatio) è mera illusione, 
perché sono comunque conoscenze vere: la sensazione è la verità del 
sensibile, così come il ragionamento è la verità della ragione. Entrambe 
riflettono inoltre, seppur in modo imperfetto, sulla ‒ ed a partire dal-
la ‒ stessa verità superiore che orienta ed ordina l’intero processo co-
noscitivo. La ratio analizza e coordina la verità delle rappresentazioni 
sensibili e con ciò le perfeziona: in tal senso queste potentiae conosci-
tive, seppure nella loro differenza e gerarchica veridicità, sono tra loro 
comunicanti. La facoltà suprema dell’intellegentia può cogliere l’es-
senza immutabile della verità indagata dalla mente, e con ciò sublimare 
il processo conoscitivo. L’articolazione di queste differenti potentiae 
non riduce pertanto la conoscenza a una sequenza lineare univoca, per-
ché ne evidenzia la ricchezza e la pluralità. D’Onofrio insiste inoltre 

21 Boethius, Consolatio philosophiae, p. 364, ed. it. Dallera, La consolazione della 
filosofia, p. 364.

22 Cfr. Knuuttila, Modalities in Medieval Philosophy, pp. 46-48. 



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  205

www.scholasalernitana.unisa.it

sul carattere strutturalmente imperfetto della conoscenza umana: ogni 
facoltà, compresa l’intellegentia, essendo finita, produce rappresenta-
zioni parziali dell’essere, necessariamente segnate da una falsità obbli-
gata23. Nel The Cambridge Companion to Boethius, Margaret Cameron 
analizza la riflessione di Boezio sulla differenza tra la comprensione 
divina perfetta e quella umana, imperfetta, confermando la tesi di un’i-
naggirabile falsità obbligata degli atti conoscitivi dell’uomo24. Ciò non 
nega la verità dei singoli atti conoscitivi, ma ne segnala la relatività e la 
necessità di perfezionamento. 

Quando, nel suo saggio citato in apertura di questo contributo, d’O-
nofrio riconosce nella Consolatio di Boezio una fonte sistematica sul 
funzionamento epistemologico della gnoseologia cristiana di matrice 
neoplatonizzante fenomenicamente orientata, a partire dalla quale do-
ver ripensare ad un possibile perfezionamento del pensiero eidetico 
contemporaneo, dimostra che l’eredità speculativa altomedievale non 
sia solo l’arcaica premessa del pensiero moderno, quanto piuttosto 
quella viva e presente filosofia capace di dialogare con l’epistemologia 
contemporanea, fino appunto a poterne guidare ed orientare il percorso 
di perfezionamento critico che questa è chiamata a compiere, se vuole 
che il suo sviluppo coincida anche con un autentico progresso. Rico-
struire cioè, attraverso l’analisi delle fonti altomedievali, la genealogia 
di una visione dinamica, attiva e compartecipativa del conoscere signi-
fica lavorare nel segno di un fecondissimo recupero di un linguaggio 
che, narrando la storia di un modo di intendere la conoscenza ormai 
lontano nel tempo e trascurato dalla critica, offra risposte inaspettate 
alle questioni contemporanee, emergenti dalle rivoluzioni che hanno 
profondamente trasformato il modo di conoscere e di concepire l’epi-
stemologia, spingendo il soggetto conoscente a rimettere in discussione 
le proprie possibilità cognitive, il proprio ruolo nel processo conosciti-

23 D’Onofrio, Fenomenismo medievale e pensiero eidetico, p. 30: «Ogni singolo 
grado del conoscere circoscrive infatti [...] una molteplice tipologia di falsi obbligati, 
poiché tutti gli atti finiti di conoscenza implicano una duttile commistione di falsità 
e verità: sono falsi in quanto ciascuno di essi elabora sempre e soltanto una manife-
stazione relativa degli oggetti, e mai  la loro ultima realtà essenziale; ma sono veri 
in quanto, nella stretta coerenza della gerarchizzazione delle corrispondenti sfere di 
sapere, contribuiscono tutti, in modo ordinato e diverso, ad orientare l’anima verso 
modalità imperfette, ma progressivamente perfettibili, di apparizioni dell’irraggiungi-
bile ultima verità dell’essere».



Carmen Cillo206  |

www.scholasalernitana.unisa.it

vo, nonché i concetti stessi di verità e falsità.
In quest’ottica, l’invito dello studioso al perfezionamento della ri-

cerca del vero, derivante dal modello speculativo altomedievale, non 
si traduce in un appello ad un ritorno anacronistico e ascientifico alla 
concordia fidei et rationis, quale principio fondante della speculazione 
cristiana medievale; piuttosto si tratta di riconoscere il potenziale uni-
versale che tale paradigma offrirebbe, se fosse assunto anche solo come 
ipotesi funzionale, per orientare la mente umana nella sua ricerca del 
vero25. Come osserva d’Onofrio, richiamandosi alle parole pronunciate 
da Philosophia nel V libro della Consolatio, se l’uomo partecipasse 
pienamente all’intelligentia, comprenderebbe che la verità risiede nella 
perfezione del giudizio divino. Pur essendo inaccessibile, questa scien-
za deve essere riconosciuta come una “possibilità”; orientare il pensiero 
verso di essa rappresenta un metodo valido per ogni soggetto razionale 
e non solo per la comunità di credenti. Secondo d’Onofrio, la condi-
zione per l’empatia tra i pensieri eidetici non sarebbe dunque la fede 
in un Dio pensante, bensì la formale adozione di questa possibilità, che 
consente di perfezionare la ricerca della verità26.

5. Implicazioni del modello speculativo proposto

Sul piano delle implicazioni metodologiche, la riflessione sull’empa-
tia tra i soggetti del pensare eidetico è perciò collegata alla nozione 
di concordia intellectuum. D’Onofrio spiega questo collegamento nel 
suo saggio proponendo la sua traduzione di una citazione eriugeniana: 
«quando io colgo con l’intelletto ciò che tu cogli con l’intelletto, io 
divengo il tuo intelletto»27. È dunque delineato un modello di dialogo 
perfetto, in cui la concordia degli intelletti diventa un esercizio concreto 
di fusione delle coscienze conoscitive, che rende possibile un’autenti-
ca empatia tra i pensieri eidetici. Questa lectio eriugeniana motiva lo 
studioso, desideroso di entrare in dialogo filosofico con la Ales Bello, a 
cercare dunque le concordanze tra il paradigma eidetico medievale e la 

24 Cfr. Cameron, The Cambridge Companion to Boethius, p. 90. 
25 Cfr. d’Onofrio, Fenomenismo medievale e pensiero eidetico, p. 48.
26 Ibid., p. 49.
27 Ibid., p. 26. Cfr. Eriugena, Periphyseon, V, 122, col. 780C: «Siquid. dum 

intelligo quod intelligis intellectus tuus efficior et ineffabili quodam modo in te factus 
sum». ed. it. Gorlani, Divisione della natura, pp. 1122-1123. 



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  207

www.scholasalernitana.unisa.it

fenomenologia husserliana, mostrando concretamente come il pensiero 
altomedievale possa arricchire l’epistemologia contemporanea, fornen-
do forme condivise di comprensione e proponendo la collaborazione 
intellettuale profonda come anima della ricerca filosofica. L’autore in-
troduce nel suo saggio Teodorico di Freiberg per mostrare come, già 
alla fine del XIII secolo, questi abbia anticipato temi centrali della fe-
nomenologia moderna di Edmund Husserl. La concezione teodoriciana 
della conoscenza come processo attivo e dinamico ‒ in cui soggetto e 
oggetto si influenzano reciprocamente ‒ rivelerebbe infatti una dimen-
sione relazionale e funzionale del conoscere, in linea con il carattere 
intersoggettivo della fenomenologia28. Questo confronto con la contem-
poraneità dimostra che d’Onofrio conferisce alla gnoseologia eidetica 
una rilevanza che va ben oltre il semplice interesse storico. 

L’accoglimento della sua proposta metodologica credo implichi una 
domanda cruciale. D’Onofrio afferma infatti che non si tratterebbe di 
un ritorno alla tradizionale concordia fidei et rationis, ritenuta anacro-
nistica e ascientifica, ma piuttosto dell’assunzione funzionale di quel 
presupposto come mera ipotesi. Questa posizione, seppur ragionevo-
le in chiave contemporanea, rischia di indebolire il legame essenziale 
tra fenomenismo eidetico e fede vissuta che ha costituito il cuore della 
gnoseologia medievale. Se questi modelli speculativi sono intesi come 
realtà atemporali e universali, come si può dunque escludere uno degli 
elementi costitutivi che ne garantisce la concretezza e la vitalità? Il fe-
nomenismo eidetico conserva un valore fondamentale proprio perché è 
radicato in una realtà concreta e vissuta, nonostante non rappresenti più 
un modello comune o immediatamente riconoscibile. Analogamente, la 
dimensione di fede nella gnoseologia medievale non è un residuo ana-
cronistico da eliminare, bensì l’esperienza reale e profonda che sostiene 
ed anima la ricerca del vero in quel contesto. Ignorare o separare questa 
componente significa privare il modello eidetico della sua forza vitale, 
riducendolo ad uno schema puramente teoretico. Il pensiero medievale 
è irrorato dalla concretezza dall’esperienza vissuta di fede, di fragilità 
e di anelito soteriologico. Rinunciare a questa dimensione equivale a 
perdere la linfa epistemica che ha permesso la costruzione di una cono-
scenza fondata sul nesso di fede e ragione quale vincolo eidetico della 
speculazione medievale stessa. Per chi oggi si propone di comprendere 

28 Cfr. d’Onofrio, Fenomenismo medievale e pensiero eidetico, pp. 43-45.



Carmen Cillo208  |

www.scholasalernitana.unisa.it

e valorizzare quel pensiero, è bene che la sua competenza sia combinata 
ad un autentico coinvolgimento intersoggettivo, che lo renda capace di 
com-partecipazione ‒ per l’appunto ‒ alla storia di quell’esperienza. 
Un approccio cioè che, costruendo una concordia con l’alterità storica e 
culturale, realizzi un’empatia conoscitiva, dimostrando che la concor-
dia intellectuum sia un possibile cammino concretamente esperibile ed 
universalmente perseguibile verso la verità.



Che cos’è il fenomenismo eidetico? |  209

www.scholasalernitana.unisa.it

Bibliografia 

Fonti

Boethius, Consolatio philosophiae = Anicii Manlii Severini Boethii Consolatio 
Philosophiae, ed. L. Bieler, Turnhout 1957 (Corpus Christianorum. Series Latina, 94), 
V, 4; trad. it. La consolazione della filosofia, a cura di O. Dallera, Milano 2020.

Eriugena, Periphyseon = Ioannes Scottus Eriugena, Periphyseon (De divisione 
naturae), lib. V, ed. J.-P. Migne, in Patrologia Latina, CXXII, Parigi 1853, coll. 780C; 
trad. it. Divisione della natura, a cura di N. Gorlani, Milano 2000.

Studi

Cameron, The Cambridge Companion to Boethius = M. Cameron, The Cambridge 
Companion to Boethius, a cura di J. Marenbon, Cambridge 2009, pp. 85-102.

Capone Braga, Fenomenismo = G. Capone Braga, Fenomenismo, in Enciclopedia 
filosofica, IV, Milano 2006, pp. 4029-4033.

d’Onofrio, Conoscenza intuitiva = G. d’Onofrio, Conoscenza intuitiva nel pensie-
ro cristiano fra tarda antichità e alto medioevo, in «Rivista di Filosofia Neo-scolasti-
ca», CV/1 (2013), pp. 73-96.

d’Onofrio, Fenomenismo medievale = G. d’Onofrio, Fenomenismo medievale e 
pensiero eidetico, in Persona, Logos, Relazione. Una fenomenologia plurale. Scritti 
in onore di Angela Ales Bello, a cura di E. Baccarini – M. D’Ambra – P. Manganaro 
– A.M. Pezzella, Roma 2011, pp. 21-48.

d’Onofrio, L’anima dei platonici = G. d’Onofrio, L’anima dei platonici. Per una 
storia del paradigma gnoseologico platonico-cristiano fra Rinascimento, tarda anti-
chità e alto medioevo, in Ratio e superstitio. Essays in honor of Graziella Federici 
Vescovini, a cura di G. Marchetti – O. Rignani – V. Sorge, Turnhout 2003 (Textes et 
études du Moyen Âge, 24), pp. 421-482.

d’Onofrio, Le fatiche di Eva = G. d’Onofrio, Le fatiche di Eva. Il senso interno tra 
aisthesis e dianoia secondo Giovanni Scoto Eriugena, in Corpo e anima, sensi interni 
e intelletto dai secoli XIII–XIV ai post-cartesiani e spinoziani. Atti del Convegno 
Internazionale (Firenze, 18-20 settembre 2003), a cura di G. Federici Vescovini – V. 
Sorge – C. Vinti, Turnhout 2005 (Textes et études du Moyen Âge, 30), pp. 21-53.

d’Onofrio, Per questa selva oscura = G. d’Onofrio, Per questa selva oscura. La 
teologia poetica di Dante, Roma 2020.

d’Onofrio, Storia del pensiero medievale = G. d’Onofrio, Storia del pensiero me-
dievale, Roma 2011.

d’Onofrio, Vera philosophia = G. d’Onofrio, Vera philosophia. Institutiones, 
Roma 2013; ed. orig. Vera philosophia. Studies in Late Antique, Early Medieval, and 
Renaissance Christian Thought, Turnhout 2008 (Nutrix, 1).

Knuuttila, Modalities in Medieval Philosophy, = S. Knuuttila, Modalities in Medie-
val Philosophy, New York 2017 (Routledge Library Editions. The Medieval World, 29).



Carmen Cillo210  |

www.scholasalernitana.unisa.it

Pasnau, Theories of Cognition in the Later Middle Ages = R. Pasnau, Theories of 
Cognition in the Later Middle Ages, Cambridge 1997.

Sorabji, Ancient and Medieval Theories of Intentionality = R. Sorabji, Ancient and 
Medieval Theories of Intentionality, a cura di D. Perler, Leiden-New York-Köln 2001, 
pp. 105-114.

Taylor, The Mediaeval Mind = H.O. Taylor, The Mediaeval Mind. A History of the 
Development of Thought and Emotion in the Middle Ages, I, Cambridge (MA) 1949.



Recensioni

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025)

www.scholasalernitana.unisa.it

Università degli Studi di Salerno





Recensioni |  213

www.scholasalernitana.unisa.it

	

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 213-221
DOI 10.6093/1590-7937/13012 © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501

Tommaso Braccini, Trebisonda. L’impero incantato tra storia e leggenda, Salerno 
Editrice, Roma, 2024 (Piccoli saggi, 87), pp. 196. ISBN 9788869738296.

Che cosa resta di un impero quando i 
suoi eserciti si dissolvono, i suoi confi-
ni svaniscono e la sua capitale cade, nel 
silenzio, in mani nemiche e straniere? 
Talvolta, nulla. Ma talvolta – se la stirpe 
è audace, se il mito è fecondo – qualco-
sa di più duraturo del potere sopravvive: 
un nome, una leggenda, un’eco che si 
rimodula e si ridefinisce attraverso i se-
coli, assumendo nuovi significati, evo-
cando antichi lignaggi e antiche linee di 
continuità dinastica. È questo il territorio 
affascinante e dimenticato che Tommaso 
Braccini esplora in un volume breve ma 
luminosissimo, che restituisce consisten-
za e profondità a uno degli stati successori 
di Bisanzio forse tra i più trascurati dalla 
storiografia, eppure, allo stesso tempo, tra 
i più misteriosi e affascinanti, nonché tra 
i più tenacemente vitali nell’immaginario 
tanto medievale quanto moderno.  

L’Impero di Trebisonda non nasce 
nella gloria, ma nel disastro e nel sangue. 
È il 1204; Costantinopoli è in fiamme 
sotto l’assalto dei crociati. Nel caos della 
caduta imperiale riemerge un ramo di-
sperso della dinastia dei Comneni. Ma la 
storia, per la verità, ha inizio ben prima, 
almeno un paio di decenni: con la caduta 
di Andronico I Comneno, l’ultimo gran-
de imperatore della dinastia, figura tragi-
ca e contraddittoria, riformatore radicale, 
uomo di guerra e di passioni (si pensi 
alla sua scandalosa liaison con Filippa 
di Antiochia), salito al trono nel 1183 tra 

entusiasmi e paure, caduto due anni dopo 
in una delle più feroci vendette politiche 
della storia bizantina, linciato dal popo-
lo, trascinato tra le strade, col suo corpo 
martoriato che segna la fine di un’epo-
ca e l’inizio di un’epopea dimenticata. 
Dalla sua rovina nasce, sorprendente-
mente, una nuova dinastia; i suoi nipo-
ti – Alessio e Davide – riescono infatti, 
nella strage, a fuggire da Costantinopoli 
e a raggiungere la corte della regina Ta-
mara di Georgia, dove vengono accolti e 
protetti. Ed è con il sostegno militare e 
politico georgiano che Alessio, nel 1204, 
conquista Trebisonda e si proclama “im-
peratore e autocrate dei Romani”, sfidan-
do sia l’Impero latino ormai insediatosi a 
Costantinopoli, sia il rivale Impero greco 
di Nicea. Prese allora il nome di Gran 
Comneno, a sottolineare, pur nell’esilio, 
la sua discendenza dal più nobile ramo 
genealogico della dinastia comnena. 

Nel raffinato mosaico ideologico co-
struito a Trebisonda dai Gran Comneni, 
allora, perfino il racconto biblico della 
cacciata dall’Eden trova una propria col-
locazione politica. Braccini mostra come, 
a Trebisonda, questo mito delle origini 
venga reinterpretato non come sempli-
ce ammonimento morale, ma come me-
tafora dell’esilio imperiale stesso: così 
come Adamo ed Eva furono allontanati 
dal paradiso terrestre, anche la dinastia 
che ebbe la sua origine in Andronico I fu 
costretta ad abbandonare Costantinopo-



Carmelo Nicolò Benvenuto214  |

www.scholasalernitana.unisa.it

li, il centro della sovranità, per fondare 
una nuova vita “ai margini”. Ma questa 
perdita, nella narrazione trapezuntina, 
non è solo una punizione: è anche una 
prova, una vocazione. Come Adamo, i 
Gran Comneni diventano i primi coltiva-
tori di una terra nuova, fondatori di un 
mondo fragile ma sacro, in bilico tra ro-
vina e redenzione. Il Giardino dell’Eden, 
che secondo alcune tradizioni medieva-
li si trovava “a Oriente”, veniva spesso 
localizzato in prossimità del Caucaso o 
dell’Asia Minore orientale – proprio in 
quella geografia di confine dove concre-
tamente sorgeva l’impero di Trebisonda. 
Questa collocazione ambigua permette-
va di giocare simbolicamente con l’idea 
che Trebisonda fosse non solo una forma 
di sopravvivenza, ma anche una forma 
di ritorno alle origini. Il mito edenico di-
ventava così strumento di legittimazione 
e riscatto: l’impero trapezuntino si pre-
sentava come un luogo dove, nonostante 
la caduta, si poteva ancora coltivare giu-
stizia, sapienza e ritualità imperiale. L’E-
den non era solo il passato perduto, ma il 
futuro possibile – una visione imperiale 
che resisteva, con orgoglio, ai “margini” 
della storia.

La rivalità con l’Impero di Nicea fu 
la più significativa sul piano ideologico: 
due dinastie greche, due distinte pretese 
di continuità dell’eredità bizantina, due 
visioni diverse della legittimità impe-
riale. Braccini ricostruisce con acume 
le tensioni tra Trebisonda e Nicea, mo-
strando come non si trattasse soltanto di 
una competizione diplomatica o territo-
riale, ma di una vera “guerra dei sim-
boli”. A Trebisonda, i Gran Comneni si 
proclamarono fin da subito “imperatori 
e autocrati dei Romani”, rivendicando il 
diritto alla corona bizantina in virtù della 
loro antica ascendenza e della soprav-

vivenza dinastica dopo il massacro di 
Andronico I. A Nicea, invece, la nuova 
dinastia dei Lascaridi cercava di legitti-
marsi come centro della restaurazione, 
puntando alla riconquista della capitale 
e alla ricostruzione dell’Impero nel suo 
senso “ortodosso” e universale. I due 
imperi coesistettero per decenni, ma con 
differenti posture politiche: Nicea aveva 
ambizioni continentali e militari; Trebi-
sonda si chiuse in una aura simbolica e 
spirituale, rafforzando la propria identità 
attraverso genealogie sacre, santi locali, 
rituali astrologici e alleanze caucasiche. 
Per i Lascaridi, Trebisonda era poco più 
che una ribellione nobiliare travestita 
da impero; per i Gran Comneni del Mar 
Nero, Nicea era solo un’usurpazione 
senza storia e senza memoria. Solo la 
fortuita restaurazione dell’Impero a Co-
stantinopoli nel 1261 da parte di Michele 
VIII Paleologo, proveniente proprio da 
Nicea, segnò la fine pratica della conte-
sa. Ma Trebisonda, di fatto, non rinunciò 
mai al proprio titolo imperiale, conti-
nuando a definirsi “erede dei Romani” 
fino alla sua caduta in mano turca nel 
1461. Come Braccini sottolinea, la sua 
forza non stava nell’espandersi, ma nel 
restare: nella fedeltà ostinata a una vi-
sione del mondo in cui l’imperium era 
anche – e, forse, soprattutto – racconto, 
rituale e sogno.

La “riconquista” di Costantinopoli 
da parte di Michele VIII Paleologo nel 
1261 segna, infatti, un punto di svol-
ta per la geopolitica post-bizantina. Di 
qui in avanti, l’Impero di Trebisonda, 
che fino ad allora aveva rivendicato il 
titolo imperiale dei “Romani” con una 
certa audacia, viene progressivamente 
confinato – tanto dalle potenze regionali 
quanto dalla diplomazia bizantina stessa 
– a una sovranità limitata al Mar Nero 



Recensioni |  215

www.scholasalernitana.unisa.it

orientale. L’atteggiamento di Michele 
VIII verso i Gran Comneni fu ambiguo; 
se, da un lato, tentò una normalizzazione 
diplomatica, cercando di far riconoscere 
la supremazia paleologa, dall’altro li tol-
lerò come potenza autonoma marginale, 
utile come cuscinetto orientale. I Gran 
Comneni, per parte loro, non rinuncia-
rono al titolo di basileus ton Rhomaion, 
pur sapendo che ormai era una formula 
più onorifica che geopoliticamente rea-
listica. Sul piano concreto, il post-1261 
segna l’inizio di una ristrutturazione 
dell’identità imperiale trapezuntina: non 
più aspirazione universalistica, ma con-
solidamento regionale. L’impero si lega 
sempre più ai potentati caucasici, raffor-
za i contatti con la Georgia e l’Armenia, 
e cerca equilibri con i khanati turchi 
dell’interno anatolico. Trebisonda si af-
ferma così come potenza interstiziale, un 
“piccolo impero” che sopravvive grazie 
a matrimoni dinastici, diplomazia sim-
bolica e neutralità strategica. È in que-
sta fase che fiorisce anche la corte come 
centro culturale, con l’elaborazione di 
un’immagine imperiale più ieratica che 
militare. La Trebisonda del XIV secolo, 
pur continuamente minacciata, riesce 
ancora a porsi come modello di resisten-
za aristocratica, memoria storica e ritua-
lità imperiale, fino alla caduta finale per 
mano ottomana nel 1461.

Braccini restituisce con finezza cri-
tica e con straordinaria abilità narrativa 
il significato profondo di questa opera-
zione: non si tratta solo di sopravvivenza 
dinastica, ma di un vero e proprio atto 
di “rifondazione” imperiale, in chiave 
innanzitutto, per così dire, mitopoietica. 
Trebisonda non è una “reinvenzione” 
dell’autorità imperiale, proiettata in una 
corte marginale che si presenta ancora, 
tuttavia, come legittima erede di Roma. 

Il cuore del libro è proprio questo: mo-
strare come i Gran Comneni abbiano 
saputo trasformare la perdita del potere 
in fascino dinastico, creando un sistema 
di legittimazione simbolica basato su 
genealogie sacre, cerimonie elaborate, 
leggende e rituali. La corte trapezuntina 
si presenta come uno specchio defor-
mato ma ancora lucente di Bisanzio: un 
laboratorio politico e culturale dove si 
intrecciano ortodossia, astrologia, retori-
ca imperiale e contaminazioni orientali. 
Braccini attinge a fonti bizantine, arabe, 
georgiane e latine, dando voce a cro-
nisti, viaggiatori, mercanti e astrologi, 
facendo così emergere il ritratto di una 
capitale minuscola ma vibrante, abbar-
bicata sugli speroni rocciosi del Ponto, 
dove si parlano molte lingue, si pratica-
no più riti e si mescolano a quelle greche 
influenze persiane, turche e caucasiche. 
Gli imperatori si fanno chiamare “Toro 
bianco”, le imperatrici “Madre felice”; si 
organizzano oroscopi pubblici; la sovra-
nità si esprime attraverso un complesso 
codice simbolico, in cui ogni gesto è, in 
fondo, un atto politico. Emblematico è 
l’episodio della leggenda di Alessio II 
che uccide il drago. Potrebbe sembrare 
una favola locale, ma Braccini ne svela 
la portata politica: è un racconto di pote-
re, un rituale di legittimazione imperiale, 
in cui l’imperatore si fa garante dell’or-
dine cosmico, protettore della città, in-
carnazione della giustizia. A Trebisonda, 
proprio quando mancano le armate, è la 
narrazione a costruire la sovranità. Col 
passare del tempo, in effetti, il potere 
effettivo dell’impero si riduce, ma la 
sua aura simbolica si amplifica, in mi-
sura inversamente proporzionale. Fonti 
arabe, latine e bizantine parlano degli 
imperatori trapezuntini con un misto di 
reverenza, curiosità e timore. Alcuni li 



Carmelo Nicolò Benvenuto216  |

www.scholasalernitana.unisa.it

descrivono come bellissimi e raffinati, 
altri raccontano di tratti fisici sovranna-
turali, come una coda appena accennata. 
Trebisonda non è più solo un regno: è già 
un’idea, un’eredità simbolica, una forma 
di potere trasformata in mito. 

Ogni impero ha il suo fondatore mi-
tico, e Trebisonda non fa eccezione. Ma 
nel suo caso non si tratta di un eroe uma-
no o di un sovrano, bensì di un martire 
cristiano del IV secolo, divenuto pro-
tettore celeste e simbolo della resisten-
za cittadina: Sant’Eugenio. Braccini gli 
dedica pagine affascinanti, sottolineando 
come la figura del santo non fosse solo 
parte della religiosità popolare, ma an-
che un pilastro della retorica politica dei 
Gran Comneni. Secondo la tradizione, 
Eugenio fu arrestato e giustiziato sotto 
Diocleziano, dopo aver distrutto un si-
mulacro pagano sul monte Minthrion, 
proprio sopra la futura Trebisonda. La 
sua storia, tramandata attraverso agio-
grafie locali e testi liturgici, assunse nel 
Medioevo un valore più che devoziona-
le: Eugenio divenne il difensore sopran-
naturale della città, colui che proteggeva 
le mura e vegliava sull’imperatore. La 
sua immagine ricorreva in sigilli, mo-
nete e affreschi: spesso rappresentato 
come un giovane armato, a cavallo, con 
la croce nella mano destra e la spada 
nella sinistra – un vero santo-guardiano, 
figura a metà tra il martire e il cavalie-
re. Nei momenti di crisi, le sue reliquie 
venivano portate in processione lungo le 
mura, mentre i monaci del monastero a 
lui dedicato, sito sul monte che porta an-
cora il suo nome, custodivano non solo 
un luogo sacro ma un centro spirituale e 
ideologico della sovranità trapezuntina. 
La devozione a Sant’Eugenio era così 
radicata che persino gli invasori musul-
mani, secondo alcune fonti, avrebbero 

mostrato rispetto per il suo santuario. 
La sua figura sopravvive a lungo dopo 
la caduta dell’impero, a testimonianza 
di quanto la santità, a Trebisonda, fosse 
anche una forma di sovranità postuma.

Accanto agli imperatori dai titoli 
fiabeschi e alle cerimonie astrolatriche, 
le cronache di Trebisonda ci parlano di 
donne straordinarie – madri, imperatri-
ci, figlie – che non furono soltanto or-
namento di corte, ma protagoniste del 
potere e oggetto di leggenda. Braccini 
ne racconta i ritratti con garbo e ironia, 
riportando fonti georgiane e bizantine 
che descrivono la loro bellezza qua-
si soprannaturale, la grazia dei gesti, il 
mistero degli sguardi. Alcune cronache 
arabe e occidentali parlano delle donne  
di Trebisonda come di “creature al con-
fine tra umano e angelico”, tanto che la 
città intera, nel Medioevo, si guadagnò 
una reputazione come regno di sovrane 
luminose e principesse contese. Ma non 
si trattava solo di apparenza. Le donne 
di Trebisonda spesso esercitarono un’in-
fluenza politica diretta, come nel caso 
della “Madre felice”, soprannome re-
gale usato da diverse imperatrici madri, 
custodi della continuità dinastica. In un 
impero fragile, esposto ai venti caucasici 
e ai rischi della guerra, la stabilità della 
dinastia passava anche dalla forza silen-
ziosa delle sue donne. Fra tutte, spicca la 
figura di Teodora Cantacuzena, moglie 
dell’imperatore Alessio III, ricordata per 
la sua raffinatezza e per la sapienza di-
plomatica con cui cercò di contenere le 
pressioni esterne provenienti da Genova 
e dai beylik turchi. Accusata da alcuni 
cronisti di intromettersi negli affari mi-
litari, fu in realtà una delle prime a com-
prendere che in un impero marginale, le 
alleanze matrimoniali erano armi strate-
giche quanto le fortezze. Altra figura ec-



Recensioni |  217

www.scholasalernitana.unisa.it

cezionale fu Anna Anachoutlou, sorella 
dell’imperatore Basilio, che regnò bre-
vemente tra il 1341 e il 1342. Monaca 
prima, imperatrice poi, fu l’unica donna 
a sedere da sola sul trono di Trebisonda. 
La sua ascesa, favorita da una congiura, 
rivelò quanto fosse porosa la linea di 
successione in un contesto fragile come 
quello del Mar Nero. Anna, però, gover-
nò con energia e fu eliminata solo dopo 
un anno, vittima delle stesse élite che 
l’avevano portata al potere. In queste fi-
gure, Braccini riconosce un tratto tipica-
mente trapezuntino: la capacità di brilla-
re ai margini, di trasformare l’ornamento 
in potere, la marginalità in splendore. E 
ci ricorda, ancora una volta, che le storie 
minori sono spesso abitate da personaggi 
straordinari. 

Se, infatti, l’Impero di Trebisonda 
fu periferico sul piano politico, non lo 
fu certo sul piano simbolico e culturale. 
Braccini dedica alcune pagine, dense e 
affascinanti, al mondo dei manoscritti 
trapezuntini, testimoni di una vivacità 
intellettuale che sfida l’idea di una corte 
isolata e marginale, e che anzi ne rende 
tangibili le dinamiche di contaminazio-
ne e di sincretismo. Tra i codici copiati 
o circolanti nella regione figurano evan-
geliari miniati, testi liturgici, cronache 
locali, ma anche opere astrologiche e 
oroscopiche, che rivelano una combina-
zione sorprendente di tradizione bizanti-
na e influenze orientali. Uno dei più noti 
è certamente il cosiddetto “Evangeliario 
di Trebisonda” (oggi conservato a Fi-
renze, Biblioteca Medicea Laurenziana, 
Plut. VI.23), un codice in minuscola del 
XIII secolo, ornato da miniature e rubri-
che raffinate, che mostra segni eviden-
ti della sua committenza aristocratica e 
probabilmente imperiale. Braccini ne 
sottolinea la funzione non solo liturgica, 

ma dinastica, citandolo come un esempio 
emblematico di come la scrittura sacra 
venisse integrata nella strategia di auto-
rappresentazione dei Gran Comneni. Già 
Lazard e Ševčenko ne avevano messo in 
luce il valore artistico e il legame con la 
cultura bizantina marginale. Particolar-
mente affascinante è poi anche il rife-
rimento a un codice astrologico prove-
niente dal Monte Minthrion, attualmente 
frammentario e conservato presso un de-
posito del museo bizantino di Trebison-
da. Si tratta di un manoscritto del XIV 
secolo che include calcoli oroscopici 
relativi alla nascita di un membro della 
famiglia imperiale. Braccini ne propone 
una lettura simbolica, mostrando come 
l’astrologia diventasse a Trebisonda par-
te integrante del linguaggio del potere, 
in perfetta consonanza con l’iconografia 
di corte. Ševčenko ha dedicato un saggio 
specifico a questo manoscritto, esploran-
do le contaminazioni tra astrologia greca 
e tradizioni persiane presenti nel testo. 

Un’altra testimonianza significativa 
è un Sinassario bilingue greco-georgia-
no conservato nel monastero di Vatope-
di, sul Monte Athos. Questo calendario 
liturgico tardo-bizantino (XIV-XV seco-
lo) è un chiaro riflesso delle interazioni 
religiose e linguistiche tra Trebisonda e 
la Georgia, e Braccini lo interpreta come 
uno degli indizi più tangibili di quella 
permeabilità culturale che caratterizzava 
l’impero. Anche Ševčenko vi aveva già 
intravisto un segnale della liturgia come 
terreno d’incontro e contesa tra ortodos-
sie regionali. Infine, degno di nota è un 
commentario alle Lettere di San Paolo 
(Parigi, Bibliothèque Nationale de Fran-
ce, Grec 2238), copiato a Trebisonda nel 
XIV secolo, che presenta note marginali 
in alfabeto armeno, testimoniando l’in-
treccio di culture e l’ecumenismo de 



Carmelo Nicolò Benvenuto218  |

www.scholasalernitana.unisa.it

facto dell’ambiente scrittorio pontico. 
Braccini lo menziona per evidenziare 
la pluralità confessionale e intellettuale 
della corte, in cui il sapere patristico si 
intrecciava con le forme del commen-
tario scolastico tardo-bizantino. In tutti 
questi esempi, emerge un tratto comune: 
a Trebisonda, il manoscritto non è solo 
veicolo di trasmissione testuale, ma sup-
porto materiale di una visione politica, 
specchio di un’identità di confine che 
trasforma la fragilità in eredità scritta.

In un impero dove la parola ave-
va spesso più forza della spada, an-
che l’architettura diventa racconto. 
Le chiese, i monasteri e le fortezze 
di Trebisonda non sono solo testimo-
nianze materiali: sono pietre parlanti, 
parte integrante della costruzione sim-
bolica del potere dei Gran Comneni. 
Braccini dedica pagine preziose all’ar-
chitettura religiosa e civile dell’impero, 
con particolare attenzione al monastero 
di Sumelà, incastonato nella roccia come 
un eremo d’Oriente, e alla chiesa di San-
ta Sofia di Trebisonda – ispirata all’o-
monima basilica costantinopolitana ma 
reinterpretata in chiave locale, con deco-
razioni scolpite, cupole slanciate e ico-
nografie che fondono elementi bizantini 
e caucasici. L’architettura trapezuntina 
non è monumentale, ma teatrale: costru-
isce spazi di apparizione, luoghi dove 
la regalità si esibisce e si sacralizza. Le 
chiese sono piccole, ma intensamente 
scenografiche. Le fortezze si arrampica-
no sui rilievi della costa, quasi a voler 
sfidare le leggi della gravità – e della 
storia. In un impero fragile e circonda-
to da nemici, l’architettura diventa atto 
di resistenza, monumento all’identità e 
alla permanenza. Il paesaggio urbano 
e sacro di Trebisonda – tra boschi neb-
biosi, pareti di roccia e vedute sul Mar 

Nero – rafforza la sensazione di trovarsi 
ai margini del mondo e al centro di una 
visione. Anche nella pietra, anche nel si-
lenzio, l’impero continuava a proclama-
re la sua grandezza.

Il palazzo imperiale di Trebisonda, 
ad esempio, costruito sulla sporgenza 
rocciosa dell’acropoli, non è giunto fino 
a noi, ma la sua fisionomia simbolica 
emerge con forza nel racconto di Brac-
cini. Più che un centro amministrativo, 
esso era uno spazio rituale, una sceno-
grafia del potere dove ogni dettaglio 
architettonico – dalle stoffe alle icone, 
dalle geometrie astrologiche alle vetrate 
colorate – contribuiva a proiettare un’i-
dea sacralizzata della regalità. La sala 
del trono, fulcro del complesso, veniva 
illuminata da vetrate policrome che fil-
travano la luce del Mar Nero in giochi 
cromatici voluti, quasi a sottolineare la 
trasfigurazione del sovrano in figura co-
smica. Queste vetrate, rare in contesti bi-
zantini e forse influenzate da modelli ar-
meni o islamici, davano all’ambiente una 
tonalità straniante, mistica – funzionale 
all’idea di un impero che, pur piccolo, si 
concepiva come punto di congiunzione 
tra cielo e terra. Il palazzo, pur di dimen-
sioni contenute, era pensato per impres-
sionare: logge sul mare, giardini interni, 
reliquie esposte nei momenti solenni, e 
soprattutto un sistema di luci e colori che 
rendevano ogni udienza un’apparizione, 
ogni cerimonia una liturgia della soprav-
vivenza imperiale. 

Del resto, uno dei tratti più originali 
e apprezzabili del libro di Braccini è, da 
questo punto di vista, l’attenzione preci-
sa e partecipe alla topografia attuale di 
Trebisonda (Trabzon). Lontano da ogni 
retorica della rovina, l’A. si muove con 
passo curioso e critico tra le vie, i resti, le 
chiese trasformate in moschee, le piazze 



Recensioni |  219

www.scholasalernitana.unisa.it

anonime dove un tempo sorgevano sale 
del trono o monasteri. Non si accontenta 
di evocare il passato: cerca ciò che resta 
– o ciò che è stato nascosto – nei muri, 
nei toponimi, nei silenzi delle guide lo-
cali. Come nei passaggi dedicati alla 
Hagia Sophia (oggi museo e moschea), 
alla fortezza superiore o alle rovine del 
palazzo imperiale, Braccini mostra che 
la topografia non è solo un supporto 
neutro, ma un “archivio vivo”, un luogo 
dove la memoria imperiale riaffiora tra 
le pieghe del moderno. La sua scrittura si 
fa così quasi peripatetica, fatta di passi, 
angoli, scorci, contraddizioni urbanisti-
che, dove la Trebisonda medievale con-
vive con la Trabzon contemporanea – e 
spesso le resiste, malgrado l’illeggibilità 
dei palinsesti per via delle, spesso fero-
ci, trasformazioni urbanistiche. In questa 
attenzione al paesaggio, Braccini riesce 
in un’impresa rara: rendere la città stes-
sa protagonista della narrazione, come 
un corpo stratificato, dove ogni pietra è 
un’interrogazione, e ogni assenza diven-
ta racconto. Il suo libro ci ricorda che la 
storia non si conserva soltanto nei mu-
sei, ma nelle geografie che abitiamo o 
attraversiamo senza saperlo. La caduta 
più vera di Trebisonda, forse, è proprio 
la più recente: l’obliterazione selvaggia 
delle sue esili, delicate tracce.

Braccini, del resto, suggerisce – con 
sfumature che si colgono bene, in con-
troluce – che la caduta di Trebisonda nel 
1461 per mano di Mehmed II non fu una 
semplice conquista esterna, ma in parte il 
risultato di una decomposizione interna, 
che assunse perfino i contorni di una fai-
da dinastica e aristocratica in cui l’inter-
vento ottomano si inserì semplicemente 
come arbitro finale. La conquista otto-
mana di Trebisonda, avvenuta nel 1461 
a opera del sultano Mehmed II, si pre-

senta a prima vista come l’epilogo clas-
sico di un lungo assedio, l’ultima mossa 
militare che spazza via un residuo impe-
riale ormai isolato. Eppure, come osser-
va Braccini, questa caduta ha i contorni 
ambigui di una resa già scritta, non tanto 
per debolezza verso l’esterno, quanto 
per una disgregazione interna al corpo 
stesso dell’aristocrazia trapezuntina. Ne-
gli anni precedenti all’assedio, infatti, la 
corte dei Gran Comneni era attraversata 
da tensioni familiari, rivalità tra casati 
nobiliari e fragili alleanze matrimoniali, 
in particolare con il mondo georgiano 
e turcomanno. L’imperatore Davide II, 
salito al trono nel 1459, cercò in modo 
disperato un’alleanza anti-ottomana con 
i sovrani occidentali e orientali, ma trovò 
solo silenzi o esitazioni. La sua posizio-
ne era già contestata all’interno, e molte 
famiglie aristocratiche locali – stanche 
di guerre e imposte – vedevano con fa-
vore un’integrazione pacifica nell’im-
pero ottomano, che prometteva ordine 
e continuità amministrativa. Quando 
Mehmed marciò su Trebisonda, non tro-
vò una resistenza compatta, ma una corte 
divisa, e probabilmente anche disposta a 
negoziare la fine pur di salvare i propri 
beni. Non a caso, la resa fu relativamen-
te rapida e incruenta: Davide II si arrese 
con onori, ricevette un feudo, e solo due 
anni dopo venne giustiziato a Costanti-
nopoli – non per il suo ruolo imperiale, 
ma per un presunto complotto con i suoi 
parenti, vero segno di quanto il pericolo 
non fosse considerato esterno, ma inter-
no. Braccini propone una lettura sottile: 
la caduta di Trebisonda è meno una di-
sfatta e più un’autodissoluzione. Il trono 
non viene rovesciato, ma spento, come 
un rito che ha perso il suo pubblico. In 
questa prospettiva, la fine dell’Impero di 
Trebisonda non segna solo la caduta di 



Carmelo Nicolò Benvenuto220  |

www.scholasalernitana.unisa.it

una città, ma la rottura di un equilibrio 
interno che aveva tenuto per due secoli, 
coagulando insieme orgoglio dinastico, 
raffinata diplomazia e una memoria im-
periale che, nel 1461, non trovava forse 
più chi la custodisse davvero.

Eppure, dopo la conquista ottomana, 
l’Impero di Trebisonda scompare come 
entità politica, ma non svanisce affat-
to nell’immaginario europeo, orientale 
e persino letterario. Come suggerisce 
Braccini nelle pagine conclusive del suo 
libro, la fine politica dell’impero coinci-
de anzi con l’esplosione della sua defi-
nitiva trasformazione in mito, già laten-
te nei secoli precedenti. Non più luogo 
geografico definito, Trebisonda diventa 
simbolo di un Oriente indecifrabile, di 
una civiltà esiliata, di un’alterità cristia-
na sopravvissuta oltre l’impero romano 
d’Oriente. In Occidente, Trebisonda 
viene associata a un Oriente cristiano e 
cavalleresco, spesso ibridato con leggen-
de persiane, georgiane e tartare. Autori 
come François Rabelais (che fa nascere a 
Trebisonda il suo Pantagruel) o Voltaire, 
che vi allude come luogo “fantastico”, 
la incorporano in una geografia imma-
ginaria della saggezza e dell’esotismo, 
rendendola figura retorica del confine 
tra civiltà. Nel mondo greco-ortodos-
so, Trebisonda continua a sopravvivere 
come mito di nostalgia, soprattutto nella 
diaspora dei Greci del Ponto. I discen-
denti dei sopravvissuti, spinti a migrare 
dopo il 1923, conservano il culto dei 
santi trapezuntini, la lingua greco-ponti-
ca e una memoria sacralizzata della corte 
imperiale, spesso idealizzata. Per molti, 
ancora oggi, Trebisonda è la “seconda 
Costantinopoli perduta”. E proprio nella 
letteratura moderna, da Theophile Gau-
tier fino alle mappe ottomane e russe 
che continuano a indicarla come città 

“imperiale”, Trebisonda si fa emblema 
dell’ambiguità storica di una imperialità 
soppressa, ma non cancellata; sconfitta, 
ma riverita. E in fondo, la sopravvivenza 
di Trebisonda nel mito è coerente con la 
sua stessa logica di impero: mai del tutto 
reale, mai del tutto illusorio, fondato più 
sull’idea di regalità che sul possesso del 
potere. Proprio per questo, quando cade, 
diventa leggenda: l’ombra dell’impero 
che si rifiuta di sparire.

Tra i meriti più significativi del vo-
lume va sottolineata, peraltro, la sua 
straordinaria fruibilità su più livelli, che 
consente a Trebisonda di rivolgersi con 
efficacia sia al lettore specialista – che 
troverà, nella bibliografia ragionata, 
puntuali riferimenti a fonti primarie, di-
battiti storiografici, genealogie comples-
se – sia al lettore colto ma non accade-
mico, guidato attraverso una narrazione 
storica avvincente, scandita da episodi, 
personaggi e intuizioni memorabili. 
Braccini scrive da raffinato filologo e 
storico delle idee, ma non rinuncia a una 
voce autoriale vivace, partecipe, capace 
di ironia e slancio letterario. Il risultato 
è un libro che si legge piacevolmente 
come un racconto – a tratti come un ro-
manzo di frontiera –, ma che conserva 
tutti i crismi della solidità scientifica. La 
bibliografia ragionata, fitta e sapiente-
mente costruita, offre infatti una seconda 
lettura “in filigrana”, mentre la struttu-
ra per brevi capitoli permette una lettu-
ra modulare, adatta anche a chi voglia 
approfondire singoli aspetti. Braccini 
coniuga, insomma, assai elegantemente 
precisione e godibilità, restituendo alla 
storia di Trebisonda tutta la sua densità 
e la sua sfuggente bellezza.

Trebisonda. L’impero incantanto tra 
storia e leggenda è, in definitiva, una ri-
flessione sulla sopravvivenza periferica, 



Recensioni |  221

www.scholasalernitana.unisa.it

sulla straordinaria potenza comunicativa 
di una dinastia nobilissima ma esiliata e, 
soprattutto, su come la memoria possa 
farsi più duratura del potere stesso. È la 
storia di una famiglia – quella dei Gran 
Comneni – che ha saputo trasformare la 
sconfitta in splendore, e l’oblio in leg-
genda. Il racconto di Braccini cattura 
con precisione il cuore della visione po-
litica dei Gran Comneni, come proget-
to basato su una continuità simbolica e 
genealogica – una pretesa di legittimi-
tà, allo stesso tempo, per via di sangue, 
memoria e racconto – che comporta la 
trasformazione del potere trapezuntino 
stesso da concreta realtà operativa a puro 
dispositivo simbolico. In questo senso, la 

piccola corte dei Gran Comneni diventa 
un laboratorio avanzato di legittimazio-
ne post-imperiale: un’anticipazione, per 
certi versi, di moderni regimi simbolici, 
dove la coerenza del messaggio, il con-
trollo dei rituali, la narrazione storica 
e la gestione dei segni contano quanto, 
e talvolta più delle armi. Trebisonda ci 
mostra, in definitiva, la metamorfosi, o 
meglio, la sublimazione dell’impero in 
linguaggio, la sua sopravvivenza come 
forza culturale e immaginativa.

Carmelo Nicolò Benvenuto





Recensioni |  223

www.scholasalernitana.unisa.it

Guido Cariboni, Monachesimo femminile cistercense. Configurazioni e reti sociali 
in area padana nel Duecento, Interlinea, Novara, 2025 (Studi, 120 / Studi di storia 
dall’antichità all’età contemporanea. Istituzioni, società, economia e vita religiosa, 7), 
pp. 160 ISBN 9788868576776.

Il volume rappresenta l’ultimo lavoro di 
Guido Cariboni, uno dei maggiori esper-
ti di monachesimo cistercense e autore 
di numerosi saggi di ricerca, tra i quali 
ricordo, da ultimo, I cistercensi. Un Or-
dine monastico nel Medioevo (Carocci 
2023), in cui anticipava alcune delle te-
matiche che nel presente studio vengono 
riprese, approfondite e condotte a piena 
maturazione. 

Il lavoro si articola in tre capitoli, il 
primo dei quali è dedicato al rapporto tra 
l’Ordine e il monachesimo femminile tra 
il XII e la metà del XIII sec. L’A. mostra 
come i legami con le comunità di soro-
res – perlopiù gruppi penitenziali, privi 
di una base normativa rigorosa e spesso 
dediti ad attività assistenziali (p. 26) – di-
pendessero, almeno fino al 1213, dall’i-
niziativa di singoli abati (p. 15). Solo da 
quell’anno, il Capitolo generale di Cîtea-
ux intervenne per disciplinare le modali-
tà di incorporazione delle monache e di 
regolarne la vita, imponendo soprattutto 
una stretta clausura. Quest’ultima di-
venne un tratto distintivo delle monache 
cistercensi, pur non costituendo, almeno 
nel XII sec., una consuetudine nel mona-
chesimo femminile (p. 12).

L’analisi mette in evidenza tratti pe-
culiari della religio cistercense, tra cui il 
tentativo di distinguere un piano giuridi-
co da uno extragiuridico (p. 17): il primo 
prevedeva un’affiliazione ufficialmen-

te riconosciuta all’Ordine, il secondo il 
semplice accoglimento della forma vitae 
cistercense, con le sue pratiche e i suoi 
usi, senza che la comunità in questione 
venisse formalmente incorporata. Affin-
ché l’incorporazione avvenisse, Cariboni 
individua cinque condizioni necessarie: 
l’assunzione del nomen cistercense, la 
sottoposizione alla giurisdizione dell’Or-
dine, il riconoscimento dei privilegi con-
cessi dall’autorità papale, la visita rego-
lare di un abate cistercense e, nel caso dei 
monasteri femminili, l’assunzione della 
cura animarum da parte di una comuni-
tà maschile (p. 18). Su questo modello, 
analogo a quello della rete cenobiale ma-
schile, si strutturò anche la rete dei mo-
nasteri femminili (p. 21).

L’A. dedica ampio spazio all’in-
tervento dei pontefici, in particolare di 
Gregorio IX, nelle dinamiche di istitu-
zionalizzazione. Come sottolinea Cari-
boni, nonostante il panorama religioso e 
istituzionale si stesse arricchendo con la 
diffusione delle religiones novae mendi-
canti, i Cistercensi continuavano a essere 
percepiti dai vertici ecclesiastici come un 
approdo sicuro per l’inquadramento ca-
nonico dell’elemento femminile, grazie 
a un ideale religioso ancora fruttuoso e 
a una struttura organizzativa particolar-
mente rigorosa. Tali provvedimenti pa-
pali furono talora adottati anche a fronte 
del manifesto dissenso dell’Ordine; solo 

	

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 223-226
DOI 10.6093/1590-7937/13026 © 2024 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501



Mario Loffredo224  |

www.scholasalernitana.unisa.it

a partire dal 1251 Innocenzo IV ammise, 
almeno in alcuni frangenti, la possibilità 
di respingere le richieste di incorporazio-
ne, segnando un mutamento di imposta-
zione che ebbe riflessi anche sulla nor-
mativa interna (pp. 23, 52).

In sintesi, l’analisi di Cariboni eviden-
zia come l’annessione di una comunità 
non costituisse un punto di arrivo, bensì 
quello di partenza per l’assunzione di una 
nuova identità, progressivamente plasma-
ta sulla forma vitae cistercense (p. 29).

Nel secondo capitolo, l’A. delinea 
un quadro della rete cistercense in area 
padana nella prima metà del XIII sec. 
Dopo un sintetico profilo dell’Ordine 
nel Duecento, Cariboni passa in rassegna 
tre istituti maschili: S. Maria Maddalena 
della Cava, presso Cremona, S. Stefano 
al Corno, in diocesi di Lodi, e la SS. Tri-
nità di Capolago, in territorio varesino. 
Dallo studio emergono dinamiche comu-
ni ma anche significative differenze nei 
processi di adesione all’Ordine. In gene-
rale, le comunità individuate per l’affi-
liazione ai Cistercensi vengono descritte 
come in grave decadenza, tanto sul piano 
disciplinare quanto su quello economi-
co, benché ciò non sempre corrisponda 
pienamente a quanto emerge dall’analisi 
della documentazione coeva. 

Nello specifico, per i cenobi della 
Cava e del Corno fu la Sede apostolica a 
intervenire a favore dell’incorporazione 
– nel secondo caso anche in virtù dell’ap-
partenenza dell’ente al Patrimonium 
Sancti Petri (p. 42) – con il rischio di ge-
nerare conflitti con l’ordinario diocesa-
no. Diversamente, nel caso di Capolago 
fu proprio il vescovo di Milano, nella cui 
diocesi ricadeva il cenobio, a promuove-
re direttamente l’incorporazione.

Da questi esempi Cariboni ricava 
diversi elementi di rilievo: l’attenzione 

della Sede apostolica nei confronti del 
monachesimo e, in particolare, dell’in-
corporazione di specifici cenobi nell’Or-
dine; le strategie adottate da alcune co-
munità per favorire tale processo – come 
l’imposizione della visita o la dichiara-
zione di appartenenza al Patrimonium 
Sancti Petri (pp. 46-47) –; la vitalità 
dell’Ordine in area padana; infine, l’at-
tivismo di alcuni cenobi, soprattutto San 
Pietro di Cerreto, ma anche Chiaravalle 
della Colomba e Fontevivo, che seppero 
trasformare le nuove affiliazioni in occa-
sioni di espansione economica (p. 40).

Lo studio prosegue concentrandosi 
sulle comunità femminili nella pianura 
padana, tra Lombardia ed Emilia. L’A. 
analizza diversi cenobi, suddivisi per 
ambito territoriale, riservando ad alcuni 
di essi (S. Maria del Terzo Passo, pres-
so Piacenza, S. Cristoforo di Pavia e S. 
Maria Mater Domini, anch’esso a Pa-
via) un approfondimento monografico 
nel capitolo conclusivo. In particolare, 
Cariboni sottolinea come nelle fondazio-
ni, soprattutto di ambito piacentino, si 
intreccino indissolubilmente tre elemen-
ti: motivazioni religiose, convenienze 
istituzionali e strategie familiari (p. 49). 
Sempre in area piacentina, il monastero di 
S. Maria del Monte Oliveto, nel territorio 
di Castell’Arquato, offre all’A. l’occasio-
ne di illustrare un conflitto tra comunità 
cistercense e presule in merito ai diritti 
parrocchiali e al pagamento delle decime. 
In queste pagine, l’A. affida a una lunga e 
articolata nota a piè di pagina una densa 
sintesi riguardante il formulario del pri-
vilegio Religiosam vitam eligentibus ai 
Cistercensi e le modifiche introdotte dal 
Concilio Lateranense IV del 1215 (pp. 
53-55). 

Di particolare interesse è quanto evi-
denzia Cariboni in merito alla varietà, e 



Recensioni |  225

www.scholasalernitana.unisa.it

dunque all’imprevidibilità, dei percorsi 
di istituzionalizzazione. Non è possibile 
tracciare a priori un iter che conduca le 
comunità di mulieres religiosae alla sta-
bilizzazione canonica: tale processo, se e 
quando si realizzava, dipendeva necessa-
riamente da fattori contingenti variabili 
nello spazio e nel tempo, come mostrano 
efficacemente le vicende delle comunità 
pavesi di S. Maria in Pertica e di S. Pri-
mo (pp. 61-62).

Tale assunto trova piena conferma 
nel terzo e ultimo capitolo, dedicato ai tre 
cenobi femminili già menzionati: il Ter-
zo Passo di Piacenza e i monasteri pavesi 
di S. Cristoforo e di Mater Domini. Nel 
ricostruirne le vicende, l’A. dimostra, da 
un lato, l’inadeguatezza di schemi storio-
grafici eccessivamente rigidi applicati ai 
processi di affiliazione a Cîteaux, dall’al-
tro, individua alcuni elementi ricorrenti 
alla base di numerose fondazioni: il lega-
me con membri dell’aristocrazia locale; 
quindi, l’appoggio papale o, spesso in 
alternativa, quello del vescovo. Risulta-
no pertanto determinanti l’impulso che 
condusse la singola comunità a entrare 
in contatto con il mondo cistercense, il 
momento cronologico e l’atto giuridico 
attraverso cui tale contatto si concretizzò 
(p. 81). Cariboni ipotizza, in modo con-
vincente sulla base dei dati esposti, che 
i cenobi piacentini abbiano costituito un 
punto di riferimento per l’area lombarda 
nei processi di istituzionalizzazione delle 
comunità femminili (p. 82).

Per i tre cenobi, Cariboni mette in 
risalto i legami con le élites locali, in 
particolare ma non esclusivamente con 
famiglie capitaneali, come i Visconti o i 
de Fontana, che videro, come le autorità 
ecclesiastiche, nei Cistercensi una ga-
ranzia per le proprie donazioni. In alcuni 
casi, l’appartenenza all’Ordine o la suc-

cessiva affiliazione divennero addirittu-
ra una condizione preliminare per l’atto 
donativo.

Almeno in un caso, quello del Terzo 
Passo, emerge un processo tanto comune 
quanto cruciale nella vita di ogni comu-
nità, anche religiosa: la costruzione della 
propria legittimità e identità attraverso 
una fondazione “eroica” o, più propria-
mente in questo caso, “santa”. Franca, 
appartenente alla famiglia Vitalta, venne 
infatti indicata come santa fondatrice del 
monastero negli Acta redatti dal monaco 
cistercense Beltramo de Rioldis agli inizi 
del XIV sec. Se da un lato Cariboni de-
costruisce tale narrazione, poiché Franca 
con ogni probabilità non abbandonò la 
carica di badessa del monastero benedet-
tino di S. Siro, esercitando piuttosto una 
guida di carattere spirituale sulle cister-
censi, dall’altro mette in evidenza il ruo-
lo fondamentale della letteratura agio-
grafica nella costruzione di un’identità 
comunitaria (pp. 31, 49, 84-86, 89-90). 

In tutti e tre i casi analizzati, Cariboni 
ricostruisce le configurazioni e le reti so-
ciali, come recita il sottotitolo del volu-
me, che sorressero la fondazione e lo svi-
luppo dei singoli cenobi. Ne emerge la 
forte influenza esercitata dalle famiglie 
fondatrici sulle comunità, favorita anche 
dal fatto che molte sorores proveniva-
no dai medesimi gruppi parentali. Per il 
monastero del Terzo Passo, l’A. ipotizza 
inoltre che tra le motivazioni della fon-
dazione vi fosse il tentativo di control-
lare beni fondiari e i diritti signorili ad 
essi connessi, in un contesto territoriale e 
politico segnato da aspre contrapposizio-
ni tra fazioni cittadine (p. 94). Si tratta di 
una prospettiva politico-economica che 
le monache non subirono passivamente, 
ma seppero anche attivamente persegui-
re: in un’ottica di razionalità economica, 



Mario Loffredo226  |

www.scholasalernitana.unisa.it

le religiose sfruttarono l’indebitamento 
di alcune famiglie dirigenti per compat-
tare proprietà nei pressi del monastero 
(p. 97), mentre le monache di S. Cristo-
foro giunsero persino a essere accusate 
di usura per le loro attività (p. 109).

Particolarmente interessanti, sono 
poi, i percorsi di regolarizzazione dei 
monasteri pavesi di S. Cristoforo e di 
Mater Domini. Nel primo caso emerge 
il ruolo preponderante svolto dal presule, 
Folco Scotti, personalità di forte rilievo 
cui si deve verosimilmente un iter arti-
colato per tappe graduali: infatti, inizial-
mente alla comunità venne concessa la 
visita di un religioso cistercense; tutta-
via, senza che l’Ordine potesse accam-
pare diritti sul monastero e sul suo patri-
monio (p. 107). Per il cenobio di Mater 
Domini il processo di regolarizzazione si 
rivelò ancora più complesso. In una pri-
ma fase esso fu affiliato all’Ordine di S. 
Maria Maddalena de Alamannia, dedicato 
soprattutto alla redenzione di ex prostitu-
te. La fondazione pavese, una delle poche 
collocate al di fuori dell’area germanica, 
risentì tuttavia della distanza dal centro 
operativo dell’Ordine: il priore generale, 
che non aveva mai adempiuto ai propri ob-
blighi di visitatore, finì per liberare le soro-
res da ogni vincolo nei confronti della con-
gregazione da lui guidata (pp. 118-120).

Dall’analisi condotta da Cariboni 
emerge nel complesso un quadro vivace 
e dinamico del monachesimo cistercen-
se, in tutte le sue componenti, in area 
padana, ma verosimilmente estendibile 
anche ad altri contesti, ancora nel pieno 
del XIII sec. Una sintesi particolarmente 
efficace delle conclusioni del volume si 
trova già nell’introduzione, dove l’A., 
riprendendo una suggestione di Alexis 
Grélois, invita a non cadere nella trappo-
la interpretativa di una presunta «devia-
zione dalla norma». In realtà, una norma 
data una volta per tutte non è mai esisti-
ta: la fisionomia giuridica dell’Ordine si 
è costruita e trasformata nel tempo attra-
verso un processo continuo e dinamico. 
Ne consegue l’inopportunità di parlare 
di anomalie per quei cenobi la cui sto-
ria istituzionale si discosta da un quadro 
normativo solo apparentemente fisso e 
statico.

Il volume si chiude con una biblio-
grafia aggiornata sull’argomento. Sebbe-
ne sia privo di indici dei nomi, la sud-
divisione dei cenobi per area geografica 
agevola comunque una consultazione 
mirata del testo.

Mario Loffredo



Rassegne |  227

www.scholasalernitana.unisa.it

Éric Thoreau-Girault, Une société chrétienne. Naples, Amalfi, Gaète (VIe-XIIe siècle), 
Peeters Publishers, Leuven-Paris-Bristol, 2022 (Monographies du Centre de Re-
cherche d’Histoire et Civilisation de Byzance-Collège de France, 56), pp. 579. ISBN 
9789042948105.

Come precisato sin dalle prime battute 
da É. Thoreau-Girault, il lavoro è una 
versione corretta e ampliata della sua 
tesi di dottorato, Encadrement pastoral 
et vie religieuse dans les duchés tyr-
rhéniens (Naples, Amalfi, Gaète) du VIe 
au XIIe siècle, discussa nel 2012 presso 
l’Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne. 
Lo scopo dell’opera, ricordato nell’intro-
duzione, è di ripercorrere la storia e le 
strutture delle istituzioni ecclesiastiche 
della Campania costiera (Napoli, Amal-
fi e Gaeta) in una prospettiva di lunga 
durata, ovvero dal Tardoantico alla co-
stituzione del regno normanno di Sicilia 
(1130), cercando di delineare anche il 
modo in cui la società locale interagì con 
«le fait religieux» in un’area attraversata 
da molteplici influenze, sia politiche sia 
religiose (p. 12). Lo studio è condotto 
attraverso un corpus contenuto di fonti 
edite: l’epistolario di Gregorio Magno; 
i Gesta episcoporum Neapolitanorum, 
una cronaca dei vescovi napoletani da 
sant’Aspreno al secolo IX; le vitae e le 
translationes dei santi locali; infine, il ma-
teriale documentario inerente ai ducati di 
Napoli, Gaeta e Amalfi presente in Regii 
Neapolitani archivi Monumenta (RNAM) 
e in Codex Diplomaticus Cajetanus.    

Il lavoro gode di un preliminare in-
quadramento storico-geografico in cui 
si pone particolare enfasi sulla rottura 
dell’assetto amministrativo della Cam-

pania a seguito dell’arrivo dei Longo-
bardi e sulla presenza di due aree (quella 
costiera e quella interna) in cui le antiche 
strutture ecclesiastiche sopravvissero in 
maniera differente. La prima parte è de-
dicata all’organizzazione delle sedi epi-
scopali campane e alle strategie attuate 
dalla Sede Apostolica allo scopo di tu-
telare i beni ecclesiastici e assicurare la 
continuità della missione episcopale in 
Italia meridionale. Capua, conquistata 
dai Longobardi, perde la sua centrali-
tà politica e amministrativa a favore di 
Napoli (pp. 21, 91). L’A. passa in ras-
segna anche la situazione dei monasteri 
campani a partire dal IV secolo, con un 
ruolo importante rivestito dal litorale e 
dalle isole, più sicure rispetto alle aree 
interne, e le attestazioni di evergetismo 
aristocratico. Ampio spazio è concesso 
inoltre alle influenze religiose esercitate 
da Roma e da Costantinopoli sulla cit-
tà di Napoli, indagine che porta lo stu-
dioso ad affermare la dipendenza delle 
istituzioni ecclesiastiche napoletane dal 
modello della Roma paleocristiana (pp. 
100, 144-145). Queste riflessioni sul 
ruolo della Sede Apostolica nelle trasfor-
mazioni della Campania altomedievale 
anticipano l’indagine circa la perdita del 
controllo sui beni fondiari nella regione 
da parte dei pontefici e sulla costituzione 
dei patrimoni episcopali e delle dinastie 
locali. 

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 227-229
DOI 10.6093/1590-7937/13010 © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501



Antonio Tagliente
 

228  |

www.scholasalernitana.unisa.it

La seconda parte del lavoro si con-
centra all’inizio su origine familiare, 
formazione, modalità di reclutamento e 
ruolo dei chierici nella società dei ducati 
campani. L’indagine mostra che i chieri-
ci si distinguono assai poco dai laici: in 
effetti, la provenienza familiare ne con-
diziona la carriera, le relazioni sociali e 
il patrimonio (p. 277). Non è raro che i 
chierici svolgano un’attività professiona-
le, autorizzata nella misura in cui risul-
ta compatibile con il ruolo ecclesiastico 
ricoperto. Successivamente, l’A. compie 
un’analisi parallela sia con i monaci sia 
con le monache, dei quali tenta di rin-
tracciare retaggio familiare, gerarchie e 
funzioni specifiche, ricordando opportu-
namente la convivenza in area campana 
della regola di Benedetto con quella di 
Basilio. Segue una lunga sezione dedica-
ta alle strutture ecclesiastiche e all’azio-
ne pastorale svolta in città e in campagna 
fino al XII secolo. Lo studioso presenta 
quindi l’articolazione interna delle me-
tropolìe di Napoli, Amalfi e Sorrento, 
la peculiare vicenda dello spostamento 
della sede diocesana da Formia a Gaeta 
(p. 340) e l’organizzazione del servizio 
liturgico.      

La terza parte del lavoro è dedicata 
alla vita religiosa dei fedeli e alle pra-
tiche del quotidiano, in cui hanno un 
ruolo centrale il rapporto dei credenti 
con la morte e il culto delle reliquie dei 
santi, promosso nel caso della diocesi 
napoletana attraverso la redazione di un 
numero rilevante di testi agiografici. In 
ultima istanza, l’autore concentra la sua 
attenzione sul quadro primordiale del-
la vita religiosa, la famiglia (p. 463), e 
sulle fasi più importanti dell’esistenza di 
un individuo: nascere, crescere, sposar-
si, trasmettere i propri beni a un erede o 
a un ente religioso, morire, ricevere una 

sepoltura (nonché essere ricordato nelle 
preghiere per i defunti). 

L’intero studio sulla vita religiosa 
dei ducati tirrenici di Thoreau-Girault è 
compiuto attraverso un esame rigoroso 
delle fonti e porta all’attenzione degli 
studiosi dell’altomedioevo meridionale 
una serie di acquisizioni nuove. Parti-
colarmente significativi appaiono i ri-
sultati raggiunti dallo studioso in merito 
alla sorte toccata ai patrimoni pontifici 
nel Meridione dopo la fase iconoclasta, 
al ruolo dei rettori e dei loro subalterni 
(pp. 148-162); alle gerarchie interne alla 
struttura ecclesiastica e all’emergere di 
dignità, come l’arcidiacono e l’arciprete, 
che servono a definire anzianità e cari-
sma di un chierico (p. 249). Non meno 
rilevanti appaiono le riflessioni sulla vita 
religiosa e sulla cura d’anime delle isole 
al largo dei ducati tirrenici (pp. 373-377), 
o la definizione della struttura politica 
della società napoletana al di sotto del 
magister militum e i processi di territo-
rializzazione delle élite, in particolare 
quelli che riguardano i conti di Ischia 
(pp. 374, 480, 507).

Di fianco a evidenti meriti, lo studio 
presenta anche talune criticità, che non 
inficiano comunque la qualità dei risulta-
ti. In generale, la ricerca si mostra troppo 
dipendente dal ridotto dossier di fonti se-
lezionate a priori dallo studioso. Questa 
lacuna emerge con forza quando sono 
presentati alcuni fenomeni socio-politici 
la cui memoria si conserva anche in fonti 
compilate in area longobarda o nei duca-
ti costieri nel bassomedioevo. Per esem-
pio, quando Thoreau-Girault presenta un 
elenco di governanti locali (pp. 283-284) 
che abbandonarono la scena politica per 
farsi monaci non ricorda il caso più anti-
co, quello del prefetto Manso Fusile, la 
cui vicenda è indicata in una nota fonte 



Rassegne |  229

www.scholasalernitana.unisa.it

del XIII secolo, il Chronicon Amalphi-
tanum. Inoltre, quantunque pubblicato 
nel 2022, il lavoro offre una bibliografia 
ferma al 2014 in cui, peraltro, si nota da 
subito l’assenza di studi fondamenta-
li per l’area napoletana, come quelli di 
Edoardo D’Angelo e di Stefano Palmie-
ri. L’indagine sulle fonti agiografiche è 
tutta svolta, poi, sui testi dei Monumenta 
Germaniae Historica pur essendo dispo-
nibili edizioni recenti e di pregio, come 
nel caso del racconto della vita et tran-
slatio del corpo del vescovo napoletano 
Atanasio I, ripubblicata nel 2001 da An-
tonio Vuolo per l’Istituto storico italiano 

per il medioevo.
In conclusione, il lavoro di Thore-

au-Girault si propone come un compen-
dio efficace dei tanti processi di natura 
religiosa che toccarono le città del litora-
le campano tra VI e XII secolo e diventerà 
certamente un riferimento bibliografico 
primario per gli studi su Napoli altome-
dievale, nella consapevolezza però che 
molte delle sue indagini devono essere 
integrate adeguatamente con gli studi di-
sponibili per la Longobardia meridionale.   

Antonio Tagliente





Scambi, connessioni e commerci |  231

www.scholasalernitana.unisa.it

	

Maria Senatore Polisetti, Giovanni d’Aragona. Fonti per la storia europea in età ara-
gonese, Civita editoriale, Lucca, 2025 (Collana di archivistica, documentazione e sto-
ria), pp. 169. ISBN 9791280399304.

Come si desume dal titolo, Giovanni 
d’Aragona. Fonti per la storia europea 
in età aragonese, il volume di Maria 
Senatore Polisetti è dedicato a una delle 
figure ecclesiastiche più rilevanti dell’età 
aragonese: Giovanni, quarto figlio di re 
Ferrante.

Il volume si apre con un profilo sto-
rico della SS. Trinità di Cava de’ Tirreni 
(SA), monastero di fondazione longo-
barda che conobbe uno sviluppo signifi-
cativo in età normanno-sveva e fu suc-
cessivamente affidato in commenda a 
Giovanni. Proprio in questo contesto si 
conservano i registri che documentano la 
sua attività. L’A. chiarisce sin dalle pri-
me pagine che tale inquadramento (pp. 
7-14) non ha carattere esaustivo sul pia-
no storiografico, ma mira a delineare il 
contesto necessario per comprendere ap-
pieno la vicenda biografica del cardina-
le. Nonostante la breve durata della vita 
(1456-1485), Giovanni concentrò su di 
sé una serie di incarichi ecclesiastici ed 
entrò nelle principali vicende politiche 
del tempo, muovendosi tra Roma, Napo-
li, Salerno, Cava de’ Tirreni, Montever-
gine, Montecassino e persino l’Unghe-
ria. Una tavola cronologica (pp. 20-21) 
consente di collocare con precisione le 
diverse tappe della sua carriera.
La ricerca si concentra quindi sull’ar-
chivio cavese. Dopo una rassegna dei 
materiali già indagati dalla storiografia – 
regesti, inventari e libri di conto  – l’A. 

osserva come, fino a questo momento, 
anche tenendo conto dei precedenti studi 
effettuati, solo pochi esemplari possano 
essere datati con certezza all’età umani-
stica. In particolare, il fondo dei docu-
menti definito “cartacei” andrebbe total-
mente inventariato. Fra questi figurano i 
registri riferibili a Giovanni d’Aragona, 
che costituiscono l’oggetto specifico 
dell’indagine. Essi sono studiati e rege-
stati con l’intento di offrire nuove testi-
monianze documentarie e di ricostruire 
il tessuto di relazioni politiche, sociali e 
religiose entro il quale il cardinale operò. 
Ne emerge, nelle parole dell’A., «un gio-
vane prelato che, malgrado la mole degli 
incarichi affidatigli, riesce a far sentire 
sempre attiva la sua presenza sul territo-
rio» (p. 25).

Segue l’analisi delle lettere del car-
dinale contenute nei registri 16, 17 e 18 
(288, 112 e 205), organizzata attorno a 
quattro nuclei tematici: rapporti con l’e-
stero, interventi edilizi di ristrutturazio-
ne e abbellimento, gestione economica 
(prestiti, crediti, salari) e operazioni am-
ministrative e legali (pp. 36-48). La se-
zione successiva, dedicata all’inventario 
delle lettere, si apre con una nota meto-
dologica che illustra i criteri adottati nel-
lo studio e nell’inventariazione in forma 
di regesto dei tre registri (pp. 53-125). I 
materiali sono corredati da un indice cro-
nologico, che ne agevola la consultazio-
ne e mette in luce la coerenza interna e 

Schola Salernitana – Annali, XXX (2025): 231-232
DOI 10.6093/1590-7937/13011 © 2025 Università degli Studi di Salerno

ISSN 1590-7937 - e-ISSN 2532-1501



Antonio Tagliente232  |

www.scholasalernitana.unisa.it

l’ampiezza della rete di corrispondenza 
del cardinale. Infine, completano il volu-
me un indice dei nomi e dei luoghi e una 
bibliografia (comprensiva di sitografia).

Nel complesso, il lavoro contribuisce 
alla conoscenza del cardinale Giovanni 
d’Aragona e segnala, al contempo, al-
cune tematiche suscettibili di ulteriori 
approfondimenti, come la rete dei col-
laboratori, la gestione dei proventi, i 

conflitti e le difficoltà amministrative, la 
circolazione delle merci e le committen-
ze artistiche. Esso si configura, quindi, 
come un punto di partenza per lo studio 
del prelato aragonese e, più in generale, 
per la ricostruzione delle dinamiche poli-
tiche, economiche e religiose della Cam-
pania del tardo XV secolo. 

Antonio Tagliente
  




