.
SigMa

RIVISTA DI LETTERATURE COMPARATE, TEATRO E ARTI DELLO SPETTACOLO
e-ISSN 2611-3309

Note sull’argomentazione etimologica
da Heidegger a Cacciari”

Notes on etymological argumentation from Heidegger to Cacciari

Stefano Brugnolo
Universita di Pisa, Italy

Francesco Rovai
Universita di Pisa, Italy

SoMMARIO

Il saggio si occupa del cosiddetto ‘argomento etimologico’ e di come esso sia stato adoperato
in primis da Heidegger e poi ripreso anche in Italia, tra gli altri da Massimo Cacciari. Con 'e-
spressione ‘argomento etimologico’ si intende la mossa retorica in virtu della quale 'origine
etimologica di un termine conterrebbe in sé gia I’essenza del significato del termine medesimo,
senza tenere conto di come invece quel significato sia cambiato nel corso del tempo. I due
autori del presente saggio esaminano le implicazioni e le fallacie sia logiche che linguistiche
chel’uso e’abuso di questo argomento hanno prodotto tanto nell’analisi filosofica che lingui-
stico-letteraria. | The essay deals with the so-called ‘etymological argument’ and how it was
first used by Heidegger and then also taken up in Italy, among others by Massimo Cacciari.
By the expression ‘etymological argument’ is meant the rhetorical move whereby the etymo-
logical origin of a term already contains the essence of the meaning of the term itself, regardless
of how that meaning has changed over time. The two authors of this essay examine the impli-
cations and fallacies, both logical and linguistic, that the use and abuse of this argument
has produced in both philosophical and linguistic-literary analysis.

PAROLE CHIAVE

Argomento etimologico, Martin Heidegger, Massimo Cacciari, Etimologia, Giovanni Seme-
rano | Etymological Argument, Martin Heidegger, Massimo Cacciari, Etymology, Giovanni
Semerano

* Ilpresente contributo & frutto della collaborazione traidue autori e di unariflessione
tra essi condivisa. Ai soli fini della valutazione accademica si dichiara chela § 1 € opera
di Stefano Brugnolo ela § 2 di Francesco Rovai.

295

SigMa - 8/2024

DOI 10.6093/sigma.voi8.11490 2957373



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

1 Inquesto articolo ci occuperemo di quello che abbiamo chiamato I’ar-
gomento etimologico, e lo faremo soprattutto esaminando'uso che diun
tale argomento ha fatto e fa Massimo Cacciari.

Prima di tutto pero diciamo che I’argomento etimologico si da quando
qualcuno per affermare una suaidea o tesi si avvale dell’etimologia diuna
certa parola ritenuta strategica, presupponendo che quella origine costi-
tuisca ancheil senso piu profondo, ultimo e vero, senso che giace al fondo
di quella parola ma che nel tempo sarebbe stato travisato'. Ristabilire una
supposta accezione primaria, originaria della parola sarebbe allora come
ristabilire una verita perduta.

Il pensatore che piu di tutti si € avvalso di questo argomento ¢ stato
Martin Heidegger. Il suo influsso ¢ stato ed ¢ vastissimo nel mondo del
pensiero ma noi qui lo considereremo come colui che pit di tutti ha pro-
mosso I'etimologia ad argomento o para-argomento.

Si prenda per esempio come lui espone la sua idea circa quella che
chiama “I’essenza della verita” durante un suo corso che si intitolava
proprio cosi e che si tenne nel 1931-1932. Citiamo:

fragen wir jetzt, ohne jede Rucksicht auf diese gewohnliche Definition,
wie im Anfang der abendlindischen Philosophie die Wahrheit verstan-
den wurde, d. h. was die Griechen von dem hielten, was wir “Wahrheit”
nennen. Welches Wort hatten sie dafiir? Das griechische Wort fiir Wahr-
heit—man kann sich das nicht oft genug und muf es sich immer wieder,
fasttaglich, vor die Seele bringen —heifdt &An0eta, Unverborgenheit. Etwas
Wabhres ist ein 4Av8%g, ein Unverborgenes. Was ersehen wir zunichst
aus diesem Wort? Wir finden ein Doppeltes: 1. Die Griechen verstanden
das, was wir das Wahre nennen, als das Un-verborgene, nicht mehr Ver-
borgene; das, was ohne Verborgenheit ist, mithin das der Verborgenheit
Entrissene, ihr gleichsam Geraubte. Das Wahre ist also fiir den Griechen
etwas, was ein Anderes, ndmlich Verborgenheit, nicht mehr an sich hat,
davon befreitist. Daher hat der griechische Ausdruck fir Wahrheit, seiner
Bedeutungsstruktur und auch seiner Wortstruktur nach, einen grundsétz-
lich anderen Gehalt als unser deutsches Wort “Wahrheit”und charakte-
ristischerweise auch schon der lateinische Ausdruck “veritas”. Es ist ein
privativer Ausdruck (Heidegger, ed. 1988:10-11)%

Poi ritorneremo sulla questione della verita secondo Heidegger,
per intanto osserviamo come lui proceda ad argomentare la sua idea
di verita. Per questo filosofo evidentemente per capire 'essenza di quel
concetto bisogna rifarsi ai Greci (anzi a “il Greco”) e alla parola che ado-
peravano che era appunto &\feio/aletheia®.

296

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Va da sé che ci sarebbero e ci sono molti altri modi per provare a chia-
rire il problematico concetto di verita ma Heidegger ritiene che il modo
migliore sia di partire dai Greci. Perché? Perché “all’inizio della filosofia
occidentale” ci sono loro, i Greci (si badi non alcuni specifici pensatori
greci ma “i Greci”). Si presuppone dunque che per comprendere il senso
diuna parola che usiamo tutt’oggi occorra richiamarsi alle origini di essa.
Non c’¢ perd niente di scontato in questa “mossa” argomentativa.
Si sottintende infatti che siccome la filosofia (occidentale) & cominciata
in Grecia ecco che solointerrogando la lingua di quel popolo noi potremmo
orientarci circa il concetto di verita.

Sipresuppone anche che parole come “vero” e “verita” siano state con-
cepite originariamente dai filosofi e non che questi ultimi le abbiano prese
dallinguaggio comune; il che & piuttosto controverso se non improbabile.

Ai Greci viene dunque riconosciuto un primato. Ora la parola che usa-
vano per dire verita era alétheia e il significato di quella parola era,
nellaricostruzione di Heidegger, ‘svelatezza’ o ‘disvelamento’. Ne conse-
gue che cio che “vediamo” in questa parola € una operazione per cui a par-
tire da una condizione di velatezza e attraverso una operazione di “rapi-
mento” qualcosa che se ne stava prima nascosto viene “strappato” a quella
sua condizione di invisibilita e sospinto (in modo piuttosto brutale) verso
il proscenio, verso la luce. A questo punto Heidegger ha buon gioco a dire
che in questa versione la parola significa qualcosa di diverso dal voca-
bolo latino veritas e da quello tedesco Wahrheit. Ma la Bedeutungsstruktur
a cui egli fa quiriferimento & soltanto il valore descrittivo del segno lingui-
stico. E indubbio che il greco da una parte el tedesco eil latino dall’altra
descrivano diversamente “la veritd”, ma non c’¢ alcuna ragione per cui
la descrizione che unalingua offre di un certo designatum sia pit adeguata,
corretta o appropriata rispetto a quella che ne da un’altra lingua (sulla
differenza tra denotazione e descrizione, § 2). Siamo come messi davanti
ad una azione (Heidegger parlera pitt avanti di un “accadere”) che presenta
aspetti perfino violenti, che hanno a che fare appunto con lo strappare,
con il rapire, con il sottrarre ’ente (o I'essente) a quella che sarebbe
la sua condizione originaria e preferita, quella appunto di “velatezza”.
Fondandosi su di un detto di Eraclito, Heidegger ci dira poi che I'ente
“amanascondersi” (xpdmreofou puAel / kryptesthai phile). E anzi Heidegger
articola meglio questo vero e proprio gioco a nascondino dell’ente:
“Il suo proprio, intimo impulso € di restare nascosto e, una volta svelato,
di ritornare nuovamente nella velatezza”.

297

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Siamo davanti a quella che possiamo chiamare tecnicamente una
figura di personificazione. Una figura assolutamente decisiva nel discorso
di Heidegger e largamente connessa alla sua passione per le “essenze”
ricavabili dalle sue indagini etimologiche. Ha scritto a questo proposito
Leo Marx: “Heidegger has a disconcerting habit of imputing, or seeming
toimpute, agency to abstractions. In his discourse, ideas or tendencies of
mind seem habitually to do their work without the help of any identifiable
human agents” (Marx 1984: 642).

A partire dunque da una etimologia data per attendibile Heidegger
ci mette davanti ad un vero e proprio “dramma”: quello di un ente
(o essente) che amerebbe mantenersi velato e che invece viene strappato
da una istanza non antropomorfa a quella sua condizione per essere
sospinto sotto le luci di una evidenza (o svelatezza) caratterizzata come
’esito di una violenza.

Possiamo immaginare gli studenti che assistettero a questo e ad altri
corsidi Heidegger comeincantati da un discorso che, se anche non ci con-
vince, dobbiamo riconoscere essere fascinoso, a suo modo spettacolare.

E lo diciamo a ragion veduta perché ci sentiamo di affermare che se
il discorso di Heidegger si proponesse a noi come puramente metaforico,
poetico saremmo pronti a godere di questa sua qualita misteriosamente
allusiva, quasiipnotica. Il problema & che Heidegger rifiuta la distinzione
tra discorso poetico e discorso argomentativo e non si propone a noi come
un poeta che ci chiede di “sospendere volontariamente la nostra incredu-
lith” (Coleridge), no, Heidegger vuole essere preso alla lettera, e ci propone
(impone) le sue conclusioni come evidenti e insomma “vere”.

E perd contemporaneamente sirifiuta di assumere la postura di qual-
cuno che dibatte, discute, ragiona, piuttosto lui enuncia, sentenzia;
alla maniera di certi poeti, appunto. Non si discute con Hélderlin!
Ma con un filosofo lo si vorrebbe fare e uno dei modi con cui Heidegger
sfugge a questa possibilita € appunto quello di richiamarsi a etimologie
“essenziali”, indiscutibili.

Prima di procedere facciamo il punto su alcuni presupposti impliciti
del discorso di Heidegger.

Per esempio, quello di una presunta “superiorita” della lingua greca.
Prendiamo questa citazione tratta da Einfiihrung in die Metaphysik
(‘Introduzione alla Metafisica’), un corso tenuto nel 1935, ma pubblicato
perla prima voltanel 1953: “Denn diese Sprache [quella greca] ist (auf die
Moglichkeiten des Denkens gesehen) neben der deutschen die machtigste
und geistigste zugleich” (Heidegger, ed. 1983: 61). Che traduciamo cosi:

298

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

“Perché insieme con lalingua tedesca (per quel che riguardale possibilita
del pensiero), il Greco & nello stesso tempo la pitt potente e la pili spirituale
delle lingue”.

Ma perché maiil greco eil tedesco sarebbero le due lingue piu “potenti”
(potenti nel fare che?) e perché sarebbero le pitt “spirituali” di tutte
(e in che senso poi spirituali?)?

Sono due affermazioni che Heidegger non si preoccupa di motivare
in alcun modo, per cui bisogna prendere o lasciare. Chiunque legga
Heidegger si deve aspettare che i suoi discorsi si appoggino su parole
greche o tedesche. Quasi mai, o forse mai, lui evoca come pregnanti parole
inglesi. Ed € evidente che per lui quella lingua non ¢ “spirituale” quanto
le altre due.

Va da sé che Heidegger si disinteressava allora e i suoi seguaci
ancora si disinteressano dei risultati della ricerca linguistica, ma € noto
che “potenza” e “spiritualitd” non sono categorie prese in considerazione
da qualunque linguista serio.

E comunque, per questi ricercatori non esiste nessuna superiorita di
una lingua rispetto ad un’altra (cosi come non dovrebbe esistere nessuna
superiorita “essenziale” di una cultura su di un’altra). Ancora meno essi
prenderebbero in considerazione come criterio di giudizio quello per cui
certelingue (ancora unavoltail greco e il tedesco) sarebbero piti capaci di
dire, svelare meglio di altre quella “cosa” che Heidegger chiama I’Essere.

Ma prendiamo adesso un’altra di queste formulazioni del filosofo:

Die Sprache ist die Urdichtung, in der ein Volk das Sein dichtet. Umge-
kehrt beginnt die grofse Dichtung, durch die ein Volk in die Geschichte
tritt, die Gestaltung seiner Sprache. Die Griechen haben diese Dichtung
durch Homer geschaffen und erfahren. Die Sprache war ihrem Dasein
offenbar als Aufbruch in das Sein, als er6ffnende Gestaltung des Seienden
(Heidegger, ed. 1983:131).

Traduciamo:

Illinguaggio & la poesia originaria grazie a cui un popolo poetizza ’essere.
Di contro, la grande poesia attraverso cui un popolo entra nella storia
daforma alla sualingua. I Greci crearono e fecero esperienza di questa po-
esia attraverso Omero. Lalingua era aperta al loro esserci come un mettersi
in cammino nell’essere, come una rivelante configurazione dell’essente (o
ente) (trad. degli autori).

299

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Non ci proponiamo certo di esaminare il senso filosofico del passo
ma lo consideriamo solo perché puo chiarire alcuni dei punti che qui
ciinteressano. Allora, Heidegger ci dice cheil linguaggio ¢ originariamente
ed essenzialmente poetico e i Greci sarebbero diventati coscienti di cid
attraverso Omero. In linea di principio potrebbe anche essere che, un po’
alla maniera di Vico, ad ogni lingua potrebbe essere riconosciuta questa
natura intrinsecamente poetica, ma di fatto i Greci sembrerebbero godere
diun primato rispetto agli altri popoli. A quanto pare, lalingua greca (una
sorta di Ur-Sprache) sarebbe capace di rivelare com’¢ fatto (configurato)
I’essente (o ente). Il sottinteso & che le lingue slave o africane (e tutte
le altre) sono meno dotate di questo potere disvelante.

Ma altro privilegio dei Greci € che essi hanno avuto un poeta cheli ha
resi consapevoli di quella loro lingua. Se infatti la lingua greca ¢ “La”
lingua per eccellenza, Omero & “II” poeta per eccellenza (non si fa cenno,
per esempio, alla lunga serie di esecuzioni orali che avrebbero preceduto
la stesura del poema). Comunque sia, in queste proposizioni ci sono alcuni
presupposti dati per scontati ma che occorre chiarire. Per Heidegger:

1 Omero virtualmente invento il Greco, cosi che secondo lui ci sarebbe
nellinguaggio omerico una pristina freschezza.

2 Laconoscenza dell’etimologia della parola rivelerebbe il valore d'uso
della parolaimpiegata da Omero (Heidegger cioé non si basa sul testo
omerico per comprendere cosa Omero intenda quando usa la parola
aléetheia, ma al contrario assume che il poeta usi quella parola nel senso
etimologico “appurato” dal filosofo riferendosi ad altri testi, segnata-
mente a frammenti presocratici).

3 Nonostantelarivendicazione della preminenza di Omero non sarebbe
necessario esaminare 'uso effettivo che della parola fa Omero:
unainterpretazione diun piccolo frammento presocratico (per esempio
di Eraclito) &, a quanto pare, una piu sicura guida per comprendere
il senso che ne da Omero.

Ora, ognuna di queste affermazioni o ¢ falsa o non & dimostrabile;
infatti:

1 Il greco in Omero & gia vecchio e per certi aspetti “usurato”: non puo
vantare nessuna primarietd o originarietd. E ormai un assunto della
manualistica corrente I'artificiosa commistione di cui ¢ frutto lalingua
dei poemi omerici (cfr. Horrocks 2010: 44%).

2 Il significato “etimologico” e quello “sincronico” di una parola pos-
sono differire enormemente: il parlante (e dunque anche lo scrivente)
non hanno infatti accesso all’etimologia e cid che per loro conta

300

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

& semplicemente che un vocabolo sia adeguato alla norma lingui-
stica collettiva della propria comunita. Ne discende che il solo metodo
per stabilire I'uso omerico delle parole ¢ leggere Omero, essendo che
un filosofo presocratico puo fare un uso diverso delle stesse parole usate
da Omero (e verrebbe da dire che lo stesso Omero puo dare in certe
occasioni una accezione diversa alla stessa parola).

Heidegger parlainvece del Greco o dei Greci come di entita indivisibili.
Sembra che per lui esistano cose come “I1” greco (“La” lingua greca)
0 “I” Greci, e non tante varianti di greco e tanti individui greci che a seconda
dellaloro cultura, personalita e contesto storico hanno fatto un uso molto
diverso della lingua.

E come se per Heidegger non esistessero tanti possibili usi di una stessa
parola, nessuno dei quali & quello “vero”, essenziale. Gli manca del tutto
Pattitudine relativistica, comparatistica e diacronica.

Si prenda ancora la parola “verita”; ebbene Heidegger non si misura
con le tante versioni e accezioni di questa parola o concetto; non si misura
con le modificazioni che essa ha subito nel tempo.

No, ne cerca una pit originaria delle altre e naturalmente la ricostruisce
a partire dall’etimologia della parola greca: alétheia. Secondo il filosofo
il termine risulta formato da un alpha privativo e derivati del verbo
AavBéve /lanthdno, reso da lui con verborgen sein, ‘essere nascosto, celato’.

Come gia dicevamo il termine significherebbe dunque ‘dischiudi-
mento’, ‘rivelazione’, ‘disvelamento’ ecc.

Va da sé che, come abbiamo gia detto, messe cosi le cose, la parola
“verita” si carica di un alone fascinoso, epifanico.

L’analisi formale &, in questo caso, corretta, ed € la medesima dei dizio-
nari etimologici correnti (Beekes, Van Beek 2010: 65-66): &Andvc/aléthes,
‘vero’, di cui &\Beier/aletheia & un derivato composto da un alpha privativo
e, nella seconda parte, da un esito greco della radice i.e. *leh d"- ‘essere
nascosto’, sia esso un nome (M}v/léthe, ‘oblio’) o un verbo (Anbw/letho
o AavBavw/lanthdnd, ‘essere, stare nascosto’). Dunque &An07¢/aléthés,
‘vero’ vale letteralmente ‘non-nascosto’, ‘non-dimenticato’. Ma questo &
del tutto irrilevante per I'uso che del termine si riscontra nei poemi ome-
rici, cosi come per I'uso che ne faceva qualunque altro parlante ellenofono:
ancora una volta vale la pena ricordare che i parlanti non hanno accesso
all’etimologia.

Poco importa che un filone dotto e tardo (Sesto Empirico, II-11I secolo
d.C., che cita Enesidemo, I secolo a.C., in Aduersus mathematicos VIII 8.3-9.1;
Bury, ed. 1967: 242-245) sia in grado di riaccostare dAvndéc/alethés ‘il vero’

301

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

con wi Aifov (thy xowipy yvduy)/mé lethon (tén koinén gndmen) ‘cid che
non sfugge (al senso comune)’. In assenza di parlanti nativi, il solo modo
per attingere il significato di alétheia in greco ¢ leggere i testi greci, Omero
in primis.

Ecco comeil grecista Bruno Centrone riassume le risultanze pit recenti
dellericerche storico-linguistiche su quella parola: “Dire la dA#feto consi-
ste piuttosto nel fornire un resoconto non omissivo, dettagliato, che non si lascia
sfuggire nulla di cio che deve essere detto; un resoconto che in linea di principio,
pud fornire solo chi sia stato diretto testimone degli eventi” (Centrone 2011: 94).

Certo si tratta di una definizione molto meno fascinosa e auratica
di quella data da Heidegger, ma in compenso siamo molto piu vicini
ad un’idea di verita che, seppure non del tutto equivalente alla nostra,
& comparabile a come la intendiamo noi oggi.

Chiunque legga Omero sente e sa che quando lui usa quella parola
non la carica certo di quel senso dis-velante (il trattino & d’obbligo) di cui
la carica Heidegger; essa ha un significato ben piu prosaico e diretto,
del tutto alla portata anche di un lettore contemporaneo ignorante di filo-
logia e linguistica storica.

Facciamocelo dire sempre da Centrone:

Nell’Odissea, dopo aver fornito ad Arete dai Feaci (Od. 7.241-297) un rac-
conto delle sue peregrinazioni, Odisseo conclude dicendo: “con questo
tiho detto la veritd” (&AnBeiny xorédeba, v. 297). Il verbo xatadéyewy sotto-
linea, come si accennava, il dettaglio del resoconto; & in questione non solo
I’aver detto cose vere e non false, mal’avere enumerato con completezza
fatti e circostanze (e possibilmente il non avere mentito). In tutti questi casi
a dire cose 4An97 & chi ha vissuto o osservato direttamente la situazione.
Gli esempi in tal senso si potrebbero moltiplicare (Centrone 2011: 95).

La definizione che invece Heidegger da di quella parola ¢ una defini-
zione che siimpone anoinei termini di una formula sapienziale, esoterica,
che ¢ poila modalita che caratterizza il discorso di Heidegger, il cui stile,
come e stato detto, “is deliberately evocative, even at times incantatory
and exempt from Nietzschean irony” (Eiland 1982: 51). E io direi esente
da ogni possibile ironia.

Leggendolo ti pare di sentirti “chiamato” ad ascoltare una voce arcana
che ti permette ’accesso a verita ultime, o prime.

Insomma, al di 14 delle questioni di esattezza filologica, il punto &
che quando Heidegger solleva “I’argomento etimologico” (argomento
di per sé scivoloso se non sospetto) lo carica sempre di un’aura sacrale
cherende difficile la discussione razionale.

302

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

E come se ogni volta Heidegger puntasse ad andare ad una supposta
radice delle parole che svelerebbe il senso essenziale del concetto a cui
si riferisce quella parola. C’¢ qualcosa di epifanico in queste operazioni:
“per Heidegger, la figura etymologica,’estrazione del significato dalle radici
verbali e dalla storia delle parole ¢, nel senso piti pieno, una apparizione,
un passo nella luce” (Steiner, ed. 2002: 60). Quel “senso essenziale”
agirebbe e condizionerebbe sia pure subliminalmente tutti gli usi futuri
di quella parola (o delle parole da essa derivate).

Ecco comeil linguista Walter Belardi ha riassunto questo vero e proprio
habitus mentale:

[Lalinguistica storico-comparativa] deve pertanto arrestarsi prudentemen-
te all’'osservazione della forma esterna di questi venerandi, importanti mo-
numenti segnici. Con delusione certo di appassionati pensatori e scrutatori
dellontano passato, che si aspetterebbero dall’etimologia molta pit luce.
Pit di un collega, filologo o filosofo, nel momento di chiedermi lumi
mi ha manifestato o del tutto confessato talvoltala sua diuturna curiosita,
senon ansia e tormento, di venire a conoscere come le prische generazioni
di Homines sapientes avessero interpretato e concettualizzato il mondo
litico in cui capitd loro di vivere, onde poter (lui) adesso possedere e com-
prendere pienamente e pitt consapevolmente la semantica di tanti termini
intellettuali del giorno d’oggi, quasi che ’etimologo attuale sia in grado
di riattualizzare Weltanschauungen definitivamente scomparse, e quasi
che la semantica attuale del nostro vocabolario possa risultare meglio
motivata se nei suoi sottofondi si potessero scoprire fossili concettuali
risalenti a migliaia e migliaia di anni fa, impronte e schemi di una mente
“primitiva” in evoluzione e in crescita (come & noto, questa ricerca — certo
entro piu ristrettilimiti temporali —erala passione “filosofica” quotidiana
di Martin Heidegger) (Belardi 2002: 514-515).

Nell’isolare delle singole parole e nel cercare di estrarre da esse una sorta
di nucleo primigenio di senso & come se il filosofo si concedesse il diritto
di sovvertire gli ordini tradizionali della sintassi e della logica.

Solitamente per valutare il senso delle parole le si concepisce come parti
di proposizioni e non le si considera isolatamente. In definitiva, noi ci par-
liamo e intendiamo scambiandoci delle frasi e non delle singole parole.
Per Heidegger invece contano proprio le singole parole di cui lui cerca
una sorta di numinoso fondamento. La sintassi € considerata come
una facciata.

303

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Per lui in una semplice parola sarebbe inclusa una potenza poetica
demoniaca di definizione e azione. La parola (cosli intesa) “¢” la cosa stessa.
Come si ricava da questo passo di Heidegger tratto da una conferenza
del 1955, intitolata Was ist das — die Philosophie?:

Langsam ddmmert namlich fiir unsere Besinnung, daf} die griechische
Sprache keine blofde Sprache ist wie die uns bekannten europiischen
Sprachen. Die griechische Sprache, und sie allein, ist Aéyog. Wir werden
in unseren Gespriachen davon noch eingehender handeln missen.
Fur den Beginn gentige der Hinweis, daf$ in der griechischen Sprache
dasinihr Gesagte auf eine ausgezeichnete Weise zugleich dasist, was das
Gesagte nennt. Wenn wir ein griechisches Wort griechisch horen,
dann folgen wir seinem Aéyew, seinem unmittelbaren Darlegen. Was es
darlegt, ist das Vorliegende. Wir sind durch das griechisch geh6rte Wort
unmittelbar bei der vorliegenden Sache selbst, nicht zunichst bei einer
bloflen Wortbedeutung (Heidegger, ed. 2006: 13)°.

Dunque, la lingua greca non & “una pura e semplice lingua”, non &
comparabile a nessuna altra lingua europea e del mondo, sembrerebbe
infatti che la parola greca sia diretta espressione dell’Essere, essa infatti
palesa ed esibisce,immediatamente, direttamente “cio che ci sta di fronte”.
Non si sa bene da cosa derivi, come si spieghi questo assoluto e miste-
rioso privilegio (va da sé che Heidegger non si preoccupa di dimostrarlo).
Resta che comunque se questo & vero allora tutti coloro che non hanno
“Porecchio greco”,; e cioé che non conoscono quella lingua sono esclusi
dalla “vera” filosofia.

Non solo, lo sono, in definitiva, anche coloro che, come lo stesso
Heidegger, non sono nati greci, e dunque non possono che operare
una qualche traduzione dal greco antico alla loro lingua madre. E in defi-
nitiva a risultare esclusi sono anche quei greci che, gia nell’antichita,
non seppero intendere I'appello che tramite questa mitica e originaria
griechische Sprache’Essere rivolgeva loro.

Quello che comunque impressiona ¢ che il “metodo” etimologico
diHeidegger esclude che a contare sia’argomentazione razionale, logica
che, come tale, potrebbe e dovrebbe trascendere il piano della specifica
lingua in cui essa ¢ stata svolta la “prima volta”. In questo senso si pud
anche dire che qualunque traduzione dal Greco ¢& per il filosofo un tradi-
mento, una deviazione, una decadenza da quello che appunto € un signi-
ficato originario, essenziale. Come Heidegger ha spiegato nell’intervista
concessa allo Spiegel nel 1966 ma pubblicata nel 1976 questa decadenza

304

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

¢ cominciata con la traduzione cheilatini hanno fatto dei greci e da allora
non € piu cessata: “ein Geschehnis, das uns noch heute das zureichende
Nachdenken der Grundworten des griechischen Denkens verwehrt”
(Heidegger 1976: 215)°. E si direbbe anzi che la marca del “vero” pensiero
¢ la sua intraducibilita: “So wenig wie man Gedichte zibersetzen kann,
kann man ein Denken iibersetzen. Man kann es allenfalls umschreiben”
(Heidegger 1976: 217)".

In un certo senso € come se Heidegger si proponesse di rianimare
con deirituali etimologici il significato dileguante di quelle Grundworten.
Ha scritto a questo proposito sempre Eiland:

Using the philologists’ reconstructions of Indo-European root forms,
Heidegger would bring to light a set of elemental vocables, the Grund-
verfassungen that secretly shape ordinary diction, grown abstract and
oblivious over the centuries. [...] in this Umkreis of concepts [...] we sense
alogic, a gathering and speaking, that is prior to any “rational” logic; by
“the fullness at the root,” we gain mysterious access to the dwelling of
language in itself (Eiland 1980: 312).

Va a questo punto ricordato che & come se Heidegger reificasse la lin-
gua (die Sprache); nella sua concezione infatti non siamo noi a parlare
la lingua piegandola ai nostri interessi e obiettivi, ma ¢ la Lingua che
ci parla, a partire da queste parole basiche, il cui significato primario
ed essenziale € sempre latente, e come in agguato negli usi comuni, attuali
e inconsapevoli che facciamo di esse. Al massimo si puo dire che ci sono
individui, i grandi poeti, che si fanno veicoli privilegiati di questa origi-
naria Sprache.

Questo senso della Sprache come sovradeterminata rispetto ai singoli
parlanti & a suo modo molto tedesco (sipensi a Herder, Grimm, Humboldt,
ecc.); eppure, erano stati proprio alcuni linguisti neogrammatici tedeschi
come Karl Brugmann (1849-1919) e Hermann Osthoff (1847-1909) a met-
tere in guardia contro certe reificazioni della Langue: “die sprache kein
ding ist, das ausser und ziber den menschen steht und ein leben fir sich
fithrt, sondern nur im individuum ihre wahre existenz hat” (Brugmann,
Osthoff, ed. 2014: XII-XIII). Che traduciamo cosi: “il linguaggio non & una
cosa che conduce una vita fuori e sopra gli esseri umani, ma esiste dav-
vero solo nell’uso che ne fanno gli individui”. Un uso dunque variabile
nel tempo e nello spazio. E si direbbe che questa attitudine che privilegia
I'uso individuale della lingua rispetto ad una preminenza della Lingua
come Cosa Assoluta valga piu che mai allorché studiamo i testi di certi
poeti, si chiamino essi Omero, Pindaro, Holderlin, Rilke o Trakl.

305

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Per Heidegger vale proprio 'opposto: il tratto individuale, speciale,
idiosincratico di quei poeti viene oscurato: essi poetando non fanno altro
che far “parlarelalingua”, o almeno quanto (si suppone) ci sarebbe in essa
di piu originario ed essenziale. La loro paradossale originalita consiste
dunque nel loro farsi parlare dalla Lingua, nel diventare dei puri tramiti
diessa.

Soprattutto risulta problematico credere che per recuperare quel pre-
sunto Ur-significato noi dovremmo considerare I’etimologia di quelle
certe parole giudicate essenziali. E comunque non dovremmo cercare
quel significato fuori dal contesto (omerico, pindarico, ecc.) per reperirlo
invece in alcuni frammenti di filosofi presocraticila cuilingua & giudicata
piu fondativa ed evocativa.

Secondo quanto consiglia Arthur Adkins allorché noi studiamo un testo
poetico:

We should not consider the etymology of his words, and attempt thus
to estimate the original usage of the words used: we should examine
the manner in which the words were used elsewhere by the poet and his
contemporaries, or those writers by whom he had been influenced; and
no matter how far back we carried our researches, we should consider not
etymology (Adkins 1962: 235).

Che ¢ poi il metodo dei passi paralleli che prevede appunto che prima
di tutto si esaminil’accezione cheil poeta di a certe parole in “quel” testo,
per poi considerare altre opere dello stesso poeta e infine le opere di scrit-
tori che avrebbero potuto influenzarlo. E non certo ricercare una sorta
di significato “assoluto” di quelle parole, sciolto dalla rete di riscontri
einflussi pertinenti e specifici.

Ora, ¢ indubbio che Heidegger ha profondamente influenzato il pen-
siero filosofico e piu in generale la cultura novecentesca. Il suo influsso
& stato perd maggiore in Francia che in Italia ma certo esso si & fatto sentire
anche danoi.

Prima di esaminare dei casi concreti occorre accennare alle differenze
che esistono tra alcune lingue europee che si dimostrano decisive per spie-
garsi il successo maggiore o minore dell’argomento etimologico. Diamo
ancora la parola a Eiland:

In this regard, the German usually claims a greater sensitivity to roots
in his words than the Frenchman or Englishman — from which it suppos-
edly follows that German philosophy can be more profound. Saussure has
observed that the feeling for word-parts (radicals, suffixes, etc.) generally

306

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

appears less acute in modern European languages than in Old Latin,
Greek, or Sanskrit, but thatitis stronger in German than in French, where
“the feeling for roots scarcely exists.” English would seem to occupy
a middle position between the latter two [..] But modern English
remains a more analytic language than modern German, evidently less
capable of the sort of “chordal,” multidimensional thinking Heidegger
has perfected (Eiland 1982: 42).

Va da sé che anche l'italiano come il francese solitamente viene par-
lato senza cheiparlanti dimostrino una sviluppata sensibilita per le parti
di cui certe parole sono composte e piu in generale per il loro etimo pro-
fondo; un etimo che, se davvero ne diventassimo coscienti, secondo
Heidegger ci costringerebbe arivedere il senso di alcune parole strategiche
del nostro lessico intellettuale corrente.

Se i parlanti, lo ripetiamo, non hanno alcun bisogno dell’etimologia
per utilizzare la propria lingua, & anche vero che occorre considerare
la diversa tipologia della struttura di parola che caratterizzal'indoeuropeo
ricostruito e, in misura minore, I’antico indiano e le fasi piu arcaiche
di alcune altre lingue indoeuropee, rispetto a quella di lingue romanze
comeil francese e l'italiano. Il segno linguistico di tipo “indoeuropeo rico-
struito” ha una struttura modulare articolabile in unita funzionali minori
ben identificabili (radici, prefissi, suffissi, ecc.); il segno linguistico di tipo
romanzo &, invece un “segno ‘non modulare’ [...] bensi fisso, lessicalizzato,
costituito da parole-etichetta non ulteriormente (o ben difficilmente)
scomponibili” (Benedetti 2003: 244) (fatto da cui, per altro, discendono
significative differenze di metodo tra ’etimologia indoeuropea e quella
romanza, su cui si veda Di Giovine 2001).

Eppure, recentemente, tentativi di tal fatta sono stati fatti anche
in ambito italiano. Ci riferiamo per esempio alle ricerche condotte
da Giovanni Semerano, un cultore di linguistica molto criticato dai lin-
guisti (pilt avanti se ne parlerd pil articolatamente), ma molto amato
e citato dafilosofi diispirazione heideggeriana come Emanuele Severino,
Massimo Cacciari, Umberto Galimberti.

Spesso questi filosofi fanno un uso della etimologia che proverebbe
come si sarebbero date delle svolte epocali nella storia del pensiero occi-
dentale. Facciamo subito un esempio in questo senso probante. In un suo
libro del 2001 (L’infinito: un equivoco millennario), Semerano considera
il termine &wetpov/dpeiron, parola centrale nella filosofia di Anassimandro.
Questo filosofo definisce I’elemento da cui hanno origine tutte
le cose, il loro principio (in greco antico arkhe) con il termine dpeiron,

307

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

che abitualmente viene ritenuto il neutro sostantivato dell’aggettivo
derpog/dpeiros, composto da alpha privativo (‘senza’) e weipap/peirar (‘con-
fine’, ‘termine’; Beekes, van Beek 2010: 1163) e tradotto pertanto come
‘indeterminato’ o ‘infinito’. Ora, Semerano riconduce invece il termine
al “semitico dpar (polvere, terra), accadico eperu, il biblico afar” (Semerano
2001: 32; grassetto nell’originale), tutti vocaboli che significano ‘terra’.
Chi non ¢ specialista non ¢ immediatamente in grado di intervenire
sulla questione, anche se confonde un po’ anche ad una prima lettura
questa catena di somiglianze per cui da un termine greco si passa a uno
semitico (e biblico) e poi a uno accadico.

Non crediamo che Massimo Cacciari sia un esperto di simili questioni
ma nella prefazione a un libro di Giuseppe Ieropoli intitolato Giovanni
Semerano e la dicotomia indoeuropeisti-semitisti prende senz’altro partito
peril “metodo-Semerano” che cosi descrive: “si tratta dirilevare il metic-
ciamento continuo tra distinti e opposti come il fattore fondamentale
di ogni storia o destino. Forte di questo metodo, Semerano compie
innumeri e decisive scoperte” (Cacciari 2018: 13; corsivo nell’originale).
Dall’alto di quale competenza Cacciari decida che Semerano abbia com-
piuto “innumeri e decisive scoperte” non si sa, come non si sa perché mai
queste “scoperte” siano messe in corsivo. Quel che allarma & pero questa
idea del “meticciamento continuo tra distinti e opposti”. Difficile sta-
bilire come vadano le cose “in ogni storia e destino” ma siamo convinti
che quando si tratta di fare delle osservazioni scientifiche sarebbe meglio
non meticciare (e cioé confondere) troppo gli opposti e i distinti. E questo
¢in effettiil parere degli esperti, per esempio del coautore di questo saggio
(Francesco Rovai, § 2).

Il che ci confermanell’idea che quel meticciamento continuo di parole
corrisponda auna “metodologia” confusa che produce risultati sensazio-
nali ma destituiti di fondamento.

Comungque, lasciamo perdere per un momento questo aspetto tecnico,
vediamo adesso le conclusioni a cui arriva Semerano sulla base delle sue
“scoperte”. Secondo lui, il noto frammento di Anassimandro, in cui si dice
che tutte le cose provengono e ritornano all’dpeiron (e cio¢ all’infinito),
non siriferirebbe ad una concezione filosofica dell’infinito, ma ad una con-
cezione di appartenenza alla terra, che si ritrova nel testo biblico:
“polvere sei e polvereritornerai”. E non ¢ finita; sempre sulla base di questa
“scoperta”, Semerano rilegge tutto lo sviluppo della filosofia greca ricon-
ducendo la filosofia presocratica essenzialmente ad una fisica corpusco-
lare, che accomunerebbe tra gli altri Anassimandro, Talete e Democrito.

308

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

L’intera vicenda della nascita della filosofia greca non viene vista come
una miracolosa isola di razionalita, ma come parte integrante di una piu
estesa e antica comunita umana che comprende anche la Mesopotamia,
I’Anatolia e 'Egitto.

Le conclusioni a cui Semerano arriva sono, a quanto pare, fasulle
e piu avanti prenderemo in considerazione piu approfonditamente
il suo “metodo”, ma qui vorremmo invece riflettere proprio sulla mania
di spiegare certe grandi questioni intellettuali sulla base di una o due
(presunte) “disvelanti” etimologie. Anche se quelle etimologie non fossero
cosi fantasiose, come invece sono, non &€ comungque che si possa riscrivere
la storia del mondo sulla base di queste presunte “scoperte”. Per altro
se davvero cifosse, mettiamo, una consonanza tra cultura greca, mesopo-
tamica, ebraica ecc. cio dovrebbe risultare da una serie di altri indicatori.
Non da una unica e improbabile etimologia.

Ripetiamolo qui: non importa tanto (o soltanto) stigmatizzare
che Cacciari, Severino, Galimberti non tengano alcun conto del giudizio
che gli specialisti hanno portato su Semerano; quel che importa e I'idea
coltivata da quei filosofi che si possa pretendere di decidere questioni
di cosi grande portata con qualche colpo di mano etimologico.

Ma concentriamoci adesso sul caso Cacciari.

2. “Un vero banchetto etimologico”: cosi Lorenzo Renzi, in Etimologia
scientifica e etimologia retorica (Renzi 2008: 57), definisce le pagine iniziali
de L’arcipelago (Cacciari 1997), 1a dove le interpretazioni etimologiche
deinomi greci del mare (Bdhacoa/thdlassa, wévrog/pontos, wéhoyos/pélagos,
&he/hdls) tessono la trama retorica del discorso. L'impiego dell’etimologia
con funzione argomentativa appartiene, d’altronde, alla tradizione clas-
sica, da Aristotele e dalla dialettica stoica fino a Boezio attraverso Cicerone
e Quintiliano: “[d]e I'éeymologie d’un mot, on tire une conclusion, ou du
moins on invite & tirer une conclusion” (Desbordes 1997: 73). Riservando
al seguito alcune considerazioni pit generali sulla pertinenza del metodo,
pare dunque opportuno un vaglio preliminare della fondatezza degli
argomenti etimologici che trapuntano le pagine del volume, tanto pit in
un’opera a cui ’autore stesso riconosce “una dimensione etimologica”
(Cacciari 1997: 15). Si vedano, a titolo di esempio, le seguenti considera-
zioni sul nome “mare”.

309

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Ma il Mare — che cosa ri-vela questo suo nome, questo suo nome, que-
sto nome, Mare, che il Greco ignorava? Lo ignorava forse proprio perché
proveniente dalla radice -mar, che indica il morire, dal sanscrito maru,
che significa 'infecondo deserto? O non ci verra esso, piuttosto, proprio
dal “fondo” mediterraneo, pelasgico? Mare € ’ebraico mar, € ’accadico
marru: &il sapore salmastro di Thdlassa. E I’amaro della sua onda (Cacciari
1997:14).

Per il tipo lessicale del latino mare, assente in greco, i dizionari eti-
mologici ricostruiscono una base indoeuropea *mor-i- genericamente
riferibile a un’ampia distesa d’acqua e i cui esiti sono ben attestati anche
in altre lingue, dal russo all’antico irlandese (Ernout, Meillet 1979: 387;
de Vaan 2008: 365). Non silascia tuttavia ricondurre alla “radice che indica
il morire” — o, meglio, una delle possibili rappresentazioni della morte —
nelle lingue indoeuropee (*mr-: cfr. ad esempio sscr. mrtd-, av. marata-,
lat. mortuus ‘morto’, arm. mard ‘uomo’, ‘il mortale’) e ’accostamento
con il sanscrito maru- ‘distesa sabbiosa, deserto’ resta soltanto un con-
fronto “piu volte tentato” (Mayrhofer 1996: 321-322).

I successivi accostamenti all’ebraico, all’accadico e all’amaro dell’onda
sono tratti quasi verbatim dalla voce “mare, -is” del Dizionario della lingua
latina e divoci moderne, parte del secondo volume de Le origini della cultura
europea di Giovanni Semerano, nei confronti del quale I’autore dichiara
il proprio debito (Cacciari 1997:15):

mare, -is mare. Gall. mor, irl. muir, got. marei, ant. sl. morje, lit. mares.
«Doris amara» (Verg., Ecl. X, 5): “il mare” viene distinto con la denotazione
di “amaro” rispetto all’acqua “dolce” della fonte Aretusa. Da tale forma
connotativa scaturisce il richiamo al greco d\¢ (femm.) col valore di mare;
maschile sale. «Mare» & ebr. mar, accad. marru (amaro, salmastro, ‘bitter,
brackish’), che deve aver agito su base pit1 antica, corrispondente al sum.
a-ma-ru, a-ma-uru (marea, flusso devastatore di acqua, ‘devastating
flood’) (Semerano 1994b: 468; grassetto nell’originale).

E appenail caso dirilevare I'impressionismo delle formulazioni (“sca-
turisceil richiamo al greco &\¢”, “deve aver agito su base pitt antica”) e come
i confronti siano posti apoditticamente e come autoevidenti sulla base
di una mera somiglianza formale (mare, mar, marru). Quest’ultima
non & perd un criterio pertinente per la ricerca etimologica: né sufficiente
(il lat. habére e il ted. haben, nonostante le evidenti similarita di forma
e significato, non sono etimologicamente connessi, cosi come non lo sono

310

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

illat. deus e il gr. Bedc/theds) né necessario (il lat. decem e il got. tathun ‘10,
a dispetto dell’evidente difformitd, sono etimologicamente connessi).
La ricostruzione etimologica ha, si, il suo inizio nella comparazione for-
male ma 'unico criterio attendibile ¢ quello dell’individuazione di cor-
rispondenze fonetiche che si diano con regolarita e sistematicita tra due
lingue: a un suono x attestato in determinati contesti fonosintattici
nella lingua a, deve corrispondere con regolarita un suono y nei mede-
simi contesti dellalingua b. “E, dunque, sul versante fonetico/fonologico,
cioe sul terreno delle rigorose corrispondenze tra strutture foniche poste
a confronto, che si valuta la verisimiglianza di un’ipotesi etimologica”
(Benedetti 2003:247)8.

Soltanto allora, appurata la legittimita formale del confronto tra due
parole, & possibile tentare di rendere conto del loro legame semantico.
Tuttavia, giacché “ogni epoca culturale [ha] rimaneggiato e riplasmato
nuclei semantici antichi adattandoli a nuovi scopi semantici” (Belardi
1995:156), tale nesso pud finire per risultare labile e talora controintuitivo
ma, non di meno, deve trovare una motivazione filologicamente e cultu-
ralmente fondata per accreditare I'ipotesi etimologica proposta (Benedetti
2003:245-247). Tra gli altri, il sscr. devd- ‘dio’, il lat. deus (< deiuos) ‘id.,
il lit. diévas ‘id.’ e ’av. daéuua- ‘demone’ proseguono tutti il nome i.e.
della ‘divinita del cielo’ *deywo-. 11 significato antitetico di ‘demone’ svi-
luppatosiin avestico consegue all’abbandono dellareligione tradizionale
dopo la rivoluzione zoroastriana: gli dei dell’antica religione diventano
i demoni della nuova. O, ancora sul piano del significato, & tutt’altro
cheintuitivo ricondurre a un etimo comune la “cotta” di maglia dell’arma-
tura medioevale ei “cotillon” che, assieme ai ricchi premi, reclamizzavano
le serate mondane di qualche decennio fa. Eppure, entrambi risalgono
al germanismo *kotta ‘mantello di lana’ e le attestazioni raccolte in FEW
(XVI: 346-348) scandiscono i diversi mutamenti che nei secoli hanno
ristrutturato ’originario nucleo semantico verso due direzioni del tutto
separate. Ed & proprio perché le derive semantiche sono affatto impredi-
cibili, che qualunque tentativo (serio) di recupero di un significato eti-
mologico non pud prescindere da una solida base documentaria di testi
adeguatamente contestualizzati, analizzati e interpretati.

Sono argomenti noti ma occorre sottolineare una volta di piu che
le etimologie semeraniane non rispondono ad alcun criterio di attendibi-
litd, né sul piano del significante né su quello del significato. Nessuno tra
i quattro tomi de Le origini della cultura europea offre un prospetto sistema-
tico di corrispondenze fonetiche. Dalla breve sezione Alcune corrispondenze

311

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

ed evoluzioni fonetiche (Semerano 1994a: xcvii-ic) siinferisce solo che qua-
lunque lettera accadica puo corrispondere a qualunque altra nelle lin-
gue indoeuropee®. Limitandoci alla presunta derivazione del lat. mare
dall’accadico marru e traendo altri raffronti dallo stesso Semerano:
perché una m- iniziale dell’accadico corrisponde qui a una m- latina
ma altrove a una v- (acc. migtum — lat. victima)? Perché la successiva
-a- accadica corrisponde in questo caso a una -a- latina ma, altrove,
puo invece corrispondere a una -e- (acc. manil — lat. mendum), a una -i-
(acc. magagu — lat. mico), auna -o- (acc. manii — lat. moneta) o auna -u-
(acc. maglu — lat. mulleus)? Perché la consonante geminata -77- si € sem-
plificata in -7-? Sono, queste, etimologie per cui a buon diritto varrebbe
I’aforisma (apocrifo) di Voltaire: “nell’etimologia le consonanti contano
poco elevocali ancora meno”. Anche sul piano semantico, gli accostamenti
non sono mai filologicamente motivati da una documentazione testuale.
Anzi, nel caso in questione, un semplice riscontro sui testi qualificaicon-
fronti proposti come ingiustificabili: “mare & ebr. mar”, ‘amaro’: perché?
Perché ’acqua del mare puo essere definita “amara”. Peccato che, nell’e-
braico biblico, mar (1) sia usato 6 volte in riferimento all’acqua (Exo 15:23;
Num 5:18,19,23,24,27) mainnessuna di esse siriferisca a quella del mare.

Al netto di quanto attinto dall’opera di Semerano, 'interpretazione
(pseudo-)etimologica quale fonte di argumenta a nominibus ¢ pratica
che si dipana con costanza attraverso la produzione cacciariana, anche
in opere precedenti e successive. Cosi in Geo-filosofia dell’Europa a proposito
della “natura d’Europa” e delle forme caratteristiche del pensiero europeo:

I11logos del saggio questo afferma: che ’armonia non solo si svolge in molte
forme e in molti toni, ma che anzitutto si ri-volge sempre (& palintropos)
— che uno ¢ il processo dai molti all’'uno e dall’'uno ai molti di nuovo.
Armonia tra Apollo, come a-polld,1’apocatastasi orfica dei molti nell’uno,
e Dioniso, il Pais sbranato dai Titani (Cacciari 1994: 23).

O nel saggio che accompagna La maschera della tolleranza:

Tolero compone tollo e onus, e non puo significare che ‘sopportare’, ‘soste-
nere un peso’. Sopportarlo resistendovi, senza cedere alla fatica. [...]
Verremo pit tardi all’altro ‘gesto’ decisivo che comportal’azione del tollere:
fermiamoci per il momento alla relazione inscindibile che in tolerare
essa ha con onus (Cacciari 2006: 133; corsivo nell’originale).

312

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

“Apollo, come a-polld” ossia “Apollo, come non-molte cose” & forse
un calembour per ’autore stesso. Il nome greco di Apollo (AwéAiwv/
Apdllon) resta ad oggi privo di un etimo, ma non & confrontabile con forme
dell’aggettivo wokig/polys, Tolk/ polle, wokd/poly ‘molto’. Tra le altre
ragioni, perché le numerose varianti dialettali del teonimo (dorico
ATéNhwv/Apéllon, cipriota Amelhwv/Apeilon, tessalico Amlovy/Aploun
e, forse, una frammentaria attestazione micenea |pe-rjo[ — Alpeljo[n)
suggeriscono una forma originaria *Apéljon con vocale e e non o (Beekes,
van Beek 2010: 118-119, con ulteriori riferimenti).

Tollo e tolero, invece, proseguono entrambi una radice *tol- ‘sollevare’
ben attestata anche in altre lingue indoeuropee, italiche in primis (Ernout,
Meillet 1979: 693-694; de Vaan 2008: 621-622 con ulteriori riferimenti).
Inlatino, il primo forma il tema del presente con I’aggiunta di un suffisso
nasale -n- (*tol-no > tollo); il secondo mostra un ampliamento in -er-
(il medesimo che deriva anche re-cup-er-o a partire da capio ‘prendere’),
variamente spiegato ma che sicuramente non contempla in alcun caso
la presenza di un lessema onus, giacché la struttura di un siffatto compo-
stonon sarebbe ammessa dalla morfologialatina. Nei composti cosi detti
‘incorporanti’ (cfr., da ultimo, Rosén 2020), in cui un verbo si combina
con un nome (tipicamente il complemento oggetto ma non solo) creando
una nuova forma verbale, il costituente nominale precede — e non segue
— quello verbale: cosi in belligerare da bellum e gerere, tergivesari da terga
e vertere, animadvertere da animum e advertere, ludificari da ludos e facere,
ecc. Ammesso che fosse esistito un composto di onus e tollere esso si sarebbe
presentato come un qualcosa del tipo *onitollere.

Anche nel piu recente Labirinto filosofico, d’altronde, 'esposizione
si avvale sovente dell’etimologia, come rivela lo spesseggiare dei termini
“etimo” (3x), “etimologia” (1x), “etimologico/-a” (4x) e “etimologica-
mente” (3x). Il modus operandi resta il medesimo visto in precedenza,
come mostra il seguente passo: “Assumere la sostanza che ci da vita ¢ inizio
del conoscere, origine immanente in ogni suo atto: cid appare chiarissimo
nella prossimita tra gignomai, gigno e gigndsko” (Cacciari 2014:178).

L’accostamento “appare chiarissimo” solo in superficie. Seil gr. ytyvo-
wot/gignomai ‘essere (nato)’ e il lat. gigno ‘generare’ derivano entrambi
dal grado ridotto di una radice i.e. *genh - ‘far nascere, generare’
(la medesima radice di genus, genitor, gens, ecc. e dei corrispettivi in greco,
in sanscrito e nelle varie lingue indoeuropee; Beekes, van Beek 2010:
272-273; de Vaan 2008: 260-261), il gr. ytyvaoxw/gignosko, invece, deriva

313

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

da *gneh - ‘conoscere’ (cfr. lat. (g)nosco; Beekes, van Beek 2010: 273;
de Vaan 2008: 413-414). Suggestiva 'immagine del dare la vita / pren-
dere vita come inizio del conoscere'®, ma *genh - e *gneh._- restano due
radici diverse e, sotto il profilo linguistico, il loro accostamento ¢ legittimo
quanto quello tra le forme italiane cane e acne. Anche 'apparente “pros-
simitd” traylyvopat/gignomai e yryvioxw/gignosks & solo il prodotto della
prassi scolastica di citare i verbi greci da lemma di dizionario, alla prima
persona del presente indicativo. Entrambi verbi con presente a raddop-
piamento, yiyvopat/gignomai e yryvaoxw/gignosks finiscono per acquisire
una parziale “somiglianza” in tale forma, ma peril resto hanno paradigmi
del tutto diversi.

E evidente come un tale impiego dell’etimologia non sia neppure
piu strumento retorico al servizio dell’argomentazione quanto, piuttosto,
un espediente dell’ornatus: guidati dall’ autonomia del significante (Beccaria
1989), accostamenti infondati sul piano della comparazione linguistica
vanno a costituire catene paronomastiche di associazioni foniche diindub-
bio impatto sul lettore (Cacciari 1994: 20: “Apollo [...] a-polld”; Cacciari
1997: 14: “Mare [...] -mar [...] morire [...] maru [...] Mare [...] mar [...] marru
[-..] amaro”, opportunamente evidenziati da maiuscoli e corsivi; Cacciari
2014:178: “gignomai, gigno e gigndsko”):1a funzione poetica ha preso defi-
nitivamente il sopravvento su quella metalinguistica, I’effetto & quello
dell’“abracadabra” eil fin la meraviglia.

Traspare, tuttavia, un piu profondo malinteso in tale ricorso
alla pratica etimologica, anche laddove ’accostamento sia corretto, come
nel seguente passo:

Ma quando possiamo immaginarci il Mare come cammino, quando
P'occhio discerne nell’inquietudine del pélagos la possibile via, e la cerca
elaprova, allora pdntos diviene il suo nome piti proprio (& 1o stesso nome
cheindica il cammino in sanscrito e in avestico) (Cacciari 1997:14).

11 gr. mévtog/pdntos prosegue, in effetti, una radice i.e. *pont-eh -
‘passaggio’, la medesima del lat. pons ‘ponte’, del sscr. pdnthah
e av. panta ‘passaggio’ e, altrove nel greco stesso ma con diverso grado
apofonico, di wétog/pdtos ‘strada (battuta)’ (Beekes, van Beek 2010: 1221).
Il termine, dunque, lessicalizza una descrizione del mare in quanto luogo
di passaggio, ma puo per questo considerarsi “il suo nome piu proprio”?
Sembra affiorare, qui come altrove, I'idea che sia possibile individuare
un’appropriatezza della parola rispetto alla realtd designata: € 'idea
guida degli antichi (e non solo), periquali’etimologia e ricerca del “vero”

314

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

(¢rvpov/étymon), allaluce del presupposto chele parole fossero adeguata-
mente assegnate e ben formate in funzione del vero essere e delle qualita
delle cose.

L’equivoco risulta dalla sovrapposizione tra il piano del significato
linguistico delle parole e il piano di verita/falsita che pertiene invece alle
asserzioni e ai giudizi. Nel mondo greco-romano, il solo Aristotele aveva
gia lucidamente chiarito la differenza conil distinguere in maniera perfetta
tra semanticita e veridicita. Nelle parole di Belardi:

Dell'indipendenza della semantica dai processi di verifica della verita
a carico di asserzioni fatte — anzi di una sua antecedenza — si era appunto
gia accorto perfettamente Aristotele, il quale espresse concisamente
il principio nella famosa frase: £o11 8¢ Adyog dmag uev onmovTikés |...]
GmoarvTidg Ot od g “tutti i discorsi hanno un loro significato, ma non
tutti sono impegnati nell’alternativa veritd/falsitd” (de interpret.,17 a1-3),
di solito ripetuta nel modo seguente, si da apparire ai non iniziati erme-
tica come un oracolo: “tuttii discorsi sono semantici ma non tutti sono
apofantici”. Circala parola singola, Aristotele in modo lapidario disse: xai
voup 6 Tperyédapog onpaivet pév T1, odmw 08 dAndig ) Yebdog “infatti ircocervo
significa qualcosa [ancorché questo qualcosa non esista], non ancora pero
ilvero o il falso” (ibid., 16 a17) (Belardi 2002: 27).

Occorreranno oltre due millenni per riguadagnare una altrettanto
chiara consapevolezza dell’irrilevanza del principio di verita rispetto
al significato linguistico delle parole™: (1) poiché le parole sono assegnate
per convenzione (ot ovvBAxyv/kata synthekén) e non per natura (¢pooet/
physei)’?; (2) poiché la parola non entra direttamente in rapporto con la
cosa designata ma con la rappresentazione mentale che i parlanti hanno
della cosa®™ e di cui codificano nella lingua alcuni tratti selezionati come
pertinenti — come, appunto, “significativi”. Cosi Lazzeroni (2001: 417):

Un segno linguistico designa un referente e, se € trasparente, lo descrive
conuna certaimmagine [...]. La distinzione fra designazione e descrizione
¢ fondamentale nella ricerca etimologica; ed € fondamentale il principio
che la descrizione ¢ arbitraria, nel senso che € convenzionale, prodotta
da condizioni sociostoriche.

11 ted. Fledermaus designa il pipistrello descrivendolo come ‘topo
volante’, mentre il lat. vespertilio (donde I'italiano “pipistrello”) desi-
gna il medesimo animale descrivendolo perd come ‘(animale) della sera
[vesper]'.

315

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Percid, sul piano del significato, I’etimologia opera in due fasi:
(1) mediante ricostruzione interna o comparazione interlinguistica,
ricostruisce il valore descrittivo del segno linguistico restituendo traspa-
renza alla sua struttura; (2) da ragione delle motivazioni di tale valore
alla luce del sistema ideologico della cultura di cui una certa (fase di)
lingua ¢ espressione, facendosi ricostruzione culturale delle circostanze
“che al segno hanno fatto da lievito e da cornice” (Lazzeroni 2001: 418).
In questo modo & possibile individuare “le forme [...] con cui una deter-
minata comunita ha interpretato e ordinato i dati dell’esperienza” (Laz-
zeroni 1998: 6), ma cid non ha niente a che vedere con la restituzione
diuna qualche “verita” celatanelle parole. Letimo di “malaria”, ‘aria cat-
tiva’, ci rivela che una comunita di parlanti, in un determinato contesto
storico e culturale del passato, ha creduto di riconoscere la causa di tale
patologia non nel virus trasmesso dalla zanzara anofele ma nei miasmi,
nella “mala aria” delle paludi e degli acquitrini. E pleonastico sottolineare
quanto di “vero” visia in tale credenza. “Fare etimologia significa restitu-
ire un segno alla sua storicitd” (Lazzeroni 2001: 419), non a una qualche
sua presunta verita: il principio di verita non trova applicazione
nella dimensione della parola e anche per questo, comerilevato da Belardi
(2002: 27), Aristotele non menziona mai ’etimologia come strumento
logico-dialettico.

Certo, I’etimologia scientifica tarpa le ali alle suggestive speculazioni
di parlanti e scriventi, come ben narrato da Proust in Sodoma e Gomorra,
a seguito della scoperta che toponimi della Normandia quali Fiquefleur,
Honfleur, Barfleur, Harfleur e Bricqueboeuf non raccontano di un bucolico
paesaggio di fiori e bovini ma di una toponimia germanica in cui -fleur
elaresadell’anticoinglese (i.e. anglosassone) fléot ‘corso d’acqua, estuario’
(Guinet1967a: 54-55; Dauzat, Rostaing 1968: 354) e -boeuf cela un norreno
biid ‘capanno’ (Guinet 1967a: 87; cfr. 1967b)™.

Sia chiaro che un’analisi etimologica linguisticamente non corretta
non suscita alcuno stigma fino a quando ricade nel dominio dell’etimo-
logia popolare messa in atto dai parlanti (Benedetti 2003: 219-224),
i quali operano una costante riflessione metalinguistica nel tentativo
di individuare le motivazioni di una certa denominazione attraverso
“Iinfinito gioco paronimico della cattura dei significati promossa dalla
somiglianza dei significanti” (Fanciullo 2015: 2); né quando assume forme
ludiche, come nel divertente Etimologiario di Maria Sebregondi (cfr.,
ad esempio, Sebregondi 2015:104: “asolas. f. (a- priv.) —mai sola. Sempre

316

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

accompagnata da un bottone”; grassetto nell’originale); né quando si fa
paronomasia nel testo letterario e poetico. Al contrario, pero, sostenere
un’argomentazione logico-filosofica attraverso etimologie prive di criteri
di scientificita ma gabellate come strumento di accesso a una “verita”
pit profonda, significa assoggettare le parole a un’analisi artatamente
viziata dall’arbitrio e dall’ideologia. Vale la penaricordare che tra gliillu-
stri antecedenti si annoverano gli autori del Malleus maleficarum, i quali,
nell’interrogarsi sul perché la stregoneria attecchisca con maggior facilita
tra le femmine che tra i maschi (Institoris, Sprenger 1490: 20: Pars I,
quaestio VI: “Cur in tam fragili sexu hoc genus perfidiae invenitur amplius
quam in viris?”), trovano conferme alle loro ipotesi proprio nell’etimologia
difemina: “etiam ethimologiam nominis demonstrat: dicitur enim ‘femina’
a ‘fe’ et ‘minus’, quia semper minorem habet et servat fidem” (Institoris,
Sprenger 1490: 21%): femina da fe’e minus dunque per sua natura provvista
di minor fede —lo dice il nome stesso, no?

NoTE

1 Perelman e Olbrechts-Tyteca cosi definiscono I’argomento etimologico: “per
giustificare una definizione sifa [...] appello all’etimologia, scientifica o popo-
lare: si proporra cosi un uso del concetto che si pretende primitivo, autentico,
cioereale, e che si scevera dalle ulteriori falsificazioni” (Perelman, Olbrechts-
Tyteca, ed. 1966: 469).

2 “Domandiamo ora, senza alcun riguardo per questa definizione abituale,
come venne intesa la verita all’inizio della filosofia occidentale, e cioé che cosa
pensassero i Greci di cio che noi chiamiamo ‘veritad’. Quale parola avevano
per nominarla? La parola greca che sta per ‘veritad’—non lo si sara mairicordato
abbastanza, e bisogna sempre tornare a farlo, quasi ogni giorno — & alétheia,
svelatezza. Qualcosa divero € un aléthés, uno svelato. Che cosa vediamo innan-
zitutto da questa parola? Troviamo un duplice significato: i Greci intende-
vano cid che noi chiamiamo ‘il vero’ come il dis-velato, il non piu velato;
cid che & senza velatezza e dunque cio che & stato strappato alla velatezza,
cid che le & stato, per cosi dire, rapito. Il vero € quindi per il Greco qualcosa
che non ha piti in sé qualcos’altro, cioe la velatezza da cui si & liberato. Percio
Pespressione usata dai Greci per nominare la verita ha, per la sua struttura
semantica e anche per la sua struttura lessicale, un contenuto fondamen-
talmente diverso rispetto alla nostra parola tedesca Wahrheit e, significati-
vamente, anche gia rispetto all’espressione latina veritas. E un’espressione
privativa” (Heidegger, ed. 1997: 32-33).

317

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

10

1

Per uniformité con’uso degli autori citati, qui e di seguito il termine &A#feto,/
aletheia & impiegato nella sua forma recenziore con -& anziché in quella
piti antica éAvBeio/aletheia con -6 (Beekes, Van Beek 2010: 65; Schwyzer 1939:
469).

“The dialect of the texts that have been transmitted to us is essentially
an archaic eastern Ionic but with an admixture of Aeolic features (some
ancient, some more recent, and with different regional origins), and a number
of conspicuous archaisms not characteristic of any one particular historical
dialect or region)” (Horrocks 2010: 44).

“A poco a poco albeggia, traluce, offrendosi alla nostra meditazione, il fatto
che la lingua greca non & una pura e semplice lingua come le altre lingue
europee a noi note. La lingua greca, ed essa soltanto, & Aéyog. [...] per quanto
riguardalalingua greca, cio che in essa viene detto ¢ al tempo stesso, in modo
privilegiato, la cosa cui cid che & detto da un nome. Se ascoltiamo, alla maniera
dei greci, una parola greca, ci poniamo al seguito del suo Aéyetv, del suo diretto
e immediato palesare ed esibire. Cio che la parola palesa ed esibisce ¢ cio
che ci sta di fronte. Grazie alla parola greca, ascoltata con orecchio greco,
siamo immediatamente presso la cosa stessa, che ci sta dinanzi, e non innan-
zitutto di fronte a una pura espressione verbale” (Heidegger, ed. 2005: 21-23).
“si tratta infatti di un accadimento che ancora oggi ci impedisce un corretto
ripensamento delle parole-base del pensiero greco” (trad. degli autori).
“Cosi come non si possono tradurre le poesie, non si puo tradurre un pensiero.
Sipuo tuttavia in ogni caso parafrasarlo” (trad. degli autori).

Il che non equivale affatto a una cieca quanto anacronistica fiducia nell’“inec-
cepibilita delle leggi fonetiche” di impianto neogrammaticale. Livellamenti
analogici indotti dalla morfologia, ipercorrettismi, fenomeni di etimologia
popolare o tabu linguistico possono, come noto, alterare la regolarita
delle corrispondenze fonetiche, ma occorre dimostrare — caso per caso — se,
come e perché uno o piu tra tali processi abbia operato.

Impiego deliberatamente il termine “lettera”, giacché ancor piu fondamen-
tale sarebbe la questione di stabilire preliminarmente quale realta fonetica
si celasse dietro le scrizioni accadiche. Compito tutt’altro che pacifico e lineare
anche all’interno dei ben piu familiari sistemi (orto-)grafici delle lingue indo-
europee (cfr. Albano Leoni 1977).

Non nuova, per altro: cfr. il Traité de la Co-Naissance au Monde et de Soi-méme
dell’Art poétique di Paul Claudel: “Nous ne naissons pas seuls. Naitre, pour
tout, c’est connaitre. Toute naissance est une connaissance. Pour comprendre
les choses, apprenons les mots qui en sont dans notre bouche 'image soluble.
Ruminons la bouchée intelligible. La parenté est certaine qui relie les idées
dans trois langues d’acquérir par Uesprit et de surgir; genoumai et gigndsko, nasci,
gignere, novi, cognoscere, naitre et connaitre” (Claudel 1907: 53).

Almeno fino alla Scienza Nuova di Giambattista Vico (1744). L’assoluta origi-
nalita della posizione vichiana rispetto ai suoi tempi & stata perfettamente

318

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

delineata da Mancini (2001: 220-221; corsivo nell’originale): “Se nell’antichita
la ricerca etimologica non pervenne mai alla dimensione storico-semantica
delle parole, limitandosi a tracciare complesse ragnatele cognitive traimoduli
significativi, fatte di similitudo, vicinitas, contrarium [...] in unaricerca ‘del vero
assoluto, filosofico, insomma, e di armonie superiori’, ebbene Vico, nel perse-
guire e approfondire la propria critica all’‘etimologia dei gramatici’, fara
per la prima volta della storia etimologica una storia di significati: il vero
non sara piu fuori dalla storia delle lingue, ma si identifichera con la storia
delle lingue”.

12 Cfr. Aristotele, De interpretatione (IIEPI EPMHNEILAZ) 16a 2: “Ovopa pnév
odv ¢otl puviy onpavtiky kate ovvBAKYY [...] TS 82 xorte ovvBiny, 8Tt Phoet
TGV SVopaTwY 000V ETLY, GAN’ SToy YévnTan oduBoroy” (Weidemann, ed. 2014:
3); ‘Dunque il nome & un suono dotato di significato per convenzione [...]
(Un nome significa qualcosa) per convenzione, poiché nessun nome & tale per
natura, ma solo nel momento in cui diventi un simbolo’ (trad. degli autori).

13 Cfr. Aristotele, De interpretatione (IIEPI EPMHNEIA2) 16a1: “’Eott uév odv
T &V T PwVT] T@V v T Yuxf] Tadnudtwy oduBola” (Weidemann, ed. 2014: 1);
‘Dunque le parole sonoisimboli delle affezioni dell’anima’ (trad. degli autori).

14 “Javais trouvé charmantla fleur qui terminait certains noms, comme Fique-
fleur, Honfleur, Flers, Barfleur, Harfleur, etc., et amusant le beeuf qu’il y a
alafin de Bricqueboeuf. Maisla fleur disparut, et aussi le beeuf, quand Brichot
(etcela,il me’avait ditle premier jour dans le train) nous apprit que fleur veut
dire ‘port’ (comme fiord) et que beeuf, en normand budh, signifie ‘cabane’”
(Proust1922:296).

15 Cfr. Benedetti (2003:219-224) anche per ulteriori riferimenti all’ampia biblio-
grafia esistente sul fenomeno dell’etimologia popolare.

BIBLIOGRAFIA

Adkins, Arthur W. H. (1962), “Heidegger and Language”, Philosophy, 37, 141:
229-237.
Albano Leoni, Federico (1977), “Fonetica storica e grafetica storica”, Problemi

della ricostruzione in linguistica, eds. R. Simone, U. Vignuzzi, Roma, Bulzoni:
79-101.

Beccaria, Gian Luigi (1989), L'autonomia del significante. Figure del ritmo e della
sintassi. Dante, Pascoli, D’Annunzio, Torino, Einaudi.

Beekes, Robert; van Beek, Lucien (2010), Etymological dictionary of Greek,
Leiden-Boston, Brill.

319

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Belardi, Walter (1995), “Auctor e Auctoritas. Sopravvivenze del significato
e del significante nel tempo”, Storia Antropologia e Scienze del Linguaggio,
10,1-2:127-190.

— (2002), L’etimologia nella storia della cultura occidentale, Roma, I1 Calamo,
vol. 1.

Benedetti, Marina (2003), “L’etimologia fra tipologia e storia”, Il cambiamento
linguistico, ed. M. Mancini, Roma, Carocci: 209-262.

Brugmann, Karl; Osthoff, Hermann (ed. 2014), Prefazione a Morphologische
Untersuchungen auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen [1878],
Cambridge, Cambridge University Press, vol. 1: III-XX.

Bury, Robert G. (ed. 1967), Sextus Empiricus. Against the Logicians,
London-Cambridge (MA), Heinemann-Harvard University Press.

Cacciari, Massimo (1994), Geo-filosofia dell’Europa, Milano, Adelphi.
— (1997), L’arcipelago, Milano, Adelphi.
— (2006), “La maschera della tolleranza”, La maschera della tolleranza.

Epistole 17 e 18. Terza relazione. Testo latino a fronte, eds. I. Dionigi, A. Traina,
M. Cacciari, Milano, BUR: 111-148.

— (2014), Labirinto filosofico, Milano, Adelphi.

— (2018), Prefazione a Ieropoli, Giuseppe, Giovanni Semerano e la dicotomia
indoeuropeisti-semitisti, Trento, La Finestra Editrice: 13.

Centrone, Bruno (2011), “L’etimologia di &Anfewa e la concezione platonica
della veritd”, Dignum laude virum. Studi di cultura classica e musica offerti
a Franco Serpa, eds. F. Bottari, L. Casarsa, L. Cristante, M. Fernandelli,
Trieste, Edizioni Universita di Trieste: 91-105.

Claudel, Paul (1907), Art Poétique (Connaissance du Temps. Traité de la Co-nais-
sance au monde et de soi-méme. Développement de 'Eglise), Paris, Librairie
du Mercure de France.

Dauzat, Albert; Rostaing, Charles (1968), Dictionnaire étymologique des noms
de lieu en France, Paris, Librairie Guénégaud.

Desbordes, Frangoise (1997), “La pratique étymologique des Latins et son
apport a’histoire”, Lexique, 14: 69-79.

de Vaan, Michiel (2008), Etymological Dictionary of Latin and the other Italic
Languages, Leiden-Boston, Brill.

Di Giovine, Paolo (2001), “Etimologia indoeuropea ed etimologia romanza:
due metodi a confronto”, Fare etimologia. Passato, presente e futuro nella
ricerca etimologica, ed. M. Benedetti, Roma, Il Calamo: 285-291.

320

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Eiland, Howard (1980), “Prophetic Heidegger: Martin Heidegger by George
Steiner”, boundary 2, 8/3: 309-319.

— (1982), “Heidegger’s Etymological Web”, boundary 2,10/2: 39-58.

Ernout, Alfred; Meillet, Alfred (1979), Dictionnaire étymologique de la langue
latine. Histoire des mots (4e éd.), Paris, Klincksieck.

Fanciullo, Franco (2015), Andirivieni linguistici nell'Italo-romania, Alessandria,
Edizioni dell’Orso.

FEW = Franzdsisches Etymologisches Warterbuch, 25 voll. (1922-2002)
[04/04/2024] https://lecteur-few.atilf.fr/

Guinet, Louis (1967a), Contribution a I'étude des établissements saxons en Nor-
mandie, Caen, Presses Universitaires de Caen.

— (1967b), “Au sujet de Cherbourg et des toponymes normands en -beeuf.
Lettre de M. L. Guinet”, Revue Internationale d’'Onomastique, 19/4: 303-313.

Heidegger, Martin (1976), “Nur noch ein Gott kann uns retten” [1966],
Der Spiegel, 32:193-219.

— (ed.1983), “Einfihrung in die Metaphysik” [1935], Gesamtausgabe, Frank-
furt am Main, Vittorio Klostermann, vol. 40.

— (ed.1988), “Vom Wesen der Wahrheit” [1931-32], Gesamtausgabe, Frankfurt
am Main, Vittorio Klostermann, vol. 34.

— (ed. 1997), L’essenza della verita [1931-32], trad. it. a cura di Franco Volpi,
Milano, Adelphi.

— (ed. 2005), Che cos’¢ la filosofia? [1955], trad. it. a cura di Carlo Angelino,
Genova, Il Melangolo.

— (ed.2006), “Wasist das—die Philosophie?” [1955], Gesamtausgabe, Frank-
furt am Main, Vittorio Klostermann, vol. 11: 3-26.

Horrocks, Geoffrey C. (2010), Greek: a history of the language and its speakers,
Chichester-Malden (MA), Wiley-Blackwell.

Institoris, Heinrich; Sprenger, Jakob (1490), Malleus maleficarum, Speyer, Peter
Drach der Mittlere (incunabolo: Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek 2
Inc.s.a. 836).

Lazzeroni, Romano (1998), La cultura indoeuropea, Roma, Laterza.

— (2001), “Etimologie sbagliate”, Fare etimologia. Passato, presente e futuro
nella ricerca etimologica, ed. M. Benedetti, Roma, Il Calamo: 411-419.

Mancini, Marco (2001), ““Ex ipsis vocabulorum originibus’: Vico e 'etimologia
dei filosofi”, Fare etimologia. Passato, presente e futuro nella ricerca etimolo-
gica, ed. M. Benedetti, Roma, Il Calamo: 213-232.

321

SigMa - 8/2024


https://lecteur-few.atilf.fr/

Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Marx, Leo (1984), “On Heidegger’s Conception of ‘Technology’ and Its His-
torical Validity”, The Massachusetts Review, 25/4: 638-652.

Mayrhofer, Manfred (1996), Etymologisches Worterbuch des Altindoarischen,
Heidelberg, Carl Winter, vol. 2.

Perelman, Chaim; Olbrechts-Tyteca, Lucie (ed. 1966), Trattato dell’argomen-
tazione [1958], trad. it. a cura di Carla Schick, Maria Mayer, Elena Barassi,
Torino, Einaudi.

Proust, Marcel (1922), Sodome et Gomorrhe II, Paris, Gallimard.

Renzi, Lorenzo (2008), “Etimologia scientifica e etimologia retorica”,
Le piccole strutture. Linguistica, poetica, letteratura, ed. L. Renzi, Bologna,
11 Mulino: 45-63.

Rosén, Hannah (2020), “Composite predicates in the layers of Latin”, Journal
of Latin Linguistics, 19/2: 231-279.

Schwyzer, Eduard (1939), Griechische Grammatik: auf der Grundlage von Karl
Brugmanns Griechischer Grammatik, vol. 1, Allgemeiner Teil. Lautlehre.
Wortbildung. Flexion, Minchen, C.H. Beck.

Sebregondi, Maria (2015), Etimologiario, Macerata, Quodlibet.

Semerano, Giovanni (1994a), “Dizionario della lingua greca”, Le origini della
cultura europea, vol. 2, Dizionari etimologici. Basi semitiche delle lingue indeu-
ropee, tomo 1, Firenze, Olschki.

— (1994b), “Dizionario della lingua latina e di voci moderne”, Le origini
della cultura europea, vol. 2, Dizionari etimologici. Basi semitiche delle lingue
indeuropee, tomo 2, Firenze, Olschki.

— (2001), L’infinito: un equivoco millenario. Le antiche civilta del Vicino Oriente
e le origini del pensiero greco, Milano, Bruno Mondadori.

Steiner, George (ed. 2002), Heidegger [1978], trad. it. a cura di Donatella Zazzi,
Milano, Garzanti.

Weidemann, Hermann (ed. 2014), Aristoteles, De interpretatione (IIEPI

EPMHNEIAZ),Berlin-Boston, de Gruyter, Bibliotheca scriptorum Graeco-
rum et Romanorum Teubneriana.

322

SigMa - 8/2024



Stefano Brugnolo — Francesco Rovai | Note sull’argomentazione etimologica

Stefano Brugnolo & professore ordinario di Letterature Comparate all’Universita di Pisa;
si € occupato di comicita e umorismo nero, letteratura post-coloniale, teoria freudiana della
letteratura. Tra i suoi ultimi saggi si ricorda Dalla parte di Proust (Carocci 2022) e Rivoluzioni
e popolo nell'immaginario letterario italiano ed europeo (Quodlibet 2023). |

Francesco Rovai & Professore ordinario di Glottologia e Linguistica presso 'Universita di Pisa.
Isuoi ambiti diricerca comprendono i temi del mutamento, della variazione e della codificazione
ortografica in latino, oltre ad aspetti del multilinguismo e del contatto tra sistemi linguistici
e sistemi scrittori nel Mediterraneo antico. |

323

SigMa - 8/2024



